Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 33 (1977)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

John C. Meagher, The Way of the Word. The Beginning and the Establishing of Christian Understanding.

New York, Seabury Press, 1975. 234 S. $ 9.50.

Die moderne christliche Theologie ist ihrer Anfinge unsicher geworden. Wahrend man frither
mit relativer Sicherheit die historischen Wurzeln an Jesus von Nazareth, an die Apostel und an die
Glaubensbekenntnisse der ersten Christen kniipfte, haben Theologen herausgestellt, dass diese
Anfinge nicht so sicher sein konnen. Allgemein wird akzeptiert, dass die Quellen selbst keine sichere
und kritische Rekonstruktion erlauben. Vieles muss ungewiss bleiben, da die Autoren nicht unbe-
dingt unsere heutigen Interessen vertraten. Die vorhandenen Texte, aus jeweils besonderen Motiven
und fiir damaliges Publikum geschaffen, wurden nicht von den «historischen» Voraussetzungen
unserer Zeit aus verfasst. Besonders digjenigen unter den Wissenschaftlern, die sich den Forschungs-
ergebnissen und Urteilen von Walter Bauer anschliessen?, sehen hier keinen Ausweg. Sie behaupten,
dass die Fragen nach den historischen und urspriinglichen Gegenebenheiten schon von vornherein
blockiert sind. Meagher stellt deshalb heraus, dass Bauer sich nicht, wie er dachte und vorgab, die
Situation der Friihchristen und deren Geschichte beschrieb. Bauer begang den Fehler zu meinen,
unsere neutestamentlichen Texte seien erst im zweiten Jahrhundert konzipiert worden. Er iibertrug
seine diesbeziiglichen Einsichten auf die Anfinge und verfehlte durch solch einen unwissenschaft-
lichen Transfer seine sich selbst gestellte Aufgabe, die Erforschung des dltesten Christentums.

Obwohl auch fir Meagher die ersten zwei Jahrzehnte des Frihchristentums viele noch unbeant-
wortete Fragen aufwerfen, setzt er sich jedoch stark von Bauers Interpretation ab und kann sich
folglich den heute allgemein tiblichen resignierten Urteilen nicht anschliessen. Er stellt sich vielmehr
die Aufgabe, die historischen Urspriinge und Fundamente christlicher Theologie neu zu entdecken.
Es geht ihm nicht primér um spezifische Inhalte, vielmehr will er den Texten ohne Voreingenommen-
heit neu nachspiiren, er will sie neu sichten und verstehen lernen. Wie verstanden sich die Friih-
christen? Auf welches historische Geschehen stiitzte sich ihr christliches Wissen, ihre Proklamation,
und worauf beruhte ihr Glaubensgut? Meagher untersucht die dltesten Dokumente, um néaheres
tiber das urspriinglich-christliche Selbstverstindnis zu erfahren. Was war den Friihchristen die histo-
risch-theologische Norm und Richtschnur? Dies mdchte er herauskristallisieren. Er hofft, dass sich
die wissenschaftliche Theologie wieder zu einer intensiven Beschiftigung mit diesen Fragen durch-
ringen kann, um von den vermeintlich unsicheren Fundamenten zu einer relativ «gesicherten»
Position fiir den christlichen Glauben vorstossen zu konnen. _

Als Leiter des Institute of Christian Thought an der Universitit of St. Michael’s College in
Toronto hat Meagher in einem fritheren Werk «The Gathering of the Ungifted» die Unsicherheit der
Kirche, der zweifelnden Laien, behandelt. Im neuen Buch fordert er die Theologen auf, ihre angeb-
lich «sicheren» Deutungen der Friihchristen einer kritischen Uberpriifung zu stellen. Woher nimmt
die Theologie ihre Autoritit? Was macht sie authentisch? Die Geschichte der Anfinge verlangt
eine Rekonstruktion, und die Theologie kann es sich nicht leisten, mit veralteten Einsichten zu-
frieden zu sein und damit iiber Glaubensgewissheiten der ersten Christen in Ungewissheit zu bleiben.

Meagher ist iiberzeugt, dass eine objektive Untersuchung der iltesten Dokumente uns ndher an
die damaligen Glaubensbildungsprozesse heranfithren kann, um herauszustellen, wie die ersten Chri-
sten sich der christlichen Wahrheit bewusst und sicher wurden. Er beginnt deshalb seine Studie mit den
paulinischen Schriften und sichtet von hier aus die ganze neutestamentliche Literatur, ohne die nicht-
kanonischen christlichen Texte zu {ibersehen. Wie verstanden die Frithchristen sich selbst? Welche
Massstibe waren fiir sie wichtig? Welches Kriterium ist auch heute noch massgebend fiir den christ-
lichen Glauben und christliches Denken? Was kontrollierte oder gab Richtung in Glaubensaussagen?

Fir Paulus war Christus die Norm und das Evangelium in Person. Die synoptischen Evangelien
haben ihre Einheit in der Zuversicht, dass ihr Herr gegenwirtig ist, indem sie an die wesentlichen
Bestandteile des Evangeliums erinnern und die Nachfolge von da her mehr und mehr ins Zentrum
riicken. Im Johannesevangelium spricht das normative Verstindnis der gottlichen Liebe. Christliche
Gemeinschaft ist erfahrbar, und die Wahrheit erkennt man in der Einheit dieser Liebe.

1 Walter Bauer, Rechtgliubigkeit und Ketzerei im dltesten Christentum (1934; 19642; engl. Ub.1971).



Rezensionen 111

Im wesentlichen ist das frithchristliche Denken protologisch. Es sicht Mensch und Welt in einem
stindigen Prozess des Werdens, woriiber der Schopfergott die Macht hat. Dieses friithchristliche
Verstidndnis ist eschatologisch ausgerichtet, durchdrungen von christlicher Hoffnung und orientiert an
Gottes Zukunft. Die ersten Christen waren vereint als Gemeinde in ihrem Verstindnis der Wahrheit
christlichen Glaubens und in dynamischer christologischer Nachfolge. Meagher siecht auch heute
noch die Wichtigkeit einer engen Verzahnung zwischen Nachfolge und Finheit der Christen. Hier
liegt die Voraussetzung fiir eine neue Erkenntnis der gottlichen Wahrheit. Die ersten Christen ver-
standen sich als Leute «unterwegs» (on the way) zur zukiinftigen und vollkommenen Erkenntnis,
nicht als schon Angelangte (arrived). Sie waren auf dem Wege des Wortes. Immer wieder erfuhren sie
als Fragende, als Bittende, die verheissene Stirkung und bereichernde Erliuterung der Dinge durch
die Wirklichkeit des Heiligen Geistes.

Meagher 14dt uns alle ein, neu zu denken. Wir kénnen die christlichen Anfinge wieder frisch ver-
stehen lernen, kritisch unsere Vorurteile erkennen und ziigeln. Hier ist eine Einladung und Heraus-
forderung zugleich: « For if we are to go all the way with the logic of the inquiry, we may not presume
a priori that any of us is in a position to impose the norm on earliest Christian understanding or on
the modern theology that deliberately derives from it. We must let earliest Christianity speak for
itself» (S. 9). Nur dann kann eine wirklich historische und erwigende Rekonstruktion neutral vor-
gehen und die Theologie und die Kirche ihrer Anfinge erneut bewusst und sicherer werden.

Fiir die ersten Christen war Christus die Norm. Sie verstanden ihre Welt vom Heilsgeschehen her.
Dieser Herr und kein anderer gab die Einheit des Glaubens, das Kerygma und den tiglichen Impuls
zur verantwortlichen Nachfolge, zur christlichen Liebe. Christus war ihnen unaufhorlich gegenwartig,
Er gab ihnen eine neue Sicht und Gestalt. Er kann sie uns auch heute noch geben. Dieses Zuriick-
suchen und Zuriickfinden zum Ursprung hin erfolgt allerdings nicht ohne Schwierigkeiten. Die ersten
zwei Jahrzehnte miindlicher Uberlieferung werden der wissenschaftlichen Theologie immer eine
Aufgabe bleiben, sie stindig herausfordern, von der Sache her ein gewisses Geheimnis sogar bleiben
miissen, Aber gerade deshalb kdnnen wir Meaghers Einladung willkommen heissen.

Manfred Kwiran, Wirzburg

Robert H. Gundry, Séma in Biblical Theology, with Emphasis on Pauline Anthropology. = Soc. of

N. T. Stud., Monogr. Ser., 29. Cambridge, University Press, 1976. XII+267 S. 9.50.

Nach Robert H. Gundry — Lehrer am Westmont College, Santa Barbara, Kalifornien — hat Paulus
ebensowenig wie die Ubrigen neutestamentlichen Schriften mit séma das Verhéltnis des Ich zu sich
selbst gedeutet, sondern stets auf die Korperlichkeit des Menschen und deren Spannung zur Seele
abgehoben. Wenn aber solche Dualitit von Leib und Seele — als Zusammengehorigkeit und Spannung
zweier eigenstindiger Gréssen — nur im sogenannten «mythologischen» Rahmen moglich ist (nach
Kisemann), dann ist die «monistische» sdma-Interpretation der Existentialtheologie ausgeschlos-
sen. Denn im Neuen Testament bedingen sich schlechthin der Gottesglaube, der Glaube an die Auf-
erstehung des Leibes und die Leib-Seele-Ontologie. Diese Sicht biblischer Anthropologie zeichnet
Gundry anhand vieler exegetischer Einzelbelege und umfassender Auseinandersetzung mit der
exegetischen Fachliteratur.

Im 1. Teil des Buches setzt er sich mit dem holistischen, d. h. ganzheitlichen sdma-Verstindnis
auseinander, das die Philologie nicht nur bei Paulus beobachtet hatte. Er befragt alle griechischen
Stellen mit séma, wo der ganze Mensch im Blickfeld ist, und die hebridischen und aramiischen Paral-
lelen auf die Rolle des Somatischen hin. Und er bringt m. E. den Nachweis, dass kein einziger Text
ohne Interesse an der Korperlichkeit des Menschen ist. Mag sarx den Menschen an sich in seiner
Gefihrdung meinen: sdma hat immer ein «physical meaning».

Als unerlésslich fiir das Verstdndnis von séma sieht Gundry nun auch das Pendant des Leibes an:
den geistigen Menschen als eine eigene, wenn auch nicht allein lebensfihige Grosse. So handelt der
2. Teil vom «framework of anthropological duality» (nicht «dualism»). Alle Begriffe fur Geistiges
einschliesslich des theologischen Begriffes «neuer Mensch» sind auf die gleiche Grosse zu beziehen
und aus einer streng dichotomischen Anthropologie zu interpretieren.

Grundsitzlicher Kritik seiner Gegner widmet der Verfasser den 3. Teil, eine «theology of sdma as
physical body». Christus ist nicht nur Urbild fiir eschatologische Entriickung (Giittgemanns),
sondern auch fiir die allgemeine leibliche Auferstehung. «S6ma bildet denjenigen Teil der mensch-



112 Rezensionen

lichen Konstitution, der als deren substantielles Werkzeug Aktionen ausformt und Aktionen erfahrt»
(S. 195, als Kritik an Bultmanns bewusstseinsstrukturellem Verstindnis). Der Schuldgedanke geht
verloren, wenn man (wie Bultmann) nicht die dichotomische Wesenheit «Leib» unter die sittliche
Norm gestellt sicht. Der paulinische soma-Begriff fithrt auch an die Stelle, an der Individualitit
(Bultmann) und Solidaritdt (John A. T. Robinson) ihren Gegensatz verlieren. — Der ekklesiologische
Begriff «Leib Christi» meint dagegen keine eigene reale Grésse, sondern rein metaphorisch (gen.
possessivus) die Zugehdrigkeit «wie Glieder» zu Christus. Hypostasen-Vorstellungen, der kosmische
Adam o.4., spielen keine Rolle.

Es ist erstaunlich, dass ein guter Literaturkenner und Stilist entscheidende Aussagen seiner Gegner
nicht mitliest. Dass man Hermeneutik nicht mit einer Art Wortstatistik entkriftigt ; dass Bultmann die
«fatale» korperliche soma-Vorstellung des Paulus gerade nicht bagatellisiert und die alte Philologie
von sdma als «Person» verldsst; dass seine Schiiler (Kdsemann, Conzelmann) weiterfithren zum
sozialen Begriffsverstindnis: das weiss Gundry nicht zu wiirdigen. Dem Rezensenten sind einige
wichtige Bindeglieder in Gundrys Argumentation geblieben: Ortswechsel der Seele nach 1. Kor. 5, 3
(S. 141; wenn pnelima die dichotomische Wesenheit «innerer Mensch» bezeichnet)? Der «geistliche
Leib» ein geistlich belebter «physical body» (S. 165f.; «physical» tautologisch = «leiblicher Leib»,
oder gegen 1. Kor. 15, 44a = «naturentsprechender Leib»?). Der ganze Mensch stirbt (S. 159)
— aber im Bewusstsein eines geistigen Continuums (S. 176)? Am bedenklichsten finde ich, dass mit
der Leugnung jedes besonderen Inhalts 1m paulinischen soma-Begriff (S. 155) die Korperlichkeit
des Menschen und seine Neigung zur Stnde in ein einseitiges und direktes Verhiltnis kommen
(z. B. S. 1371f.). Das Interesse des Verfassers scheint trotz des Titels mehr der Seele und ihrer Dar-
stellung im Gegensatz zu psychologischer Funktionalisierung zu gelten — was angesichts der gar
nicht zentralen Rolle des Begriffes «Seele» im Neuen Testament (J. Schmid) und angesichts der
Bedeutung der trichotomischen Betrachtungsweise (B. Reicke) recht gewagt erscheint.! Die Aus-
fihrungen iiber sdma als « Form» (S. 165) scheinen mir unklar. Geht es um dasselbe philosophische
Korrelat von « Form» und «Substanz» wie S. 161f. und S. 167? Trotz diesen Mingeln ist das Buch,
verglichen mit anderen neueren Untersuchungen zum Begriff soma, eine wertvolle Materialzusam-
menstellung und gut geeignet zur Einfihrung in die Fachdiskussion.?

Johannes Thomas, Hermannsburg

Daniel Stiernon, Konstantinopel IV. = Geschichte der 6kumen. Konzilien, 5. Mainz, Griinewald,

1975. 368 p. DM 44.—.

This book is a German translation of a work first published in 1967 as Vol. 5 of the series Histoire
des conciles cecuméniques. The author is a well-known Byzantine scholar, Professor of Oriental
Studies in the Lateran University in Rome and also Director of the French Institute of Byzantine
Studies in Paris.

In this book he provides a careful study of the Fourth Council of Constantinople (869-70) and
of the Photian schism. The volume follows the standard form of the series in providing at the end a
collection of relevant texts in translation (pp. 289-341) ranging from the Erster Brief Nikolaus’
I. an Michael III. (25. Sept. 860) to the Ausziige aus dem Commonitorium Johannes’ VIIL (16 August,
879). In addition the author gives a chronological table of the main events of the period and a biblio-
graphy divided into sections. Stiernon sets Constantinople IV against a wide historical background
beginning with the origins of the Photian schism in the Patriarchate of 1gnatius (847-58) and ending
with the reconciliation effected under John IX in 899. He also studies briefly the traditions about the
Council held in later years. His work eschews polemics and attempts to allow the facts to speak for
themselves. However, this is no easy task because of the extreme complexity of the schism and the
intense passions which it unleashed. We cannot be sure that the extant accounts have not been
tampered with by the participants and, in any event, the texts are often allusive and difficult to interpret.

The author adopts a position diametrically opposed to that of F. Dvornik in his book Le schisme
de Photius. Histoire et légende (1950) and subsequent works. Dvornik holds that Pope Jobn VIII

1 B, Reicke, Body and Soul in the New Testament: Studia Theol. 19 (1965), S. 200-212.
2 Corrigenda. S. 16: Liicke zwischen den Zeilen 10 und 9 von unten. S. 53 A. 1: Jahrg. 5 (1959;
nicht 1969). S. 38: Anm. 2 fehlt.



Rezensionen 113

rehabilitated Photius and annulled the Fourth Council of 869-70 having made up his mind to do this
before the Synod of 879-80. In order to sustain this position, Dvornik argues for the authenticity
of the Greek version of the Commonitorium of 879. Any alterations made to this document by the
followers of Photius were minor ones, and in no way distort its intention. The Pope, in approving
of the annulment of Constantinople IV, did not wish to be too explicit in case he compromised the
memory of his predecessors. Dvornik argues that John’s letter to the Emperor Basil supports the
theory of annulment.

Stiernon propounds a different view. John VIII did not annul Constantinople IV and, indeed,
wrote to Photius mentioning Canon 5 of the Council as having been promulgated by a venerable
assembly. Moreover that part of the Commonitorium which appears to support the annulment theory
is a falsification introduced without the knowledge of the papal legates who were forced to agree
to it only under a threat of no military aid being available to the West. John VIII, according to Stier-
non, only agreed to recognise Photius for the sake of peace. However, in the Pope’s eyes, the decisions
of the anti-Photian councils remained valid. The Pope did not revoke Constantinople IV as such.

It is very difficult to decide between these opposing interpretations owing to the allusive and frag-
mentary nature of the texts. An «either-or» solution seems improbable. Dvornik appears to be right
in pointing to the lack of logic and injustice of the proceedings against Photius. On the other hand
Stiernon appears to be right in stating that John VIII revoked a decision, yet did not cast doubts on
the assembly which made it.

Later ages found Constantinople IV difficult to comprehend. Dvornik argues that it was not
considered an Ecumenical Council until early in the twelfth century and in this he may be correct.
Stiernon tries to get round the problem by arguing that the Seventh Council of Nicaea (787), which
rehabilitated the icons, suffered neglect in the West and that this rubbed off on to Constantinople IV.
The poor state of the Roman Church, prior to the Gregorian Reform, also led to neglect. According
to Stiernon Constantinople IV was fundamentally an Ecumenical Council and is rightly counted
as such in the Roman Catholic tradition.

This book, however much one disagrees with some of its conclusions, is an important study worthy
of the closest attention of those interested in the relations between East and West in the ninth century.
It is not without lessons for today, as the author points out in his conclusion where he somewhat
surprisingly suggests that the Catholic Church should now remove Constantinople IV from the list
of Ecumenical Councils as a gesture of reconciliation with Eastern Christendom. Yet the historical
questions remain. We are still far from a definitive account of the Photian schisma and much remains
for scholars to work at. In the meantime we are grateful to Professor Stiernon for his stimulating, if
controversial, work. Leslie W. Barnard, Leeds

Gerhard Schmalenberg, Pietismus — Schule — Religionsunterricht. Die christliche Unterweisung im
Spiegel der vom Pietismus bestimmien Schulordnung des 18. Jahrhunderts. = Theologie und Wirk-
lichkeit, 2. Bern, H. Lang, & Frankfurt, P. Lang, 1974. 258 S., Fr. 38.40.

Die Giessener Dissertation ist dem wenig erschlossenen Feld der Religionspiadagogik des 18. Jahr-
hunderts gewidmet, auf der Grundlage der vom — dominant Franckeschen — Pietismus geprigten
Schulordnungen, die das eigentliche Zeitalter des Pietismus weit {iberlebt haben.

Der Erste Teil der Studie gilt «Theologiegeschichtlichen Voriiberlegungen». Hier wie spiter weist
der Verfasser auf, wie stark Spiatorthodoxie und Pietismus ineinander verzahnt sind, mehr aber noch,
wie sehr der letztere in seiner Spenerschen und Franckeschen Prigung auf Luther fusst, wie verwandt
da und dort etwa die Strukturen von Gesetz und Evangelium, Busse und Glauben sind. Wohl treten
neue Aspekte herzu, wie derjenige des «Zunehmens und Wachsens im Christenthum» (S. 42) oder
die Neigung zur Gewichtung auch der psychologischen Seite des Heilsvollzugs (S. 47). Aber die
Wiedergeburt ist nicht alternativ zur Rechtfertigung (gegen Martin Schmidt), sondern als «die
erlebte Rechtfertigung» zu verstehen (S. 49). Auch Franckes Sicht des Menschen entweder im Stand
der Gnade oder im Stand der Stinde, wie wenig sie Luthers «simul iustus et peccator» entspricht,
fusst auf bekannten Sidtzen des Reformators vom Regiment Gottes oder Satans (S. 491f.).

Der Zweite Teil handelt von der «Begriindung der Erziehung und allgemeinen schulischen Unter-
richtung». Die betr. Schulordnungen {ibernehmen Franckes Sicht von der fundamentalen Verderbt-
heit des Menschen, die indes weder bei ihm noch danach in Resignation fithrt. Der Mensch ist von



114 Rezensionen

dem ihm in der Schopfung von Gott libertragenen Auftrag nicht entbunden, und die Aufgabe der
Erziehung besteht darin, die Kinder fiir den Kampf wider die innere Bosheit und die Michte der
dusseren Verfithrung vorzubereiten und zu risten (S. 63f.). Schulen werden als «Werkstitten des
hl. Geistes» verstanden (S. 78ff.) — und ernst genommen. Auch hierin kann sich Francke als Testa-
mentsvollstrecker M. Luthers sehen (vgl. S. 74. 80. 88).

Der Dritte Teil ist dem «Verstdndnis der christlichen Unterweisung» gewidmet. Dcr Pietismus
fordert gegeniiber der Orthodoxie Wiedergeburt als erlebte und Frommigkeit (eusébeia) als gelebte
Rechtfertigung: Rechtfertigung aus Glauben und «Gottseligkeit» (eusébeia) in ihrer Bezogenheit
aufeinander (S. 85f.). Die Anleitung zur « Ubung der Gottseligkeit» wird bei Francke zum Programm
der christlichen Unterweisung (S. 87). Geht es darum, «ein jedes Kind dem Herrn Christo zuzufiihren»
(S. 91), so entmythisiert der Verfasser die verbreitete Vorstellung vom «Dringen und Zwidngen der
Schiiler zur Busse und zum Busskampf» in der pietistischen Religionspddagogik (S. 93f.). Nicht nur
A. H. Francke hat davor gewarnt und als Alternative die Fiirbitte gesetzt (S. 94). Auch ist in dem von
Francke geprigten Pietismus viel weniger der religiose Individualismus akzentuiert (wie das z.B.
K. Heussi wollte) als vielmehr die praktische Ausrichtung; auch « Ubung der Gottseligkeit» meint
das Handeln in Ubereinstimmung des menschlichen Willens mit dem Willen Gottes (wobei sich
Pietisten wiederum Uber die Orthodoxie hinweg mit Luther in Einklang gesehen haben; S. 95). Was
demnach Francke unter «Brechen des Eigen-Willens» versteht, hat mit Zwangs-Pddagogik nichts
gemein (S. 951T.); das Gegenteil ist reich belegbar (S. 97f.). Im Blick auf Ziel und Mittel der christli-
chen Unterweisung kann der Verfasser feststellen, dass durch den Pietismus dem Amt des Lehrers
eine Bedeutung beigelegt wurde, «welche der des Pfarramtes in keiner Weise nachstand» (S. 112).
Dazu gehort, dass sdmtliche Ordnungen ein Verhalten und eine Lehrweise des Lehrers fordern,
«welche durch die Liebe bestimmt werden» (S. 116). Festzuhalten ist, dass Francke selbst und ein
Teil der pietistischen Schulordnungen vom «nexus legis et evangelii» in der Jugendunterweisung
absehen und «jedwede Unterweisung der Jugend einzig und allein vom Evangelium ausgehen» lassen
(S. 120), weil das Kind in der Taufe durch Gottes Gnade aus dem Stand der (verderbten) Natur in
den Stand der Gnade versetzt sei, so dass es der iiberfithrenden Funktion des Gesetzes noch nicht
bediirfe (S. 120f.). Ein Teil der Schulordnungen verfihrt indes auf Grund anderer Erfahrungen hierin
anders (S. 122ff.). — Als der Ernecuerte gilt der auf die Ehre Gottes und den Dienst am Nichsten
ausgerichtete Mensch (S. 1511f.). Dabei umschliesst der Horizont jede Lebenssphére (vgl. S. 155) und
bedeutet die christliche Hoffnung auch irdischerweise eine solche «auf bessere Zeiten» (S. 1541F.),
Zeiten, die durch die « Ubung der Gottseligkeit» geprigt und verindert gesehen werden. Allerdings:
«Durch die Verbindung der eschatologischen Hoffnung mit dem Erlebnis der Rechtfertigung ergab
sich die Notwendigkeit, in allem Streben und Trachten nach einer Verbesserung der kirchlichen und
gesellschaftlichen Verhiltnisse nicht mit einer Verdnderung der bestehenden ‘Strukturen’, sondern
mit einer Verinderung der Menschen selbst zu beginnen» (S. 160). Der Praxisbezug aber ist so stark,
dass dann die Aufklirung diesbeziiglich dem Pietismus nichts vorzuwerfen hat (vgl. S. 159f.).

Schmalenbergs Untersuchung bestétigt, wie der Pietismus Franckescher Priagung tiber lutherisches
Konfessionsgebiet hinaus wirksam geworden ist. Gleichzeitig werden calvinistische Einfliisse auf ihn
nicht ganz von der Hand gewiesen (S. 53f.). Die Studie ruft aber nach einer Paralleluntersuchung
reformiert-pietistischer Schulordnungen. Besonderes Lob sei dem Verfasser und seiner Disziplin
dafiir gezollt, dass er als Dissertation im «Fachbereich Religionswissenschaften» eine auch theolo-
gisch so gediegene und sensible Arbeit vorgelegt hat. Jiirgen Fangmeier, Wuppertal

Felix Fliuckiger, Die protestantische Theologie des 19. Jahrhunderts; Wilhelm Anz, Idealismus und
Nachidealismus: Bernd Moller (Hrsg.), Die Kirche in ihrer Geschichte, IV P. Gottingen, Vanden-
hoeck, 1975. 212 S. DM 59.—.

Wenn man den Titel liest, erwartet man, wie dies schon der alte Dorner vor hundert Jahren getan
hat und wie es im Zeitalter der Okumene eigentlich selbstverstindlich sein sollte, eine umfassende
Darstellung aller Sektoren des Protestantismus, des européischen sowohl als des angelsédchsischen,
skandinavischen wie amerikanischen. Man ist enttduscht zu finden, dass man sich hier auf Mittel-
europa, vor allem den deutschen Sprachraum beschrinkt hat. Man fragt sich willkiirlich, wie man
sich heute im Zeitalter okumenischen Denkens solchen Europidozentrismus noch leisten kann.
Sollten die urspriinglichen Herausgeber, die allerdings wegen ihres Todes diese Kritik nicht mehr



Rezensionen 115

trifft, nach dem alten Spruch verfahren sein: die Theologie wird in Deutschland konzipiert, in Eng-
land korrigiert und in Amerika korrumpiert?

Fliickiger, der den theologischen Part iibernommen hat, zeichnet die im 19. Jahrhundert aufge-
tretenen theologischen Richtungen nach — die spekulative, historische, konservative und konfessio-
nelle Theologie, daneben die Vermittlungstheologie, die Biblizisten und einzelne Einzelginger, die
sich in dieses Schema schlecht einpassen lassen. Er arbeitet insofern anders als Anz, als Flickiger
ganze Gruppen oder Schulen schildert, was eine gedringtere Kiirze der Darstellung zur Folge hat,
wihrend sich Anz auf sieben monographische Portrits der deutschen Hauptphilosophen des Jahr-
hunderts beschriankt (Fichte, Schelling, Hegel, Feuerbach, Marx, Nietzsche und Dilthey). Das gibt
Anz mehr Raum fir ausgefeiltere Darstellung.

Mit dieser Verschiedenheit des Stils kann man nun freilich auch alle Schwichen der Darstellung
entschuldigen, etwa wenn Fliickiger bei Schleiermacher so gut wie ganz auf dessen philosophische
Dimension verzichtet oder auf dessen Beitrag zur wissenschaftlichen Systematik der Theologie.
Doch kann ich mich nicht ganz damit einverstanden erkldren, dass nun auch Bewegungen wie Ratio-
nalismus und Supranaturalismus unter die spekulative Theologie subsumiert werden. Sie sind struk-
turell doch zu verschieden, als dass das angehen konnte. Warum am Schluss dieses Abschnitts dann
noch Feuerbach dargestellt wird, wo ihm doch im Abschnitt Philosophie so viele Seiten gewidmet
sind, ist nicht ganz einzusehen.!

Der Leser des philosophischen Teils — tibrigens sei die Frage gestattet: wer wird soviel exakte
Philosophiegeschichte in einem Buch Uber Kirchengeschichte suchen? — ist erfreut iiber die gut
profilierten Portrits, die Anz zu geben weiss. Man mag sich freilich wundern, warum Kant kein
eigenes Kapitel gewidmet wurde und er nur auf ein paar Seiten als dunkle Folie zu Fichte abgehandelt
wird. Dass es am Ende des Jahrhunderts eine starke Bewegung des Neukantianismus gab, die auch
auf die Theologie eingewirkt hat, wird gar nicht sichtbar. Uberhaupt zeigt sich darin der Mangel
der gewihlten Methode: die geistige Interaktion zwischen Philosophie und Theologie wird kaum
gchtbar, eine Aufgabe, deren Losung man von einem solchen Unternehmen erwartet hitte. Man
wird nur sporadisch dariiber informiert, dass die Theologie dieses Jahrhunderts sich in einer geradezu
dramatischen Auseinandersetzung zwischen Kantianismus, spekulativem Idealismus und Positivis-
mus — der nirgends erwihnt wird — befunden hat. Von der Dynamik dieses Kampfes ist in diesem
historischen Wachsfigurenkabinett nichts zu spiiren. Leider wird der Eindruck des Sterilen auch
dadurch verstirkt, dass an kaum einer Stelle der Zusammenhang zwischen Theologie, Kirche und
Gesellschaft sichtbar gemacht wird. Was heute etwa in der Literaturwissenschaft selbstverstiandlich
ist, nimlich die Zusammenschau theoretischer Aussagen mit der soziologischen Basis, sollte endlich
auch von der Theologie methodisch ernst genommen werden. Diese Chance haben die beiden Au-
toren trotz aller Akribie im einzelnen verpasst. Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

William Reginald Ward, Early Victorian Methodism. The Correspondence of Jabez Bunting 1830-1858.

Oxford, Oxford Univ. Press, 1976. XXIII+440 S. £ 12.00.

Jabez Bunting war der einflussreichste Mann innerhalb der methodistischen Bewegung Englands
in den Jahren 1820-1850. Schon einer seiner S6hne hatte damit begonnen, die Korrespondenz seines
Vaters zu verdffentlichen, blieb aber in den Anfangen dieses Unternehmens stecken. Erst vor vier
Jahren hat W. R. Ward den Briefwechsel aus der Zeit von 1820-1829 herausgegeben, und nun ist
auch noch der Rest erschienen in einer Ausgabe, die mit hilfreichen Anmerkungen und einem um-
fassenden Register versehen ist.

In der Einleitung zu seinem Buch zeichnet Ward auf acht Seiten mit wenigen markanten Strichen
ein Lebensbild Buntings, das erste, das auf einer umfassenden Kenntnis der Quellen begriindet ist,
wobei die bisherige Deutung weitgehend bestéitigt wurde. Unter Jabez Bunting ist aus der methodi-
stischen Bewegung eine Kirche geworden. Man hat sich schon dariiber gestritten, ob das einen Ab-
fall darstellt von den urspriinglichen Intentionen J. Wesleys. Aus den Dokumenten, die W. R. Ward
herausgegeben hat, ergibt sich ganz deutlich, dass angesichts der Herausforderungen der damaligen
Zeit gar keine andere Moglichkeit offenstand.

! Bei der neuesten Feuerbach-Literatur miisste auf die Erstausgabe der Erlanger Vorlesungen
durch E.Thies in der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft (1974-1975) verwiesen werden.



116 Rezensionen

Die Korrespondenz Buntings diirfte nicht bloss den Spezialisten interessieren. Es sind darin
Fragen angeschnitten, mit denen die Kircheauch heute noch konfrontiert ist: kirchliche Strukturfragen,
Abstinenzbewegung, Emanzipation, Mission und Evangelisation. Um das Bild dieses Mannes und
seiner Zeit abzurunden, wire es wiinschenswert, wenn auch seine Predigten verdffentlicht werden
konnten. Paul Handschin, Basel

Klaus J. Bade, Friedrich Fabri und der Imperialismus in der Bismarckzeit. Revolution — Depression —
Expansion. = Beitrage zur Kolonial- und Uberseegeschichte, 13. Freiburg i. Br., Atlantis, 1975.
579 S. DM 42.-.

Es gibt im deutschen Sprachraum kaum eine Personlichkeit, wo die Zusammenhidnge zwischen
Mission und Kolonialismus so deutlich zutage treten wie bei Friedrich Fabri (1824-1891). Fabri
war 27 Jahre lang (1857-1884) Direktor der Rheinischen Mission in Barmen. Vor allem seine Pro-
grammschrift «Bedarf Deutschland der Kolonien?» (1879), die eine sehr grosse Resonanz fand,
machte ihn im Urteil von Mit- und Nachwelt zum «Vater der deutschen Kolonialbewegung». Es
ist deshalb auch fur die Kirchengeschichte von hohem Interesse, dass Fabris Intentionen und Aktivi-
tdten durch die umfangreiche Arbeit Bades, eine Erlanger historische Dissertation, griindlich er-
forscht und analysiert wurden. Bade hat sehr viel bis dahin ungehobenes Quellenmaterial aus privaten
Nachlissen, staatlichen Akten, den Archiven der Rheinischen Mission und der Deutschen Kolonial-
gesellschaft und anderen Bestinden sorfiltig ausgeschopft; leider ist der Nachlass von Fabri selber
verschollen.

Fabris theologisches und kirchenpolitisches Wirken, das in seiner Lebensgeschichte einen betridcht-
lichen Raum einnimmt, kommt bei Bade nur am Rand ins Blickfeld. Mit guten Griinden konzentriert
er sich auf die spezifische Rolle, die Fabris Publizistik und seine agitatorische Tatigkeit in der
Mobilisierung der deutschen Offentlichkeit fiir eine aktive Kolonialpolitik gespielt haben. Sowohl
der Einfluss wirtschaftlicher Interessengruppen wie der Wettlauf der verschiedenen Kolonialpioniere
um die Gunst Bismarcks und die Gunst der offentlichen Meinung werden eindriicklich geschilder§
Unverkennbar ist der Einfluss, den das soziale Milieu der Wuppertaler Industriellen, mit dem der
Barmer Missionsdirektor eng verbunden war, auf dessen politisches Denken ausgeiibt hat. In den
Missionskreisen stiess Fabris kolonialistische Aktivitdt auch auf Widerspruch. Sowohl sachliche
Differenzen wie sein offenbar autoritires Gehaben fiihrten schliesslich zu Fabris Ausscheiden aus
der Missionsleitung. Bades zentrales Interesse liegt jedoch nicht bei der Biographie Fabris, sondern
bei der Motivanalyse der deutschen Kolonialexpansion, die ja in der Mitte der achtziger Jahre
trotz der urspriinglichen Widerstinde Bismarcks dazu flhrte, dass auch das noch junge Deutsche
Reich sich in Afrika und im Pazifik an der Aufteilung der «herrenlosen» Uberseeischen Welt
beteiligte.

In den grossen Ziigen Gbernimmt und bestitigt Bade die vor allem von H. U. Wehler vertretene
These: koloniale Expansion als Folge und Ausdrucksform der ungelosten inneren, gesellschaft-
lichen Strukturprobleme und der Angst der Herrschenden vor der Revolutionsdrohung. Er betont
aber stiarker als Wehler das Gewicht der Auswanderungsproblematik fiir die Genese des kolonialen
Imperialismus. Bades Untersuchung bildet so einen wichtigen neuen Beitrag zur inneren und dusseren
Geschichte des Bismarck-Reiches. Andreas Lindt, Bern

Bernhard Maurer, Einfithrung in die Theologie. Ortsbestimmung des Glaubens. Gottingen, Vanden-

hoeck, 1976. 367 S. DM 29.80.

Nach Auskunft des Autors soll das Buch dem Pidagogikstudenten, aber auch dem Pfarrer und dem
Lehrer, dazu dienen, aktuelle Probleme des Alltags und Einzelfragen des Glaubens und der christ-
lichen Lehre in einem grosseren theologischen Zusammenhang zu sehen. Um diese Aufgabe 16sen zu
konnen, meint der Verfasser, auf den theologischen Fachjargon verzichten zu sollen, ohne allerdings
die wissenschaftliche Kldrung des Glaubens beiseite zu lassen. Mit anderen Worten heisst das, dass
Maurer die bisher nur selten gemeisterte Aufgabe einer «nachwissenschaftlichen» Elementarisierung
theologischer Inhalte und Methoden in Angriff nehmen mochte. Dies ist der Grund fiir den in die-
sem Buch auch beabsichtigten Dialog mit nichttheologischen Disziplinen mit dem Ziel, den Glauben
im Horizont heutiger Wirklichkeit zu bewihren, und auch fiir das Bemiihen des Verfassers, vor allem
anderen die Wirklichkeit des christlichen Glaubens im Rahmen unserer Gesellschaft phinomeno-



Rezensionen 117

logisch zu orten. Wenn man alle diese Absichtserklirungen zur Kenntnis genommen hat, ist man
gespannt zu sehen, wie das alles geleistet wird.

Das Buch gliedert sich in drei grosse Abschnitte, die wiederum in je drei Kapitel eingeteilt sind.
Der 1. Abschnitt widmet sich einer Ortsbestimmung des Glaubens im Horizont heutigen Denkens
und Lebens in Gesellschaft und Wissenschaft. Der 2. Abschnitt versucht den iiberlieferten Glauben
in seiner trinitarischen Gestalt als Wahrheit im Jetzt zu verantworten, und der 3. Abschnitt zieht
die Konsequenzen, indem er die christliche Hoffnung als Motivationsgrund fiir das Handeln und
Verhalten des Christen in der Welt ebenso zu erweisen versucht, wie er den christlichen Glauben in
seiner Bedeutung fiir Erzieher und Erziehung zu erweisen unternimmt. Das Buch schliesst interes-
santerweise mit Testaufgaben, die die Funktion haben, dem Leser eine Rekapitulation des Gelesenen
zu ermdglichen, und mit einem Glossar, das die theologischen und philosophischen Begriffe erldutert,
die offensichtlich auch in einem nachwissenschaftlichen Werk nicht zu vermeiden waren.

Sicher vermag der Autor im Gegensatz zu vielen anderen theologischen Autoren die Problematik
des Glaubens im Rahmen der modernen Gesellschaft durchaus zu sehen. Es geht nicht mehr, die
Theologie nur historisch-kritisch zu legitimieren oder von einem vorgegebenen Wahrheitsfundus
normativ deduktiv auf heutige Wirklichkeit anzuwenden. Ist aber die Losung des Autors plausibel,
die zwar eine Kenntnis moderner sozialwissenschaftlicher Ergebnisse fiir den Theologen fordert,
dann aber nicht einen voraussetzungsarmen Dialog wagt, in dem der Glaube sich aufs Spiel setzt,
sondern die Sozialwissenschaften trotz anderer Absicht des Verfassers mehr oder weniger nur zu
Hilfswissenschaften des Glaubens stempelt? Trotz dieser Ausstellung kann gesagt werden, dass das
Buch, in dem eine fiir den einzelnen kaum zu ubersehende Literaturmenge verarbeitet ist, seinen
Lesern in vielen Belangen einen Durchblick durch heutiges theologisches Denken angesichts mo-
derner Anfragen ermoglicht, und den kritischen Leser dariiber hinaus zu Fragen anregt, zum Weiter-
forschen und nicht zuletzt zum Weiterlesen in der reichlich zu Wort gekommenen Literatur. Es wire
noch vieles zu sagen und zu fragen, zu dem hier der Platz fehlt: Warum hat der Verfasser in seinem
ethischen Teil nicht die aufregenden Entwiirfe von G. Winter, E. Wolf und J. Fletcher vorgestellt,
die seinen eigenen Intentionen gar nicht fernstehen? Warum bleibt er bei der Beschreibung des
Lernbegriffs so einsilbig? Warum nimmt er die moderne theologische und religionspidagogische
Diskussion iiber den Erfahrungsbegriff, der fiir ihn sehr wichtig ist, nicht auf (Feifel, Hasenhiittel,
Esser...)? Dennoch geht es um ein Buch, das jedem Gewinn bringen wird, der es wagt, vieles zur
Kenntnis zu nehmen und dann seinen eigenen Weg sucht, heute Glauben zu verantworten und zu
bewdhren — auch in der Schule.

Klaus Wegenast, Bern

Joseph Moller, Die Chance des Menschen — Gott genannt. Was Vernunft und Erfahrung heute von Gott

sagen konnen. Zirich, Benziger, 1975. 328 S.Fr. 38.—.

Der Verfasser, Professor am Fachbereich katholische Theologie der Universitit Augsburg, ver-
sichert uns, dass die vorliegende Arbeit keine theologische Abhandlung ist. «Sie geht nicht vom
Glauben aus, sie setzt keine Offenbarung voraus, ohne bestreiten zu wollen, dass Glaube und Offen-
barung eine echte anthropologische Relevanz haben» (S. 9).

In einem ersten Teil werden wir in die Geschichte der Gottesfrage eingefiihrt, angefangen von
Hesiod, Plato und Aristoteles tiber Cusanus, Descartes und Kant, bis hin zu Jaspers, Heidegger und
Sartre. Danach widmet sich Moller der Dialektik der Gottesfrage. Er erkennt richtig, dass alle Ant-
worten der Theologen, was ihnen Gott bedeutet, fiir den denkenden Menschen belanglos bleiben,
wenn sie nicht erkliren, warum die menschliche Sprache von «Gott» sprechen muss (S. 75). Doch
ist die Dialektik der Gottesfrage von einer eigenen Art, denn man fragt nach etwas, iiber das man
nicht hinausfragen kann. So begriindet Moller einerseits die These, dass es weder Gotteserkennen
noch wissenschaftlich verantwortbare Aussagen von Gott gibt. Andererseits zeigt er in der Antithese,
dass nur durch die Anerkennung des Unendlichen menschliches Verstehen und Handeln seinen
Sinn und seine Erfiillung findet. Moller erkennt, dass es die Antithese schwerer hat als die These,
denn sie verweist auf etwas, das wir nicht sehen und begreifen konnen. Doch versucht die menschliche
Vernunft immer wieder, das Endliche zu {ibersteigen. Damit kommt es zu einer Dialektik von
Nihilismus und Sinnerfiillung. Sinnerfiillung kann sich nicht ohne Negation vollziehen und Nihilis-
mus nicht ohne Sinn leben. Damit ist die Gottesfrage zundchst von der dialektischen Struktur mensch-



118 Rezensionen

licher Erkenntnis eingegrenzt. Selbstkritisches Denken wird als naiv entlarvt, das neue Naivitdten
als kritisch statuiert (S. 161). Da Gott zu uns nicht sprechen kann wie ein Mensch, bleibt seine Offen-
barung immer bezweifelbar. « Das Ja zu Gott — wie vernunftgeméss man es immer hinstellen mag — ist
eine Lebensentscheidung» (S. 169). «Der Mensch, der an Gott glaubt, anerkennt Gott und hat sich
fiir ihn entschieden» (S. 171). Die Griinde, warum er dies tut oder getan hat, sind manigfaltiger Art
und lassen sich nicht auf einen Nenner bringen.

Was ist aber das eigentlich — Gott? Mdller rdumt ein, dass Literaturwissenschaft, Soziologie und
Politologie viel von Religion, religivsen Motiven und Handlungen, von Glauben, Aberglauben und
Unglauben sagen konnten. «Immer aber ginge es dabei um den Menschen. Die Frage nach dem Letz-
ten, den wir Gott nennen, miisste offen bleiben und weiterer Reflexion und personlicher Entschei-
dung anheimgestellt werden» (S. 188). Obwohl jeder Mensch das Leben auf seine Weise erfihrt,
ist der Erfahrungsbereich des Menschen nicht individuell, wie der einzelne oft meint. «Im Hinblick
auf die Gottesfrage kommt der Erfahrung innerhalb der religisen Gemeinschaft — und damit inner-
halb der Kirche — Bedeutung zu» (S. 195). Doch bleibt Gott trotz der Offenbarung, wie sie die Kirche
bezeugt, letztlich der Unerforschliche. Die Benennungen Gottes als Geist, als Person, als Mysterium,
und als der Ewige und der Kommende, haben perspektivischen Charakter und entstammen unserer
Erfahrung. «Ohne Riickgriff auf die menschliche Erfahrung bleibt jede Benennung Gottes ein
Experiment der Abstraktion, denn «auf Grund seiner Lebenserfahrung spricht der Mensch von Gott
und fragt nach Gott» (S. 229).

Unsere rationale Weltbeherrschung scheint der Gotteserfahrung nicht zu widersprechen, denn
«das Leben ist trotz aller naturwissenschaftlichen Erfahrung so undurchsichtig wie frither. In dem
Versuch, das Ganze des Lebens in den Griff zu bekommen, entgleitet uns dieses Ganze immer wieder»
(S. 240). Doch Gott und Mensch, das Umgreifende und der Umgriffene, das Hoffnung Gebende und
der Hoffende sind keine radikalen Gegensitze. «Vom Gottmenschen sprechen die Mythen: Gétter in
Menschengestalt. Von Gott, der Mensch wurde, spricht das Neue Testament» (S. 301). Durch den
Gott-Menschen wird der ferne Gott fiir uns menschlich, er wird lebendig, anschaulich wirkende
Macht, ohne seine Verborgenheit aufzugeben. «Wenn Gott nicht der schlechthin Transzendente ist,
sondern sich als der Transzendente auf den Menschen eingelassen hat, zu dem Menschen steht,
im Menschen lebt, dann wird das Goéttliche im Menschen zu einer — wir wiirden sagen — der Chance
des Menschen schlechthin» (S. 311). Das Gott-Menschliche wird damit zum Telos, aber nicht als
Fernziel, sondern als Bewegung des Menschen {iber sich selbst hinaus. «Der Mensch vollendet sich
selbst, indem er sich in Gott vollendet. Und der Mensch vollendet sich auf Gott hin, weil Gott men-
schlich ist» (S. 321). Der Atheismus hingegen reduziert Gott auf den Menschen und erhebt dadurch
den Menschen zum Absoluten, ohne ihn in dieser Stellung richtungsweisend begriinden zu konnen.
Da menschliche Freiheit sich nur in der Begrenzung recht entfalten kann, fiihrt solche Absolut-
setzung des Menschen zu seiner Versklavung, aber nicht zu seiner Befreiung.

Als «Summa» fiir die heutige Gottesfrage kann man dieses Buch trotz dieser Bezeichnung durch
den Verlag nicht ansehen. Dazu beschrinkt sich das Buch zu sehr auf die deutschsprachige Literatur.
Zwar ist die Death-of-God-Theologie mehrmals (summarisch) erwdhnt, doch die in Amerika so ein-
flussreiche Process-Theologie bleibt unbeachtet. Auch hitte man den Beitrag Kants noch besser in
der Abgrenzung gegen die englischen Empiriker Locke und Hume aufzeigen konnen. Doch soll
damit nicht das Verdienst Méllers geschmilert werden, fast alle deutschsprachigen Positionen
und Stellungnahmen zur Gottesfrage, die in den letzten Jahren erschienen sind, beriicksichtigt
und verarbeitet zu haben.

Besonders beeindruckt, dass Mbller, ohne in das Journalistische abzugleiten, eine so fliissige,
leicht lesbare und geschlossene Darstellung bietet, wie sie heute fast eine Seltenheit ist; ein Namens-
register hitte die vorziigliche Arbeit allerdings noch besser zugdnglich gemacht. Inhaltlich imponiert
die Arbeit durch sorgfiltige und abgewogene Argumentation, die die eigene Position nicht verleugnet,
ohne sie dogmatisch aufzudringen. Das Fazit, dass erst durch Bejahung des durch die Inkarnation
voll sich erschliessenden, aber nicht fassbaren Gottlichen der Mensch zum wahrhaften Menschsein
befihigt wird, ist vollauf zu bejahen und kann in Gegeniiberstellung zur verkiirzenden atheistischen
Anthropologie nicht stark genug betont werden. Das Buch bietet eine Fundgrube treffender Aus-
sagen und gliicklicher Formulierungen und verdient, gelesen und beachtet zu werden.

Hans Schwarz, Columbus, Ohio



	Rezensionen

