
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

John C. Meagher, The Way of the Word. The Beginning and the Establishing ofChristian Understanding.
New York, Seabury Press, 1975. 234 S. $ 9.50.
Die moderne christliche Theologie ist ihrer Anfänge unsicher geworden. Während man früher

mit relativer Sicherheit die historischen Wurzeln an Jesus von Nazareth, an die Apostel und an die
Glaubensbekenntnisse der ersten Christen knüpfte, haben Theologen herausgestellt, dass diese

Anfänge nicht so sicher sein können. Allgemein wird akzeptiert, dass die Quellen selbst keine sichere
und kritische Rekonstruktion erlauben. Vieles muss ungewiss bleiben, da die Autoren nicht unbedingt

unsere heutigen Interessen vertraten. Die vorhandenen Texte, aus jeweils besonderen Motiven
und für damaliges Publikum geschaffen, wurden nicht von den «historischen» Voraussetzungen
unserer Zeit aus verfasst. Besonders diejenigen unter den Wissenschaftlern, die sich den Forschungsergebnissen

und Urteilen von Walter Bauer anschliessen1, sehen hier keinen Ausweg. Sie behaupten,
dass die Fragen nach den historischen und ursprünglichen Gegenebenheiten schon von vornherein
blockiert sind. Meagher stellt deshalb heraus, dass Bauer sich nicht, wie er dachte und vorgab, die
Situation der Frühchristen und deren Geschichte beschrieb. Bauer begang den Fehler zu meinen,
unsere neutestamentlichen Texte seien erst im zweiten Jahrhundert konzipiert worden. Er übertrug
seine diesbezüglichen Einsichten auf die Anfänge und verfehlte durch solch einen unwissenschaftlichen

Transfer seine sich selbst gestellte Aufgabe, die Erforschung des ältesten Christentums.
Obwohl auch für Meagher die ersten zwei Jahrzehnte des Frühchristentums viele noch unbeantwortete

Fragen aufwerfen, setzt er sich jedoch stark von Bauers Interpretation ab und kann sich
folglich den heute allgemein üblichen resignierten Urteilen nicht anschliessen. Er stellt sich vielmehr
die Aufgabe, die historischen Ursprünge und Fundamente christlicher Theologie neu zu entdecken.
Es geht ihm nicht primär um spezifische Inhalte, vielmehr will er den Texten ohne Voreingenommenheit

neu nachspüren, er will sie neu sichten und verstehen lernen. Wie verstanden sich die
Frühchristen? Auf welches historische Geschehen stützte sich ihr christliches Wissen, ihre Proklamation,
und worauf beruhte ihr Glaubensgut? Meagher untersucht die ältesten Dokumente, um näheres
über das ursprünglich-christliche Selbstverständnis zu erfahren. Was war den Frühchristen die
historisch-theologische Norm und Richtschnur? Dies möchte er herauskristallisieren. Er hofft, dass sich
die wissenschaftliche Theologie wieder zu einer intensiven Beschäftigung mit diesen Fragen durchringen

kann, um von den vermeintlich unsicheren Fundamenten zu einer relativ «gesicherten»
Position für den christlichen Glauben vorstossen zu können.

Als Leiter des Institute of Christian Thought an der Universität of St. Michael's College in
Toronto hat Meagher in einem früheren Werk «The Gathering of the Ungifted» die Unsicherheit der
Kirche, der zweifelnden Laien, behandelt. Im neuen Buch fordert er die Theologen auf, ihre angeblich

«sicheren» Deutungen der Frühchristen einer kritischen Überprüfung zu stellen. Woher nimmt
die Theologie ihre Autorität? Was macht sie authentisch? Die Geschichte der Anfänge verlangt
eine Rekonstruktion, und die Theologie kann es sich nicht leisten, mit veralteten Einsichten
zufrieden zu sein und damit über Glaubensgewissheiten der ersten Christen in Ungewissheit zu bleiben.

Meagher ist überzeugt, dass eine objektive Untersuchung der ältesten Dokumente uns näher an
die damaligen Glaubensbildungsprozesse heranführen kann, um herauszustellen, wie die ersten Christen

sich der christlichen Wahrheit bewusst und sicher wurden. Er beginnt deshalb seine Studie mit den
paulinischen Schriften und sichtet von hier aus die ganze neutestamentliche Literatur, ohne die
nichtkanonischen christlichen Texte zu übersehen. Wie verstanden die Frühchristen sich selbst? Welche
Massstäbe waren für sie wichtig? Welches Kriterium ist auch heute noch massgebend für den christlichen

Glauben und christliches Denken? Was kontrollierte oder gab Richtung in Glaubensaussagen?
Für Paulus war Christus die Norm und das Evangelium in Person. Die synoptischen Evangelien

haben ihre Einheit in der Zuversicht, dass ihr Herr gegenwärtig ist, indem sie an die wesentlichen
Bestandteile des Evangeliums erinnern und die Nachfolge von da her mehr und mehr ins Zentrum
rücken. Im Johannesevangelium spricht das normative Verständnis der göttlichen Liebe. Christliche
Gemeinschaft ist erfahrbar, und die Wahrheit erkennt man in der Einheit dieser Liebe.

1 Walter Bauer, Rechtgläubigkeit und Ketzerei im ältesten Christentum (1934 ; 19642 ; engl. Üb. 1971



Rezensionen 111

Im wesentlichen ist das frühchristliche Denken protologisch. Es sieht Mensch und Welt in einem
ständigen Prozess des Werdens, worüber der Schöpfergott die Macht hat. Dieses frühchristliche
Verständnis ist eschatologisch ausgerichtet, durchdrungen von christlicher Hoffnung und orientiert an
Gottes Zukunft. Die ersten Christen waren vereint als Gemeinde in ihrem Verständnis der Wahrheit
christlichen Glaubens und in dynamischer christologischer Nachfolge. Meagher sieht auch heute
noch die Wichtigkeit einer engen Verzahnung zwischen Nachfolge und Einheit der Christen. Hier
liegt die Voraussetzung für eine neue Erkenntnis der göttlichen Wahrheit. Die ersten Christen
verstanden sich als Leute «unterwegs» (on the way) zur zukünftigen und vollkommenen Erkenntnis,
nicht als schon Angelangte (arrived). Sie waren auf dem Wege des Wortes. Immer wieder erfuhren sie

als Fragende, als Bittende, die verheissene Stärkung und bereichernde Erläuterung der Dinge durch
die Wirklichkeit des Heiligen Geistes.

Meagher lädt uns alle ein, neu zu denken. Wir können die christlichen Anfänge wieder frisch
verstehen lernen, kritisch unsere Vorurteile erkennen und zügeln. Hier ist eine Einladung und
Herausforderung zugleich: «For if we are to go all the way with the logic of the inquiry, we may not presume
a priori that any of us is in a position to impose the norm on earliest Christian understanding or on
the modern theology that deliberately derives from it. We must let earliest Christianity speak for
itself» (S. 9). Nur dann kann eine wirklich historische und erwägende Rekonstruktion neutral
vorgehen und die Theologie und die Kirche ihrer Anfänge erneut bewusst und sicherer werden.

Für die ersten Christen war Christus die Norm. Sie verstanden ihre Welt vom Heilsgeschehen her.
Dieser Herr und kein anderer gab die Einheit des Glaubens, das Kerygma und den täglichen Impuls
zur verantwortlichen Nachfolge, zur christlichen Liebe. Christus war ihnen unaufhörlich gegenwärtig.
Er gab ihnen eine neue Sicht und Gestalt. Er kann sie uns auch heute noch geben. Dieses Zurücksuchen

und Zurückfinden zum Ursprung hin erfolgt allerdings nicht ohne Schwierigkeiten. Die ersten
zwei Jahrzehnte mündlicher Überlieferung werden der wissenschaftlichen Theologie immer eine
Aufgabe bleiben, sie ständig herausfordern, von der Sache her ein gewisses Geheimnis sogar bleiben
müssen. Aber gerade deshalb können wir Meaghers Einladung willkommen heissen.

Manfred Kwiran, Würzburg

Robert H. Gundry, Soma in Biblical Theology, with Emphasis on Pauline Anthropology. Soc. of
N. T. Stud., Monogr. Ser., 29. Cambridge, University Press, 1976. XII + 267 S. 9.50.
Nach Robert H. Gundry - Lehrer am Westmont College, Santa Barbara, Kalifornien - hat Paulus

ebensowenig wie die übrigen neutestamentlichen Schriften mit sôma das Verhältnis des Ich zu sich
selbst gedeutet, sondern stets auf die Körperlichkeit des Menschen und deren Spannung zur Seele

abgehoben. Wenn aber solche Dualität von Leib und Seele - als Zusammengehörigkeit und Spannung
zweier eigenständiger Grössen - nur im sogenannten «mythologischen» Rahmen möglich ist (nach
Käsemann), dann ist die «monistische» sôma-Interpretation der Existentialtheologie ausgeschlossen.

Denn im Neuen Testament bedingen sich schlechthin der Gottesglaube, der Glaube an die
Auferstehung des Leibes und die Leib-Seele-Ontologie. Diese Sicht biblischer Anthropologie zeichnet
Gundry anhand vieler exegetischer Einzelbelege und umfassender Auseinandersetzung mit der
exegetischen Fachliteratur.

Im 1. Teil des Buches setzt er sich mit dem holistischen, d. h. ganzheitlichen söma-Verständnis
auseinander, das die Philologie nicht nur bei Paulus beobachtet hatte. Er befragt alle griechischen
Stellen mit sôma, wo der ganze Mensch im Blickfeld ist, und die hebräischen und aramäischen Parallelen

auf die Rolle des Somatischen hin. Und er bringt m. E. den Nachweis, dass kein einziger Text
ohne Interesse an der Körperlichkeit des Menschen ist. Mag sârx den Menschen an sich in seiner
Gefährdung meinen: sôma hat immer ein «physical meaning».

Als unerlässlich für das Verständnis von sôma sieht Gundry nun auch das Pendant des Leibes an:
den geistigen Menschen als eine eigene, wenn auch nicht allein lebensfähige Grösse. So handelt der
2. Teil vom «framework of anthropological duality» (nicht «dualism»). Alle Begriffe für Geistiges
einschliesslich des theologischen Begriffes «neuer Mensch» sind auf die gleiche Grösse zu beziehen
und aus einer streng dichotomischen Anthropologie zu interpretieren.

Grundsätzlicher Kritik seiner Gegner widmet der Verfasser den 3. Teil, eine «theology of sôma as
physical body». Christus ist nicht nur Urbild für eschatologische Entrückung (Güttgemanns),
sondern auch für die allgemeine leibliche Auferstehung. «Sôma bildet denjenigen Teil der mensch-



112 Rezensionen

lichen Konstitution, der als deren substantielles Werkzeug Aktionen ausformt und Aktionen erfährt»
(S. 195, als Kritik an Bultmanns bewusstseinsstrukturellem Verständnis). Der Schuldgedanke geht
verloren, wenn man (wie Bultmann) nicht die dichotomische Wesenheit «Leib» unter die sittliche
Norm gestellt sieht. Der paulinische sôma-Begriff führt auch an die Stelle, an der Individualität
(Bultmann) und Solidarität (John A. T. Robinson) ihren Gegensatz verlieren. - Der ekklesiologische
Begriff «Leib Christi» meint dagegen keine eigene reale Grösse, sondern rein metaphorisch (gen.
possessivus) die Zugehörigkeit «wie Glieder» zu Christus. Hypostasen-Vorstellungen, der kosmische
Adam o. ä., spielen keine Rolle.

Es ist erstaunlich, dass ein guter Literaturkenner und Stilist entscheidende Aussagen seiner Gegner
nicht mitliest. Dass man Hermeneutik nicht mit einer Art Wortstatistik entkräftigt; dass Bultmann die
«fatale» körperliche söma-Vorstellung des Paulus gerade nicht bagatellisiert und die alte Philologie
von soma als «Person» verlässt; dass seine Schüler (Käsemann, Conzelmann) weiterführen zum
sozialen Begriffsverständnis : das weiss Gundry nicht zu würdigen. Dem Rezensenten sind einige
wichtige Bindeglieder in Gundrys Argumentation geblieben: Ortswechsel der Seele nach 1. Kor. 5, 3

(S. 141 ; wenn pneüma die dichotomische Wesenheit «innerer Mensch» bezeichnet)? Der «geistliche
Leib» ein geistlich belebter «physical body» (S. 165f.; «physical» tautologisch «leiblicher Leib»,
oder gegen 1. Kor. 15, 44a «naturentsprechender Leib»?). Der ganze Mensch stirbt (S. 159)

- aber im Bewusstsein eines geistigen Continuums (S. 176)? Am bedenklichsten finde ich, dass mit
der Leugnung jedes besonderen Inhalts im paulinischen sôma-Begriff (S. 155) die Körperlichkeit
des Menschen und seine Neigung zur Sünde in ein einseitiges und direktes Verhältnis kommen
(z. B. S. 137ff.). Das Interesse des Verfassers scheint trotz des Titels mehr der Seele und ihrer
Darstellung im Gegensatz zu psychologischer Funktionalisierung zu gelten - was angesichts der gar
nicht zentralen Rolle des Begriffes «Seele» im Neuen Testament (J. Schmid) und angesichts der
Bedeutung der trichotomischen Betrachtungsweise (B. Reicke) recht gewagt erscheint.1 Die
Ausführungen über sôma als «Form» (S. 165) scheinen mir unklar. Geht es um dasselbe philosophische
Korrelat von «Form» und «Substanz» wie S. 161 f. und S. 167? Trotz diesen Mängeln ist das Buch,
verglichen mit anderen neueren Untersuchungen zum Begriff sôma, eine wertvolle Materialzusammenstellung

und gut geeignet zur Einführung in die Fachdiskussion.2
Johannes Thomas, Hermannsburg

Daniel Stiernon, Konstantinopel IV. Geschichte der ökumen. Konzilien, 5. Mainz, Grünewald,
1975. 368 p. DM 44.-.
This book is a German translation of a work first published in 1967 as Vol. 5 of the series Histoire

des conciles œcuméniques. The author is a well-known Byzantine scholar, Professor of Oriental
Studies in the Lateran University in Rome and also Director of the French Institute of Byzantine
Studies in Paris.

In this book he provides a careful study of the Fourth Council of Constantinople (869-70) and
of the Photian schism. The volume follows the standard form of the series in providing at the end a
collection of relevant texts in translation (pp. 289-341) ranging from the Erster Brief Nikolaus'
I. an Michael III. (25. Sept. 860) to the Auszüge aus dem Commonitorium Johannes' VIII. (16 August,
879). In addition the author gives a chronological table of the main events of the period and a
bibliography divided into sections. Stiernon sets Constantinople IV against a wide historical background
beginning with the origins of the Photian schism in the Patriarchate of Ignatius (847-58) and ending
with the reconciliation effected under John IX in 899. He also studies briefly the traditions about the
Council held in later years. His work eschews polemics and attempts to allow the facts to speak for
themselves. However, this is no easy task because of the extreme complexity of the schism and the
intense passions which it unleashed. We cannot be sure that the extant accounts have not been

tampered with by the participants and, in any event, the texts are often allusive and difficult to interpret.
The author adopts a position diametrically opposed to that of F. Dvornik in his book Le schisme

de Photius. Histoire et légende (1950) and subsequent works. Dvornik holds that Pope John VIII

1 B. Reicke, Body and Soul in the New Testament: Studia Theol. 19 (1965), S. 200-212.
2 Corrigenda. S. 16: Lücke zwischen den Zeilen 10 und 9 von unten. S. 53 A. 1: Jahrg. 5 (1959;

nicht 1969). S. 38 : Anm. 2 fehlt.



Rezensionen 113

rehabilitated Photius and annulled the Fourth Council of 869-70 having made up his mind to do this
before the Synod of 879-80. In order to sustain this position, Dvornik argues for the authenticity
of the Greek version of the Commonitorium of 879. Any alterations made to this document by the
followers of Photius were minor ones, and in no way distort its intention. The Pope, in approving
of the annulment of Constantinople IV, did not wish to be too explicit in case he compromised the
memory of his predecessors. Dvornik argues that John's letter to the Emperor Basil supports the
theory of annulment.

Stiernon propounds a different view. John VIII did not annul Constantinople IV and, indeed,
wrote to Photius mentioning Canon 5 of the Council as having been promulgated by a venerable
assembly. Moreover that part of the Commonitorium which appears to support the annulment theory
is a falsification introduced without the knowledge of the papal legates who were forced to agree
to it only under a threat of no military aid being available to the West. John VIII, according to Stiernon,

only agreed to recognise Photius for the sake of peace. However, in the Pope's eyes, the decisions
of the anti-Photian councils remained valid. The Pope did not revoke Constantinople IV as such.

It is very difficult to decide between these opposing interpretations owing to the allusive and
fragmentary nature of the texts. An «either-or» solution seems improbable. Dvornik appears to be right
in pointing to the lack of logic and injustice of the proceedings against Photius. On the other hand
Stiernon appears to be right in stating that John VIII revoked a decision, yet did not cast doubts on
the assembly which made it.

Later ages found Constantinople IV difficult to comprehend. Dvornik argues that it was not
considered an Ecumenical Council until early in the twelfth century and in this he may be correct.
Stiernon tries to get round the problem by arguing that the Seventh Council of Nicaea (787), which
rehabilitated the icons, suffered neglect in the West and that this rubbed off on to Constantinople IV.
The poor state of the Roman Church, prior to the Gregorian Reform, also led to neglect. According
to Stiernon Constantinople IV was fundamentally an Ecumenical Council and is rightly counted
as such in the Roman Catholic tradition.

This book, however much one disagrees with some of its conclusions, is an important study worthy
of the closest attention of those interested in the relations between East and West in the ninth century.
It is not without lessons for today, as the author points out in his conclusion where he somewhat
surprisingly suggests that the Catholic Church should now remove Constantinople IV from the list
of Ecumenical Councils as a gesture of reconciliation with Eastern Christendom. Yet the historical
questions remain. We are still far from a definitive account of the Photian schisma and much remains
for scholars to work at. In the meantime we are grateful to Professor Stiernon for his stimulating, if
controversial, work. Leslie W. Barnard, Leeds

Gerhard Schmalenberg, Pietismus - Schule - Religionsunterricht. Die christliche Unterweisung im
Spiegel der vom Pietismus bestimmten Schulordnung des 18. Jahrhunderts. Theologie und
Wirklichkeit, 2. Bern, H. Lang, & Frankfurt, P. Lang, 1974. 258 S., Fr. 38.40.
Die Giessener Dissertation ist dem wenig erschlossenen Feld der Religionspädagogik des 18.

Jahrhunderts gewidmet, auf der Grundlage der vom - dominant Franckeschen - Pietismus geprägten
Schulordnungen, die das eigentliche Zeitalter des Pietismus weit überlebt haben.

Der Erste Teil der Studie gilt «Theologiegeschichtlichen Vorüberlegungen». Hier wie später weist
der Verfasser auf, wie stark Spätorthodoxie und Pietismus ineinander verzahnt sind, mehr aber noch,
wie sehr der letztere in seiner Spenerschen und Franckeschen Prägung auf Luther fusst, wie verwandt
da und dort etwa die Strukturen von Gesetz und Evangelium, Busse und Glauben sind. Wohl treten
neue Aspekte herzu, wie derjenige des «Zunehmens und Wachsens im Christenthum» (S. 42) oder
die Neigung zur Gewichtung auch der psychologischen Seite des Heilsvollzugs (S. 47). Aber die
Wiedergeburt ist nicht alternativ zur Rechtfertigung (gegen Martin Schmidt), sondern als «die
erlebte Rechtfertigung» zu verstehen (S. 49). Auch Franckes Sicht des Menschen entweder im Stand
der Gnade oder im Stand der Sünde, wie wenig sie Luthers «simul iustus et peccator» entspricht,
fusst auf bekannten Sätzen des Reformators vom Regiment Gottes oder Satans (S. 49 ff.).

Der Zweite Teil handelt von der «Begründung der Erziehung und allgemeinen schulischen
Unterrichtung». Die betr. Schulordnungen übernehmen Franckes Sicht von der fundamentalen Verderbtheit

des Menschen, die indes weder bei ihm noch danach in Resignation führt. Der Mensch ist von



114 Rezensionen

dem ihm in der Schöpfung von Gott übertragenen Auftrag nicht entbunden, und die Aufgabe der
Erziehung besteht darin, die Kinder für den Kampf wider die innere Bosheit und die Mächte der
äusseren Verführung vorzubereiten und zu rüsten (S. 63 f.). Schulen werden als «Werkstätten des
hl. Geistes» verstanden (S. 78ff.) - und ernst genommen. Auch hierin kann sich Francke als
Testamentsvollstrecker M. Luthers sehen (vgl. S. 74.80. 88).

Der Dritte Teil ist dem «Verständnis der christlichen Unterweisung» gewidmet. Der Pietismus
fordert gegenüber der Orthodoxie Wiedergeburt als erlebte und Frömmigkeit (eusébeia) als gelebte
Rechtfertigung: Rechtfertigung aus Glauben und «Gottseligkeit» (eusébeia) in ihrer Bezogenheit
aufeinander (S. 85 f.). Die Anleitung zur «Übung der Gottseligkeit» wird bei Francke zum Programm
der christlichen Unterweisung (S. 87). Geht es darum, «ein jedes Kind dem Herrn Christo zuzuführen»
(S. 91), so entmythisiert der Verfasser die verbreitete Vorstellung vom «Drängen und Zwängen der
Schüler zur Busse und zum Busskampf» in der pietistischen Religionspädagogik (S. 93 f.). Nicht nur
A. H. Francke hat davor gewarnt und als Alternative die Fürbitte gesetzt (S. 94). Auch ist in dem von
Francke geprägten Pietismus viel weniger der religiöse Individualismus akzentuiert (wie das z.B.
K. Heussi wollte) als vielmehr die praktische Ausrichtung; auch «Übung der Gottseligkeit» meint
das Handeln in Übereinstimmung des menschlichen Willens mit dem Willen Gottes (wobei sich
Pietisten wiederum über die Orthodoxie hinweg mit Luther in Einklang gesehen haben; S. 95). Was
demnach Francke unter «Brechen des Eigen-Willens» versteht, hat mit Zwangs-Pädagogik nichts
gemein (S. 95ff.); das Gegenteil ist reich belegbar (S. 97f.). Im Blick auf Ziel und Mittel der christlichen

Unterweisung kann der Verfasser feststellen, dass durch den Pietismus dem Amt des Lehrers
eine Bedeutung beigelegt wurde, «welche der des Pfarramtes in keiner Weise nachstand» (S. 112).
Dazu gehört, dass sämtliche Ordnungen ein Verhalten und eine Lehrweise des Lehrers fordern,
«welche durch die Liebe bestimmt werden» (S. 116). Festzuhalten ist, dass Francke selbst und ein
Teil der pietistischen Schulordnungen vom «nexus legis et evangelii» in der Jugendunterweisung
absehen und «jedwede Unterweisung der Jugend einzig und allein vom Evangelium ausgehen» lassen
(S. 120), weil das Kind in der Taufe durch Gottes Gnade aus dem Stand der (verderbten) Natur in
den Stand der Gnade versetzt sei, so dass es der überführenden Funktion des Gesetzes noch nicht
bedürfe (S. 120f.). Ein Teil der Schulordnungen verfährt indes auf Grund anderer Erfahrungen hierin
anders (S. 122ff.). - Als der Erneuerte gilt der auf die Ehre Gottes und den Dienst am Nächsten
ausgerichtete Mensch (S. 151 fF.). Dabei umschliesst der Horizont jede Lebenssphäre (vgl. S. 155) und
bedeutet die christliche Hoffnung auch irdischerweise eine solche «auf bessere Zeiten» (S. 154ff.),
Zeiten, die durch die «Übung der Gottseligkeit» geprägt und verändert gesehen werden. Allerdings:
«Durch die Verbindung der eschatologischen Hoffnung mit dem Erlebnis der Rechtfertigung ergab
sich die Notwendigkeit, in allem Streben und Trachten nach einer Verbesserung der kirchlichen und
gesellschaftlichen Verhältnisse nicht mit einer Veränderung der bestehenden 'Strukturen', sondern
mit einer Veränderung der Menschen selbst zu beginnen» (S. 160). Der Praxisbezug aber ist so stark,
dass dann die Aufklärung diesbezüglich dem Pietismus nichts vorzuwerfen hat (vgl. S. 159 f.).

Schmalenbergs Untersuchung bestätigt, wie der Pietismus Franckescher Prägung über lutherisches
Konfessionsgebiet hinaus wirksam geworden ist. Gleichzeitig werden calvinistische Einflüsse auf ihn
nicht ganz von der Hand gewiesen (S. 53 f.). Die Studie ruft aber nach einer Paralleluntersuchung
reformiert-pietistischer Schulordnungen. Besonderes Lob sei dem Verfasser und seiner Disziplin
dafür gezollt, dass er als Dissertation im «Fachbereich Religionswissenschaften» eine auch theologisch

so gediegene und sensible Arbeit vorgelegt hat. Jürgen Fangmeier, Wuppertal

Felix Flückiger, Die protestantische Theologie des 19. Jahrhunderts-, Wilhelm Anz, Idealismus und
Nachidealismus: Bernd Möller (Hrsg.), Die Kirche in ihrer Geschichte, IV P. Göttingen, Vanden-
hoeck, 1975. 212 S. DM 59.-.
Wenn man den Titel liest, erwartet man, wie dies schon der alte Dorner vor hundert Jahren getan

hat und wie es im Zeitalter der Ökumene eigentlich selbstverständlich sein sollte, eine umfassende
Darstellung aller Sektoren des Protestantismus, des europäischen sowohl als des angelsächsischen,
skandinavischen wie amerikanischen. Man ist enttäuscht zu finden, dass man sich hier auf
Mitteleuropa, vor allem den deutschen Sprachraum beschränkt hat. Man fragt sich willkürlich, wie man
sich heute im Zeitalter ökumenischen Denkens solchen Europäozentrismus noch leisten kann.
Sollten die ursprünglichen Herausgeber, die allerdings wegen ihres Todes diese Kritik nicht mehr



Rezensionen 115

trifft, nach dem alten Spruch verfahren sein: die Theologie wird in Deutschland konzipiert, in England

korrigiert und in Amerika korrumpiert?
Flückiger, der den theologischen Part übernommen hat, zeichnet die im 19. Jahrhundert

aufgetretenen theologischen Richtungen nach - die spekulative, historische, konservative und konfessionelle

Theologie, daneben die Vermittlungstheologie, die Biblizisten und einzelne Einzelgänger, die
sich in dieses Schema schlecht einpassen lassen. Er arbeitet insofern anders als Anz, als Flückiger
ganze Gruppen oder Schulen schildert, was eine gedrängtere Kürze der Darstellung zur Folge hat,
während sich Anz auf sieben monographische Porträts der deutschen Hauptphilosophen des
Jahrhunderts beschränkt (Fichte, Schelling, Hegel, Feuerbach, Marx, Nietzsche und Dilthey). Das gibt
Anz mehr Raum für ausgefeiltere Darstellung.

Mit dieser Verschiedenheit des Stils kann man nun freilich auch alle Schwächen der Darstellung
entschuldigen, etwa wenn Flückiger bei Schleiermacher so gut wie ganz auf dessen philosophische
Dimension verzichtet oder auf dessen Beitrag zur wissenschaftlichen Systematik der Theologie.
Doch kann ich mich nicht ganz damit einverstanden erklären, dass nun auch Bewegungen wie
Rationalismus und Supranaturalismus unter die spekulative Theologie subsumiert werden. Sie sind strukturell

doch zu verschieden, als dass das angehen könnte. Warum am Schluss dieses Abschnitts dann
noch Feuerbach dargestellt wird, wo ihm doch im Abschnitt Philosophie so viele Seiten gewidmet
sind, ist nicht ganz einzusehen.1

Der Leser des philosophischen Teils - übrigens sei die Frage gestattet: wer wird soviel exakte
Philosophiegeschichte in einem Buch über Kirchengeschichte suchen? - ist erfreut über die gut
profilierten Porträts, die Anz zu geben weiss. Man mag sich freilich wundern, warum Kant kein
eigenes Kapitel gewidmet wurde und er nur auf ein paar Seiten als dunkle Folie zu Fichte abgehandelt
wird. Dass es am Ende des Jahrhunderts eine starke Bewegung des Neukantianismus gab, die auch
auf die Theologie eingewirkt hat, wird gar nicht sichtbar. Überhaupt zeigt sich darin der Mangel
der gewählten Methode: die geistige Interaktion zwischen Philosophie und Theologie wird kaum
Achtbar, eine Aufgabe, deren Lösung man von einem solchen Unternehmen erwartet hätte. Man
wird nur sporadisch darüber informiert, dass die Theologie dieses Jahrhunderts sich in einer geradezu
dramatischen Auseinandersetzung zwischen Kantianismus, spekulativem Idealismus und Positivismus

- der nirgends erwähnt wird - befunden hat. Von der Dynamik dieses Kampfes ist in diesem
historischen Wachsfigurenkabinett nichts zu spüren. Leider wird der Eindruck des Sterilen auch
dadurch verstärkt, dass an kaum einer Stelle der Zusammenhang zwischen Theologie, Kirche und
Gesellschaft sichtbar gemacht wird. Was heute etwa in der Literaturwissenschaft selbstverständlich
ist, nämlich die Zusammenschau theoretischer Aussagen mit der soziologischen Basis, sollte endlich
auch von der Theologie methodisch ernst genommen werden. Diese Chance haben die beiden
Autoren trotz aller Akribie im einzelnen verpasst. Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

William Reginald Ward, Early Victorian Methodism. The Correspondence ofJabez Bunting 1830-1858.
Oxford, Oxford Univ. Press, 1976. XXIII+ 440 S. £ 12.00.

Jabez Bunting war der einflussreichste Mann innerhalb der methodistischen Bewegung Englands
in den Jahren 1820-1850. Schon einer seiner Söhne hatte damit begonnen, die Korrespondenz seines
Vaters zu veröffentlichen, blieb aber in den Anfängen dieses Unternehmens stecken. Erst vor vier
Jahren hat W. R. Ward den Briefwechsel aus der Zeit von 1820-1829 herausgegeben, und nun ist
auch noch der Rest erschienen in einer Ausgabe, die mit hilfreichen Anmerkungen und einem
umfassenden Register versehen ist.

In der Einleitung zu seinem Buch zeichnet Ward auf acht Seiten mit wenigen markanten Strichen
ein Lebensbild Buntings, das erste, das auf einer umfassenden Kenntnis der Quellen begründet ist,
wobei die bisherige Deutung weitgehend bestätigt wurde. Unter Jabez Bunting ist aus der methodistischen

Bewegung eine Kirche geworden. Man hat sich schon darüber gestritten, ob das einen Abfall

darstellt von den ursprünglichen Intentionen J. Wesleys. Aus den Dokumenten, die W. R. Ward
herausgegeben hat, ergibt sich ganz deutlich, dass angesichts der Herausforderungen der damaligen
Zeit gar keine andere Möglichkeit offenstand.

1 Bei der neuesten Feuerbach-Literatur müsste auf die Erstausgabe der Erlanger Vorlesungen
durch E.Thies in der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft (1974-1975) verwiesen werden.



116 Rezensionen

Die Korrespondenz Buntings dürfte nicht bloss den Spezialisten interessieren. Es sind darin
Fragen angeschnitten, mit denen die Kirche auch heute noch konfrontiert ist : kirchliche Strukturfragen,
Abstinenzbewegung, Emanzipation, Mission und Evangelisation. Um das Bild dieses Mannes und
seiner Zeit abzurunden, wäre es wünschenswert, wenn auch seine Predigten veröffentlicht werden
könnten. Paul Handschin, Basel

Klaus J. Bade, Friedrich Fabri und der Imperialismus in der Bismarckzeit. Revolution - Depression -
Expansion. Beiträge zur Kolonial- und Überseegeschichte, 13. Freiburg i. Br., Atlantis, 1975.
579 S. DM 42.-.
Es gibt im deutschen Sprachraum kaum eine Persönlichkeit, wo die Zusammenhänge zwischen

Mission und Kolonialismus so deutlich zutage treten wie bei Friedrich Fabri (1824-1891). Fabri
war 27 Jahre lang (1857-1884) Direktor der Rheinischen Mission in Barmen. Vor allem seine
Programmschrift «Bedarf Deutschland der Kolonien?» (1879), die eine sehr grosse Resonanz fand,
machte ihn im Urteil von Mit- und Nachwelt zum «Vater der deutschen Kolonialbewegung». Es
ist deshalb auch für die Kirchengeschichte von hohem Interesse, dass Fabris Intentionen und Aktivitäten

durch die umfangreiche Arbeit Bades, eine Erlanger historische Dissertation, gründlich
erforscht und analysiert wurden. Bade hat sehr viel bis dahin ungehobenes Quellenmaterial aus privaten
Nachlässen, staatlichen Akten, den Archiven der Rheinischen Mission und der Deutschen
Kolonialgesellschaft und anderen Beständen sorfältig ausgeschöpft; leider ist der Nachlass von Fabri selber
verschollen.

Fabris theologisches und kirchenpolitisches Wirken, das in seiner Lebensgeschichte einen beträchtlichen

Raum einnimmt, kommt bei Bade nur am Rand ins Blickfeld. Mit guten Gründen konzentriert
er sich auf die spezifische Rolle, die Fabris Publizistik und seine agitatorische Tätigkeit in der
Mobilisierung der deutschen Öffentlichkeit für eine aktive Kolonialpolitik gespielt haben. Sowohl
der Einfluss wirtschaftlicher Interessengruppen wie der Wettlauf der verschiedenen Kolonialpioniere
um die Gunst Bismarcks und die Gunst der öffentlichen Meinung werden eindrücklich geschildert
Unverkennbar ist der Einfluss, den das soziale Milieu der Wuppertaler Industriellen, mit dem der
Barmer Missionsdirektor eng verbunden war, auf dessen politisches Denken ausgeübt hat. In den
Missionskreisen stiess Fabris kolonialistische Aktivität auch auf Widerspruch. Sowohl sachliche
Differenzen wie sein offenbar autoritäres Gehaben führten schliesslich zu Fabris Ausscheiden aus
der Missionsleitung. Bades zentrales Interesse liegt jedoch nicht bei der Biographie Fabris, sondern
bei der Motivanalyse der deutschen Kolonialexpansion, die ja in der Mitte der achtziger Jahre
trotz der ursprünglichen Widerstände Bismarcks dazu führte, dass auch das noch junge Deutsche
Reich sich in Afrika und im Pazifik an der Aufteilung der «herrenlosen» überseeischen Welt
beteiligte.

In den grossen Zügen übernimmt und bestätigt Bade die vor allem von H. U. Wehler vertretene
These: koloniale Expansion als Folge und Ausdrucksform der ungelösten inneren, gesellschaftlichen

Strukturprobleme und der Angst der Herrschenden vor der Revolutionsdrohung. Er betont
aber stärker als Wehler das Gewicht der Auswanderungsproblematik für die Genese des kolonialen
Imperialismus. Bades Untersuchung bildet so einen wichtigen neuen Beitrag zur inneren und äusseren
Geschichte des Bismarck-Reiches. Andreas Lindt, Bern

Bernhard Maurer, Einführung in die Theologie. Ortsbestimmung des Glaubens. Göttingen, Vanden-
hoeck, 1976. 367 S. DM 29.80.
Nach Auskunft des Autors soll das Buch dem Pädagogikstudenten, aber auch dem Pfarrer und dem

Lehrer, dazu dienen, aktuelle Probleme des Alltags und Einzelfragen des Glaubens und der christlichen

Lehre in einem grösseren theologischen Zusammenhang zu sehen. Um diese Aufgabe lösen zu
können, meint der Verfasser, auf den theologischen Fachjargon verzichten zu sollen, ohne allerdings
die wissenschaftliche Klärung des Glaubens beiseite zu lassen. Mit anderen Worten heisst das, dass

Maurer die bisher nur selten gemeisterte Aufgabe einer «nachwissenschaftlichen» Elementarisierung
theologischer Inhalte und Methoden in Angriff nehmen möchte. Dies ist der Grund für den in
diesem Buch auch beabsichtigten Dialog mit nichttheologischen Disziplinen mit dem Ziel, den Glauben
im Horizont heutiger Wirklichkeit zu bewähren, und auch für das Bemühen des Verfassers, vor allem
anderen die Wirklichkeit des christlichen Glaubens im Rahmen unserer Gesellschaft phänomeno-



Rezensionen 117

logisch zu orten. Wenn man alle diese Absichtserklärungen zur Kenntnis genommen hat, ist man
gespannt zu sehen, wie das alles geleistet wird.

Das Buch gliedert sich in drei grosse Abschnitte, die wiederum in je drei Kapitel eingeteilt sind.
Der 1. Abschnitt widmet sich einer Ortsbestimmung des Glaubens im Horizont heutigen Denkens
und Lebens in Gesellschaft und Wissenschaft. Der 2. Abschnitt versucht den überlieferten Glauben
in seiner trinitarischen Gestalt als Wahrheit im Jetzt zu verantworten, und der 3. Abschnitt zieht
die Konsequenzen, indem er die christliche Hoffnung als Motivationsgrund für das Handeln und
Verhalten des Christen in der Welt ebenso zu erweisen versucht, wie er den christlichen Glauben in
seiner Bedeutung für Erzieher und Erziehung zu erweisen unternimmt. Das Buch schliesst
interessanterweise mit Testaufgaben, die die Funktion haben, dem Leser eine Rekapitulation des Gelesenen

zu ermöglichen, und mit einem Glossar, das die theologischen und philosophischen Begriffe erläutert,
die offensichtlich auch in einem nachwissenschaftlichen Werk nicht zu vermeiden waren.

Sicher vermag der Autor im Gegensatz zu vielen anderen theologischen Autoren die Problematik
des Glaubens im Rahmen der modernen Gesellschaft durchaus zu sehen. Es geht nicht mehr, die
Theologie nur historisch-kritisch zu legitimieren oder von einem vorgegebenen Wahrheitsfundus
normativ deduktiv auf heutige Wirklichkeit anzuwenden. Ist aber die Lösung des Autors plausibel,
die zwar eine Kenntnis moderner sozialwissenschaftlicher Ergebnisse für den Theologen fordert,
dann aber nicht einen voraussetzungsarmen Dialog wagt, in dem der Glaube sich aufs Spiel setzt,
sondern die Sozialwissenschaften trotz anderer Absicht des Verfassers mehr oder weniger nur zu
Hilfswissenschaften des Glaubens stempelt? Trotz dieser Ausstellung kann gesagt werden, dass das

Buch, in dem eine für den einzelnen kaum zu übersehende Literaturmenge verarbeitet ist, seinen
Lesern in vielen Belangen einen Durchblick durch heutiges theologisches Denken angesichts
moderner Anfragen ermöglicht, und den kritischen Leser darüber hinaus zu Fragen anregt, zum
Weiterforschen und nicht zuletzt zum Weiterlesen in der reichlich zu Wort gekommenen Literatur. Es wäre
noch vieles zu sagen und zu fragen, zu dem hier der Platz fehlt: Warum hat der Verfasser in seinem
ethischen Teil nicht die aufregenden Entwürfe von G. Winter, E. Wolf und J. Fletcher vorgestellt,
die seinen eigenen Intentionen gar nicht fernstehen? Warum bleibt er bei der Beschreibung des

Lernbegriffs so einsilbig? Warum nimmt er die moderne theologische und religionspädagogische
Diskussion über den Erfahrungsbegriff, der für ihn sehr wichtig ist, nicht auf (Feifei, Hasenhüttel,
Esser...)? Dennoch geht es um ein Buch, das jedem Gewinn bringen wird, der es wagt, vieles zur
Kenntnis zu nehmen und dann seinen eigenen Weg sucht, heute Glauben zu verantworten und zu
bewähren - auch in der Schule.

Klaus Wegenast, Bern

Joseph Möller, Die Chance des Menschen - Gott genannt. Was Vernunft und Erfahrung heute von Gott
sagen können. Zürich, Benziger, 1975. 328 S.Fr. 38.-.
Der Verfasser, Professor am Fachbereich katholische Theologie der Universität Augsburg,

versichert uns, dass die vorliegende Arbeit keine theologische Abhandlung ist. «Sie geht nicht vom
Glauben aus, sie setzt keine Offenbarung voraus, ohne bestreiten zu wollen, dass Glaube und
Offenbarung eine echte anthropologische Relevanz haben» (S. 9).

In einem ersten Teil werden wir in die Geschichte der Gottesfrage eingeführt, angefangen von
Hesiod, Plato und Aristoteles über Cusanus, Descartes und Kant, bis hin zu Jaspers, Heidegger und
Sartre. Danach widmet sich Möller der Dialektik der Gottesfrage. Er erkennt richtig, dass alle
Antworten der Theologen, was ihnen Gott bedeutet, für den denkenden Menschen belanglos bleiben,
wenn sie nicht erklären, warum die menschliche Sprache von «Gott» sprechen muss (S. 75). Doch
ist die Dialektik der Gottesfrage von einer eigenen Art, denn man fragt nach etwas, über das man
nicht hinausfragen kann. So begründet Möller einerseits die These, dass es weder Gotteserkennen
noch wissenschaftlich verantwortbare Aussagen von Gott gibt. Andererseits zeigt er in der Antithese,
dass nur durch die Anerkennung des Unendlichen menschliches Verstehen und Handeln seinen
Sinn und seine Erfüllung findet. Möller erkennt, dass es die Antithese schwerer hat als die These,
denn sie verweist auf etwas, das wir nicht sehen und begreifen können. Doch versucht die menschliche
Vernunft immer wieder, das Endliche zu übersteigen. Damit kommt es zu einer Dialektik von
Nihilismus und Sinnerfüllung. Sinnerfüllung kann sich nicht ohne Negation vollziehen und Nihilismus

nicht ohne Sinn leben. Damit ist die Gottesfrage zunächst von der dialektischen Struktur mensch-



118 Rezensionen

licher Erkenntnis eingegrenzt. Selbstkritisches Denken wird als naiv entlarvt, das neue Naivitäten
als kritisch statuiert (S. 161). Da Gott zu uns nicht sprechen kann wie ein Mensch, bleibt seine
Offenbarung immer bezweifelbar. «Das Ja zu Gott - wie vernunftgemäss man es immer hinstellen mag - ist
eine Lebensentscheidung» (S. 169). «Der Mensch, der an Gott glaubt, anerkennt Gott und hat sich
für ihn entschieden» (S. 171). Die Gründe, warum er dies tut oder getan hat, sind manigfaltiger Art
und lassen sich nicht auf einen Nenner bringen.

Was ist aber das eigentlich - Gott? Möller räumt ein, dass Literaturwissenschaft, Soziologie und
Politologie viel von Religion, religiösen Motiven und Handlungen, von Glauben, Aberglauben und
Unglauben sagen könnten. «Immer aber ginge es dabei um den Menschen. Die Frage nach dem Letzten,

den wir Gott nennen, müsste offen bleiben und weiterer Reflexion und persönlicher Entscheidung

anheimgestellt werden» (S. 188). Obwohl jeder Mensch das Leben auf seine Weise erfährt,
ist der Erfahrungsbereich des Menschen nicht individuell, wie der einzelne oft meint. «Im Hinblick
auf die Gottesfrage kommt der Erfahrung innerhalb der religiösen Gemeinschaft - und damit innerhalb

der Kirche - Bedeutung zu» (S. 195). Doch bleibt Gott trotz der Offenbarung, wie sie die Kirche
bezeugt, letztlich der Unerforschliche. Die Benennungen Gottes als Geist, als Person, als Mysterium,
und als der Ewige und der Kommende, haben perspektivischen Charakter und entstammen unserer
Erfahrung. «Ohne Rückgriff auf die menschliche Erfahrung bleibt jede Benennung Gottes ein
Experiment der Abstraktion, denn «auf Grund seiner Lebenserfahrung spricht der Mensch von Gott
und fragt nach Gott» (S. 229).

Unsere rationale Weltbeherrschung scheint der Gotteserfahrung nicht zu widersprechen, denn
«das Leben ist trotz aller naturwissenschaftlichen Erfahrung so undurchsichtig wie früher. In dem
Versuch, das Ganze des Lebens in den Griff zu bekommen, entgleitet uns dieses Ganze immer wieder»
(S. 240). Doch Gott und Mensch, das Umgreifende und der Umgriffene, das Hoffnung Gebende und
der Hoffende sind keine radikalen Gegensätze. «Vom Gottmenschen sprechen die Mythen : Götter in
Menschengestalt. Von Gott, der Mensch wurde, spricht das Neue Testament» (S. 301). Durch den
Gott-Menschen wird der ferne Gott für uns menschlich, er wird lebendig, anschaulich wirkende
Macht, ohne seine Verborgenheit aufzugeben. «Wenn Gott nicht der schlechthin Transzendente ist,
sondern sich als der Transzendente auf den Menschen eingelassen hat, zu dem Menschen steht,
im Menschen lebt, dann wird das Göttliche im Menschen zu einer - wir würden sagen - der Chance
des Menschen schlechthin» (S. 311). Das Gott-Menschliche wird damit zum Telos, aber nicht als
Fernziel, sondern als Bewegung des Menschen über sich selbst hinaus. «Der Mensch vollendet sich
selbst, indem er sich in Gott vollendet. Und der Mensch vollendet sich auf Gott hin, weil Gott
menschlich ist» (S. 321). Der Atheismus hingegen reduziert Gott auf den Menschen und erhebt dadurch
den Menschen zum Absoluten, ohne ihn in dieser Stellung richtungsweisend begründen zu können.
Da menschliche Freiheit sich nur in der Begrenzung recht entfalten kann, führt solche Absolutsetzung

des Menschen zu seiner Versklavung, aber nicht zu seiner Befreiung.
Als «Summa» für die heutige Gottesfrage kann man dieses Buch trotz dieser Bezeichnung durch

den Verlag nicht ansehen. Dazu beschränkt sich das Buch zu sehr auf die deutschsprachige Literatur.
Zwar ist die Death-of-God-Theologie mehrmals (summarisch) erwähnt, doch die in Amerika so
einflussreiche Process-Theologie bleibt unbeachtet. Auch hätte man den Beitrag Kants noch besser in
der Abgrenzung gegen die englischen Empiriker Locke und Hume aufzeigen können. Doch soll
damit nicht das Verdienst Möllers geschmälert werden, fast alle deutschsprachigen Positionen
und Stellungnahmen zur Gottesfrage, die in den letzten Jahren erschienen sind, berücksichtigt
und verarbeitet zu haben.

Besonders beeindruckt, dass Möller, ohne in das Journalistische abzugleiten, eine so flüssige,
leicht lesbare und geschlossene Darstellung bietet, wie sie heute fast eine Seltenheit ist; ein Namensregister

hätte die vorzügliche Arbeit allerdings noch besser zugänglich gemacht. Inhaltlich imponiert
die Arbeit durch sorgfältige und abgewogene Argumentation, die die eigene Position nicht verleugnet,
ohne sie dogmatisch aufzudringen. Das Fazit, dass erst durch Bejahung des durch die Inkarnation
voll sich erschliessenden, aber nicht fassbaren Göttlichen der Mensch zum wahrhaften Menschsein
befähigt wird, ist vollauf zu bejahen und kann in Gegenüberstellung zur verkürzenden atheistischen
Anthropologie nicht stark genug betont werden. Das Buch bietet eine Fundgrube treffender
Aussagen und glücklicher Formulierungen und verdient, gelesen und beachtet zu werden.

Hans Schwarz, Columbus, Ohio


	Rezensionen

