
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 2

Artikel: Theologie und Geschichte

Autor: Hausammann, Susi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie und Geschichte

Vortrag in Wuppertal am 16. 8.1976.1

Theologie, d. h. Reden von Gott, und Geschichte, d. h. wissenschaftliche Beschäftigung

mit der Vergangenheit der Menschheit, mögen uns heute leicht als zwei
nicht zu vermittelnde Grössen erscheinen.

1.

Heisst nicht «Reden von Gott» Reden von der absoluten Wahrheit in absoluter
Verbindlichkeit? Und kann es etwas geben, was mehr die absolute Verbindlichkeit
in Relativität auflöst als eine Beschäftigung mit der Geschichte? Jedenfalls lässt
sich unschwer die Beobachtung machen, dass sich mit fortschreitendem Geschichts-
bewusstsein eine Relativierung überkommener Werte verbindet. Dort jedoch, wo
dies nicht geschieht, wo überkommene Werte durch eine bestimmte
Geschichtsinterpretation gerade ideologisierend verbindlich gemacht werden sollen - wie im
Nationalismus oder im Rassismus -, da geht das nicht ohne grausame Vergewaltigung

von Menschen und Entwicklungen. Wer sich offen, ohne ideologische
Scheuklappen, mit Geschichte beschäftigt, kommt um das Eingeständnis der Relativität
aller menschlichen Werte und Wahrheitsansprüche nicht herum. Wer aber von Gott
redet, der setzt mit diesem Begriff, oder besser: mit diesem Namen, zugleich eine

Verbindlichkeit, die nicht relativierbar und hinterfragbar ist. Gott wäre nicht als

«Gott» verstanden, wenn er nicht als die alles bestimmende, durch nichts bestimmte
Wirklichkeit verstanden würde. So scheint in der Tat das Reden von Gott, die
Theologie, mit geschichtlichem, relativierendem Denken unvereinbar zu sein. -
Und bestätigt eben dies nicht auch unsere Erfahrung? Denn stehen wir nicht alle
irgendwie unter dem Eindruck, dass Kirche und Theologie so oder so heute
fälschlicherweise Konzessionen an die Geschichte machen? Die einen sehen diese
falschen Konzessionen darin, dass Kirchen und Theologen in falscher Weise geschichtlich

Gewordenes verbindlich machen; die andern umgekehrt gerade darin, dass sie

verbindliche Wahrheiten in historischen Relativismus auflösen. So oder so wird
die Unvereinbarkeit von Theologie und Geschichte behauptet oder zumindest
faktisch vorausgesetzt. Müssen wir diese Behauptung oder Voraussetzung nicht teilen,
wenn wir sachgemäss von Gott reden wollen? Müssen wir nicht, wenigstens im
Zusammenhang unseres theologischen Denkens, die Geschichte entmachten, sie

ausser Kurs setzen und uns ausschliesslich an eine ganz andere, völlig verbindliche
Wirklichkeit halten?

Um diese Frage sachgerecht beantworten zu können, müssen wir uns zunächst

i Zum 2. Teil dieses Vortrages vgl. meinen Aufsatz «Was ist Theologie?»: Orthodoxie
Heute 14 (1976), Nr. 57.



S. Hausammann, Theologie und Geschichte 101

einige Gedanken darüber machen, was Theologie ist. Erst dann können wir nach
der Geschichte, ihrem Bezug zur Theologie und gegebenenfalls ihrem Ort und
ihrer Bedeutung innerhalb der Theologie fragen.

2.

Mit der wörtlichen Übersetzung des Begriffs Theologie als «Gottesgelehrtheit»
oder «Gotteslehre» ist im Blick auf unseren Zusammenhang wenig gesagt. Es geht
ja nicht einfach darum, eine richtige Definition zu finden, sondern mittels der
Begriffsbestimmung ins Wesen des anvisierten Sachzusammenhanges hineinzufinden.
Daher wähle ich aus all den vielen möglichen Antworten auf die Frage «Was ist
Theologie?» eine, die das Wesen von Theologie zur Sprache bringt. Es ist eine
Antwort, die mir bereits als Studentin Eindruck gemacht hat, weil sie sowohl
schlicht und anschaulich als auch voll tiefer Bedeutsamkeit ist. Einer meiner
theologischen Lehrer bestimmte «Theologie» in Anlehnung an Karl Barth sinngemäss
mit folgenden Worten:

«Theologie ist das Nachdenken des christlichen Glaubens über seinen Glaubensinhalt

von einem Sonntag zum andern.» An dieser Definition scheint mir ein
Vierfaches bemerkenswert:

1. Theologie ist «Nachdenken», nicht «Nachsprechen» und nicht «Nachleben»,
sondern «NachdenÄren». Damit ist das Moment verantwortlicher Denkarbeit
gesetzt. Denn Denken, wenn es verbindlich und damit verantwortlich geschieht,
erfordert harte Arbeit, setzt Disziplin und gezügelte Kreativität voraus. Damit
ist ein subjektives Moment, ein Moment personaler Verantwortlichkeit, mit
ins Spiel gebracht. Ja, mehr noch: «Denken» ist durch die Einmaligkeit seiner

Voraussetzungen immer situationsbezogen und im strengen Wortsinn «unwie-
derholbar». Es ist somit durch die Raum- und Zeitgebundenheit personaler
Existenz wesentlich geschichtlich. Theologie selbst ist also geschichtlich, weil der
zeit- und raumgebundene Mensch, der das Subjekt der theologischen Denkarbeit

ist, geschichtlich ist. Das aber bedeutet: Theologie ist wie alles Zeit-
und Raumgebundene der Veränderung unterworfen. Gerade um ihr Wesen zu
wahren, muss sie immer neu Gestalt gewinnen, muss sie sich immer neu in die
Zeit hineinvermitteln. Das bedeutet aber nicht, dass die Theologie subjektivi-
stischer oder relativistischer Willkür unterliegen würde. Denn Theologie ist
nicht ungebundenes Denken, sondern «Nachdenken», d. h. im Nachvollzug
gebundenes Denken. Im Nachvollzug wessen? Auf diese Frage werden wir noch

genauer eingehen müssen. Sagen wir vorläufig: Theologie ist der verantwortliche

denkerische Nachvollzug einer vorlaufenden Seinsbestimmtheit. Das
bedeutet zunächst zweierlei:

a) Dem Denken geht ein Sein voraus. Das Denken ist diesem Sein sachlich
nachgeordnet und hat sich in bezug auf seine Richtigkeit an diesem Sein zu messen. Es

gibt also ein falsches Denken, ein Denken, das das Sein verfehlt.
b) Zu einem Denken, das sich als Nachdenken versteht, gehört, dass es sich



102 S. Hausammann, Theologie und Geschichte

nicht selbst absolut setzt, sondern immer wieder dem Sein unterordnet und so die
Ganzheitlichkeit von Sein und Leben durchsichtig macht. Das kann notgedrungen
immer nur andeutungsweise gelingen; denn wie soll ein Teil das Ganze zum
Ausdruck bringen? Wichtig ist jedoch, dass das Denken sich seines partiellen,
hinweisenden Charakters bewusst bleibt und nicht das Sein zu beherrschen vorgibt.
Diese unumgängliche Vorordnung des Seins vor das Denken missachtet sowohl
derjenige, der die Geschichtlichkeit des eigenen Denkens übersieht, wie auch
derjenige, der rationalistisch das Sein ins Denken auflösen zu können meint. Beide
verfehlen die in der Theologie gestellte Aufgabe.

2. Theologie ist «Nachdenken des christlichen Glaubens». Das heisst: Theologie
ist nicht voraussetzungsfreies Nachdenken; sie ist keine Wissenschaft in dem
Sinne, dass sie von allgemein einsichtigen Prämissen aus zu Schlüssen gelangen
würde, die für jedermann nachprüfbar und objektiv einsichtig wären. Theologie
hat vielmehr zur Voraussetzung den christlichen Glauben, und dieser Glaube ist
seinem Wesen nach «paradox», d. h. er glaubt gegen den Schein, gegen die
Einsicht, aufs Offenbarungswort Gottes hin, weil Gott, der Ganz-Andere, Unweltliche,

nur in diesem Wort für uns fassbar geworden und Gestalt angenommen
hat. Auf diesen Sachverhalt hat die sog. «Dialektische Theologie» der zwanziger
Jahre besonders hingewiesen. Karl Barth zieht daraus in einem Vortrag von
1922 für das Reden von Gott den «paradoxen» Schluss: «Wir sollen als Theologen

von Gott reden. Wir sind aber Menschen und können als solche nicht
von Gott reden. Wir sollen beides, unser Sollen und unser Nichtkönnen, wissen
und eben damit Gott die Ehre geben.»2 Das aber bedeutet, dass man nicht als
neutraler, unbetroffener Beobachter Theologie treiben kann. Die Ergebnisse der
Theologie leuchten niemandem ein, er akzeptiere denn die Prämissen der
göttlichen Offenbarung und werde durch den Heiligen Geist erleuchtet. Heiliger
Geist und Glaube sind also unumgänglich notwendige Voraussetzungen für eine
ernsthafte Theologie. Das heisst aber nicht, dass der Theologe Geist und Glaube
für seine Arbeit mitzubringen hätte. Heiliger Geist und Glaube können nie auf
diese Weise Vorbedingungen sein, weil sie nie in der Verfügbarkeit des Menschen
stehen, nie sein Besitz sind, auf den er sich zurückziehen kann, sondern immer
Gottes freies Geschenk, das Gott allerdings dem zu geben verheissen hat, der
ihn darum bittet und dafür offen ist.

3. Damit sind wir aber bereits beim nächsten Punkt: Theologie ist Nachdenken
des christlichen Glaubens «über seinen Glaubensinhalt». Der Glaube, der sich zur
Theologie aufgerufen weiss, so dass er von Gott reden muss, obgleich er als
Mensch nicht von Gott reden kann, dieser Glaube ist nicht einfach ein
religiöses Gefühl, eine unbestimmte Betroffenheit, eine grundsätzliche Offenheit,
sondern ein inhaltlich bestimmter Glaube. Er hat einen unverrückbaren und
unverwechselbaren Inhalt: Er ist Glaube nur als Glaube an den Dreieinigen
Gott, Vater, Sohn und Heiligen Geist, wie er in der Kirche verkündigt, be-

2 K. Barth, Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie: Das Wort Gottes und die Theologie,

Ges. Vorträge, 1 (1924), S. 158.



S. Hausammann, Theologie und Geschichte 103

kannt und verehrt wird. In diesem Sinne schrieb Karl Barth 1932 am Anfang
seiner Kirchlichen Dogmatik3:

«Theologie ist... eine Funktion der Kirche... Aber eben indem sich die Kirche zu Gott
bekennt, bekennt sie sich auch zur Menschlichkeit und zugleich zu der Verantwortlichkeit
ihres Handelns. Sie weiss um die schwere Anfechtbarkeit, in der sie von Gott redet, und weiss,
dass sie für ihr Reden Gott Rechenschaft schuldig ist... Theologie als Wissenschaft... ist eine
Massnahme der Kirche, ergriffen im Blick auf jene Anfechtbarkeit und Verantwortlichkeit
ihres Redens. Sie wäre sinnlos ohne die rechtfertigende Gnade, die auch hier allein gut machen
kann, was der Mensch als solcher auf alle Fälle schlecht macht, sie kann aber sinnvoll sein
als Akt des Gehorsams eben gegen diese Gnade, des Gehorsams, in dem der Mensch auch
hier ohne zu schauen glauben darf, seine Sache gut zu machen Es gibt also Theologie in
diesem besonderen und eigentlichen Sinn, weil es in der Kirche vor ihr und ohne sie Rede von
Gott gibt. Theologie folgt der Rede der Kirche, sofern sie sie mit ihrer Frage, ob es dabei mit
rechten Dingen zugehe, nicht an einem ihr fremden Massstab, sondern an ihrem eigensten
Ursprung und Gegenstand misst... Das Kriterium der christlichen Rede von der Vergangenheit

und von der Zukunft her und mitten in der Gegenwart ist also das Sein der Kirche, d. h.
aber Jesus Christus: Gott in seiner gnädigen offenbarenden und versöhnenden Zuwendung
zum Menschen ...»

Damit ist das Sein, dem die Theologie als Nachdenken nachfolgt, präzisiert: es ist
das Sein der Kirche. Dabei ist Kirche weder primär als gesellschaftliche Institution
noch als Rechtsgefüge verstanden, sondern als Leib Christi, dessen Haupt Christus
selbst ist (Rom. 12, 4), als Bau und Tempel Gottes, wo Christus Fundament und
Schlussstein ist, als Volk Gottes, dessen Repräsentant, Anfänger und Vollender
Christus ist. Denn in der so verstandenen Kirche hat der Inhalt des Glaubens
Gestalt gewonnen: in Schrift und Tradition, in Bekenntnis und Dogma. So bildet die
Kirche den Lebensraum der Theologie, und Schrift und Tradition, Bekenntnis und
Dogma sind Ausgangs- und Zielpunkt der theologischen Bemühungen.

Nun ist dies allerdings nicht so zu verstehen, wie man dies bisweilen - besonders
im römisch-katholischen Raum - interpretiert, dass nämlich Bekenntnis und Dogma

selbst der theologischen Reflexion entnommen wären und sich die Theologie
nur in den von ihnen unbesetzt gebliebenen Freiräumen entfalten könnte. Dieses
scholastische Missverständnis von Theologie mag seine Ursache darin haben, dass

man im westlichen Raum seit dem 11. Jahrhundert unter Theologie primär die
Aufstellung und Entscheidung von dogmatischen Streitfragen durch die an den
Glauben gebundene Vernunft verstanden hat, nicht aber das Nachdenken und
Nachmeditieren der Mysteria Dei, der Heilsveranstaltung Gottes in Jesus Christus.

Dies zeigt sich besonders deutlich an der dialektischen Methode der Theologie,

wie sie die Scholastik seit Abaelard angewandt und durch Thomas von
Aquin meisterhaft zur Vollendung geführt hat. Es ist die Methode, zwei sich
widersprechende Lehrmeinungen gegeneinander zu halten und darauf aufbauend
die eigene Lehrmeinung als mittlere Lösung anzubieten. Auf diese Weise ist die
Theologie mit methodischer Notwendigkeit zum Schulgezänk geworden, und es

versteht sich von selbst, dass davon die Lehrentscheidungen der Kirche ausgespart

bleiben mussten. Damit wird aber gerade der wesentliche Inhalt der Theologie

nicht bedacht, und die Theologie wird letztlich irrelevant.
3 Ders., Die kirchliche Dogmatik 1,1 (1932), S. 1-3.



104 S. Hausammann, Theologie und Geschichte

Evangelische Theologie kann sich selbst nicht so verstehen. Für sie sind
Bekenntnis und Dogma, Schrift und Tradition nicht unberührbare, der persönlichen
Verantwortung des Theologen enthobene Grössen, die man nur nachsprechen
kann, sondern sie sind die Eckpfeiler, bei denen das theologische Nachdenken
immer wieder einsetzt und endet und von denen aus es den übrigen Raum erobert.
Es ist zu beachten und mit Nachdruck zu betonen, dass der Theologe, wenn er
seine Aufgabe in diesem Sinne versteht, nicht nur seine Folgerungen aus den
Bekenntnissen und Dogmen der Kirche persönlich zu verantworten hat, sondern
auch jedes Nachdenken und Nachsprechen der Bekenntnisse und Dogmen selbst.
Das folgt zwangsläufig aus dem Ansatz der Geschichtlichkeit der Theologie: Jedes
Nachdenken und Nachsprechen der Dogmen fällt in die persönliche und kirchliche

Verantwortlichkeit des Theologen, weil es nicht bloss Wiederholung, sondern
zugleich Interpretation, persönliches Bekenntnis und Weiterführung des kirchlichen

Bekenntnisses zu einer grösseren Fülle ist.
4. Theologie ist das Nachdenken des christlichen Glaubens über seinen

Glaubensinhalt «von einem Sonntag zum andern». Das heisst, dass Ausgangs- und
Zielpunkt jeder Theologie der sonntägliche Gemeindegottesdienst ist. Seit den

Tagen der frühen Christenheit ist die sonntägliche Gemeindefeier das Herz des

gemeinschaftlichen und persönlichen Lebens der Christen. Hier im gemeinsamen
Anrufen des Herrn in Lob und Bitte, im gemeinsamen Hören auf sein Wort und
in der gemeinsamen Feier seiner Bundeszeichen, der Sakramente, realisiert und
verifiziert sich Kirche. Hier ist auch der Boden, auf dem die Theologie wächst,
und zwar mit innerer Notwendigkeit, denn die Anrufung des Herrn, die Verkündigung

seines Wortes und die Feier seiner Sakramente muss von den Gläubigen
verantwortet, sachgerecht aufgenommen und weitergegeben werden. Das ist die
Funktion der Theologie. Für das theologische Nachdenken selbst ergibt sich daraus

eine Konsequenz in dreifacher Hinsicht:
a) Wo dieser Einsatz beim Gottesdienst festgehalten und in seiner Bedeutung

begriffen wird, hat dies zur Folge, dass die jeweils zur Debatte stehenden Einzelfragen

immer wieder im Kontext des Ganzen gesehen werden müssen und nicht
ein falsches Eigengewicht erhalten. Denn das ist doch wohl einer der tiefsten
Gründe für die Entstehung von Häresien, dass Einzelfragen aus ihrem Kontext
herausgelöst und eine dem Ganzen der christlichen Tradition nicht entsprechende
Akzentuierung erhalten, weil der Gesamtzusammenhang des im Gemeindegottesdienst

verankerten christlichen Glaubens aus den Augen verloren wird. Häresien
kann man daher nicht durch isolierte Diskussion der zur Debatte stehenden
Punkte entlarven, sondern nur durch ein Rückbinden der Streitfragen in den

Gesamtzusammenhang des im Gottesdienst verwurzelten und aus dem Gottesdienst
lebenden christlichen Glaubens.

b) Der Einsatz beim Gottesdienst bedeutet aber auch, dass der Theologe seinen

Denkweg nicht als Einzelgänger betritt, der mit seiner Theologie nur seine eigenen
Bedürfnisse zu befriedigen sucht. Er versteht sich vielmehr auch in seinem
theologischen Denken als Glied der Kirche, der er mit seiner Kreativität und Denkkraft

zu dienen hat. Es ist ein Kennzeichen genuin christlicher, verantwortungs-



S. Hausammann, Theologie und Geschichte 105

bewusster Theologie, dass sie nicht nur beim Gottesdienst einsetzt, sondern auch

zu ihm zurückführt. Denn ihr Ziel ist es ja, die Feiernden reicher an Einsicht,
Liebe und Hingabe zu machen. Darum ist Theologie auch nicht nur die Sache

einiger Priveligierter, sondern aller Gläubigen, denn sie alle müssen und wollen
ja an Einsicht, Liebe und Hingabe wachsen; sie alle können das nur tun, indem
sie - nach Massgabe ihres Vermögens - Herz, Hand und Kopf an diesem Wachsen
Anteil haben lassen. Darum kann keiner der Gläubigen sich von der Theologie
dispensieren. Jeder ist Theologe. Das bedeutet nicht, dass es nicht auch
Fachtheologen als Berufstheologen geben müsste. Diese sind nötig, um Wege des Denkens

und Verstehens zu bahnen und Irrwege zu signalisieren, so dass die Gläubigen

ihren Weg leichter und sicherer finden können. Aber ob Berufstheologe oder
nicht, jeder Gläubige ist nach Massgabe seiner Kräfte für die Theologie der Kirche
verantwortlich, denn wir sind die Kirche.

c) Wenn auf diese Weise der Gemeindegottesdienst Ausgangspunkt und
Zielpunkt aller Theologie ist, dann bekommt die Geschichtlichkeit der Theologie einen
neuen Akzent und eine neue Bedeutsamkeit. Sie ist dann nicht mehr das zu
beklagende unabänderlich allem Irdischen anhaftende Verhängnis der raumzeitlichen

Beschränktheit und Vergänglichkeit, sondern wird positiv zu einem Zeugnis
der Güte Gottes, der dem Menschen in dessen Beschränktheit das Vermögen gibt,
die ihn übersteigenden Mysterien des Heilsgeschehens gemäss seiner geistigen
Reife in seinem Horizont zu verstehen, um auch mit seinem Verstand und Willen
dem Heilshandeln Gottes entsprechen zu können. Die Geschichtlichkeit der Theologie

ist also die Folge davon, dass Gott die Menschen auch in seinem Heilshandeln

nicht vergewaltigt, sondern sich ihnen so gibt, wie sie ihn aufzunehmen in
der Lage sind. Die Theologie selbst hat diesen Sachverhalt dadurch zu respektieren,

dass sie sich nicht ihrerseits selbst gewalttätig absolut setzt, sondern in Demut
die Güte dessen preist, der sie einen Zipfel seiner Herrlichkeit schauen lässt.

3.

Damit sind wir schon mitten in der Frage nach dem Verhältnis von Geschichte
und Theologie. Es gilt nun, das von der Theologie her Gesagte im Blick auf die
Geschichte zu vertiefen und zu präzisieren:

1. Der tiefste Grund für die notwendige Beziehung zwischen Geschichte und
Theologie ist die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus. Gott hat, indem er in
Jesus Christus selbst in die Geschichte eingetreten ist, nicht nur die Gläubigen,
sondern auch die Geschichte selbst erlöst, verwandelt und erneuert. Das ist die
Rekapitulatio, von der die Theologen seit Irenäus reden und die schon Paulus in
Rom. 5-8 im Blick hat: die Verwandlung der durch die menschliche Sünde, die
Sünde Adams, bedingten Todesgeschichte und Verfallsgeschichte in eine
Geschichte des Lebens und Wachstums, eine Heilsgeschichte. Dabei ist zu beachten,
dass diese Heilsgeschichte nicht ein Teil der Gesamtgeschichte ist, sondern diese
selbst, und dass an ihr nicht nur die Menschheit, sondern der gesamte Kosmos



106 S. Hausammann, Theologie und Geschichte

partizipiert. Die Heilsgeschichte ist primär das Heilshandeln Gottes zur Erlösung
und Verwandlung der gefallenen Schöpfung, damit aber auch das Hinwachsen
und Zuschreiten alles Geschaffenen auf den neuen Himmel und die neue Erde.
Während die unverständige Natur und die Gottlosen daran nur leidend und un-
bewusst harrend teilhaben, werden die Gläubigen von Gott gewürdigt, durch den
Glauben und eine dem Glauben entsprechende christliche Existenz bewusst aktiv
und schöpferisch gestaltend an diesem Wachstum zu partizipieren. Damit aber
wird der Mensch wieder das, wozu ihn Gott bei seiner Schöpfung erwählt hat, und
was er durch die Entfremdung von Gott aufgehört hat, sein zu können: Mitarbeiter
an seinem Reich (Kol. 4, 11).

2. Für das Verständnis von Geschichte bedeutet das: Die geschichtliche Fakti-
zität, wie sie unserem durch die Sünde blinden Verstand begegnet, kann nicht
Massstab für das Verständnis von Geschichte sein. Wem nicht im Glauben das

Augenlicht geschenkt wird, der wird den Sinn der Geschichte nie begreifen. Denn
die geschichtlichen Fakten sprechen keineswegs für sich selber; sie müssen
interpretiert werden von ihrem Ziel und Ende her. Dieses Ziel liegt aber verborgen in
der Oikonomia, im Heilsplan, Gottes und ist offenbar nur dem Glauben. Die
Geschichte ist daher keine jedermann evidente Grösse, wie allgemein angenommen
wird. Sie ist vielmehr ein Mysterium, um dessen Interpretation sich Glaube und
Unglaube notwendig streiten müssen.

3. Das bedeutet nun aber notgedrungen, dass die Interpretation von Geschichte
keine bloss intellektuelle Angelegenheit ist, die allein im Intellekt ihren Ort hätte
und von der Ratio bestimmt werden müsste, so dass sie, abgesehen vom Lebensvollzug

des Interpreten, zustande kommen könnte. Vielmehr spiegeln
Geschichtsinterpretation und Geschichtsverständnis immer so oder so die Lebenseinstellung
des Interpreten wider. Auch dort, wo er sich um Wissenschaftlichkeit bemüht,
kann er die vor- und nichtwissenschaftlichen Komponenten in seiner Interpretation

nicht einfach ausschliessen. Das würde auch nicht der Wissenschaftlichkeit
entsprechen, denn Rationalismus und Intellektualismus sind nicht Wissenschaftlichkeit,

sondern schlicht Mangel an Einsicht in die hermeneutischen Zusammenhänge.

Wissenschaftlich ist eine Geschichtsinterpretation vielmehr, wenn sie sauber

ihre nichtwissenschaftlichen Voraussetzungen und Ziele aufzudecken, konsequent

die Folgerungen daraus zu ziehen und eindeutig ihre Grenzen deutlich zu
machen vermag. Man wird sagen dürfen, dass die Geschichtswissenschaft am
meisten darunter leidet, dass in ihr immer wieder Zusammenhänge als eindeutig
zu interpretierende Fakten ausgegeben werden, ohne dass deutlich wird, welches
die Voraussetzungen sind, unter denen sie als solche erscheinen. Gerade dies aber
ist unwissenschaftlich, da hier die Wahrheit bewusst oder unbewusst verschleiert
wird. Christliche Geschichtsinterpretation kann kein Interesse an einer solchen
Verschleierung der Wahrheit haben. Sie braucht nicht zu fürchten, dass durch
eine subjektive Sicht der Dinge die Verbindlichkeit der Wahrheit ins Wanken
gerät, weil für sie jede menschliche Wahrheit seinsmässig verankert ist in der
göttlichen Wahrheit, auch wenn diese vom Menschen immer nur im strengen Sinn
des Wortes «relativ» erfasst werden kann.



S. Hausammann, Theologie und Geschichte 107

4. Damit ist nun auch gesagt, dass die Geschichtsinterpretation keinem
intellektuellen Selbstzweck genügen kann, wenn sie sich recht versteht. Denn
Geschichte interpretieren heisst an der Gestaltung der Welt partizipieren in
schöpferischem Mitwirken (synergeîn) oder in unfruchtbar leidendem Sich-Verschlies-
sen. Der marxistische Slogan, es komme nicht darauf an, Geschichte zu interpretieren,

sondern sie zu verändern, zeugt von einem tiefen Nicht-wissen um die
Zusammenhänge: Zwischen Interpretation und Verändern, d. h. Gestalten, von
Geschichte kann man keinen Gegensatz aufreissen. Wer immer Geschichte
interpretiert, verändert sie, indem er so oder so handelnd an ihr partizipiert. Das
bedeutet noch lange nicht, dass damit der die Geschichte interpretierende Mensch
der Herr und Lenker der Geschichte wäre. Dieser Schluss wäre ein Kurzschluss.
Wer Herr und Lenker der Geschichte ist, ist eine vorwissenschaftliche Glaubensfrage,

über die die Geschichtsbetrachtung keine Auskunft geben kann, sondern die
ihrerseits die ganze Geschichtsbetrachtung bestimmt. Für jeden Christen, will er
seinen Glauben nicht verleugnen, bleibt allein Gott der Herr und Lenker der
Geschichte. Aber Gottes Gewaltlosigkeit, wie sie in Jesus Christus offenbar geworden
ist, bewirkt es, dass der Mensch nicht zur Untätigkeit verurteilt ist, wo Gott handelt.

Denn Gott ist nicht nur oder besonders da am Werk, wo der Mensch seine
Hände in den Schoss legt; Gott ist vielmehr überall am Werk, auch dort, wo der
Mensch meint, die Situation völlig zu beherrschen. Sonst wäre Gott nicht Gott.
Dies aber entbindet den Menschen keineswegs vom verantwortlichen Handeln.
Jeder Gläubige, dem es mit seinem Glauben ernst ist, weiss das. Darum sucht er
in seinem Handeln die Übereinstimmung mit Gottes Handeln, erkennend, dass

nur auf diese Weise die Realisierung der Erlösung vollzogen wird.
5. Ist das Gesagte richtig, dann folgt daraus, dass die christliche

Geschichtsinterpretation - wie im übrigen jede andere auch - ein praktisches Ziel verfolgt
und danach ihre Blickrichtung einstellt und die Auswahl der zu betrachtenden
Sachverhalte trifft. Dieses praktische Ziel aber kann kein anderes sein als das Ziel
des Glaubens selbst: dass Gott sein möge alles in allem (1. Kor. 15, 28) und seine

Schöpfung wieder voll an ihm und seiner Herrlichkeit Anteil bekommen möge. Es
ist dies ein Ziel, das nicht durch unser Streben und Bemühen realisiert werden
kann. Wir können das Reich Gottes nicht bauen. Gott selbst wird es herbeiführen
am Ende der Zeiten, dann, wenn wir es am wenigsten erwarten, dann, wenn eine

vordergründige Geschichtsinterpretation die Sache Gottes scheinbar zu Recht
verloren glaubt (Mark. 13, 4-37). Aber die Gläubigen werden sich nicht irreführen
lassen (Mark. 13, 5). Sie werden wachen (Mark. 13, 33-36). Und zu diesem
Wachen gehört, dass sie die Zeichen der Zeit richtig deuten (Mark. 13, 28 f.), also
die Geschichte mit den Augen des Glaubens zu lesen wissen. Das sind Augen, die
in der Geschichte Gott am Werk sehen, sowohl im Leben und Leiden seiner
Heiligen wie auch in der verzweifelten Auflehnung seiner Widersacher. Ein solches
Sehen ist kein unfruchtbar passives Betrachten aus einer Zuschauerrolle, sondern
ist eine Schau, die den Schauenden hineinnimmt in die Bewegung der geschauten
Geschichte, ihm also nicht nur das Vermögen verleiht, deutlich und gewiss zu
sehen und zu unterscheiden (Mark. 8, 22-26), sondern ihm damit auch die Fähig-



108 S. Hausammann, Theologie und Geschichte

keit verleiht, sich aufgrund dieser Sehkraft im Leben und in der Welt zu orientieren.

6. Geschichte, so verstanden, leitet den Glaubenden an, in ihr nach den

Ordnungen Gottes als den Lebensordnungen zu suchen, so wie nach dem Zeugnis des

Alten Testamentes Israel im Rückgriff auf seine Geschichte nach den Ordnungen
Gottes suchte (vgl. z. B. Ps. 105-107). Dabei ergeben sich nun allerdings keine
allgemein evidenten Gesetzmässigkeiten der Geschichte, wie man sie heute im
Gefolge der marxistischen Geschichtsinterpretation so gerne finden möchte. Aber es

ergibt sich die Möglichkeit einer Orientierung, und dies vor allem in vierfacher
Hinsicht:

a) Aus der mit den Augen des Glaubens gesehenen Geschichte kommen dem
Glaubenden Modelle christlicher Existenzbewältigung und damit Modelle der
Nachfolge Christi entgegen. Diese Modelle sind nun ganz gewiss nicht einfach
nachzuahmende Vorbilder, denn ihre historische Einmaligkeit und raumzeitliche
Gebundenheit kann nicht ungestraft überspielt werden. Ihr Modellcharakter
kommt vielmehr darin zur Geltung, dass das gläubige Nachdenken sich in ihrer
Betrachtung einüben kann in eine der göttlichen Liebe entsprechende
Lebenshaltung.

b) Das ist darum so wichtig, weil jeder Glaubende darauf angewiesen ist, dass

er weiss, dass er nicht allein, als isoliertes Individuum, seinen Glaubenskampf
durchzustehen hat, sondern in der Kirche von einer Wolke von Zeugen (Hebr.
12, 1) umgeben ist, die ihn trägt, ihm Gemeinschaft und Geborgenheit schenkt.
Darum ist für den Glauben Geschichte vorwiegend Kirchengeschichte, nicht in
dem Sinne, dass sie vorzüglich oder gar ausschliesslich die kirchlichen Organisationen

und ihre Lebensformen zum Gegenstand der Betrachtung machen würde,
sondern in dem Sinne, dass alle Geschichte und alles menschliche Zusammenleben
von der Gemeinschaft in Christo her auf die Gemeinschaft in Christo hin
verstanden und interpretiert wird.

c) Dies aber hat Einfluss auf die Wertung von Geschichte. Denn vom christlichen

Glauben her kann die Geschichte nicht wertneutral betrachtet werden.
Zwar wird sich der Glaubende hüten, sich an Gottes Statt zum Richter über fremden

Glauben und fremde Liebe aufschwingen zu wollen. Die Geschichte ist nicht
das Weltgericht, und die Gläubigen sind nicht der Weltenrichter. Aber wenn sie
mit, den Augen des Glaubens die Geschichte lesen, können sie diese vor den
Zeugnissen der Sünde und des Bösen nicht schliessen. So wächst ihnen in der
Beschäftigung mit der Geschichte Sündenerkenntnis zu. Diese Sündenerkenntnis
kann nur bewältigt werden, wo sie ins Gebet hineinführt und zum Sündenbekenntnis

wird. Denn jede Sünde, eigene wie fremde, wiegt viel zu schwer und
führt zur Deformation der Person, wenn sie nicht im Gebet abgeladen wird. So

ist denn das Gebet notwendig mit der christlichen Geschichtsbetrachtung verbunden,

wie es mit allem Tun des Christen verbunden ist.
d) Damit wird nun aber auch die jeden Menschen bedrohende latente Angst

vor der dunklen Schicksalsmächtigkeit der Geschichte gebannt und die Geschichte
in die ihr von Gott gesetzten Grenzen verwiesen. Denn ihr Ausgang ist ja nicht



S. Hausammann, Theologie und Geschichte 109

ungewiss, nicht dem blinden Spiel der Kräfte, der Macht des Bösen und der
Ohnmacht des Guten, anheimgegeben. Ihr Ausgang ist vielmehr in Jesu Christi Kreuz
und Auferstehung schon vorweggenommen. Wie nämlich die Menschwerdung
Gottes in Jesus Christus der Grund der Geschichte ist, so ist die durch Kreuz und
Auferstehung besiegelte Verherrlichung Christi das Ziel aller Geschichte. Denn
Christi Verherrlichung zur Rechten des Vaters nach seiner Auferstehung ist nicht
nur das Ende seiner Geschichte, sondern auch die Bestimmung unserer
Geschichte. «Daher (sc. infolge seines Gehorsams bis zum Tod am Kreuz) hat ihn
auch Gott über die Massen erhöht und ihm den Namen geschenkt, der über jeden
Namen ist, damit in dem Namen Jesu sich beuge jedes Knie derer, die im Himmel
und auf Erden und unter der Erde sind, und jede Zunge bekenne: 'Herr ist Jesus

Christus' zur Herrlichkeit Gottes des Vaters» (Phil. 2, 9-11). Dadurch ist der
Schicksalsangst vor den finsteren Geschichtsmächten der Boden entzogen. Nicht
eine unbestimmte Hoffnung erhellt dem Glaubenden die Geschichte, sondern
eine Hoffnung, die nicht zuschanden werden kann: «Christus in euch, die Hoffnung

auf Herrlichkeit» (Kol. 1, 27). Das aber bedeutet, dass wir unsere bleibende
Bestimmung nicht im Ungewissen suchen müssen: Jede in Glauben und Liebe
Christus dargebrachte Proskynese ist eine Antizipation unserer Verherrlichung
am Ende der Geschichte, Einübung und zugleich Vorgeschmack des wahren Seins,
wie es am Ende der Geschichte an uns allen offenbar werden soll.

Kehren wir zurück zum anfangs dargestellten Problem. Wir werden nach all
dem Gesagten schliessen müssen: Theologie und Geschichte sind nicht nur nicht
unvereinbar, sondern bedingen sich, vom christlichen Glauben her gesehen,
gegenseitig. Theologie hat also keinen Grund, vor einer Beschäftigung mit der
Geschichte zurückzuschrecken. Sie muss nur darauf achten, dass dem Geschichtsdenken

keine falsche Eigengesetzlichkeit oder unreflektierte Anpassung an ein
glaubensfremdes Denken zugestanden wird. Sie hat darauf zu bestehen, dass der
Glaube seine eigene Sicht von Geschichte, seine eigene Geschichtsinterpretation
hat, die bis zum Jüngsten Tag vom Unglauben angefochten werden wird und nie
auf allgemeine Zustimmung rechnen kann. Gerade darum ist für die Theologie
Flucht vor der Geschichte Verrat an der eigenen Sache. Für den, der Gott als

Schöpfer und Weltenrichter bekennt, kann die Geschichte nichts sein, von dem er
Abstand nehmen müsste. Vielmehr gilt auch hier das Wort des Apostels Paulus:
«Alles ist euer, ihr aber seid Christi, Christus aber ist Gottes» (1. Kor. 3, 22 f.).

Susi Hausammann, Wuppertal


	Theologie und Geschichte

