Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 2

Artikel: Theologie und Geschichte

Autor: Hausammann, Susi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878502

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologie und Geschichte

Vortrag in Wuppertal am 16. 8. 1976.1

Theologie, d. h. Reden von Gott, und Geschichte, d. h. wissenschaftliche Beschaf-
tigung mit der Vergangenheit der Menschheit, mogen uns heute leicht als zwei
nicht zu vermittelnde Grossen erscheinen.

Heisst nicht «Reden von Gott» Reden von der absoluten Wahrheit in absoluter
Verbindlichkeit? Und kann es etwas geben, was mehr die absolute Verbindlichkeit
in Relativitit auflost als eine Beschiftigung mit der Geschichte? Jedenfalls lésst
sich unschwer die Beobachtung machen, dass sich mit fortschreitendem Geschichts-
bewusstsein eine Relativierung iiberkommener Werte verbindet. Dort jedoch, wo
dies nicht geschieht, wo liberkommene Werte durch eine bestimmte Geschichts-
interpretation gerade ideologisierend verbindlich gemacht werden sollen — wie im
Nationalismus oder im Rassismus —, da geht das nicht ohne grausame Vergewalti-
gung von Menschen und Entwicklungen. Wer sich offen, ohne ideologische Scheu-
klappen, mit Geschichte beschiftigt, kommt um das Eingestindnis der Relativitat
aller menschlichen Werte und Wahrheitsanspriiche nicht herum. Wer aber von Gott
redet, der setzt mit diesem Begriff, oder besser: mit diesem Namen, zugleich eine
Verbindlichkeit, die nicht relativierbar und hinterfragbar ist. Gott wire nicht als
«Gott» verstanden, wenn er nicht als die alles bestimmende, durch nichts bestimmte
Wirklichkeit verstanden wiirde. So scheint in der Tat das Reden von Gott, die
Theologie, mit geschichtlichem, relativierendem Denken unvereinbar zu sein. —
Und bestdtigt eben dies nicht auch unsere Erfahrung? Denn stehen wir nicht alle
irgendwie unter dem Eindruck, dass Kirche und Theologie so oder so heute filsch-
licherweise Konzessionen an die Geschichte machen? Die einen sehen diese fal-
schen Konzessionen darin, dass Kirchen und Theologen in falscher Weise geschicht-
lich Gewordenes verbindlich machen; die andern umgekehrt gerade darin, dass sie
verbindliche Wahrheiten in historischen Relativismus auflosen. So oder so wird
die Unvereinbarkeit von Theologie und Geschichte behauptet oder zumindest fak-
tisch vorausgesetzt. Miissen wir diese Behauptung oder Voraussetzung nicht teilen,
wenn wir sachgemiss von Gott reden wollen? Miissen wir nicht, wenigstens im
Zusammenhang unseres theologischen Denkens, die Geschichte entmachten, sie
ausser Kurs setzen und uns ausschliesslich an eine ganz andere, vollig verbindliche
Wirklichkeit halten?

Um diese Frage sachgerecht beantworten zu konnen, miissen wir uns zunichst

1 Zum 2. Teil dieses Vortrages vgl. meinen Aufsatz «Was ist Theologie?»: Orthodoxie
Heute 14 (1976), Nr. 57.



S. Hausammann, Theologie und Geschichte 101

einige Gedanken dariiber machen, was Theologie ist. Erst dann konnen wir nach
der Geschichte, ihrem Bezug zur Theologie und gegebenenfalls ihrem Ort und
ihrer Bedeutung innerhalb der Theologie fragen.

2,

Mit der wortlichen Ubersetzung des Begriffs Theologie als «Gottesgelehrtheit»
oder «Gotteslehre» ist im Blick auf unseren Zusammenhang wenig gesagt. Es geht
ja nicht einfach darum, eine richtige Definition zu finden, sondern mittels der Be-
griffsbestimmung ins Wesen des anvisierten Sachzusammenhanges hineinzufinden.
Daher wiahle ich aus all den vielen moglichen Antworten auf die Frage «Was ist
Theologie?» eine, die das Wesen von Theologie zur Sprache bringt. Es ist eine
Antwort, die mir bereits als Studentin Eindruck gemacht hat, weil sie sowohl
schlicht und anschaulich als auch voll tiefer Bedeutsamkeit ist. Einer meiner theo-
logischen Lehrer bestimmte «Theologie» in Anlehnung an Karl Barth sinngemass
mit folgenden Worten:

«Theologie ist das Nachdenken des christlichen Glaubens iiber seinen Glaubens-
inhalt von einem Sonntag zum andern.» An dieser Definition scheint mir ein Vier-
faches bemerkenswert:

1. Theologie ist «Nachdenken», nicht «Nachsprechen» und nicht «Nachleben»,
sondern «Nachdenken». Damit ist das Moment verantwortlicher Denkarbeit
gesetzt. Denn Denken, wenn es verbindlich und damit verantwortlich geschieht,
erfordert harte Arbeit, setzt Disziplin und geziigelte Kreativitit voraus. Damit
ist ein subjektives Moment, ein Moment personaler Verantwortlichkeit, mit
ins Spiel gebracht. Ja, mehr noch: «Denken» ist durch die Einmaligkeit seiner
Voraussetzungen immer situationsbezogen und im strengen Wortsinn «unwie-
derholbar». Es ist somit durch die Raum- und Zeitgebundenheit personaler Exi-
stenz wesentlich geschichtlich. Theologie selbst ist also geschichtlich, weil der
zeit- und raumgebundene Mensch, der das Subjekt der theologischen Denk-
arbeit ist, geschichtlich ist. Das aber bedeutet: Theologie ist wie alles Zeit-
und Raumgebundene der Veridnderung unterworfen. Gerade um ihr Wesen zu
wahren, muss sie immer neu Gestalt gewinnen, muss sie sich immer neu in die
Zeit hineinvermitteln. Das bedeutet aber nicht, dass die Theologie subjektivi-
stischer oder relativistischer Willkiir unterliegen wiirde. Denn Theologie ist
nicht ungebundenes Denken, sondern «Nachdenken», d.h. im Nachvollzug ge-
bundenes Denken. Im Nachvollzug wessen? Auf diese Frage werden wir noch
genauer eingehen miissen. Sagen wir vorldufig: Theologie ist der verantwort-
liche denkerische Nachvollzug einer vorlaufenden Seinsbestimmtheit. Das be-
deutet zunédchst zweierlei:

a) Dem Denken geht ein Sein voraus. Das Denken ist diesem Sein sachlich nach-
geordnet und hat sich in bezug auf seine Richtigkeit an diesem Sein zu messen. Es
gibt also ein falsches Denken, ein Denken, das das Sein verfehlt.

b) Zu einem Denken, das sich als Nachdenken versteht, gehort, dass es sich



102 S. Hausammann, Theologie und Geschichte

nicht selbst absolut setzt, sondern immer wieder dem Sein unterordnet und so die
Ganzheitlichkeit von Sein und Leben durchsichtig macht. Das kann notgedrungen
immer nur andeutungsweise gelingen; denn wie soll ein Teil das Ganze zum Aus-
druck bringen? Wichtig ist jedoch, dass das Denken sich seines partiellen, hin-
weisenden Charakters bewusst bleibt und nicht das Sein zu beherrschen vorgibt.
Diese unumgingliche Vorordnung des Seins vor das Denken missachtet sowohl
derjenige, der die Geschichtlichkeit des eigenen Denkens iibersieht, wie auch der-
jenige, der rationalistisch das Sein ins Denken aufldsen zu konnen meint. Beide
verfehlen die in der Theologie gestellte Aufgabe.

2. Theologie ist «Nachdenken des christlichen Glaubens». Das heisst: Theologie
ist nicht voraussetzungsfreies Nachdenken; sie ist keine Wissenschaft in dem
Sinne, dass sie von allgemein einsichtigen Prédmissen aus zu Schliissen gelangen
wiirde, die fiir jedermann nachpriifbar und objektiv einsichtig wiren. Theologie
hat vielmehr zur Voraussetzung den christlichen Glauben, und dieser Glaube ist
seinem Wesen nach «paradox», d. h. er glaubt gegen den Schein, gegen die Ein-
sicht, aufs Offenbarungswort Gottes hin, weil Gott, der Ganz-Andere, Unwelt-
liche, nur in diesem Wort fiir uns fassbar geworden und Gestalt angenommen
hat. Auf diesen Sachverhalt hat die sog. «Dialektische Theologie» der zwanziger
Jahre besonders hingewiesen. Karl Barth zieht daraus in einem Vortrag von
1922 fiir das Reden von Gott den «paradoxen» Schluss: «Wir sollen als Theo-
logen von Gott reden. Wir sind aber Menschen und koénnen als solche nicht
von Gott reden. Wir sollen beides, unser Sollen und unser Nichtkonnen, wissen
und eben damit Gott die Ehre geben.»? Das aber bedeutet, dass man nicht als neu-
traler, unbetroffener Beobachter Theologie treiben kann. Die Ergebnisse der
Theologie leuchten niemandem ein, er akzeptiere denn die Pramissen der gott-
lichen Offenbarung und werde durch den Heiligen Geist erleuchtet. Heiliger
Geist und Glaube sind also unumginglich notwendige Voraussetzungen fiir eine
ernsthafte Theologie. Das heisst aber nicht, dass der Theologe Geist und Glaube
fiir seine Arbeit mitzubringen hitte. Heiliger Geist und Glaube konnen nie auf
diese Weise Vorbedingungen sein, weil sie nie in der Verfiigbarkeit des Menschen
stehen, nie sein Besitz sind, auf den er sich zuriickziehen kann, sondern immer
Gottes freies Geschenk, das Gott allerdings dem zu geben verheissen hat, der
ihn darum bittet und dafiir offen ist.

3. Damit sind wir aber bereits beim nichsten Punkt: Theologie ist Nachdenken
des christlichen Glaubens «iiber seinen Glaubensinhalt». Der Glaube, der sich zur
Theologie aufgerufen weiss, so dass er von Gott reden muss, obgleich er als
Mensch nicht von Gott reden kann, dieser Glaube ist nicht einfach ein reli-
gioses Gefiihl, eine unbestimmte Betroffenheit, eine grundsitzliche Offenheit,
sondern ein inhaltlich bestimmter Glaube. Er hat einen unverriickbaren und
unverwechselbaren Inhalt: Er ist Glaube nur als Glaube an den Dreicinigen
Gott, Vater, Sohn und Heiligen Geist, wie er in der Kirche verkiindigt, be-

2 K. Barth, Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie: Das Wort Gottes und die Theo-
logie, = Ges. Vortrage, 1 (1924), S. 158.



S. Hausammann, Theologie und Geschichte 103

kannt und verehrt wird. In diesem Sinne schrieb Karl Barth 1932 am Anfang
seiner Kirchlichen Dogmatik3:

«Theologie ist... eine Funktion der Kirche... Aber eben indem sich die Kirche zu Gott
bekennt, bekennt sie sich auch zur Menschlichkeit und zugleich zu der Verantwortlichkeit
ihres Handelns. Sie weiss um die schwere Anfechtbarkeit, in der sie von Gott redet, und weiss,
dass sie fiir ihr Reden Gott Rechenschaft schuldig ist. .. Theologie als Wissenschaft . . . ist eine
Massnahme der Kirche, ergriffen im Blick auf jene Anfechtbarkeit und Verantwortlichkeit
ihres Redens. Sie wire sinnlos ohne die rechtfertigende Gnade, die auch hier allein gut machen
kann, was der Mensch als solcher auf alle Fille schlecht macht, sie kann aber sinnvoll sein
als Akt des Gehorsams eben gegen diese Gnade, des Gehorsams, in dem der Mensch auch
hier ohne zu schauen glauben darf, seine Sache gut zu machen ... Es gibt also Theologie in
diesem besonderen und eigentlichen Sinn, weil es in der Kirche vor ihr und ohne sie Rede von
Gott gibt. Theologie folgt der Rede der Kirche, sofern sie sie mit ihrer Frage, ob es dabei mit
rechten Dingen zugehe, nicht an einem ihr fremden Massstab, sondern an ihrem eigensten
Ursprung und Gegenstand misst . . . Das Kriterium der christlichen Rede von der Vergangen-
heit und von der Zukunft her und mitten in der Gegenwart ist also das Sein der Kirche, d. h.
aber Jesus Christus: Gott in seiner gnddigen offenbarenden und versohnenden Zuwendung
zum Menschen . . .»

Damit ist das Sein, dem die Theologie als Nachdenken nachfolgt, prazisiert: es ist
das Sein der Kirche. Dabei ist Kirche weder primér als gesellschaftliche Institution
noch als Rechtsgefiige verstanden, sondern als Leib Christi, dessen Haupt Christus
selbst ist (Rom. 12, 4), als Bau und Tempel Gottes, wo Christus Fundament und
Schlussstein ist, als Volk Gottes, dessen Reprasentant, Anfinger und Vollender
Christus ist. Denn in der so verstandenen Kirche hat der Inhalt des Glaubens Ge-
stalt gewonnen: in Schrift und Tradition, in Bekenntnis und Dogma. So bildet die
Kirche den Lebensraum der Theologie, und Schrift und Tradition, Bekenntnis und
Dogma sind Ausgangs- und Zielpunkt der theologischen Bemiihungen.

Nun ist dies allerdings nicht so zu verstehen, wie man dies bisweilen — besonders
im romisch-katholischen Raum — interpretiert, dass nimlich Bekenntnis und Dog-
ma selbst der theologischen Reflexion entnommen wéaren und sich die Theologie
nur in den von ihnen unbesetzt gebliebenen Freirdumen entfalten konnte. Dieses
scholastische Missverstindnis von Theologie mag seine Ursache darin haben, dass
man im westlichen Raum seit dem 11. Jahrhundert unter Theologie primér die
Aufstellung und Entscheidung von dogmatischen Streitfragen durch die an den
Glauben gebundene Vernunft verstanden hat, nicht aber das Nachdenken und
Nachmeditieren der Mysteria Dei, der Heilsveranstaltung Gottes in Jesus Chri-
stus. Dies zeigt sich besonders deutlich an der dialektischen Methode der Theo-
logie, wie sie die Scholastik seit Abaelard angewandt und durch Thomas von
Aquin meisterhaft zur Vollendung gefiihrt hat. Es ist die Methode, zwei sich
widersprechende Lehrmeinungen gegeneinander zu halten und darauf aufbauend
die eigene Lehrmeinung als mittlere Losung anzubieten. Auf diese Weise ist die
Theologie mit methodischer Notwendigkeit zum Schulgezink geworden, und es
versteht sich von selbst, dass davon die Lehrentscheidungen der Kirche ausge-
spart bleiben mussten. Damit wird aber gerade der wesentliche Inhalt der Theo-
logie nicht bedacht, und die Theologie wird letztlich irrelevant.

3 Ders., Die kirchliche Dogmatik 1, 1 (1932), S. 1-3.



104 S. Hausammann, Theologie und Geschichte

Evangelische Theologie kann sich selbst nicht so verstehen. Fiir sie sind Be-
kenntnis und Dogma, Schrift und Tradition nicht unberiihrbare, der personlichen
Verantwortung des Theologen enthobene Grossen, die man nur nachsprechen
kann, sondern sie sind die Eckpfeiler, bei denen das theologische Nachdenken
immer wieder einsetzt und endet und von denen aus es den iibrigen Raum erobert.
Es ist zu beachten und mit Nachdruck zu betonen, dass der Theologe, wenn er
seine Aufgabe in diesem Sinne versteht, nicht nur seine Folgerungen aus den Be-
kenntnissen und Dogmen der Kirche personlich zu verantworten hat, sondern
auch jedes Nachdenken und Nachsprechen der Bekenntnisse und Dogmen selbst.
Das folgt zwangslaufig aus dem Ansatz der Geschichtlichkeit der Theologie: Jedes
Nachdenken und Nachsprechen der Dogmen fillt in die personliche und kirch-
liche Verantwortlichkeit des Theologen, weil es nicht bloss Wiederholung, sondern
zugleich Interpretation, personliches Bekenntnis und Weiterfilhrung des kirchli-
chen Bekenntnisses zu einer grosseren Fiille ist.

4. Theologie ist das Nachdenken des christlichen Glaubens iiber seinen Glau-
bensinhalt «von einem Sonntag zum andern». Das heisst, dass Ausgangs- und
Zielpunkt jeder Theologie der sonntdgliche Gemeindegottesdienst ist. Seit den
Tagen der frilhen Christenheit ist die sonntédgliche Gemeindefeier das Herz des
gemeinschaftlichen und personlichen Lebens der Christen. Hier im gemeinsamen
Anrufen des Herrn in Lob und Bitte, im gemeinsamen Hoéren auf sein Wort und
in der gemeinsamen Feier seiner Bundeszeichen, der Sakramente, realisiert und
verifiziert sich Kirche. Hier ist auch der Boden, auf dem die Theologie wichst,
und zwar mit innerer Notwendigkeit, denn die Anrufung des Herrn, die Verkiindi-
gung seines Wortes und die Feier seiner Sakramente muss von den Gldubigen
verantwortet, sachgerecht aufgenommen und weitergegeben werden. Das ist die
Funktion der Theologie. Fiir das theologische Nachdenken selbst ergibt sich dar-
aus eine Konsequenz in dreifacher Hinsicht:

a) Wo dieser Einsatz beim Gottesdienst festgehalten und in seiner Bedeutung
begriffen wird, hat dies zur Folge, dass die jeweils zur Debatte stehenden Einzel-
fragen immer wieder im Kontext des Ganzen gesehen werden miissen und nicht
ein falsches Eigengewicht erhalten. Denn das ist doch wohl einer der tiefsten
Griinde fiir die Entstehung von Hiresien, dass Einzelfragen aus ihrem Kontext
herausgelost und eine dem Ganzen der christlichen Tradition nicht entsprechende
Akzentuierung erhalten, weil der Gesamtzusammenhang des im Gemeindegottes-
dienst verankerten christlichen Glaubens aus den Augen verloren wird. Héresien
kann man daher nicht durch isolierte Diskussion der zur Debatte stehenden
Punkte entlarven, sondern nur durch ein Riickbinden der Streitfragen in den
Gesamtzusammenhang des im Gottesdienst verwurzelten und aus dem Gottesdienst
lebenden christlichen Glaubens.

b) Der Einsatz beim Gottesdienst bedeutet aber auch, dass der Theologe seinen
Denkweg nicht als Finzelgénger betritt, der mit seiner Theologie nur seine eigenen
Bediirfnisse zu befriedigen sucht. Er versteht sich vielmehr auch in seinem theo-
logischen Denken als Glied der Kirche, der er mit seiner Kreativitit und Denk-
kraft zu dienen hat. Es ist ein Kennzeichen genuin christlicher, verantwortungs-



S. Hausammann, Theologie und Geschichte 105

bewusster Theologie, dass sie nicht nur beim Gottesdienst einsetzt, sondern auch
zu ihm zuriickfiihrt. Denn ihr Ziel ist es ja, die Feiernden reicher an Einsicht,
Liebe und Hingabe zu machen. Darum ist Theologie auch nicht nur die Sache
einiger Priveligierter, sondern aller Gldubigen, denn sie alle miissen und wollen
ja an Einsicht, Liebe und Hingabe wachsen; sie alle konnen das nur tun, indem
sie — nach Massgabe ihres Vermogens — Herz, Hand und Kopf an diesem Wachsen
Anteil haben lassen. Darum kann keiner der Glaubigen sich von der Theologie
dispensieren. Jeder ist Theologe. Das bedeutet nicht, dass es nicht auch Fach-
theologen als Berufstheologen geben miisste. Diese sind notig, um Wege des Den-
kens und Verstehens zu bahnen und Irrwege zu signalisieren, so dass die Glaubi-
gen ihren Weg leichter und sicherer finden kdnnen. Aber ob Berufstheologe oder
nicht, jeder Glaubige ist nach Massgabe seiner Krifte fiir die Theologie der Kirche
verantwortlich, denn wir sind die Kirche.

c¢) Wenn auf diese Weise der Gemeindegottesdienst Ausgangspunkt und Ziel-
punkt aller Theologie ist, dann bekommt die Geschichtlichkeit der Theologie einen
neuen Akzent und eine neue Bedeutsamkeit. Sie ist dann nicht mehr das zu be-
klagende unabénderlich allem Irdischen anhaftende Verhédngnis der raumzeitli-
chen Beschriinktheit und Vergénglichkeit, sondern wird positiv zu einem Zeugnis
der Giite Gottes, der dem Menschen in dessen Beschriinktheit das Vermdgen gibt,
die ihn iibersteigenden Mysterien des Heilsgeschehens gemdss seiner geistigen
Reife in seinem Horizont zu verstehen, um auch mit seinem Verstand und Willen
dem Heilshandeln Gottes entsprechen zu kdnnen. Die Geschichtlichkeit der Theo-
logie ist also die Folge davon, dass Gott die Menschen auch in seinem Heilshan-
deln nicht vergewaltigt, sondern sich ihnen so gibt, wie sie ihn aufzunehmen in
der Lage sind. Die Theologie selbst hat diesen Sachverhalt dadurch zu respektie-
ren, dass sie sich nicht ihrerseits selbst gewalttitig absolut setzt, sondern in Demut
die Giite dessen preist, der sie einen Zipfel seiner Herrlichkeit schauen lédsst.

3

Damit sind wir schon mitten in der Frage nach dem Verhiltnis von Geschichte
und Theologie. Es gilt nun, das von der Theologie her Gesagte im Blick auf die
Geschichte zu vertiefen und zu prizisieren:

1. Der tiefste Grund fiir die notwendige Beziehung zwischen Geschichte und
Theologie ist die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus. Gott hat, indem er in
Jesus Christus selbst in die Geschichte eingetreten ist, nicht nur die Glaubigen,
sondern auch die Geschichte selbst erlost, verwandelt und erneuert. Das ist die
Rekapitulatio, von der die Theologen seit Irendus reden und die schon Paulus in
RoOm. 5-8 im Blick hat: die Verwandlung der durch die menschliche Siinde, die
Siinde Adams, bedingten Todesgeschichte und Verfallsgeschichte in eine Ge-
schichte des Lebens und Wachstums, eine Heilsgeschichte. Dabei ist zu beachten,
dass diese Heilsgeschichte nicht ein Teil der Gesamtgeschichte ist, sondern diese
selbst, und dass an ihr nicht nur die Menschheit, sondern der gesamte Kosmos



106 S. Hausammann, Theologie und Geschichte

partizipiert. Die Heilsgeschichte ist primédr das Heilshandeln Gottes zur Erldosung
und Verwandlung der gefallenen Schopfung, damit aber auch das Hinwachsen
und Zuschreiten alles Geschaffenen auf den neuen Himmel und die neue Erde.
Wihrend die unverstindige Natur und die Gottlosen daran nur leidend und un-
bewusst harrend teilhaben, werden die Gldubigen von Gott gewiirdigt, durch den
Glauben und eine dem Glauben entsprechende christliche Existenz bewusst aktiv
und schopferisch gestaltend an diesem Wachstum zu partizipieren. Damit aber
wird der Mensch wieder das, wozu ihn Gott bei seiner Schopfung erwihlt hat, und
was er durch die Entfremdung von Gott aufgehort hat, sein zu konnen: Mitarbeiter
an seinem Reich (Kol. 4, 11).

2. Fiir das Verstdndnis von Geschichte bedeutet das: Die geschichtliche Fakti-
zitat, wie sie unserem durch die Siinde blinden Verstand begegnet, kann nicht
Massstab fiir das Verstdndnis von Geschichte sein. Wem nicht im Glauben das
Augenlicht geschenkt wird, der wird den Sinn der Geschichte nie begreifen. Denn
die geschichtlichen Fakten sprechen keineswegs fiir sich selber; sie miissen inter-
pretiert werden von ihrem Ziel und Ende her. Dieses Ziel liegt aber verborgen in
der Oikonomia, im Heilsplan, Gottes und ist offenbar nur dem Glauben. Die Ge-
schichte ist daher keine jedermann evidente Grosse, wie allgemein angenommen
wird. Sie ist vielmehr ein Mysterium, um dessen Interpretation sich Glaube und
Unglaube notwendig streiten miissen.

3. Das bedeutet nun aber notgedrungen, dass die Interpretation von Geschichte
keine bloss intellektuelle Angelegenheit ist, die allein im Intellekt ihren Ort hitte
und von der Ratio bestimmt werden miisste, so dass sie, abgesehen vom Lebens-
vollzug des Interpreten, zustande kommen konnte. Vielmehr spiegeln Geschichts-
interpretation und Geschichtsverstandnis immer so oder so die Lebenseinstellung
des Interpreten wider. Auch dort, wo er sich um Wissenschaftlichkeit bemiiht,
kann er die vor- und nichtwissenschaftlichen Komponenten in seiner Interpreta-
tion nicht einfach ausschliessen. Das wiirde auch nicht der Wissenschaftlichkeit
entsprechen, denn Rationalismus und Intellektualismus sind nicht Wissenschaft-
lichkeit, sondern schlicht Mangel an Einsicht in die hermeneutischen Zusammen-
hénge. Wissenschaftlich ist eine Geschichtsinterpretation vielmehr, wenn sie sau-
ber ihre nichtwissenschaftlichen Voraussetzungen und Ziele aufzudecken, konse-
quent die Folgerungen daraus zu ziehen und eindeutig ihre Grenzen deutlich zu
machen vermag. Man wird sagen diirfen, dass die Geschichtswissenschaft am
meisten darunter leidet, dass in ihr immer wieder Zusammenhénge als eindeutig
zu interpretierende Fakten ausgegeben werden, ohne dass deutlich wird, welches
die Voraussetzungen sind, unter denen sie als solche erscheinen. Gerade dies aber
ist unwissenschaftlich, da hier die Wahrheit bewusst oder unbewusst verschleiert
wird. Christliche Geschichtsinterpretation kann kein Interesse an einer solchen
Verschleierung der Wahrheit haben. Sie braucht nicht zu fiirchten, dass durch
eine subjektive Sicht der Dinge die Verbindlichkeit der Wahrheit ins Wanken
gerdt, weil fiir sie jede menschliche Wahrheit seinsmdssig verankert ist in der
gottlichen Wahrheit, auch wenn diese vom Menschen immer nur im strengen Sinn
des Wortes «relativ» erfasst werden kann.



S. Hausammann, Theologie und Geschichte 107

4. Damit ist nun auch gesagt, dass die Geschichtsinterpretation keinem intel-
lektuellen Selbstzweck geniigen kann, wenn sie sich recht versteht. Denn Ge-
schichte interpretieren heisst an der Gestaltung der Welt partizipieren in schop-
ferischem Mitwirken (synergein) oder in unfruchtbar leidendem Sich-Verschlies-
sen. Der marxistische Slogan, es komme nicht darauf an, Geschichte zu interpre-
tieren, sondern sie zu verdndern, zeugt von einem tiefen Nicht-wissen um die
Zusammenhinge: Zwischen Interpretation und Verdndern, d.h. Gestalten, von
Geschichte kann man keinen Gegensatz aufreissen. Wer immer Geschichte inter-
pretiert, verdndert sie, indem er so oder so handelnd an ihr partizipiert. Das be-
deutet noch lange nicht, dass damit der die Geschichte interpretierende Mensch
der Herr und Lenker der Geschichte wire. Dieser Schluss wire ein Kurzschluss.
Wer Herr und Lenker der Geschichte ist, ist eine vorwissenschaftliche Glaubens-
frage, iiber die die Geschichtsbetrachtung keine Auskunft geben kann, sondern die
ihrerseits die ganze Geschichtsbetrachtung bestimmt. Fiir jeden Christen, will er
seinen Glauben nicht verleugnen, bleibt allein Gott der Herr und Lenker der Ge-
schichte. Aber Gottes Gewaltlosigkeit, wie sie in Jesus Christus offenbar geworden
ist, bewirkt es, dass der Mensch nicht zur Untitigkeit verurteilt ist, wo Gott han-
delt. Denn Gott ist nicht nur oder besonders da am Werk, wo der Mensch seine
Hinde in den Schoss legt; Gott ist vielmehr iiberall am Werk, auch dort, wo der
Mensch meint, die Situation vollig zu beherrschen. Sonst wéare Gott nicht Gott.
Dies aber entbindet den Menschen keineswegs vom verantwortlichen Handeln.
Jeder Glaubige, dem es mit seinem Glauben ernst ist, weiss das. Darum sucht er
in seinem Handeln die Ubereinstimmung mit Gottes Handeln, erkennend, dass
nur auf diese Weise die Realisierung der Erlosung vollzogen wird.

5. Ist das Gesagte richtig, dann folgt daraus, dass die christliche Geschichts-
interpretation — wie im {iibrigen jede andere auch — ein praktisches Ziel verfolgt
und danach ihre Blickrichtung einstellt und die Auswahl der zu betrachtenden
Sachverhalte trifft. Dieses praktische Ziel aber kann kein anderes sein als das Ziel
des Glaubens selbst: dass Gott sein mdge alles in allem (1. Kor. 15, 28) und seine
Schopfung wieder voll an ihm und seiner Herrlichkeit Anteil bekommen moge. Es
ist dies ein Ziel, das nicht durch unser Streben und Bemiihen realisiert werden
kann. Wir konnen das Reich Gottes nicht bauen. Gott selbst wird es herbeifiihren
am Ende der Zeiten, dann, wenn wir es am wenigsten erwarten, dann, wenn eine
vordergriindige Geschichtsinterpretation die Sache Gottes scheinbar zu Recht
verloren glaubt (Mark. 13, 4-37). Aber die Gldubigen werden sich nicht irrefiihren
lassen (Mark. 13, 5). Sie werden wachen (Mark. 13, 33-36). Und zu diesem Wa-
chen gehort, dass sie die Zeichen der Zeit richtig deuten (Mark. 13, 28 f.), also
die Geschichte mit den Augen des Glaubens zu lesen wissen. Das sind Augen, die
in der Geschichte Gott am Werk sehen, sowohl im Leben und Leiden seiner Hei-
ligen wie auch in der verzweifelten Auflehnung seiner Widersacher. Ein solches
Sehen ist kein unfruchtbar passives Betrachten aus einer Zuschauerrolle, sondern
ist eine Schau, die den Schauenden hineinnimmt in die Bewegung der geschauten
Geschichte, ihm also nicht nur das Vermdgen verleiht, deutlich und gewiss zu
sehen und zu unterscheiden (Mark. 8, 22-26), sondern ihm damit auch die Fihig-



108 S. Hausammann, Theologie und Geschichte

keit verleiht, sich aufgrund dieser Sehkraft im Leben und in der Welt zu orientie-
ren.

6. Geschichte, so verstanden, leitet den Glaubenden an, in ihr nach den Ord-
nungen Gottes als den Lebensordnungen zu suchen, so wie nach dem Zeugnis des
Alten Testamentes Israel im Riickgriff auf seine Geschichte nach den Ordnungen
Gottes suchte (vgl. z. B. Ps. 105-107). Dabei ergeben sich nun allerdings keine
allgemein evidenten Gesetzmaissigkeiten der Geschichte, wie man sie heute im Ge-
folge der marxistischen Geschichtsinterpretation so gerne finden mdochte. Aber es
ergibt sich die Moglichkeit einer Orientierung, und dies vor allem in vierfacher
Hinsicht:

a) Aus der mit den Augen des Glaubens gesehenen Geschichte kommen dem
Glaubenden Modelle christlicher Existenzbewiltigung und damit Modelle der
Nachfolge Christi entgegen. Diese Modelle sind nun ganz gewiss nicht einfach
nachzuahmende Vorbilder, denn ihre historische Einmaligkeit und raumzeitliche
Gebundenheit kann nicht ungestraft iiberspielt werden. Thr Modellcharakter
kommt vielmehr darin zur Geltung, dass das gldubige Nachdenken sich in ihrer
Betrachtung einiiben kann in eine der gottlichen Liebe entsprechende Lebens-
haltung.

b) Das ist darum so wichtig, weil jeder Glaubende darauf angewiesen ist, dass
er weiss, dass er nicht allein, als isoliertes Individuum, seinen Glaubenskampf
durchzustehen hat, sondern in der Kirche von einer Wolke von Zeugen (Hebr.
12, 1) umgeben ist, die ihn tragt, ihm Gemeinschaft und Geborgenheit schenkt.
Darum ist fiir den Glauben Geschichte vorwiegend Kirchengeschichte, nicht in
dem Sinne, dass sie vorziiglich oder gar ausschliesslich die kirchlichen Organisa-
tionen und ihre Lebensformen zum Gegenstand der Betrachtung machen wiirde,
sondern in dem Sinne, dass alle Geschichte und alles menschliche Zusammenleben
von der Gemeinschaft in Christo her auf die Gemeinschaft in Christo hin ver-
standen und interpretiert wird.

c) Dies aber hat Einfluss auf die Wertung von Geschichte. Denn vom christ-
lichen Glauben her kann die Geschichte nicht wertneutral betrachtet werden.
Zwar wird sich der Glaubende hiiten, sich an Gottes Statt zum Richter iiber frem-
den Glauben und fremde Liebe aufschwingen zu wollen. Die Geschichte ist nicht
das Weltgericht, und die Gldubigen sind nicht der Weltenrichter. Aber wenn sie
mit den Augen des Glaubens die Geschichte lesen, konnen sie diese vor den Zeug-
nissen der Siinde und des BoOsen nicht schliessen. So wichst ihnen in der Be-
schaftigung mit der Geschichte Siindenerkenntnis zu. Diese Siindenerkenntnis
kann nur bewiltigt werden, wo sie ins Gebet hineinfiihrt und zum Siindenbe-
kenntnis wird. Denn jede Siinde, eigene wie fremde, wiegt viel zu schwer und
fithrt zur Deformation der Person, wenn sie nicht im Gebet abgeladen wird. So
ist denn das Gebet notwendig mit der christlichen Geschichtsbetrachtung verbun-
den, wie es mit allem Tun des Christen verbunden ist.

d) Damit wird nun aber auch die jeden Menschen bedrohende latente Angst
vor der dunklen Schicksalsmiéchtigkeit der Geschichte gebannt und die Geschichte
in die ihr von Gott gesetzten Grenzen verwiesen. Denn ihr Ausgang ist ja nicht



S. Hausammann, Theologie und Geschichte 109

ungewiss, nicht dem blinden Spiel der Krifte, der Macht des Bésen und der Ohn-
macht des Guten, anheimgegeben. Thr Ausgang ist vielmehr in Jesu Christi Kreuz
und Auferstehung schon vorweggenommen. Wie ndmlich die Menschwerdung
Gottes in Jesus Christus der Grund der Geschichte ist, so ist die durch Kreuz und
Auferstehung besiegelte Verherrlichung Christi das Ziel aller Geschichte. Denn
Christi Verherrlichung zur Rechten des Vaters nach seiner Auferstehung ist nicht
nur das Ende seiner Geschichte, sondern auch die Bestimmung unserer Ge-
schichte. «Daher (sc. infolge seines Gehorsams bis zum Tod am Kreuz) hat ihn
auch Gott iiber die Massen erhoht und ihm den Namen geschenkt, der iiber jeden
Namen ist, damit in dem Namen Jesu sich beuge jedes Knie derer, die im Himmel
und auf Erden und unter der Erde sind, und jede Zunge bekenne: ‘Herr ist Jesus
Christus’ zur Herrlichkeit Gottes des Vaters» (Phil. 2, 9-11). Dadurch ist der
Schicksalsangst vor den finsteren Geschichtsmichten der Boden entzogen. Nicht
eine unbestimmte Hoffnung erhellt dem Glaubenden die Geschichte, sondern
eine Hoffnung, die nicht zuschanden werden kann: «Christus in euch, die Hoff-
nung auf Herrlichkeit» (Kol. 1, 27). Das aber bedeutet, dass wir unsere bleibende
Bestimmung nicht im Ungewissen suchen miissen: Jede in Glauben und Liebe
Christus dargebrachte Proskynese ist eine Antizipation unserer Verherrlichung
am Ende der Geschichte, Einiibung und zugleich Vorgeschmack des wahren Seins,
wie es am Ende der Geschichte an uns allen offenbar werden soll.

Kehren wir zuriick zum anfangs dargestellten Problem. Wir werden nach all
dem Gesagten schliessen miissen: Theologie und Geschichte sind nicht nur nicht
unvereinbar, sondern bedingen sich, vom christlichen Glauben her gesehen, ge-
genseitig. Theologie hat also keinen Grund, vor einer Beschiftigung mit der Ge-
schichte zuriickzuschrecken. Sie muss nur darauf achten, dass dem Geschichts-
denken keine falsche Eigengesetzlichkeit oder unreflektierte Anpassung an ein
glaubensfremdes Denken zugestanden wird. Sie hat darauf zu bestehen, dass der
Glaube seine eigene Sicht von Geschichte, seine eigene Geschichtsinterpretation
hat, die bis zum Jiingsten Tag vom Unglauben angefochten werden wird und nie
auf allgemeine Zustimmung rechnen kann. Gerade darum ist fiir die Theologie
Flucht vor der Geschichte Verrat an der eigenen Sache. Fiir den, der Gott als
Schépfer und Weltenrichter bekennt, kann die Geschichte nichts sein, von dem er
Abstand nehmen miisste. Vielmehr gilt auch hier das Wort des Apostels Paulus:
«Alles ist euer, ihr aber seid Christi, Christus aber ist Gottes» (1. Kor. 3, 22 f.).

Susi Hausammann, Wuppertal



	Theologie und Geschichte

