
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 2

Artikel: "Was habe ich mit Dir zu schaffen?" : Eine formelhafte Frage im A.T.
und N.T.

Autor: Bächli, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Was habe ich mit Dir zu schaffen?»

Eine formelhafte Frage im A.T. und N.T.

Mehrfach begegnet uns im A.T. und im N.T. die formelhafte Frage: «Was habe
ich und was hast du/habt ihr?», meist in der Übersetzung: «Was habe ich mit dir/
euch zu schaffen?» Die Variation der Frage ist geringfügig, und eine breite Streuung
besteht nicht; um so mehr ist auf den Kontext zu achten, der Aufschluss geben dürfte
über die Bedeutung der Frage und ihren «Sitz im Feben». Es wird sich dabei zeigen
müssen, ob es sich nur um eine «formelhafte Wendung der Umgangssprache imA.T.»
handelt, wie Irene Lande1 meint. Beides - Bedeutung und Sitz im Leben - sind in
der Literatur bisher zuwenig und unbefriedigend erfasst worden. Das Hauptgewicht
der folgenden Studie liegt auf dem A.T. ; ob die Verwendung im N.T. sich in der
gleichen Richtung bewegt wie im A.T., wird sich zeigen müssen.

1.

Wir studieren zuerst sechs Belege im Alten Testament.
1) 2. Sam. 16, 10; 19, 23. David sieht sich auf der Flucht vor seinem Sohn Absalom

unversehens einer weiteren Opposition gegenüber: Der Saulide Simei2 verflucht ihn,
bewirft ihn mit Steinen und erklärt Absaloms Aufstand als gerechte Strafe Gottes
dafür, dass David die Königsherrschaft an sich gerissen habe. Abisai, einer der
gibbörim zu Seite Davids3, will seinen König rächen und Simei töten. Jetzt schaltet
sich David ein und weist Abisai mit der Frage «Was habe ich mit euch zu schaffen,
ihr Söhne der Zeruja?» zurecht. Die Frage wird inhaltlich gefüllt durch die
Fortsetzung: David führt Simeis Fluch auf einen Befehl Jahwes zurück; darum kann er
der Bestrafung durch Abisai nicht zustimmen. Der ganze Abschnitt gliedert sich in
drei Szenen (Simeis Fluch, Abisais Reaktion, Davids Zurechtweisung), ist aber
inhaltlich eine geschlossene Einheit.

Die gleichen Partner wie in 16, 1-14 erscheinen wieder in 19, 17-24. Hier ist David
nach Absaloms Tod auf der Rückkehr nach Jerusalem. Das Blatt hat sich gewendet:
Simei beeilt sich, den König um Gnade zu bitten; mit ihm sind viele, die vorher
auch gegen David opponiert hatten. Wieder ist es Abisai, der den Simei trotz dessen

Bitten um Verzeihung mit dem Tode bestrafen will - und wieder fällt ihm David in
den Arm mit der gleichen Frage. Hier wird sie begründet mit dem Vorwurf, die Söhne
der Zeruja würden ihm zum sätän. Der Tag der Rückkehr an die Macht gibt David
Gelegenheit zur Amnestie gegenüber seinen Feinden.

Beide Abschnitte haben ein bemerkenswertes Wortfeld: a) Simei bezeichnet David

1 Irene Lande, Formelhafte Wendungen der Umgangssprache im Alten Testament (1949), S. 99.
2 H. J. Stoebe, Simei: Bibl.-hist. Handw., 3 (1966), Sp. 1797.
3 H. J. Stoebe, Abisai: Bibl.-hist. Handw., 1 (1962), Sp. 14.



70 O.Bächli, «Was habe ich mit dir zu schaßen?»

als 'is (had)dämim 16, 7. 8 und als belijacal 16, 7. b) Er flucht dem König: umeqallël
16,5; beqalelö v. 7; wajjeqallël v. 13; im Munde Davids v. 10 (zweimal). 11; im
Munde Abisais v. 9 und 19, 13. c) Simei bewirft David mit Steinen (sql) 16, 6. 13. d) er
bewirft ihn mit cäfär v. 13. e) Simei jagt David fort: së' 16, 7 (zweimal). - Dieses
Wortfeld legt die Vermutung nahe, dass Simei nicht einfach die momentane Schwachheit

des Königs ausnützt, um seinem Unmut Luft zu machen. Es geht um mehr als
leibliche Gefährdung Davids. Simei leitet ein Hochgerichtsverfahren ein. In seinen
Worten und Handlungen kommt nicht nur der Volkszorn gegen den einst Mächtigen
zum Ausdruck; sondern Verfluchung und Steinigung leiten die von Jahwe geforderte
Todesstrafe ein, mit der Davids Vergehen an Saul - hier als Usurpation gebrandmarkt

- gesühnt werden soll. Das Wortfeld ist typisch für Gerichtsverfahren, speziell
für die Vollstreckung des Todesurteils:

a) Der 5ïs dämim ist der Mörder; die Verbindung ist zwar selten4, zeigt aber ein
todeswürdiges Verbrechen an. Mit belijacal sind wir in einem Bereich, wo sich Recht
und Kult überschneiden: «Personen, die das Königtum... untergraben, sind benë

belijacal... Umgekehrt nennt der Aufrührer Simei David einen 'Blut-mann und
belijacal-Mann'... Wie unerhört dies ist, wird aus Hi. 34, 18 ersichtlich: nur Gott ist
es gestattet, den König belijacal... zu heissen».5 «'Belialsmenschen' sind lügnerische,
heillose Menschen».6 An unserer Stelle ist eine Beziehung zum Recht durch die
Verbindung mit «Mörder» wahrscheinlich.

b) Die Betonung des Wortstammes qll als Ausdruck der Verachtung, mit der Simei
dem David begegnet, ist nicht zu überhören.7 Hier ist die Beziehung zum Recht ganz
deutlich. Es braucht nur hingewiesen zu werden auf Ex. 21, 17; Lev. 20, 9 (vgl.
Prov. 20, 20) und die Erzählung Lev. 20, 10-16.8 Mit dem Fluchwort Simeis wird
David aus dem Bereich des von Gott geschützten Menschen ausgestossen, d. h.
exkommuniziert.9 Was die Begriffe 'ïs dämim und belijacal als Vergehen feststellen,
wird mit dem Fluch bestraft.

c) Um eine eigentliche gerichtliche Steinigung scheint es sich hier nicht zu handeln,
aber doch um mehr als nur ein Belästigen des Königs.10 Die Einordnung des Verbums

4 Neben den zwei genannten Stellen nur noch Ps. 5, 7; vgl. H. J. Kraus, Psalmen 1 (1960), S. 39:
« sakralrechtlicher Hintergrund ».

5 B. Otzen, Belijja'al: Theol. Wort. z. A.T., 1 (1973), Sp. 657.
6 H.W. Huppenbauer, Belial in den Qumrantexten: Theol. Zeits. 15 (1959), S. 81-89; ders.,

Belial : Bibl.-hist. Handw., 1 (1962), Sp. 214.
7 E. Jenni, Das hebräische Piel (1968). S. 41,97,209; ferner W. Schottroff, Der altisraelitische

Fluchspruch (1969), S. 29, zur Verwendung von ql 1 : «Diese Weise 'schlechter Rede', die das Wesen
eines andern in seiner Integrität zu beeinträchtigen beabsichtigt, es aushöhlen will, findet sich im A.T.
als Form der Gotteslästerung... und als Schmähung von Personen, die in ihrer Rechtsstellung
hervorgehoben sind (der König..., die Eltern...).»

8 M. Noth, Das dritte Buch Mose/Leviticus (1962), S. 156; K. Elliger, Leviticus (1966), S. 330 fi".
9 C. Westermann, Fluch: Bibl.-hist. Handw., 1 (1962), Sp. 484.
10 Jenni (A. 7), S. 209: «Die einmalige aktuelle Handlung des Steinigens» wird mit dem Qal

ausgedrückt, «während das Pi'el in der Davidsgeschichte das ständige, wiederholte Werfen Simeis
bezeichnet.» Vgl. auch R. de Vaux, Das Alte Testament und seine Lebensordnungen, 1 (1960),
S. 256; O. Michel, Steinigung: Bibl.-hist. Handw., 3 (1966), Sp. 1861 f.



O.Bächli, «Was habe ich mit dir zu schaffen?. 71

sql in das Wortfeld unseres Abschnittes macht es wahrscheinlich, dass Simei sein

Handeln - wenigstens in seinen eigenen und in den Augen seiner Anhänger - als
einen Rechtsakt versteht.

d) Das Anwerfen des Staubes ist hier eher ein Gestus des Abscheus als Teil eines

forensischen Verfahrens; immerhin hat dieses Hapaxlegomenon11 mehr Gewicht,
als wenn streitende Kinder dasselbe tun; es ist durch seinen Kontext akzentuiert.

e) Die Bedeutung des Verbums jäsä' ist in diesem Zusammenhang mit «hinaus!
hinaus!»12 nicht hinreichend umschrieben. In dem bereits erwähnten Abschnitt
Lev. 24, lOff. 23 hat es einen ganz spezifischen Sinn: Der Gotteslästerer (meqallël)
muss vor das Lager hinausgeführt werden, um dort gesteinigt13 zu werden. Die
Wurzel jäsä' beinhaltet an beiden Stellen mehr als die eine wegweisende Bewegung
begleitende Interjektion.

Es dürfte nicht zu widerlegen sein, a) dass sich Simei mit seinen Worten und Taten
in einem ordentlichen Gerichtsverfahren wähnt, und b) dass die Tradition mit der
Wahl des Wortfeldes ein Gerichtsverfahren wiedergeben will. In Bahurim tagt das

Tribunal: Hier muss entschieden werden, ob David von Rechtes wegen König oder
ob er ein Usurpator ist. Die eine Partei wird von Simei und seinen wohl recht
zahlreichen Anhängern, die andere von Abisai und seinen Leuten vertreten. Wenn die
Tradition das Wortfeld des Gerichtsverfahrens wählt, dann möchte auch sie in dem,
was sich in Bahurim begibt, eine Rechtsentscheidung sehen und zeigen.

Die ziemlich weitläufige Untersuchung dieses Wortfeldes war nötig, um der
Bedeutung der Frage «Was habe ich mit euch zu schaffen?» näher zu kommen. Es ist
unwahrscheinlich, dass sich einem rechtlichen Wortfeld eine «formelhafte Wendung
der Umgangssprache» anschliesst; vielmehr wird diese Frage dem forensisch
geprägten Kontext einzuordnen sein. Der Stilbruch zwischen dem rechtlichen Wortfeld

und der sog. Umgangssprache ist zu gross, als dass man ihn einer so kompakten
Tradition, wie sie 2. Sam. 16 und 19 darstellen, zutrauen dürfte. Die Frage ist aber
noch aus andern Gründen interessant. Man wäre nicht erstaunt, wenn sie sich an Simei
richtete - er ist ja Davids Gegner. Aber David fragt Abisai, der sich für ihn einsetzen,

der ihn rächen will, samt seinen Leuten: «Was habe ich mit euch zu schaffen?»
Der König verzichtet mit seiner Frage auf Abisais Treuebeweis. Er distanziert sich
nicht von seinem Angreifer, sondern von seinem Rächer. Es mag wohl sein, dass die

an Abisai gerichtete Frage den König von Rachegelüsten freihalten oder reinwaschen
soll. Auffällig ist ferner, dass der in der Frage liegende Verweis keine weiteren Folgen
hat, dass z. B. Abisai nicht aus der Umgebung des Königs entfernt wird; es bleibt
bei der nur verbaliter ausgedrückten Zurückweisung Abisais.

Die zweite Gesprächsrunde in 19, 17-24 erfährt eine bemerkenswerte Ausweitung.
Zunächst hat sich die Situation dadurch verändert, dass David nicht mehr auf der
Flucht ist, sondern sich auf dem Rückweg nach Jerusalem befindet, um die Herr-

11 Jenni (A. 7), S. 273.
12 So die Zürcherbibel zu 2. Sam. 16, 7.
13 Hier stellt statt der Wurzel sql die Wurzel rgm; dazu Elliger (A. 8), S. 331 ; vgl. auch Jos. 7, 25

und dazu M. Noth, Das Buch Josua (21953), S. 45f.



72 O.Bächli, «Was habe ich mit dir zu schaffen?»

schaft wieder anzutreten. Seine Ehre ist wiederhergestellt, sein Recht rehabilitiert.
Jetzt kann er sich erst recht eine grossmütige Haltung leisten. David macht von
seinem königlichen Recht der Amnestie Gebrauch. Der Tag seiner Rückkehr darf
nicht zum Gerichtstag gemacht werden. David gewährt Simei mit einem Schwur
Gnade. Die Überlieferung scheint aber nicht Anstoss zu nehmen an der Tatsache,
dass der sterbende David seinem Nachfolger Salomo empfiehlt, Simei nicht ungestraft

zu lassen. Das Thema wird in 1. Kön. 2, 8f in der Abschiedsrede Davids an
seinen Nachfolger wieder aufgenommen. Salomo weist Simei Jerusalem als
Zwangsaufenthaltsort an und benützt dann die Gelegenheit, wo Simei sich über die
Vorschrift - wenn auch durchaus begründbar - hinwegsetzt. Hergang und Motivation
sind unklar.14 Für unsere Fragestellung enthält der Passus 2. Sam. 19, 17-24 ein
weiteres wichtiges Element : Auf Abisais Frage, ob Simei nicht dafür getötet werden
soll, dass er dem Gesalbten Jahwes geflucht hat, stellt David fest, die «Söhne der
Zeruja (seien ihm) heute lesätän geworden». Nun erscheint bekanntlich hassätän
mehrfach im Rechtsverfahren; vielleicht ist der Begriff dort sogar «beheimatet»: «Im
speziellen Fall meint es denjenigen, der vor Gericht die Funktion des Anklägers
wahrnimmt... Es kann auf jeden angewendet werden, der sich einem anderen
widersetzt...»16 Davids Vorwurf richtet sich nicht gegen Simei, sondern gegen Abisai,
der ihn rächen will. David sieht die grosse Gefahr für seine Zukunft gerade nicht in
Simei, sondern in Abisai. Sein Ankläger ist sein Rächer, von dem er sich mit der Frage
«Was habe ich mit euch zu schaffen?» distanziert. Es ist bereits darauf hingewiesen
worden, dass Davids Einwand verbal bleibt; die Auseinandersetzung erfolgt im
Bereich des Wortes. Man weiss aber anscheinend auch hier um die Wirkungskraft
des Wortes. Das Wort ist nicht «nur Wort».

2) 1. Kön. 17, 18. Hier wird die Frage von einer Witwe in Sarepta gestellt und an
den Propheten Elia gerichtet. Voraus geht die erste Begegnung der beiden Gesprächspartner

und die wunderbare Erhaltung von Mehl und Öl. Elias Hilfe verhindert den
Tod des Knaben aber nicht.16 Die unmittelbar folgende Begegnung eröffnet die Witwe
mit der Frage: «Was habe ich mit dir zu schaffen, du Gottesmann?» Die inhaltliche
Füllung der Frage ergibt sich wieder aus der Fortsetzung, in der die Witwe das
Auftreten des Propheten zu deuten sucht: seine Funktion besteht darin, Fhazkïr 'et-
cawoni, in dessen Folge ihr Sohn sterben wird. Der Nachweis ist erbracht, dass wir
es hier mit «Redeformen des israelitischen Rechtslebens» zu tun haben.17 Im
Empfinden der Witwe tritt Elia als Ankläger auf, der ihren cawön ans Licht bringt und
dadurch den Tod ihres Kindes - als Strafe - bewirkt. Auch hier begegnet uns die

Frage «Was habe ich mit dir zu schaffen?» in einem Zusammenhang, der durch das

11 Vgl. dazu M. Noth, Könige, 1 (1968), S. 29ff., 37ff.
16 So J. de Fraine & H. Haag, Bibellexikon (1968), Sp. 1526.
16 Ob es sich um wirklichen Tod handelt, bleibe dahingestellt, da die Frage für unsere Aufgabe

unerheblich ist.
17 H. J. Boecker, Redeformen des israelitischen Rechtslebens (1958); vgl. zusammenfassend

H. W. Wolff, Hosea (1961), S. 186, und die dort genannte Literatur; ferner besonders W. Schottroff,
zkr gedenken: Theol. Wörterb. z. A.T., 1 (1971), Sp. 513: «terminus technicus für die Anzeige bei
Gericht», «Bezeichnung für den Schuldaufweis im Feststellungsverfahren».



O.Bächli, «Was habe ich mit dir zu schaßen?. 73

Wortfeld der Gerichtsverhandlung geprägt ist. Die Witwe distanziert sich mit der
Frage vom Gottesmann, der ihr zwar die Fristung ihres Daseins ermöglicht, aber
sie als ihr Ankläger um ihren Sohn bringt. Die Witwe will mit ihrer Frage ihre
Beziehung zu Elia lösen, die damit eingeleitet worden ist, dass sie sich auf seinen Befehl
(v. 13) eingelassen hat. Sie will ihm fortan keinen Gehorsam mehr schuldig sein,
wie sie auch von ihm nichts mehr erwarten wird. Das Thema wird (V. 24) nach der
«Auferweckung» des Knaben wieder aufgenommen: Die Frau hat nun Elias Wesen
und Funktion erkannt (jädacti). Damit ist auch die in ihrer Frage liegende
Distanzierung von Elia wieder aufgehoben : die Gemeinschaft ist wieder hergestellt. Im
Lauf des forensischen Geschehens kommt es zur Entlastung der Angeklagten, die
zwar nicht durch ihre Unschuld, wohl aber dadurch hergestellt wird, dass Elia sich
als Gottesmann erweist, indem er der Witwe ihren Sohn lebendig zurückgibt. Die
Überlieferung führt das «Wunder» darauf zurück, dass Jahwe das interzessorische
Wirken des Gottesmannes anerkennt und erhört.18 Im Vergleich mit den Stellen aus
der David-Simei-Abisai-Überlieferung zeigt sich, dass das forensische Wortfeld auch
hier durchschimmert, wenn auch weniger deutlich als dort. Die Frage «Was habe ich
mit dir zu schaffen?» dürfte ursprünglich einen konkreten Sitz im Leben gehabt haben.

Im folgenden Abschnitt kommen drei Stellen zur Sprache, die die Frage in einer
neuen Perspektive zeigen.

3) 2. Kön. 3, 13. Der Moabiterkönig Mesa benutzt den Tod Ahabs in Samaria
als Gelegenheit, sich von seinen Verpflichtungen gegenüber Israel zu lösen. Ahabs
Nachfolger Joram stellt eine israelitisch-judäisch-edomitische Koalition auf die
Beine, die den Moabiterkönig zwingen soll, Israels Forderungen weiterhin
anzuerkennen.19 Dass Juda und Edom sich am Feldzug beteiligen, lässt darauf schliessen,
dass der «Abfall Moabs» - und das damit verbundene Streben nach Selbständigkeit
und wohl auch eine mögliche Expansionspolitik Moabs - auch die Interessen von
Juda und Edom tangiert. In den edomitischen Steppen gerät das vereinigte Heer in
Versorgungsschwierigkeiten; vor allem «fehlte es an Wasser für das Heer und die
Tiere» (V. 9). Joram ist seines Unternehmens plötzlich nicht mehr sicher; er befürchtet
eine militärische und politische Niederlage. Der Judäerkönig Josaphat empfiehlt,
durch einen Propheten ein Jahwe-Orakel einzuholen. Nachdem die drei Herrscher
an Elisa gewiesen worden sind, suchen sie diesen mit ihrem Anliegen auf. Ihr Sprecher
ist Joram von Israel; an ihn - und an ihn allein - richtet sich denn auch Elisas Frage:

18 Vielleicht gehört auch jäda'ti (V. 24) zu den Redeformen des Rechtslebens: eine Partei stellt
fest, dass sie sich getäuscht hat oder dass sie im Unrecht ist. Die Frage muss offenbleiben.

19 Zu den historischen Problemen hier nur einige kurze Hinweise: A. Jepsen, Joram 1 : Bibl.-hist.
Handw., 2 (1964), Sp. 884; S. Herrmann, Geschichte Israels in alttestamentlicher Zeit (1973), S.270ff.
Zur Prophetenerzählung vgl. auch M. Noth, Geschichte Israels (1950), S. 205; H. Wildberger, Elisa:
Bibl.-hist.-Handw., 1 (1962), Sp. 399ff. Am ausführlichsten hat sich K.-H. Bernhardt, Der Feldzug
der drei Könige: Schalom. Studien zu Glaube und Geschichte Israels, Festschr. A. Jepsen (1970),
S. 11-22, mit der Erzählung befasst. Die uns interessierende Frage konnte er übergehen, weil es ihm
um den historischen Hintergrund und um die Redaktionsgeschichte gegangen ist; Bernhardt kommt
zum Schluss, dass «die Auseinandersetzung mit Israel nicht erst mit der Einstellung von
Tributzahlungen nach dem Tode Ahabs, sondern bereits mindestens zwanzig Jahre früher» erfolgt sei

(S. 19). Die jetzige Gestalt der Überlieferung ist nicht tendenzfrei.



74 O.Bächli, «Was habe ich mit dir zu schaffen?»

«Was habe ich mit dir zu schaffen?» Im folgenden Gespräch weist Elisa den König
auf die Sünden seiner Vorfahren hin, die unter dem Einfluss von (Lügen-) Propheten
gestanden haben. Nur mit Rücksicht auf Josaphat von Juda erteilt Elisa schliesslich
in ekstatischem Zustand das erbetene Orakel. Letzten Endes erweist es sich als

wirkungslos, indem Israel unverrichteter Dinge umkehren muss. Die Frage «Was habe
ich mit dir zu schaffen?» erscheint auch hier nicht als «formelhafte Wendung der
Umgangssprache», sondern hat eine spezifische Bedeutung: Elisa distanziert sich
mit der Frage vom König Israels; er macht mit einem König Israels - der Akzent
liegt auf Israel - nicht gemeinsame Sache. Die anfängliche Ablehnung des Ansuchens
erfolgt nicht aus militärisch-politischen, sondern aus religiösen Gründen. Mit
dem Nachkommen des Ahab und der Isebel, die auf ihre «Propheten» gehört haben,
will Elisa nichts zu tun haben; er gehört nicht zu seinen Parteigängern. Zwischen
Elisa und Joram tut sich ein tiefer Graben auf. Die uns beschäftigende Frage erfolgt
wieder in einer Auseinandersetzung, an der ein Prophet beteiligt ist; hier wird sie -
anders als in 1. Kön. 17, 18 - vom Propheten gestellt. Die Absicht der Frage besteht
darin, die Unvereinbarkeit zweier Standpunkte hervortreten zu lassen. «Es ist ge-
wissermassen eine Absteckung der Grenzen zwischen zwei persönlichen Bereichen».20
Die Gemeinschaft zwischen Elisa und dem israelitischen König wird abgelehnt; sie

kann faktisch nicht bestehen. Um dieser Tatsache Ausdruck zu verleihen, wird die
Frage gestellt: «Was habe ich mit dir zu schaffen?» Sie könnte auch als Aussage
formuliert sein : « Zwischen uns gibt es keinerlei Beziehung »

4) Ri. 11, 12. Jephtha ist von den Gileaditen zu ihrem «Haupt und Führer»
erhoben worden. Dieses Amt, das sowohl Administration als auch Jurisdiktion und
militärische Befehlsgewalt in sich vereinigt haben dürfte, gibt Jephtha die Befugnis
zu Verhandlungen mit den Ammonitern.21 Seine Gesandten eröffnen die Verhandlungen

mit dem Ammoniterkönig mit der Frage : «Was habe ich mit dir zu schaffen?»22
Dass auch die Botschaft des Pharao Necho an König Josia nach 2. Chron. 35, 21

mit dieser Frage eingeleitet wird, dürfte das Urteil Jennis - «jüngerer Einschub» -
bestätigen. Darüber hinaus aber darf die Vermutung gewagt werden, dass die Frage
vielleicht zu den «diplomatischen Gepflogenheiten» der damaligen Zeit gehört hat:
So ist man sich begegnet, wenn etwa der Versuch unternommen werden sollte,
einen politisch-militärischen Zusammenstoss zu vermeiden und sich auf dem
Verhandlungsweg schiedlich-friedlich zu einigen.23 Martin Buber redet gar von einem
«Staatsbrief» und bezeichnet Ri. 11, 12-27 als «ein kunstvolles, aber vermutlich
doch von der Überlieferung gespeistes Literaturerzeugnis».24 Die Erzählung lässt

20 Lande (A. 1), S. 99.
21 L. Rost, Die Vorstufen von Kirche und Synagoge im Alten Testament (1938), S. 65ff.; E. Junge,

Der Wiederaufbau des Heerwesen des Reiches Juda unter Josia (1937), S. 57; ferner E.Jenni, Jephthah:
Bibl.-hist. Handw., 2 (1964), Sp. SlOf: in der Jephthaüberlieferung «berichtet ein jüngerer Einschub
(11, 12-28) von ergebnislosen Verhandlungen Jephthas mit dem Ammoniterkönig».

22 Zürcherbibel: «Was willst du von mir?»
23 H. W. Hertzberg, Die Bücher Josua, Richter, Ruth (1953), S. 215: «... ob aus Feindesliebe,

oder weil er militärisch schwächer ist, wird nicht gesagt.»
24 M. Buber, Königtum Gottes: Werke, 2 (1964), S. 529.



O.Bächli, «Was habe ich mit dir zu schaßen?» 75

die Boten zu ihrem Auftraggeber zurückkehren, um neue Instruktionen in Empfang
zu nehmen. Jephthas Gesandte rechtfertigen die Frage ihres Herrn mit einem
ausführlichen «heilsgeschichtlichen» Rückblick (V. 14-23).26 Die Botenrede schliesst
damit ab, dass Jephtha Jahwe als Schiedsrichter zwischen den beiden streitenden
Parteien anruft (V. 27). Der ganze Abschnitt ist mit deuteronomistischem Formelgut
überladen; aber die Grundstruktur dürfte doch noch durchschimmern: sie ist einerseits

markiert durch das Schema diplomatischer Verhandlungen und andererseits
durch Formulierungen aus dem Bereich des Rechts. Wie ein «Leitwort» (Buber)
findet sich (V. 25) zweimal die Wurzel rib. Die Frage «Was habe ich mit dir zu schaffen?»

ist auch hier sicher keine «formelhafte Wendung aus der Umgangssprache»;
viel eher dürfte sie zum Stil offizieller Verhandlungen von Gesandten oder zum Stil
der Reden vor dem Gericht gehören.

5) 2. Chron. 35, 21. Schliesslich erscheint die Frage im A.T. nochmals in einem
Rahmen, der am ehesten an Ri. 11,12 erinnert. Josia versucht, den Pharao Necho
auf seinem Zug nach Karkemisch in der Nähe von Megiddo aufzuhalten. Josia möchte
sowohl ein Wiedererstarken Assurs als auch eine neue ägyptische Vorherrschaft im
syrisch-palästinischen Raum verhindern. Ob es der Pharao auf einen Kampf mit
Josia abgesehen hatte, ist eine offene - aber eher negativ zu beantwortende - Frage.
Josia war für den Ägypter keine grosse Gefahr, obwohl er sich mit seinen religiösen
und politischen Massnahmen bereits weitgehend durchgesetzt und sich wohl auch
einen Namen gemacht hatte. Josia aber sieht sein Werk bedroht, das davon abhängig
ist, dass die benachbarten Grossmächte ihn gewähren lassen. Necho, anscheinend in
der Absicht, von Josia nicht aufgehalten zu werden, lässt diesem ausrichten, dass er
sein Gebiet lediglich für den Durchmarsch der Truppen betreten wolle. Die Botschaft
des Pharao an Josia wird eingeleitet mit der Frage «Was habe ich mit dir zu schaffen

?» In gleicher Weise beginnen auch Jephthas Boten die Verhandlungen mit dem
Ammoniterkönig (s. o.4). Auch hier steht die Frage nicht isoliert, sondern wird durch
die Fortsetzung sachlich interpretiert. Necho will Josia versichern, dass sich sein Kriegszug

nicht gegen ihn richtet ; er beruft sich dabei auf ein Orakel, das die chronistische
Überlieferung als eine Weisung des Gottes Israels darzustellen bestrebt ist - eine
Weisung, der Josia sich dann aber widersetzt hat. Damit wird insinuiert, dass Josia
ungehorsam gewesen und dafür bestraft worden sei. - Die Unterschiede gegenüber
dem deuteronomistisch gefärbten Bericht von 2. Kön. 23 (V. 28f.) sind deutlich.
Das chronistische Vergeltungsschema wird auch auf Josia angewendet. Für unsern
Zusammenhang wichtig ist die Feststellung, dass 2. Kön. 23 nichts weiss von einer
Botschaft des Pharao Necho an Josia und damit auch nichts von der gestellten
Frage; der Chronist erweitert entweder aus einer zusätzlichen Quelle, oder aber - was
eher wahrscheinlich ist - er will aufgrund seiner theologischen Prämissen mit dem
retardierenden Einschub den Tod Josias als Folge seines Ungehorsams erklären.26 Dazu

dient ihm die uns hier interessierende Frage. Indem der Pharao sie stellt, distanziert

25 Vgl. Hertzberg (A. 23).
26 Vgl. dazu K. Galling, Die Bücher der Chronik, Nehemia, Esther (1954), S. 180f. ; W. Rudolph,

Chronikbücher (1955), S. 331f.



76 O.Bächli, « Was habe ich mit dir zu schaffen?.

er sich nicht nur von Josia, sondern macht ihn auch für die Folgen seines Ungehorsams

verantwortlich. Mit der Frage lehnt der Pharao die eigene Schuld ab. Ob man
dahinter rechtliches Denken vermuten darf, muss offen gelassen werden; wenn diese

Frage zu bejahen wäre, dann wäre die rechtliche Formulierung überlagert von
theologischen und vielleicht auch psychologischen Erwägungen. Die Frage des Pharao
Necho betont den Kontrast zwischen seinen Absichten und der Haltung des Josia; sie

will die Sinnlosigkeit von Josias Widerstand deutlich machen - als wollte der Pharao

sagen: «Ich habe dir bisher keine Schwierigkeiten bereitet, obwohl ich der Stärkere
bin - was willst du es denn mit mir auf einen Konflikt ankommen lassen?»27

6) Die stereotype Form der Frage hebt sich deutlich ab von ähnlichen Fällen2S, auf
die hier kurz hinzuweisen ist.

a) Jos. 22, 24: «Was habt ihr mit Jahwe, dem Gott Israels, zu tun?»29 Die
ostjordanischen Stämme der Rubeniten, der Gaditen und des halben Stammes Manasse

erwarten, dass die Nachkommen der Tausendschaften Israels (V. 21) sie einmal nach
dem Grund des Altarbaues fragen und ihnen die Zugehörigkeit zum westjordanischen
Israel absprechen werden (V. 25. 27). Auch hier - wie Ri. 11, 12 - wird Jahwe zum
Zeugen angerufen (Y. 28. 34). Die Frage, wenn auch nicht in der stereotypen Form,
gehört also in den gleichen Zusammenhang, in dem sie uns bisher begegnet ist;
auch hier ist der sog rib-pattern vorherrschend oder wenigstens als Strukturelement
noch wahrnehmbar.

b) 2. Kön. 9, 18f. : «Was geht es dich an, ob es gut steht?»30 Hier sind zwei Punkte
bemerkenswert : einmal handelt es sich nicht um zwei persönliche Partner (ich - du/ihr),
sondern Jehu fragt den Boten «nach dem Stand der Dinge»31; zum andern ist der

Gefragte wieder ein offizieller Bote des Königs (Joram). Der zweite Bote (V. 19),
den der König schickt, stellt dieselbe Frage und wird mit derselben Frage und
demselben Befehl abgefertigt. Das Thema wird (V. 22) in der direkten Begegnung zwischen
Joram und Jehu nochmals aufgenommen ; hier aber fehlt die uns interessierende Frage.

7) Die Wiedergabe im griechischen A.T. versteht sich als wörtliche Übersetzung
der hebräischen Frage. Man scheint sich nicht darum gekümmert zu haben, ob diese

Frage auch als griechisch empfunden werde.
Um die Belege zu unserer Frage im profanen griechischen Sprachgebrauch scheint

sich seit Johann Jacob Wettstein32 niemand mehr gekümmert zu haben. Wettstein
führt Stellen aus dem A.T. und dem N.T. an und erwähnt Belege aus Anakreon 2

(Mitte 6. Jahrhundert) und Achilles Tatius VI (2. Jh.). Die Belege aus Aristophanes
(Ritter 1019, 5. Jh.), Demosthenes (4. Jh.), Nomos (5. Jh. n. Chr.) und Arrianos
(1. Jh. n. Chr.) sind von der uns interessierenden Form der Frage so weit entfernt,

27 Es müsste an ausserisraelitischen Quellen geprüft werden, ob diese Frage zum offiziellen Stil
antiker Verhandlungen oder zum Protokoll des Hofstils gehörte,

28 W. Baumgartner, Hebr. und aram. Lexikon zum A.T. (1974), Sp. 522; Lande (A. 1), S. 99.
29 So die Übersetzung von Noth (A. 13). S. 130.
30 So übersetzt die Zürcherbibel sälöm.
31 Lande (A. 1), S. 99.
32 J. J. Wettstein, Novum Testamentum Graece cum variis lectionibus et commentario

(Amsterdam 1751), S. 355.



O.Bächli, «Was habe ich mit dir zu schaffen?: 77

dass sie für den Vergleich nicht in Betracht kommen (ausser Arr. Epict. II, 2). Der
profangriechische Sprachgebrauch dürfte - im Gegensatz zum A.T. - kaum über die
Verwendung als Stilmittel hinausgehen : Es soll die Distanz zwischen zwei Partnern
und die Unvereinbarkeit ihrer Standpunkte betont werden. Ein Sitz im Leben lässt
sich nicht nachweisen.33

2.

Die Frage ist im Nestle-Text des Neuen Testaments drucktechnisch als Zitat
markiert und wohl immer als Semitismus empfunden worden. Die neutestamentlichen
Zeugen haben sie sicher durch die Vermittlung der Septuaginta aus dem A.T. und
nicht aus der Profangräzität gekannt und bezogen.34 Interessanter als die Form der
Frage ist nun aber, ob im N.T. die Linien des A.T. wieder sichtbar werden, ob also
der Sitz im Leben - wenn auch nicht eindeutig iixierbar - mit berücksichtigt ist, oder
ob die Frage in eine neue Situation hineingestellt worden ist und dadurch eine andere
Wertung bekommen hat. Bei der Verpflanzung in einen andern Boden wird üblicherweise

alter Humus mit verwendet; es ist zu prüfen, ob vom alttestamentlichen Wortfeld

noch etwas wahrnehmbar ist. Die geringe Streuung lässt kein weites Spektrum
erwarten; ausser in den Evangelien - und hier in der Auseinandersetzung Jesu mit
den Dämonen - wird die Frage in der bekannten Form nicht überliefert.

1) Mark. 1, 23; Luk. 4,34. In der Synagoge von Kapernaum begegnet Jesus einem
Menschen mit einem unreinen Geist, der bei seinem Anblick aufschreit und fragt :

«Was habe ich mit dir zu schaffen, Jesus von Nazareth? Du bist gekommen, uns zu
verderben»35. Dass die Worte «nicht frei erfunden» sind, vermerkt auch Lohmeyer36;
aber man wird noch einen Schritt weitergehen können als nur bis zu dieser
Feststellung. Im Aufschrei der Dämonen und in ihrer Bemerkung, Jesus sei gekommen, um
sie zu vernichten, kommt die Unterlegenheit der Dämonen zum Ausdruck; sie wird
verstärkt durch die Verwendung von epitimäö: Jesus begegnet den Dämonen mit
exousia (Mark. 1, 22. 27); er erweist sich auch als ihr Herr und Richter. Wo Jesus
den Dämonen gegenübertritt, müssen sie das Feld räumen; zwischen diesen zwei
Partnern gibt es keine Gemeinsamkeit. Nachdem auch für die Zeugen die Entscheidung

gefallen ist, geraten sie in Verwunderung (ethambethësan) : sie stehen vor einer
didache kaine kat' exousian. Bauernfeind setzt Mark. 1, 23 an den Anfang seiner
Untersuchung über «die Dämonenworte» im Markusevangelium und stellt einleitend
fest: «Die Worte lehnen sich, wie längst bekannt ist, an 1. Kge. 17, 18 an...» Zur
Erklärung zieht er dann aber nicht die Eliaerzählung heran, sondern versucht nach-

33 Zitate: Anakreon: tî gàr mächaisi k'amoi, tl Pleiâdessi k'amol; Achilles: tl emol kai Ther-
sândrô koinôn; vgl. auch Anakreon in affirmativer Form: oudén esi sol te k'amoi.

34 F. Blass & A. Debrunner, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch (n1961), § 127,3
und 299, 3; s. auch Lande (A 1.), Anm. 10; vgl. o. 7 Septuaginta.

35 Der Frage folgt die Feststellung: êlthes apolésai hemâs, die in der Zürcherbibel, die hier
Westcott-Hort zu folgen scheint, als Frage formuliert wird; vgl. auch O. Bauernfeind, Die Worte der
Dämonen im Markusevangelium (1927), S. 3 Anm. 2 und S. 7 Anm. 3.

36 E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus (1951), S. 36.



78 O.Bächli, «Was habe ich mit dir zu schaffen?»

zuweisen, dass die «Dämonenworte» ihren Ursprung in zauberischen Beschwörungsformeln

haben; dasselbe nimmt Bauernfeind auch für eine Stelle aus Philo (Quod Deus
sit immutabilis § 138) an; als Beleg führt Bauernfeind auch Zauberhymnen an.37

Das entscheidende Stichwort ist für Bauernfeind dabei die Formel oidä se, während
die uns interessierende Frage sowohl bei Philo als auch in den Zauberpapyri fehlt.
Es kann und muss an dieser Stelle gar nicht untersucht werden, ob Bauernfeind
mit seiner Erklärung im Recht ist; aber der Einwand muss erhoben werden, dass er,
indem er das Wortfeld der Frage und damit auch ihren Sitz im Leben zuwenig zur
Geltung gebracht, sich den Weg zu einer befriedigenden Erklärung verbaut hat.
Dass hier verschiedene Traditionen zusammengewachsen sind, dürfte Bauernfeind
richtig erkannt haben.38 Die Anknüpfung an die Eliaerzählung zeigt sich in einem
sehr wesentlichen Punkt: war dort die Witwe die Fragende und Elia der Gefragte,
so ist hier Jesus der Gefragte, während die Dämonen die Fragenden sind; die Stellung
Jesu ist derjenigen des Propheten parallel. Die Distanz wird nicht von Jesus sondern

von den Dämonen geschaffen; indem Jesu exousia wahrgenommen wird, ist der
unüberbrückbare Gegensatz zwischen den Fragenden und dem Gefragten fixiert.
Auch hier scheint also «rechtliches» Denken den Hintergrund zu bilden.

2) Mark. 5,7 ; Matth. 8,29 ; Luk. 8,28. Wir können uns hier kürzer fassen, weil die
Situation ähnlich ist wie im vorangehenden Abschnitt: Der Mensch mit dem
unreinen Geist sieht Jesus von ferne, läuft ihm entgegen und schreit ihm mit lauter
Stimme seine Frage entgegen: «Was habe ich mit dir zu schaffen, Jesus, du Sohn
Gottes, des Höchsten?»39 In der Anrede Jesu dürfte eine alte Bekenntnisformel, die

an das A.T. anknüpft, enthalten sein. Der unreine Geist des Kranken versucht Jesus

abzuwehren40, indem er auf die unvereinbaren Bereiche hinweist; wichtiger aber ist,
dass der unreine Geist die Überlegenheit Jesu anerkennt, indem er ihm beschwörend

(horkizö V. 7)41 und bittend (parakalein in V. 10. 12) begegnet und indem Jesus seinerseits

die Erlaubnis erteilt (epitrépô V. 13), in die Schweineherde zu dislozieren. -
Auch hier wird die Frage vom unreinen Geist42 gestellt, der damit seine Ohnmacht-
vielleicht muss man sogar sagen: sein Unrecht - eingesteht. Auch hier schafft also
die Frage eine unüberbrückbare Distanz zwischen zwei Machtbereichen, die von
Grund auf geschieden sind.

3) Joh. 2, 4. In der Kana-Perikope Joh. 2, 1-11 wird erzählt, die Mutter Jesu habe
ihm mitgeteilt, der Wein sei ausgegangen - selbstverständlich, um ihn zu einem Wunder

zu veranlassen. Bultmann nimmt an, die «abweisende Frage» sei eine «populäre
Formel», die «nicht die Abweisung der Gemeinschaft schlechthin» bedeute, sondern
«sich auf den konkret vorliegenden Fall» beziehe.43 Diese Erklärung ist nicht voll-

37 Bauernfeind (A. 35), S. 4ff„ 13ff.
38 Bauernfeind (A. 35), S. 16. Die Lukasfassung bringt zu unserer Frage keine neuen Gesichtspunkte

und kann deshalb hier übergangen werden.
39 Die Differenzen innerhalb der Synoptiker sind hier grösser als bei Mark. 1. 24, betreffen aber

unsere Frage nicht und werden daher nicht berücksichtigt, vgl. Synopse und Kommentare.
10 Lohmeyer (A. 36), S. 95.
41 Vgl. J. Schneider, hörkos: Theol. Wort. z. N.T., 5 (1954), 458-467, S. 463f.
42 Zum Wechsel Singular - Plural vgl. Lohmeyer (A. 36), S. 36.
43 R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (171962), S. 80f.



O.Bächli, «Was habe ich mit dir zu schaffen?» 79

ständig und geht wohl an der Hauptsache vorbei. Die Mitteilung der Maria, die die
Bitte «Schaffe Wein herbei!» involviert, kommt aus einem Bereich, aus dem sich
Jesus keine Forderung stellen lässt; er hat auch von seiner Mutter keinen Befehl
entgegenzunehmen. Maria repräsentiert einen Bereich, der von dem Jesu verschieden
ist. Sie entscheidet nicht über seine Stunde (hora V. 4). Auch was in der Folge
erzählt wird, markiert nicht den Anspruch (hekei V. 4) seiner Stunde, sondern ist nur
als arche tön semeiôn (V. 11) zu verstehen. Zum semeîon gehört Jesu Befehl; das
anerkennt auch Maria : «Was er euch sagen wird, das tut » (V. 5, Zitat aus Gen. 41, 55 ;

vgl. auch die Imperative in V. 7f.). Auch hier wird also deutlich: Die Befehlsgewalt -
die Synoptiker reden von der exousia - liegt auf Jesu Seite, während die Weisung der
Maria nur präparativen Charakter hat und auf die Befehlsgewalt Jesu hinweist. - Die
uns interessierende Frage mag zwar von ihrem ursprünglichen Gehalt einiges einge-
büsst haben ; aber die Distanzierung zweier Partner ist auch hier noch deutlich
wahrzunehmen.

4) Wir haben im A.T. zwei der Frage ähnliche Formulierungen gefunden : Jos. 22, 24
und 2. Kön. 9, 18f. Eine parallele Erscheinung begegnet uns nun auch im N.T.,
nämlich Matth. 27, 19, im Rat der Frau des Pilatus, er möge mit dem angeklagten
Jesus nichts zu schaffen haben: mëdén soi kai tö dikaio. Hier kommt nochmals das
für unsere Frage Typische zum Ausdruck: Indem Pilatus sich zum Richter Jesu

macht, setzt er sich in Gegensatz zum Rechtsanspruch Jesu und schafft einen Bereich
eigenen Rechts, das nun seinerseits nur Unrecht sein kann. Die Frage selbst erscheint
in diesem Zusammenhang nicht; es handelt sich nur um eine Formulierung, die an
die Frage anklingt und auch so die Distanz deutlich werden lässt.

3.

In der Zusammenfassung gehen wir von den alttestamentlichen Belegstellen aus,
die auch die Voraussetzung bilden für das Zitat im N.T.; schliesslich soll dann auf
die in der Einleitung zu den neu testamentlichen Belegstellen gestellte Frage eine
Antwort zu geben versucht werden.

a) Die Frage hat eine stereotype Form; einzig der Adressat kann vom Singular
zum Plural wechseln, während die fragende Person immer im Singular erscheint. Der
Form der Frage scheinen durch den Sitz im Leben enge Grenzen gesetzt zu sein.

b) Beachten wir die Partner - Fragende und Gefragte -, dann sind es mit Ausnahme
der Witwe von Sarepta immer «hochstehende» Personen: Jephthas Gesandte und
der Ammoniterkönig, David und Abisai, Elia und Joram, die Gesandten des Pharao
Necho und Josia (im N.T. die Dämonen und Jesus, Jesus und seine Mutter). Die
Äusserungen solcher Personen werden nicht in der Umgangssprache wiedergegeben ;

vielmehr sind Frage und Antwort erwogen und abgewogen.
c) Form und Inhalt gehen ineinander über: Formal handelt es sich um eine

rhetorische Frage, die keiner Antwort bedarf; in der Frage liegt bereits die Antwort.
Die rhetorische Frage ist eine Aussage in Frageform. Es ist gerade die Frageform,
die die Aussage verschärft. Die rhetorische Frage will den Gegner unsicher machen



80 O.Bächli, «Was habe ich mit dir zu schaffen?»

und verwirren, ihm die Unmöglichkeit seines Ansinnens vor Augen führen. Inhaltlich

wird mit der Frage dem Adressaten die Schuld für geschehendes Unheil oder die
Verantwortung für die Folgen des Gesprächs angelastet. Die Frage schafft Distanz;
sie konstatiert unüberbrückbaren Gegensatz, für den der Gefragte/die Gefragten
haftbar gemacht werden.

d) Fragen wir formgeschichtlich nach dem Sitz im Leben, dann bietet sich in keinem
Fall die sog. Umgangssprache an - im Gegenteil: Die Frage gehört zur «gehobenen»
Sprache; sie ist überlegt, voll Absicht und gezielt. Rechtliches Verfahren und
politische Verhandlungen (Diplomatie) erfordern ein genaues Abwägen von Form und
Inhalt des Gespräches, weil von seinem Verlauf wichtige Entscheidungen abhängen.

e) Im N.T. ist im Gespräch, in welchem die Frage erhoben wird, der eine Partner
immer Jesus, gefragt von den Dämonen, fragend vor seiner Mutter. Insofern als es

sich auch hier um Scheidung und Entscheidung handelt, wird der rechtliche Hintergrund

noch sichtbar. Christologisch sind die angeführten Belegstellen dem prophetischen

Aspekt unterzuordnen.
Otto Bächli, Suhr, Kt. Aargau


	"Was habe ich mit Dir zu schaffen?" : Eine formelhafte Frage im A.T. und N.T.

