Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 2

Artikel: "Was habe ich mit Dir zu schaffen?" : Eine formelhafte Frage im A.T.
und N.T.

Autor: Bachli, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878500

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Was habe ich mit Dir zu schaffen 7»

Eine formelhafte Frage im A.T. und N.T.

Mehrfach begegnet uns im A.T. und im N.T. die formelhafte Frage: «Was habe
ich und was hast du/habt ihr?», meist in der Ubersetzung: «Was habe ich mit dir/
euch zu schaffen?» Die Variation der Frage ist geringfiigig, und eine breite Streuung
besteht nicht; um so mehr ist auf den Kontext zu achten, der Aufschluss geben diirfte
iiber die Bedeutung der Frage und ihren «Sitz im Leben». Es wird sich dabei zeigen
miissen, ob es sich nur um eine «formelhafte Wendung der Umgangssprache im A.T.»
handelt, wie Irene Lande! meint. Beides — Bedeutung und Sitz im Leben - sind in
der Literatur bisher zuwenig und unbefriedigend erfasst worden. Das Hauptgewicht
der folgenden Studie liegt auf dem A.T.; ob die Verwendung im N.T. sich in der
gleichen Richtung bewegt wie im A.T., wird sich zeigen miissen.

1.

Wir studieren zuerst sechs Belege im Alten Testament.

1) 2. Sam. 16, 10; 19, 23. David sieht sich auf der Flucht vor seinem Sohn Absalom
unversehens einer weiteren Opposition gegeniiber: Der Saulide Simei? verflucht ihn,
bewirft ihn mit Steinen und erkldrt Absaloms Aufstand als gerechte Strafe Gottes
dafiir, dass David die Konigsherrschaft an sich gerissen habe. Abisai, einer der
gibborim zu Seite Davids?®, will seinen Ko6nig rachen und Simei t6ten. Jetzt schaltet
sich David ein und weist Abisai mit der Frage «Was habe ich mit euch zu schaffen,
ihr Sohne der Zeruja?» zurecht. Die Frage wird inhaltlich gefiillt durch die Fort-
setzung: David fiihrt Simeis Fluch auf einen Befehl Jahwes zuriick; darum kann er
der Bestrafung durch Abisai nicht zustimmen. Der ganze Abschnitt gliedert sich in
drei Szenen (Simeis Fluch, Abisais Reaktion, Davids Zurechtweisung), ist aber in-
haltlich eine geschlossene Einheit.

Die gleichen Partner wie in 16, 1-14 erscheinen wieder in 19, 17-24. Hier ist David
nach Absaloms Tod auf der Riickkehr nach Jerusalem. Das Blatt hat sich gewendet:
Simei beeilt sich, den K6nig um Gnade zu bitten; mit ihm sind viele, die vorher
auch gegen David opponiert hatten. Wieder ist es Abisai, der den Simei trotz dessen
Bitten um Verzeihung mit dem Tode bestrafen will — und wieder fallt ihm David in
den Arm mit der gleichen Frage. Hier wird sie begriindet mit dem Vorwurf, die SGhne
der Zeruja wiirden ihm zum $atan. Der Tag der Riickkehr an die Macht gibt David
Gelegenheit zur Amnestie gegeniiber seinen Feinden.

Beide Abschnitte haben ein bemerkenswertes Wortfeld : a) Simei bezeichnet David

1 Irene Lande, Formelhafte Wendungen der Umgangssprache im Alten Testament (1949), S. 99.
2 H. J. Stoebe, Simei: Bibl.-hist. Handw., 3 (1966), Sp. 1797.
3 H.J. Stoebe, Abisai: Bibl.-hist. Handw., 1 (1962), Sp. 14.



70 O. Bichli, «Was habe ich mit dir zu schaffen?>»

als ’i§ (had)damim 16, 7. 8 und als belijacal 16, 7. b) Er flucht dem K&nig: umeqallél
16,5; b®qal®lo v.7; wajjeqallél v. 13; im Munde Davids v. 10 (zweimal). 11; im
Munde Abisais v. 9 und 19, 13. c) Simei bewirft David mit Steinen (sql) 16, 6. 13. d) er
bewirft ihn mit “afar v. 13. e) Simei jagt David fort: s&’ 16, 7 (zweimal). — Dieses
Wortfeld legt die Vermutung nahe, dass Simei nicht einfach die momentane Schwach-
heit des Ko6nigs ausniitzt, um seinem Unmut Luft zu machen. Es geht um mehr als
leibliche Gefidhrdung Davids. Simei leitet ein Hochgerichtsverfahren ein. In seinen
Worten und Handlungen kommt nicht nur der Volkszorn gegen den einst Méchtigen
zum Ausdruck; sondern Verfluchung und Steinigung leiten die von Jahwe geforderte
Todesstrafe ein, mit der Davids Vergehen an Saul — hier als Usurpation gebrand-
markt — gesiihnt werden soll. Das Wortfeld ist typisch fiir Gerichtsverfahren, speziell
fir die Vollstreckung des Todesurteils:

a) Der ’1§ damim ist der Morder; die Verbindung ist zwar selten?, zeigt aber ein
todeswiirdiges Verbrechen an. Mit belija®al sind wir in einem Bereich, wo sich Recht
und Kult iiberschneiden: «Personen, die das Konigtum... untergraben, sind b°né
blija®al... Umgekehrt nennt der Aufrithrer Simei David einen ‘Blut-mann und
blijaal-Mann’... Wie unerhort dies ist, wird aus Hi. 34, 18 ersichtlich: nur Gott ist
es gestattet, den Konig belijacal... zu heissen».® «‘ Belialsmenschen’ sind liignerische,
heillose Menschen».® An unserer Stelle ist eine Beziehung zum Recht durch die Ver-
bindung mit « Morder» wahrscheinlich.

b) Die Betonung des Wortstammes qll als Ausdruck der Verachtung, mit der Simei
dem David begegnet, ist nicht zu iiberhdren.” Hier ist die Beziehung zum Recht ganz
deutlich. Es braucht nur hingewiesen zu werden auf Ex. 21, 17; Lev. 20,9 (vgl.
Prov. 20, 20) und die Erzédhlung Lev. 20, 10-16.® Mit dem Fluchwort Simeis wird
David aus dem Bereich des von Gott geschiitzten Menschen ausgestossen, d. h.
exkommuniziert.® Was die Begriffe ’i§ damim und b°lija®al als Vergehen feststellen,
wird mit dem Fluch bestraft.

¢) Um eine eigentliche gerichtliche Steinigung scheint es sich hier nicht zu handeln,
aber doch um mehr als nur ein Beldstigen des Ko6nigs.!° Die Einordnung des Verbums

4 Neben den zwei genannten Stellen nur noch Ps. 5, 7; vgl. H.J. Kraus, Psalmen 1 (1960), S. 39:
«sakralrechtlicher Hintergrund».

5 B. Otzen, Bélijja‘al: Theol. Wort. z. A.T., 1 (1973), Sp. 657.

¢ H. W. Huppenbauer, Belial in den Qumrantexten: Theol. Zeits. 15 (1959), S. 81-89; ders.,
Belial: Bibl.-hist. Handw., 1 (1962), Sp. 214.

7 E. Jenni, Das hebriische Piel (1968). S. 41, 97, 209; ferner W. Schottroff, Der altisraelitische
Fluchspruch (1969), S. 29, zur Verwendung von ql1: «Diese Weise ‘schlechter Rede’, die das Wesen
eines andern in seiner Integritit zu beeintrachtigen beabsichtigt, es aushohlen will, findet sich im A.T.
als Form der Gotteslasterung... und als Schmadhung von Personen, die in ihrer Rechtsstellung hervor-
gehoben sind (der Konig..., die Eltern...).»

8 M. Noth, Das dritte Buch Mose/Leviticus (1962), S. 156; K. Elliger, Leviticus (1966), S. 330 ff.

9 C. Westermann, Fluch: Bibl.-hist. Handw., 1 (1962), Sp. 484.

10 Jenni (A. 7), S.209: «Die einmalige aktuelle Handlung des Steinigens» wird mit dem Qal
ausgedriickt, «wiahrend das Pi‘el in der Davidsgeschichte das stéindige, wiederholte Werfen Simeis
bezeichnet.» Vgl. auch R. de Vaux, Das Alte Testament und seine Lebensordnungen, 1 (1960),
S. 256; O. Michel, Steinigung: Bibl.-hist. Handw., 3 (1966), Sp. 1861f.



O. Biichli, «Was habe ich mit dir zu schaffen?» 71

sql in das Wortfeld unseres Abschnittes macht es wahrscheinlich, dass Simei sein
Handeln — wenigstens in seinen eigenen und in den Augen seiner Anhdnger — als
einen Rechtsakt versteht.

d) Das Anwerfen des Staubes ist hier eher ein Gestus des Abscheus als Teil eines
forensischen Verfahrens; immerhin hat dieses Hapaxlegomenon!' mehr Gewicht,
als wenn streitende Kinder dasselbe tun; es ist durch seinen Kontext akzentuiert.

e) Die Bedeutung des Verbums jasa’ ist in diesem Zusammenhang mit «hinaus!
hinaus!»'? nicht hinreichend umschrieben. In dem bereits erwdhnten Abschnitt
Lev. 24, 10ff. 23 hat es einen ganz spezifischen Sinn: Der Gottesldsterer (m®qallél)
muss vor das Lager hinausgefiihrt werden, um dort gesteinigt!® zu werden. Die
Wurzel jasa’ beinhaltet an beiden Stellen mehr als die eine wegweisende Bewegung
begleitende Interjektion.

Es diirfte nicht zu widerlegen sein, a) dass sich Simei mit seinen Worten und Taten
in einem ordentlichen Gerichtsverfahren wahnt, und b) dass die Tradition mit der
Wahl des Wortfeldes ein Gerichtsverfahren wiedergeben will. In Bahurim tagt das
Tribunal: Hier muss entschieden werden, ob David von Rechtes wegen Kénig oder
ob er ein Usurpator ist. Die eine Partei wird von Simei und seinen wohl recht zahl-
reichen Anhdngern, die andere von Abisai und seinen Leuten vertreten. Wenn die
Tradition das Wortfeld des Gerichtsverfahrens wéihlt, dann md&chte auch sie in dem,
was sich in Bahurim begibt, eine Rechtsentscheidung sehen und zeigen.

Die ziemlich weitlaufige Untersuchung dieses Wortfeldes war notig, um der Be-
deutung der Frage «Was habe ich mit euch zu schaffen?» niher zu kommen. Es ist
unwahrscheinlich, dass sich einem rechtlichen Wortfeld eine «formelhafte Wendung
der Umgangssprache» anschliesst; vielmehr wird diese Frage dem forensisch ge-
prigten Kontext einzuordnen sein. Der Stilbruch zwischen dem rechtlichen Wort-
feld und der sog. Umgangssprache ist zu gross, als dass man ihn einer so kompakten
Tradition, wie sie 2. Sam. 16 und 19 darstellen, zutrauen diirfte. Die Frage ist aber
noch aus andern Griinden interessant. Man wére nicht erstaunt, wenn sie sich an Simei
richtete — er ist ja Davids Gegner. Aber David fragt Abisai, der sich fiir ihn einset-
zen, der ihn rachen will, samt seinen Leuten: «Was habe ich mit euch zu schaffen?»
Der Kénig verzichtet mit seiner Frage auf Abisais Treuebeweis. Er distanziert sich
nicht von seinem Angreifer, sondern von seinem Récher. Es mag wohl sein, dass die
an Abisai gerichtete Frage den Konig von Rachegeliisten freihalten oder reinwaschen
soll. Auffillig ist ferner, dass der in der Frage liegende Verweis keine weiteren Folgen
hat, dass z. B. Abisai nicht aus der Umgebung des Ko&nigs entfernt wird; es bleibt
bei der nur verbaliter ausgedriickten Zuriickweisung Abisais.

Die zweite Gespriachsrunde in 19, 17-24 erfahrt eine bemerkenswerte Ausweitung.
Zunichst hat sich die Situation dadurch veridndert, dass David nicht mehr auf der
Flucht ist, sondern sich auf dem Riickweg nach Jerusalem befindet, um die Herr-

11 Jenni (A. 7), S. 273.

12 So die Zarcherbibel zu 2. Sam. 16, 7.

13 Hier steht statt der Wurzel sql die Wurzel rgm; dazu Elliger (A. 8), S. 331; vgl. auch Jos. 7, 25
und dazu M. Noth, Das Buch Josua (31953), S. 45f.



72 O. Biichli, «Was habe ich mit dir zu schaffen?»

schaft wieder anzutreten. Seine Ehre ist wiederhergestellt, sein Recht rehabilitiert.
Jetzt kann er sich erst recht eine grossmiitige Haltung leisten. David macht von
seinem koniglichen Recht der Amnestie Gebrauch. Der Tag seiner Riickkehr darf
nicht zum Gerichtstag gemacht werden. David gewdhrt Simei mit einem Schwur
Gnade. Die Uberlieferung scheint aber nicht Anstoss zu nehmen an der Tatsache,
dass der sterbende David seinem Nachfolger Salomo empfiehlt, Simei nicht unge-
straft zu lassen. Das Thema wird in 1. K&n. 2, 8f in der Abschiedsrede Davids an
seinen Nachfolger wieder aufgenommen. Salomo weist Simei Jerusalem als Zwangs-
aufenthaltsort an und beniitzt dann die Gelegenheit, wo Simei sich iiber die Vor-
schrift — wenn auch durchaus begriindbar — hinwegsetzt. Hergang und Motivation
sind unklar.'* Fiir unsere Fragestellung enthilt der Passus 2. Sam. 19, 17-24 ein
weiteres wichtiges Element: Auf Abisais Frage, ob Simei nicht dafiir getétet werden
soll, dass er dem Gesalbten Jahwes geflucht hat, stellt David fest, die «S6hne der
Zeruja (seien ihm) heute 1°§atan geworden». Nun erscheint bekanntlich hassatan
mehrfach im Rechtsverfahren; vielleicht ist der Begriff dort sogar «beheimatet»: «Im
speziellen Fall meint es denjenigen, der vor Gericht die Funktion des Anklagers
wahrnimmt... Es kann auf jeden angewendet werden, der sich einem anderen wider-
setzt...»® Davids Vorwurf richtet sich nicht gegen Simei, sondern gegen Abisai,
der ihn rdchen will. David sieht die grosse Gefahr fiir seine Zukunft gerade nicht in
Simei, sondern in Abisai. Sein Anklédger ist sein Racher, von dem er sich mit der Frage
«Was habe ich mit euch zu schaffen?» distanziert. Es ist bereits darauf hingewiesen
worden, dass Davids Einwand verbal bleibt; die Auseinandersetzung erfolgt im
Bereich des Wortes. Man weiss aber anscheinend auch hier um die Wirkungskraft
des Wortes. Das Wort ist nicht «nur Wort».

2) 1. Kon. 17, 18. Hier wird die Frage von einer Witwe in Sarepta gestellt und an
den Propheten Elia gerichtet. Voraus geht die erste Begegnung der beiden Gesprachs-
partner und die wunderbare Erhaltung von Mehl und Ol. Elias Hilfe verhindert den
Tod des Knaben aber nicht.1® Die unmittelbar folgende Begegnung er&ffnet die Witwe
mit der Frage: «Was habe ich mit dir zu schaffen, du Gottesmann?» Die inhaltliche
Fiillung der Frage ergibt sich wieder aus der Fortsetzung, in der die Witwe das Auf-
treten des Propheten zu deuten sucht: seine Funktion besteht darin, 1°hazkir ’et-
“woni, in dessen Folge ihr Sohn sterben wird. Der Nachweis ist erbracht, dass wir
es hier mit « Redeformen des israelitischen Rechtslebens» zu tun haben.'” Im Emp-
finden der Witwe tritt Elia als Ankldger auf, der ihren “®*won ans Licht bringt und
dadurch den Tod ihres Kindes — als Strafe — bewirkt. Auch hier begegnet uns die
Frage «Was habe ich mit dir zu schaffen?» in einem Zusammenhang, der durch das

14 Vgl. dazu M. Noth, Konige, 1 (1968), S. 29fF., 371f.

15 So J. de Fraine & H. Haag, Bibellexikon (1968), Sp. 1526.

18 Ob es sich um wirklichen Tod handelt, bleibe dahingestellt, da die Frage fiir unsere Aufgabe
unerheblich ist.

17 H.J. Boecker, Redeformen des israelitischen Rechtslebens (1958); vgl. zusammenfassend
H. W. Wolff, Hosea (1961), S. 186, und die dort genannte Literatur; ferner besonders W. Schottroff,
zkr gedenken: Theol. Worterb. z. A.T., 1 (1971), Sp. 513: «terminus technicus fiir die Anzeige bei
Gericht», «Bezeichnung fiir den Schuldaufweis im Feststellungsverfahren».



O. Bdichli, «Was habe ich mit dir zu schaffen?» 73

Wortfeld der Gerichtsverhandlung geprigt ist. Die Witwe distanziert sich mit der
Frage vom Gottesmann, der ihr zwar die Fristung ihres Daseins erméglicht, aber
sie als ihr Anklédger um ihren Sohn bringt. Die Witwe will mit ihrer Frage ihre Be-
ziehung zu Elia 16sen, die damit eingeleitet worden ist, dass sie sich auf seinen Befehl
(v. 13) eingelassen hat. Sie will ihm fortan keinen Gehorsam mehr schuldig sein,
wie sie auch von ihm nichts mehr erwarten wird. Das Thema wird (V. 24) nach der
«Auferweckung» des Knaben wieder aufgenommen: Die Frau hat nun Elias Wesen
und Funktion erkannt (jada®ti). Damit ist auch die in ihrer Frage liegende Di-
stanzierung von Elia wieder aufgehoben: die Gemeinschaft ist wieder hergestellt. Tm
Lauf des forensischen Geschehens kommt es zur Entlastung der Angeklagten, die
zwar nicht durch ihre Unschuld, wohl aber dadurch hergestellt wird, dass Elia sich
als Gottesmann erweist, indem er der Witwe ihren Sohn lebendig zuriickgibt. Die
Uberlieferung fiihrt das «Wunder» darauf zuriick, dass Jahwe das interzessorische
Wirken des Gottesmannes anerkennt und erh6rt.'® Im Vergleich mit den Stellen aus
der David-Simei-Abisai-Uberlieferung zeigt sich, dass das forensische Wortfeld auch
hier durchschimmert, wenn auch weniger deutlich als dort. Die Frage «Was habe ich
mit dir zu schaffen ?7» diirfte urspriinglich einen konkreten Sitz im Leben gehabt haben.

Im folgenden Abschnitt kommen drei Stellen zur Sprache, die die Frage in einer
neuen Perspektive zeigen.

3) 2. Kon. 3, 13. Der Moabiterkénig Mesa benutzt den Tod Ahabs in Samaria
als Gelegenheit, sich von seinen Verpflichtungen gegeniiber Israel zu 16sen. Ahabs
Nachfolger Joram stellt eine israelitisch-juddisch-edomitische Koalition auf die
Beine, die den Moabiterkonig zwingen soll, Israels Forderungen weiterhin anzuer-
kennen.'® Dass Juda und Edom sich am Feldzug beteiligen, ldsst darauf schliessen,
dass der «Abfall Moabs» — und das damit verbundene Streben nach Selbstindigkeit
und wohl auch eine mogliche Expansionspolitik Moabs — auch die Interessen von
Juda und Edom tangiert. In den edomitischen Steppen geridt das vereinigte Heer in
Versorgungsschwierigkeiten; vor allem «fehlte es an Wasser fiir das Heer und die
Tiere» (V. 9). Joram ist seines Unternehmens plétzlich nicht mehr sicher; er befiirchtet
eine militdrische und politische Niederlage. Der Judierkonig Josaphat empfiehlt,
durch einen Propheten ein Jahwe-Orakel einzuholen. Nachdem die drei Herrscher
an Elisa gewiesen worden sind, suchen sie diesen mit ihrem Anliegen auf. Ihr Sprecher
ist Joram von Israel; an ihn — und an ihn allein - richtet sich denn auch Elisas Frage:

18 Vielleicht gehort auch jada‘ti (V. 24) zu den Redeformen des Rechtslebens: eine Partei stellt
fest, dass sie sich getduscht hat oder dass sie im Unrecht ist. Die Frage muss offenbleiben.

19 Zu den historischen Problemen hier nur einige kurze Hinweise: A. Jepsen, Joram 1: Bibl.-hist.
Handw., 2 (1964), Sp. 884; S. Herrmann, Geschichte Israels in alttestamentlicher Zeit (1973), S.270ff.
Zur Prophetenerzihlung vgl. auch M. Noth, Geschichte Israels (1950), S. 205; H. Wildberger, Elisa:
Bibl.-hist.-Handw., 1 (1962), Sp. 399ff. Am ausfiihrlichsten hat sich K.-H. Bernhardt, Der Feldzug
der drei Konige: Schalom. Studien zu Glaube und Geschichte Israels, Festschr. A. Jepsen (1970),
S. 11-22, mit der Erzdhlung befasst. Die uns interessierende Frage konnte er iibergehen, weil es ihm
um den historischen Hintergrund und um die Redaktionsgeschichte gegangen ist; Bernhardt kommt
zum Schluss, dass «die Auseinandersetzung mit Israel nicht erst mit der Einstellung von Tribut-
zahlungen nach dem Tode Ahabs, sondern bereits mindestens zwanzig Jahre frither» erfolgt sei
(S. 19). Die jetzige Gestalt der Uberlieferung ist nicht tendenzfrei.



74 O. Bichli, «Was habe ich mit dir zu schaffen?»

«Was habe ich mit dir zu schaffen?» Im folgenden Gespréach weist Elisa den Konig
auf die Siinden seiner Vorfahren hin, die unter dem Einfluss von (Liigen-) Propheten
gestanden haben. Nur mit Riicksicht auf Josaphat von Juda erteilt Elisa schliesslich
in ekstatischem Zustand das erbetene Orakel. Letzten Endes erweist es sich als wir-
kungslos, indem Israel unverrichteter Dinge umkehren muss. Die Frage «Was habe
ich mit dir zu schaffen?» erscheint auch hier nicht als «formelhafte Wendung der
Umgangssprache», sondern hat eine spezifische Bedeutung: Elisa distanziert sich
mit der Frage vom Ko&nig Israels; er macht mit einem Ko&nig Israels — der Akzent
liegt auf Israel — nicht gemeinsame Sache. Die anfingliche Ablehnung des Ansuchens
erfolgt nicht aus militdrisch-politischen, sondern aus religiosen Griinden. Mit
dem Nachkommen des Ahab und der Isebel, die auf ihre « Propheten» gehort haben,
will Elisa nichts zu tun haben; er gehort nicht zu seinen Parteigingern. Zwischen
Elisa und Joram tut sich ein tiefer Graben auf. Die uns beschiftigende Frage erfolgt
wieder in einer Auseinandersetzung, an der ein Prophet beteiligt ist; hier wird sie —
anders als in 1. Kon. 17, 18 — vom Propheten gestellt. Die Absicht der Frage besteht
darin, die Unvereinbarkeit zweier Standpunkte hervortreten zu lassen. «Es ist ge-
wissermassen eine Absteckung der Grenzen zwischen zwei personlichen Bereichen ».2°
Die Gemeinschaft zwischen Elisa und dem israelitischen Ko6nig wird abgelehnt; sie
kann faktisch nicht bestehen. Um dieser Tatsache Ausdruck zu verleihen, wird die
Frage gestellt: «Was habe ich mit dir zu schaffen?» Sie konnte auch als Aussage for-
muliert sein: « Zwischen uns gibt es keinerlei Bezichung!»

4) Ri. 11, 12. Jephtha ist von den Gileaditen zu ihrem «Haupt und Fiihrer» er-
hoben worden. Dieses Amt, das sowohl Administration als auch Jurisdiktion und
militarische Befehlsgewalt in sich vereinigt haben diirfte, gibt Jephtha die Befugnis
zu Verhandlungen mit den Ammonitern.?! Seine Gesandten erdffnen die Verhand-
lungen mit dem Ammoniterkdnig mit der Frage: «Was habe ich mit dir zu schaffen 7» 22
Dass auch die Botschaft des Pharao Necho an Konig Josia nach 2. Chron. 35, 21
mit dieser Frage eingeleitet wird, dirfte das Urteil Jennis — «jiingerer Einschub» —
bestitigen. Dariiber hinaus aber darf die Vermutung gewagt werden, dass die Frage
vielleicht zu den «diplomatischen Gepflogenheiten» der damaligen Zeit gehort hat:
So ist man sich begegnet, wenn etwa der Versuch unternommen werden sollte,
einen politisch-militdrischen Zusammenstoss zu vermeiden und sich auf dem Ver-
handlungsweg schiedlich-friedlich zu einigen.2® Martin Buber redet gar von einem
«Staatsbrief» und bezeichnet Ri. 11, 12-27 als «ein kunstvolles, aber vermutlich
doch von der Uberlieferung gespeistes Literaturerzeugnis».2* Die Erzihlung ldsst

20 Lande (A. 1), S.99.

21 L. Rost, Die Vorstufen von Kirche und Synagoge im Alten Testament (1938), S. 65ff.; E. Junge,
Der Wiederaufbau des Heerwesen des Reiches Juda unter Josia (1937),S.57; ferner E.Jenni, Jephthah:
Bibl.-hist. Handw., 2 (1964), Sp.810f: in der Jephthaiiberlieferung «berichtet ein jiingerer Einschub
(11, 12-28) von ergebnislosen Verhandlungen Jephthas mit dem Ammoniterkdnig».

22 Ziircherbibel: «Was willst du von mir?»

23 H. W. Hertzberg, Die Biicher Josua, Richter, Ruth (1953), S. 215: «... ob aus Feindesliebe,
oder weil er militdrisch schwécher ist, wird nicht gesagt.»

2¢ M. Buber, Konigtum Gottes: Werke, 2 (1964), S. 529.



O. Biichli, «Was habe ich mit dir zu schaffen?>» 75

die Boten zu ihrem Auftraggeber zuriickkehren, um neue Instruktionen in Empfang
zu nehmen. Jephthas Gesandte rechtfertigen die Frage ihres Herrn mit einem aus-
fithrlichen «heilsgeschichtlichen» Riickblick (V. 14-23).25% Die Botenrede schliesst
damit ab, dass Jephtha Jahwe als Schiedsrichter zwischen den beiden streitenden
Parteien anruft (V. 27). Der ganze Abschnitt ist mit deuteronomistischem Formelgut
iiberladen; aber die Grundstruktur diirfte doch noch durchschimmern: sie ist einer-
seits markiert durch das Schema diplomatischer Verhandlungen und andererseits
durch Formulierungen aus dem Bereich des Rechts. Wie ein «Leitwort» (Buber)
findet sich (V. 25) zweimal die Wurzel rib. Die Frage «Was habe ich mit dir zu schaf-
fen?» ist auch hier sicher keine «formelhafte Wendung aus der Umgangssprache»;
viel eher diirfte sie zum Stil offizieller Verhandlungen von Gesandten oder zum Stil
der Reden vor dem Gericht gehdren.

5) 2. Chron. 35, 21. Schliesslich erscheint die Frage im A.T. nochmals in einem
Rahmen, der am ehesten an Ri. 11, 12 erinnert. Josia versucht, den Pharao Necho
auf seinem Zug nach Karkemisch in der Nahe von Megiddo aufzuhalten. Josia mdchte
sowohl ein Wiedererstarken Assurs als auch eine neue dgyptische Vorherrschaft im
syrisch-paldstinischen Raum verhindern. Ob es der Pharao auf einen Kampf mit
Josia abgesehen hatte, ist eine offene — aber eher negativ zu beantwortende — Frage.
Josia war fiir den Agypter keine grosse Gefahr, obwohl er sich mit seinen religiésen
und politischen Massnahmen bereits weitgehend durchgesetzt und sich wohl auch
einen Namen gemacht hatte. Josia aber sieht sein Werk bedroht, das davon abhéngig
ist, dass die benachbarten Grossméchte ihn gewédhren lassen. Necho, anscheinend in
der Absicht, von Josia nicht aufgehalten zu werden, ldsst diesem ausrichten, dass er
sein Gebiet lediglich fiir den Durchmarsch der Truppen betreten wolle. Die Botschaft
des Pharao an Josia wird eingeleitet mit der Frage «Was habe ich mit dir zu schaf-
fen...?» In gleicher Weise beginnen auch Jephthas Boten die Verhandlungen mit dem
Ammoniterkonig (s.0.4). Auch hier steht die Frage nicht isoliert, sondern wird durch
die Fortsetzung sachlich interpretiert. Necho will Josia versichern, dass sich sein Kriegs-
zug nicht gegen ihn richtet; er beruft sich dabei auf ein Orakel, das die chronistische
Uberlieferung als eine Weisung des Gottes Israels darzustellen bestrebt ist — eine
Weisung, der Josia sich dann aber widersetzt hat. Damit wird insinuiert, dass Josia
ungehorsam gewesen und dafiir bestraft worden sei. — Die Unterschiede gegeniiber
dem deuteronomistisch gefarbten Bericht von 2. Ko6n. 23 (V. 28f)) sind deutlich.
Das chronistische Vergeltungsschema wird auch auf Josia angewendet. Fiir unsern
Zusammenhang wichtig ist die Feststellung, dass 2. K&n. 23 nichts weiss von einer
Botschaft des Pharao Necho an Josia und damit auch nichts von der gestellten
Frage; der Chronist erweitert entweder aus einer zusétzlichen Quelle, oder aber — was
eher wahrscheinlich ist — er will aufgrund seiner theologischen Primissen mit dem
retardierenden Einschub den Tod Josias als Folge seines Ungehorsams erkldren.2¢ Da-
zu dient ihm die uns hier interessierende Frage. Indem der Pharao sie stellt, distanziert

% Vgl. Hertzberg (A. 23).
26 Vgl. dazu K. Galling, Die Biicher der Chronik, Nehemia, Esther (1954), S. 180f.; W. Rudolph,
Chronikbiicher (1955), S. 331f.



76 O. Bichli, «<Was habe ich mit dir zu schaffen?»

er sich nicht nur von Josia, sondern macht ihn auch fiir die Folgen seines Ungehor-
sams verantwortlich. Mit der Frage lehnt der Pharao die eigene Schuld ab. Ob man
dahinter rechtliches Denken vermuten darf, muss offen gelassen werden; wenn diese
Frage zu bejahen wire, dann wire die rechtliche Formulierung iiberlagert von
theologischen und vielleicht auch psychologischen Erwdgungen. Die Frage des Pharao
Necho betont den Kontrast zwischen seinen Absichten und der Haltung des Josia; sie
will die Sinnlosigkeit von Josias Widerstand deutlich machen — als wollte der Pharao
sagen: «Ich habe dir bisher keine Schwierigkeiten bereitet, obwohl ich der Stirkere
bin — was willst du es denn mit mir auf einen Konflikt ankommen lassen ?»27

6) Die stereotype Form der Frage hebt sich deutlich ab von dhnlichen Fillen®, auf
die hier kurz hinzuweisen ist.

a) Jos. 22, 24: «Was habt ihr mit Jahwe, dem Gott Israels, zu tun?»2? Die ost-
jordanischen Staimme der Rubeniten, der Gaditen und des halben Stammes Manasse
erwarten, dass die Nachkommen der Tausendschaften Israels (V. 21) sie einmal nach
dem Grund des Altarbaues fragen und ihnen die Zugehorigkeit zum westjordanischen
Israel absprechen werden (V. 25. 27). Auch hier — wie Ri. 11, 12 — wird Jahwe zum
Zeugen angerufen (V. 28. 34). Die Frage, wenn auch nicht in der stereotypen Form,
gehort also in den gleichen Zusammenhang, in dem sie uns bisher begegnet ist;
auch hier ist der sog rib-pattern vorherrschend oder wenigstens als Strukturelement
noch wahrnehmbar.

b) 2. Kon. 9, 18f.: «Was geht es dich an, ob es gut steht?»3® Hier sind zwei Punkte
bemerkenswert : einmal handelt es sich nicht um zwei personliche Partner (ich —du/ihr),
sondern Jehu fragt den Boten «nach dem Stand der Dinge»3!; zum andern ist der
Gefragte wieder ein offizieller Bote des Kd&nigs (Joram). Der zweite Bote (V. 19),
den der Ko6nig schickt, stellt dieselbe Frage und wird mit derselben Frage und dem-
selben Befehl abgefertigt. Das Thema wird (V. 22) in der direkten Begegnung zwischen
Joram und Jehu nochmals aufgenommen; hier aber fehlt die uns interessierende Frage.

7) Die Wiedergabe im griechischen A.T. versteht sich als wortliche Ubersetzung
der hebriaischen Frage. Man scheint sich nicht darum gekiimmert zu haben, ob diese
Frage auch als griechisch empfunden werde.

Um die Belege zu unserer Frage im profanen griechischen Sprachgebrauch scheint
sich seit Johann Jacob Wettstein®* niemand mehr gekiimmert zu haben. Wettstein
fihrt Stellen aus dem A.T. und dem N.T. an und erwidhnt Belege aus Anakreon 2
(Mitte 6.Jahrhundert) und Achilles Tatius VI (2. Jh.). Die Belege aus Aristophanes
(Ritter 1019, 5.Jh.), Demosthenes (4.Jh.), Nomos (5.Jh. n. Chr.) und Arrianos
(1.Jh. n. Chr.) sind von der uns interessierenden Form der Frage so weit entfernt,

27 Es misste an ausserisraelitischen Quellen gepriift werden, ob diese Frage zum offiziellen Stil
antiker Verhandlungen oder zum Protokoll des Hofstils gehorte,

28 W. Baumgartner, Hebr. und aram. Lexikon zum A.T. (1974), Sp. 522; Lande (A. 1), S. 99.

29 So die Ubersetzung von Noth (A. 13). S. 130.

30 So tibersetzt die Ziircherbibel $alom.

31 Lande (A. 1), S. 99.

32 J.J. Wettstein, Novum Testamentum Graece cum variis lectionibus et commentario (Am-
sterdam 1751), S. 355.



O. Bichli, «Was habe ich mit dir zu schaffen?» 17

dass sie fiir den Vergleich nicht in Betracht kommen (ausser Arr. Epict. II, 2). Der
profangriechische Sprachgebrauch diirfte — im Gegensatz zum A.T. — kaum {iber die
Verwendung als Stilmittel binausgehen: Es soll die Distanz zwischen zwei Partnern
und die Unvereinbarkeit ihrer Standpunkte betont werden. Ein Sitz im Leben lasst
sich nicht nachweisen.??

2,

Die Frage ist im Nestle-Text des Neuen Testaments drucktechnisch als Zitat
markiert und wohl immer als Semitismus empfunden worden. Die neutestamentlichen
Zeugen haben sie sicher durch die Vermittlung der Septuaginta aus dem A.T. und
nicht aus der Profangrazitit gekannt und bezogen.?* Interessanter als die Form der
Frage ist nun aber, ob im N.T. die Linien des A.T. wieder sichtbar werden, ob also
der Sitz im Leben — wenn auch nicht eindeutig fixierbar — mit beriicksichtigt ist, oder
ob die Frage in eine neue Situation hineingestellt worden ist und dadurch eine andere
Wertung bekommen hat. Bei der Verpflanzung in einen andern Boden wird iiblicher-
weise alter Humus mit verwendet; es ist zu priifen, ob vom alttestamentlichen Wort-
feld noch etwas wahrnehmbar ist. Die geringe Streuung lasst kein weites Spektrum
erwarten; ausser in den Evangelien — und hier in der Auseinandersetzung Jesu mit
den Dédmonen — wird die Frage in der bekannten Form nicht iiberliefert.

1) Mark. 1, 23; Luk. 4, 34. In der Synagoge von Kapernaum begegnet Jesus einem
Menschen mit einem unreinen Geist, der bei seinem Anblick aufschreit und fragt:
«Was habe ich mit dir zu schaffen, Jesus von Nazareth? Du bist ggkommen, uns zu
verderben»®%. Dass die Worte «nicht frei erfunden» sind, vermerkt auch Lohmeyer3®;
aber man wird noch einen Schritt weitergehen konnen als nur bis zu dieser Fest-
stellung. Im Aufschrei der Ddmonen und in ihrer Bemerkung, Jesus sei gegkommen, um
sie zu vernichten, kommt die Unterlegenheit der Ddmonen zum Ausdruck; sie wird
verstirkt durch die Verwendung von epitimao: Jesus begegnet den Dimonen mit
exousia (Mark. 1, 22. 27); er erweist sich auch als ihr Herr und Richter. Wo Jesus
den Ddmonen gegeniibertritt, miissen sie das Feld rdumen; zwischen diesen zwei
Partnern gibt es keine Gemeinsamkeit. Nachdem auch fiir die Zeugen die Entschei-
dung gefallen ist, geraten sie in Verwunderung (ethambéthésan): sie stehen vor einer
didache kaine kat’ exousian. Bauernfeind setzt Mark. 1, 23 an den Anfang seiner
Untersuchung iiber «die Damonenworte» im Markusevangelium und stellt einleitend
fest: «Die Worte lehnen sich, wie lingst bekannt ist, an 1. Kge. 17, 18 an...» Zur
Erklarung zieht er dann aber nicht die Eliaerzahlung heran, sondern versucht nach-

33 Zitate: Anakreon: ti gar machaisi k’amoi, ti Pleiddessi k’amoi; Achilles: ti emoi kai Ther-
sandro koinén; vgl. auch Anakreon in affirmativer Form: oudén esi soi te k’amoi.

34 F. Blass & A. Debrunner, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch (111961), § 127,3
und 299, 3; s. auch Lande (A 1.), Anm. 10; vgl. 0.7 Septuaginta.

35 Der Frage folgt die Feststellung: &élthes apolésai hemds, die in der Ziircherbibel, die hier
Westcott-Hort zu folgen scheint, als Frage formuliert wird; vgl. auch O. Bauernfeind, Die Worte der
Déamonen im Markusevangelium (1927), S. 3 Anm. 2 und S. 7 Anm. 3.

3¢ E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus (1951), S. 36.



78 O. Bichli, «Was habe ich mit dir zu schaffen?»

zuweisen, dass die « Ddémonenworte» ihren Ursprung in zauberischen Beschworungs-
formeln haben; dasselbe nimmt Bauernfeind auch fiir eine Stelle aus Philo (Quod Deus
sit immutabilis § 138) an; als Beleg fiihrt Bauernfeind auch Zauberhymnen an.?"
Das entscheidende Stichwort ist fiir Bauernfeind dabei die Formel oida se, wahrend
die uns interessierende Frage sowohl bei Philo als auch in den Zauberpapyri fehit.
Es kann und muss an dieser Stelle gar nicht untersucht werden, ob Bauernfeind
mit seiner Erkldrung im Recht ist; aber der Einwand muss erhoben werden, dass er,
indem er das Wortfeld der Frage und damit auch ihren Sitz im Leben zuwenig zur
Geltung gebracht, sich den Weg zu einer befriedigenden Erklarung verbaut hat.
Dass hier verschiedene Traditionen zusammengewachsen sind, diirfte Bauernfeind
richtig erkannt haben.®® Die Ankniipfung an die Eliaerzéhlung zeigt sich in einem
sehr wesentlichen Punkt: war dort die Witwe die Fragende und Elia der Gefragte,
so ist hier Jesus der Gefragte, wihrend die Ddmonen die Fragenden sind; die Stellung
Jesu ist derjenigen des Propheten parallel. Die Distanz wird nicht von Jesus sondern
von den Diamonen geschaffen; indem Jesu exousia wahrgenommen wird, ist der
uniiberbriickbare Gegensatz zwischen den Fragenden und dem Gefragten fixiert.
Auch hier scheint also «rechtliches» Denken den Hintergrund zu bilden.

2) Mark. 5, 7; Matth. 8,29; Luk. 8, 28. Wir konnen uns hier kiirzer fassen, weil die
Situation dhnlich ist wie im vorangehenden Abschnitt: Der Mensch mit dem un-
reinen Geist sieht Jesus von ferne, lauft ihm entgegen und schreit ihm mit lauter
Stimme seine Frage entgegen: «Was habe ich mit dir zu schaffen, Jesus, du Sohn
Gottes, des Hochsten?»3? In der Anrede Jesu diirfte eine alte Bekenntnisformel, die
an das A.T. ankniipft, enthalten sein. Der unreine Geist des Kranken versucht Jesus
abzuwehren®, indem er auf die unvereinbaren Bereiche hinweist; wichtiger aber ist,
dass der unreine Geist die Uberlegenheit Jesu anerkennt, indem er ihm beschwérend
(horkizo V. 7)** und bittend (parakalein in V. 10. 12) begegnet und indem Jesus seiner-
seits die Erlaubnis erteilt (epitrépo V. 13), in die Schweineherde zu dislozieren. —
Auch hier wird die Frage vom unreinen Geist4? gestellt, der damit seine Ohnmacht —
vielleicht muss man sogar sagen: sein Unrecht — eingesteht. Auch hier schafft also
die Frage eine uniiberbriickbare Distanz zwischen zwei Machtbereichen, die von
Grund auf geschieden sind.

3) Joh. 2, 4. In der Kana-Perikope Joh. 2, 1-11 wird erzéhlt, die Mutter Jesu habe
ihm mitgeteilt, der Wein sei ausgegangen — selbstverstindlich, um ihn zu einem Wun-
der zu veranlassen. Bultmann nimmt an, die «abweisende Frage» sei eine « populére
Formel», die «nicht die Abweisung der Gemeinschaft schlechthin» bedeute, sondern
«sich auf den konkret vorliegenden Fall» beziehe.*® Diese Erkldrung ist nicht voll-

37 Bauernfeind (A. 35), S. 4ff., 13ff.

38 Bauernfeind (A. 35), S. 16. Die Lukasfassung bringt zu unserer Frage keine neuen Gesichts-
punkte und kann deshalb hier {ibergangen werden.

39 Die Differenzen innerhalb der Synoptiker sind hier grésser als bei Mark. 1. 24, betreffen aber
unsere Frage nicht und werden daher nicht beriicksichtigt, vgl. Synopse und Kommentare.

40 T ohmeyer (A. 36), S. 95.

41 Vgl. J. Schneider, horkos: Theol. Wort. z. N.T., 5 (1954), 458-467, S. 463f.

12 7Zum Wechsel Singular — Plural vgl. Lohmeyer (A. 36), S. 36.

43 R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (}71962), S. 80f.



O. Biichli, «Was habe ich mit dir zu schaffen?>» 79

stindig und geht wohl an der Hauptsache vorbei. Die Mitteilung der Maria, die die
Bitte «Schaffe Wein herbei!» involviert, kommt aus einem Bereich, aus dem sich
Jesus keine Forderung stellen ldsst; er hat auch von seiner Mutter keinen Befehl
entgegenzunehmen. Maria représentiert einen Bereich, der von dem Jesu verschieden
ist. Sie entscheidet nicht iiber seine Stunde (hora V. 4). Auch was in der Folge er-
zihlt wird, markiert nicht den Anspruch (hékei V. 4) seiner Stunde, sondern ist nur
als arch¢ ton semeion (V. 11) zu verstehen. Zum semeion gehort Jesu Befehl; das
anerkennt auch Maria: «Was er euch sagen wird, das tut!» (V. 5, Zitat aus Gen. 41, 55;
vgl. auch die Imperative in V. 7f.). Auch hier wird also deutlich: Die Befehlsgewalt —
die Synoptiker reden von der exousia — liegt auf Jesu Seite, wihrend die Weisung der
Maria nur praparativen Charakter hat und auf die Befehlsgewalt Jesu hinweist. — Die
uns interessierende Frage mag zwar von ihrem urspriinglichen Gehalt einiges einge-
biisst haben; aber die Distanzierung zweier Partner ist auch hier noch deutlich wahr-
zunehmen.

4) Wir haben im A.T. zwei der Frage dhnliche Formulierungen gefunden: Jos. 22, 24
und 2. Kon. 9, 18f. Eine parallele Erscheinung begegnet uns nun auch im N.T.,
namlich Matth. 27, 19, im Rat der Frau des Pilatus, er mége mit dem angeklagten
Jesus nichts zu schaffen haben: medén soi kai t6 dikaio. Hier kommt nochmals das
fiir unsere Frage Typische zum Ausdruck: Indem Pilatus sich zum Richter Jesu
macht, setzt er sich in Gegensatz zum Rechtsanspruch Jesu und schafft einen Bereich
eigenen Rechts, das nun seinerseits nur Unrecht sein kann. Die Frage selbst erscheint
in diesem Zusammenhang nicht; es handelt sich nur um eine Formulierung, die an
die Frage anklingt und auch so die Distanz deutlich werden lédsst.

3,

In der Zusammenfassung gehen wir von den alttestamentlichen Belegstellen aus,
die auch die Voraussetzung bilden fiir das Zitat im N.T.; schliesslich soll dann auf
die in der Einleitung zu den neutestamentlichen Belegstellen gestellte Frage eine Ant-
wort zu geben versucht werden.

a) Die Frage hat eine stereotype Form; einzig der Adressat kann vom Singular
zum Plural wechseln, wihrend die fragende Person immer im Singular erscheint. Der
Form der Frage scheinen durch den Sitz im Leben enge Grenzen gesetzt zu sein.

b) Beachten wir die Partner — Fragende und Gefragte —, dann sind es mit Ausnahme
der Witwe von Sarepta immer «hochstehende» Personen: Jephthas Gesandte und
der Ammoniterkdnig, David und Abisai, Elia und Joram, die Gesandten des Pharao
Necho und Josia (im N.T. die Ddmonen und Jesus, Jesus und seine Mutter). Die
Ausserungen solcher Personen werden nicht in der Umgangssprache wiedergegeben;
vielmehr sind Frage und Antwort erwogen und abgewogen.

¢) Form und Inhalt gehen ineinander iiber: Formal handelt es sich um eine rhe-
torische Frage, die keiner Antwort bedarf; in der Frage liegt bereits die Antwort.
Die rhetorische Frage ist eine Aussage in Frageform. Es ist gerade die Frageform,
die die Aussage verscharft. Die rhetorische Frage will den Gegner unsicher machen



80 O. Bdichli, «<Was habe ich mit dir zu schaffen?»

und verwirren, ihm die Unmdéglichkeit seines Ansinnens vor Augen fiihren. Inhalt-
lich wird mit der Frage dem Adressaten die Schuld fiir geschehendes Unheil oder die
Verantwortung fiir die Folgen des Gespriachs angelastet. Die Frage schafft Distanz;
sie konstatiert uniiberbriickbaren Gegensatz, fiir den der Gefragte/die Gefragten
haftbar gemacht werden.

d) Fragen wir formgeschichtlich nach dem Sitz im Leben, dann bietet sich in keinem
Fall die sog. Umgangssprache an — im Gegenteil: Die Frage gehort zur «gehobenen»
Sprache; sie ist iiberlegt, voll Absicht und gezielt. Rechtliches Verfahren und poli-
tische Verhandlungen (Diplomatie) erfordern ein genaues Abwigen von Form und
Inhalt des Gespriches, weil von seinem Verlauf wichtige Entscheidungen abhidngen.

e) Im N.T. ist im Gesprich, in welchem die Frage erhoben wird, der eine Partner
immer Jesus, gefragt von den Damonen, fragend vor seiner Mutter. Insofern als es
sich auch hier um Scheidung und Entscheidung handelt, wird der rechtliche Hinter-
grund noch sichtbar. Christologisch sind die angefiihrten Belegstellen dem prophe-
tischen Aspekt unterzuordnen.

Otto Bichli, Suhr, Kt. Aargau



	"Was habe ich mit Dir zu schaffen?" : Eine formelhafte Frage im A.T. und N.T.

