
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 2

Artikel: Die Anmassung des Königs Usia im Lichte von Jesajas Berufung : zu 2.
Chr. 26, 16-22 und Jes. 6, 1ff.

Autor: Zeron, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 33 Heft 2 März/April 1977

Die Anmassimg des Königs Usia im Lichte von Jesajas Berufung

Zu 2. Chr. 26, 16-22 und Jes. 6,Iff.

Krankheit und Tod Usias wurden schon in biblischen Zeiten mit der Berufung
Jesajas in Verbindung gebracht (Jes. 6,1; 2. Chr. 26, 16-22). Wenn auch der
Zusammenhang zwischen diesen Ereignissen nicht ganz klar dargestellt wird, kann doch
der Vergleich der oben erwähnten und analoger Stellen in der Bibel einerseits

zum Verständnis von Jesajas Berufung beitragen und andererseits den literarischen
Hintergrund der chronistischen Erzählung erhellen.

1.

Der Chronist, der zuerst von den grossen Leistungen des gottesfürchtigen
Königs Usia berichtet (2. Chr. 26, 1-15), erzählt dann vom Übermut des Königs, der
eigenhändig auf dem Altar im Tempel von Jerusalem ein Weihrauchopfer
darbringen wollte. An diesem Vorhaben hinderten ihn aber der Priester Asarja und 80

Gefolgsleute - und, so berichtet der Chronist, als der König den Priestern wutentbrannt

entgegentrat, zeigte es sich, dass Gott ihn mit Aussatz geschlagen hatte.
Zu diesem Usia-Bericht des Chronisten (2. Chr. 26, 6 ff.) äussert sich Rudolph1:

«Obwohl die Verse 6-15 im Dienste pragmatischer Geschichtsbetrachtung des Chr.
stehen, sind die aufgezählten Tatsachen durchaus glaubwürdig, wie heute allgemein
zugegeben wird.» Weniger sicher bemerkt Rudolph (S. 286) zu Vers 16 ff. : «Wenn
dieses Tun geschichtlich ist, hat er (Usia) sicher mit gutem Gewissen und in Bewusst-
sein seines Rechts gehandelt.» Dieses Urteil belegt Rudolph mit Berichten über
kultische Handlungen Davids (2. Sam. 6,14.18), Salomos (1. Kön. 8,14 ff.) und des
Ahas (2. Kön. 16,11 ff). Andererseits erwähnt Rudolph die Tendenz der Priesterschaft,

den Königen diese Rechte zu entreissen (vgl. besonders Ez. 44,15-16; 46,2ff).
Man mag also annehmen, dass der Chronist - oder seine Vorlage - zwischen

historischem Material, welches die Taten des Usia verherrlichte, auch eine
(möglicherweise positive) Notiz über Usias Opfern im Heiligtum vorfand, die aber im

1 W. Rudolph, Chronikbücher (1955), S. 284.



66 A. Zeron, Die Anmassung des Königs Usia

biblischen Königsbuch (2. Kön. 15) nicht gebracht wurde, oder nicht erhalten blieb.
Eine solche Tat des Königs musste aber der den Priester- und Levitenkreisen des

zweiten Tempels nahestehende Chronist (oder sein Vorgänger) als Hybris empfinden.
Da sich der Chronist in seinem Bericht (2. Chr. 26, 22) ausdrücklich auf Jesaja

beruft, mag ihn der Ausdruck nidmëtï (Jes. 6, 5) beeinflusst haben. Dieser Ausdruck
wird zwar heute allgemein im Sinne von «ich bin verloren» oder als «ich verstumme»
ausgelegt. Der Chronist aber wird den Ausruf, ähnlich wie der aramäische Targum,
als «ich bin schuldig geworden hawët)» aufgefasst haben.

In seinem Berufungsbericht erzählt Jesaja2, wie er, nachdem er den Herrn und die
Seraphim erschaute und den gewaltigen Schall des himmlischen Lobgesangs vernahm
und als ihm der Rauch (Weihrauch?) aus dem Tempel entgegenschlug, entsetzt ausrief

: 'öj Ii kî nidmëtï. Luther übersetzte dies «weh mir, ich vergehe», was mehr oder
weniger der Erklärung Raschis (R. Schlomo Jizchaki) und anderer alter Erklärer zur
Stelle entspricht. H. Wildberger jedoch, der sich auf verschiedene alte griechische
Übersetzungen und die Vulgata (vae mihi, qua tacui) beruft, übersetzt in seinem
Kommentar zu Jesaja3: «Weh mir, ich muss schweigen.» Ähnlich erklärte schon Josef
Kimchi, der Vater David Kimchis, diese Stelle. Wildberger erwähnt aber (u. a.)
auch eine rabbinische Exegese, die Jesaja beschuldigt, dass er zu Usias frevelhafter
Anmassung geschwiegen habe. Andererseits jedoch erklärt Don Isaak Abarbanel,
dass der Rauch, der den Tempel erfüllte (Jes. 6,4), den Propheten nötigte, seine Schuld
zuzugeben. Diese Schuld bestand aber seiner Ansicht nach (oder gemäss einer alten
Tradition) nicht im Schweigen, sondern in der Rechtfertigung des Aussatzes Usias
durch Jesaja. Nach Don Isaaks Ansicht hätte der Prophet die Grösse des Königs
anerkennen müssen. Abarbanel erklärt hier den Ausdruck nidmëtï auf Grund des

Wortes dimjön, d. h. Einbildung.

2.

Wie kam nun der Prophet zu dem scharfen Tadel, dass er sich die Schuld des Königs
eingebildet oder gar ausgedacht hätte? Diese Anklage ist wohl auf den Chronisten
zurückzuführen, der sich (wie schon oben bemerkt) in seiner Geschichte von Usias
Vermessen auf Jesaja als Quelle beruft (2. Chr. 26, 22).

Bei aller Verschiedenheit der Auslegung scheint es wahrscheinlich, dass eine frühe
jüdische Tradition, die ausdrücklich im Targum zum Ausdruck kommt, den
verzweifelten Ausruf des Propheten als Schuldbekenntnis aufgefasst hat. Dies entspräche
durchaus dem verbreiteten Glauben, dass ein Mensch, der sich dem Heiligen unvorsichtig

nähert, schuldig und des Todes ist (z. B. Ex. 19,12: «Hütet Euch, den Berg
zu besteigen..., denn wer den Berg berührt, muss sterben»). Dabei ist die Furcht vor
dem Tode die natürliche Reaktion des Menschen der Bibel, wenn er Heiligem
begegnet. In diesem Sinne wiesen auch die frühen Kommentare zu Jesaja in diesem

2 S. hierzu B. Reicke, Heilig ist der Herr Zebaoth: Theol. Zts. 28 (1972), S. 24-31.
3 H. Wildberger, Jesaja (1972), S. 231-33.



A. Zeron, Die Anmassung des Königs Usia 67

Zusammenhang auf die Erzählung von Moses Berufung am Sinai (Ex. 3, 6) und auf
die Legende von der Furcht Manoahs (Ri. 13,22) bin. In solchen Fällen erscheint
der Tod als Sühne, auch für unbeabsichtigte Vergehen.

Nun finden wir den Ausdruck 'aeddammaeh im Sinne von «sich-frevelhaft-gleich-
setzen», überheben, ganz eindeutig bei Jesaja (14, 14). Dort sagt der König von
Babylon lästerlich: «Über die Wolkenhöhen werde ich emporsteigen und dem
Höchsten gleichen.»4 In ganz ähnlichem Sinn gebraucht Ezechiel (32,2) den Ausdruck
nidmëtâ (du hast Dich einem Völkerleu gleichgestellt, bist aber nur ein Krokodil).
In beiden Fällen verdammen die Propheten die Überheblichkeit, die Hybris, der
Herrscher.

Demgemäss könnte man den erschrockenen Ausruf des Jesaja tatsächlich als
Schuldbekenntnis auffassen. Der Prophet betrachtete einen Moment lang sein
Schauen und Lauschen am Eingang zum Allerheiligsten als frevelhaftes anmassendes
Benehmen, als Einbruch ins Unerlaubte. Von seinem Entsetzen befreit ihn aber
unmittelbar die läuternde Kohle des heranfliegenden Seraphs. Der Gedanke, dass
Lauschen in Gottes Rat Frevel sei, kann auch bei der Frage Jeremias (23,18) angedeutet
sein: «Wer aber hat im Rate des Herrn gestanden und sah und hörte sein Wort?»
Ähnlich lautet die Frage bei Hiob (15, 8): «Hast Du in Gottes Rat gelauscht und
Weisheit an dich gerissen?» Das Ansichreissen himmlischen Wissens spielt ja auch
in der Paradiessage, auf die bei Hiob (V. 7) ausdrücklich hingewiesen wird, eine

grosse Rolle und führt schliesslich zum Tode (Gen.2,16-17; 3, Iff.).
Es ist also durchaus möglich, dass der Chronist nidmëtï im Sinne von «ich habe mich

vermessen» verstanden hat. Für einen, sogar noch so «eingeschränkten», Frevel des

grossen Propheten hatte jedoch der fromme Chronist in seinem Werke keinen Platz.
Weil aber der Ausdruck nidmëtï an die Hybris der Herrscher bei Jesaja (14, 14)
und Ezechiel (32, 2) erinnerte, und ausserdem die tragische Krankheit des grossen
Königs, von der 2. Kön. 15, 5 berichtet, nach einer Erklärung heischte, mag der
Chronist beschlossen haben, das Thema der Hybris von Propheten auf den in Jesajas
Berufungskapitel (Jes. 6, 1) erwähnten König Usia zu übertragen. Ähnlich scheint
der Chronist auch bei anderen Überlieferungen, die seinen Zielen in ihrem ursprünglichen

Zusammenhang nicht dienlich waren, verfahren zu haben.5
Die in den jüdischen Exegesen zum Ausdruck kommende Bedeutung des

Ausrufes nidmëtï «ich habe mich vermessen» kann also einen Anstoss zur Erzählung
von Usias frevelhafter Anmassung gegeben haben.

3.

Andere biblische Traditionen mögen zum Ausbau des Themas beigetragen haben.
An erster Stelle wäre dies natürlich 2. Kön. 15, 5: «Der Herr aber schlug den König
(Usia) mit einer Plage, so dass er bis zu seinem Todestage aussätzig war.» Eine

4 W. Gesenius s. v. gibt hierfür «sich gleichmachen».
5 A. Zeron, Tag für Tag kam man zu David, um ihm zu helfen: Theol. Zts. 30 (1974), S. 257-261.



68 A. Zeron, Die Anmassung des Königs Usia

Krankheit wurde besonders dann als Zeichen von Schuld begriffen, wenn die Bibel
sie ausdrücklich als vom Herrn geschickt bezeichnet. Weiteren Einfluss auf den Aufbau

der Usia-Geschichte mögen noch andere biblische Erzählungen gehabt haben.
So erinnert die Krankheit des Königs an den Aussatz, mit dem Mirjam geschlagen
wurde, weil sie sich Moses gleichzustellen wagte (Num. 12, 1-10). Dabei erinnert
einerseits das Motiv von den unreinen Lippen (Jes. 6, 5) stark an Mirjams Klatschen
(Num. 12, 1). Andrerseits ähnelt der Bericht vom Seraph, der als Gottesdiener die
glühende Kohle mit der Zange vom Altar nahm (Jes. 6, 6), der Geschichte von Nadab
und Abihu, die sich dem Altar mit fremdem Feuer auf ihren Pfannen näherten (Lev.
10, 1). Von diesen Söhnen Aarons führt dann die Analogie leicht zu den gleichnamigen

Söhnen Jerobeams (1. Kön. 14, 1. 20) und zu diesem König selbst. Von Jerobeam
wird erzählt, dass er wie in unserer Geschichte Usia auf dem Altar Weihrauch
darbrachte (1. Kön. 12, 33). Der Chronist lässt Usia durch die Priester zurückweisen
(2. Chr. 26, 18); ähnlich tritt Jerobeam ein Mann Gottes entgegen (1. Kön. 13, 1 ff).
Und wie Usia beim Chronisten noch am Altar aussätzig wird (1. Chr. 26, 19), so
verdorrt die Hand Jerobeams auf dem Altar (1. Kön. 13, 4). Auch das Motiv des den
Gottesmännern zürnenden Königs haben beide Erzählungen gemeinsam (1. Kön.
13, 4; 2. Chr. 26, 19).6

Damit haben wir wohl fast alle Elemente der Usia-Erzählung des Chronisten, die

zum Teil über Analogien zur Berufungsgeschichte des Jesaja führen, wiedergefunden.
Einzigartig wäre beim Chronisten höchstens das Auftreten der 80 Priester unter
Asarja. Dabei fragt man sich allerdings, ob es ein reiner Zufall ist, dass der Priester
Asarja heisst, wenn der zweite Name des Königs Usias (oder sein erster, 2. Kön. 15, 1)

auch Asarja war. Die Zahl der 80 Priester erklärt sich wiederum leicht aus der
Vorliebe des Chronisten für hohe Zahlen und grössere Gruppen.

Es scheint also, als hätten wir in 2. Chr. 26, 16-22 eine eklektische Erzählung, in
der im wesentlichen Elemente aus verschiedenen biblischen Geschichten in einer dem
Verfasser passenden Form zusammengestellt sind. Der dramatische Effekt, den

Rudolph erwähnt,7 mag darauf zurückzuführen sein, dass die Privilegien der Priesterklasse

für den Chronisten Herzenssache waren.
Alexander Zeron, Tel Aviv

6 Vgl. auch die Erwähnung von Jerobeams «Herz» (1. Kön. 12, 26) und die «Überhebung des

Herzens» Usias (2. Chr. 26, 16). Ausserdem wäre anzunehmen, dass man seit Ezechiel Taten, wie
die Kultreform Jerobeams (1. Kön. 12, 26-33), als ma'al bezeichnete (Ez. 14, 13; 15, 8; 18, 24),
einen Ausdruck, den der Chronist den Priestern in den Mund legt (2. Chr. 26, 18).

7 Rudolph (A. 1), S. 287.


	Die Anmassung des Königs Usia im Lichte von Jesajas Berufung : zu 2. Chr. 26, 16-22 und Jes. 6, 1ff.

