Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 33 (1977)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Associazione biblica italiana, L’uomo nella Bibbia e nelle culture ad essa contemporanee. Atti del
simposio per il XXV dell’A. B. I. Brescia, Paideia, 1975. 254 pp.

A Toccasion du XXV anniversaire de sa fondation, I’Association Biblique Italienne a réuni les
meilleurs spécialistes italiens autour du théme: ’homme dans la Bible et dans les cultures environnantes.
L. Cagni traite création et destinée de I’homme selon les Sumériens et les Assyro-babyloniens (pp.
9-25).! G. Garbini nous décrit la maniére de vivre de ’homme dans I’Ancient Orient (pp. 27-34).
B. Rocco met en paralléle I'iconographie des temples d’Isis et la littérature sapientielle de la Bible
(pp. 35-50). Vient ensuite I’étude du monde grec (C. Diano, pp. 51-67) et du monde romain dans sa
période archaique (L. Alfonsi, pp. 69-74). Sur cette toile de fond on peut traiter du monde hébraique
et de sa culture: J. A. Soggin étudie la signification de Gen. 1, 26-27 (pp. 75-77); A. Segre le sabbat
dans I’histoire et la tradition hébraique (pp. 79-145); G. Bernini formule quelques considérations
sur ’anthropologie des Psaumes (pp. 147-153); Sofia Cavalletti examine quelques aspects de I'an-
thropologie dans les écrits des rabbins (pp. 155-161). On débouche ainsi sur la période néotesta-
mentaire: B. Corsani étudie I’anthropologie qu’on peut dégager des paraboles de Jésus (pp. 163-170);
F. Montagnini traite quelques moments originaux de I'anthropologie paulinienne (pp. 181-208).
Enfin U. Bianchi nous dresse un tableau fascinant qui met en paralléle I’anthropologie paulinienne
et les apocryphes livres d’Adam (pp. 209-223). Pour sa part G. Giavini esquisse I’anthropologie de
A.J. Heschel (pp. 225-233). Une table ronde dirigée par P. Rossano termine ce volume, en sou-
lignant quelques approches méthodologiques (pp. 235-246). Trés souvent dans ces congreés on apporte
une mine de renseignements, quelquefois précieux et méme originaux; cepandent, presque toujours,
on n’arrive pas 4 garder une unité autour du théme proposé. Ce congrés a su éviter le piege et il I'a
fait d’une maniére fort brillante. Les biblistes on écouté d’autres voix; tous les relateurs et les parti-
cipants ont fait I’expérience d’une étude tres serrée. Ce livre est vraiment utile et il rendra des grands
services; on y trouvera des notations précises, des aper¢us nouveaux, des introductions scienti-
fiques et simples, un guide siir dans maintes domaines €pineux. Si un choix nous est consenti, nous
recommandons vivement les contributions de Cagni, Rocco, Segre, Cavalletti, Montagini, R. Penna
et U. Bianchi; mais les autres auteurs méritent également tous beaucoup d’attention. Dans la table
des matiéres, p. 253, on attribue la deuxiéme relation & G. Giavini; il faut lire par contre: G. Gabini.

Aldo Moda, Torino

Manfred Gorg, Gott-Konig-Reden in Israel und Agypten. = Beitr. z. Wiss. vom A. u. N. T., 105.

Stuttgart, Kohlhammer, 1975. 295 S. DM 49.—.

Vorliegende Arbeit untersucht ihren Gegenstand unter Beriicksichtigung dreier Gesichtspunkte:
der Redenfolge Gott-Konig-Gott, 1. Kon. 3, 5ff.; der Redenfolge Konig-Gott, 1. Koén. 9, 1-9; und
der Redenfolge Gott-Konig, 2. Sam. 7, 8-29. Vergleiche mit den zustindigen dgyptischen Texten
bilden eines der wichtigen Merkmale dieses Buches. Es herrscht doch auf diesem Gebiet ein ziemlich
grosses Durcheinander. Hier ist es dem Verfasser moglich, die Verschiedenheiten und die Ahnlich-
keiten der beiden Kulturgebiete in diesem Bereich auszuarbeiten. Das Buch empfiehlt sich wegen der
genau und glaubwiirdig ausgearbeiteten Ergebnisse.

Ich halte jedoch an meiner fritheren These fest, dass keine Griinde vorliegen, um zu behaupten,
Gibeon sei zur Zeit Salomos ein israelitisches Heiligtum gewesen (S. 37fT.). Solch ein Schluss darf aus
den Bezeugungen der Chronikbiicher nicht gezogen werden, und weitere Quellen besitzen wir nicht.
Sollte nun diese Behauptung dennoch richtig sein, dann kann das sich hochstens seit Saul in den
Hinden Israels befindliche Heiligtum nicht als «altehrwiirdige Kultstidtte» (S. 65, von mir teilweise
ausgezeichnet) bezeichnet werden. Und die néchstliegende Parallele zu 1. Kon. 3, 5b bildet doch wohl
Ps. 2, 8, besonders wenn der zweite Text nach LXX gelesen wird. 1. Kon. 3, 5 gehort also urspriing-
lich zum Kronungsritual der Jerusalemer Konige. — Wenn es iiblich ist, von einer Inkubation Salomos
in Gibeon zu reden (S. 51), so will man damit nicht die Existenz einer besonderen Gattung fest-

L Pour les compléments annoncées p. 12 voir maintenant L. Cagni, 11 mito babilonese di Atrahasis:
Riv. bibl. ital. 23 (1975), pp. 225-259.



42 Rezensionen

stellen (dafiir ist der Bericht viel zu kurz), sondern einfach auf eine Tatsache und auf verwandte
Erscheinungen aufmerksam machen. — Zu 2. Sam. 7,9 (S. 189ff.) scheint mit die formell nichstliegende
Parallelstelle Gen. 12, 2 zu sein.

J. Alberto Soggin, Rom.

Frank Michaeli, Le livre de ’Exode. = Commentaire de I’Ancien Testament, 2. Neuchitel, Dela-

chaux, 1974. 310 S.

In der seit 1963 neu erscheinenden und ausgezeichneten Reihe «Commentaire de 1’Ancien Tes-
tament» liegt mit dem anzuzeigenden Buch der 6. Band und zugleich der zweite Beitrag vom gleichen
Verfasser vor. Dass sich F. Michaeli, Professor fiir Altes Testament an der Faculté Libre de Théologie
Protestante in Paris, nach seinem ersten Kommentar {iber die Chronik samt Esra und Nehemia (1967)
dem Buche Exodus zugewendet hat, ist besonders zu begriissen, da dieses biblische Buch bei der
Kommentierung immer eher zu kurz gekommen ist. Nach dem Kommentar von M. Noth in Das
A.T. Deutsch (2. Aufl. 1961) wire noch auf Peake’s Commentary on the Bible, ed. H. H. Rowley
(1962), hingewiesen, in dem D. M. G. Stalker das Buch Exodus bearbeitet hat. Erst neuerdings
beginnt im Rahmen des Biblischen Kommentars ein Exodus-Kommentar zu erscheinen, dessen Ver-
fasser Werner H. Schmidt ist (erste Lieferung, Ex. 1, 1-2, 10 und den Anfang von 2, 11-25 umfassend,
1974).

Man geht mit gespannter Erwartung an Michaelis Werk heran und ist nach seiner Lektiire erfreut
tiber die Besonnenheit und Klarheit, mit der hier die in diesem biblischen Buche begegnenden
Themen, von deren besonderer Wichtigkeit der Verfasser auf S.5 (Préface) spricht, behandelt
werden. Der Zielsetzung der Kommentarreihe entsprechend wird auch hier der Versuch unternommen,
die Methoden der historisch-kritischen Forschung zu verbinden mit einer theologischen Auslegung
der Texte. Bei der Vielzahl der Probleme des Buches Exodus ist es schwierig, immer den rechten
Mittelweg zu finden. Die Losung, die der Verfasser bietet, legt grossen Wert auf die theologischen
und sachlichen Zusammenhéinge. Bezeichnend fiir diese Entscheidung des Verfassers diirfte der
Satz sein: «L’interprétation théologique des faits donne au livre sa véritable dimension et en souligne
I’incontestable valeur dans la pensée religieuse d’Israél...» Eine ausfiihrliche Diskussion einzelner
(etwa literarkritischer) Probleme bietet er mit Bedacht nicht. Diese behandelt er kurz in der Ein-
leitung (S. 7-19) und verweist im {ibrigen gern auf weitere Literatur, wobei die jiingste Arbeit zu
diesem Thema von R. de Vaux, Histoire ancienne de Israél. Des origines & I'installation en Canaan
(1971) im Vordergrund steht.

Die gebotene Ubersetzung ist gut und glatt. Sie beriicksichtigt neben dem masoretischen Text
besonders die Septuaginta, aber auch andere alte Ubersetzungen, und legt Wert auf eine moglichst
exakte Erfassung des hebriischen Wortlauts, der oft durch Fussnoten verdeutlicht wird. Auf Einzel-
heiten der Exegese kann nicht eingegangen werden. Es soll aber darauf hingewiesen werden, dass in
jedem Falle eine klare und wohlfundierte Meinung und Erkliarung, die auch oft zu einem non liquet
fithrt, vorgetragen wird.

Der Druck ist hervorragend klar. Besonders hervorgehoben und dankbar vermerkt sei, dass es
dem Verlag auch moglich gewesen ist, hebridischen Satz hdufig und fehlerfrei und gut lesbar darzu-
bieten. Georg Sauer, Wien

Antony F. Campbell, The Ark Narrative (1. Sam. 4-6; 2. Sam. 6). A Form-Critical and Traditio-
Historical Study. = Soc. of Bibl. Lit. Diss. Ser., 16. Missoula, Montana, Scholars Press, 1975.
VII+282 S.

Die Untersuchung L. Rosts zur Uberlieferung von der Thronnachfolge Davids (1962) ist klassisch
geworden. U. a. hatte Rost darin eine urspriinglich selbstdndige Ladequelle (1. Sam. 4-6; 2. Sam. 6)
angenommen, die erst bei der Verbindung mit der Thronfolgetiberlieferung zertrennt wurde. Darin
hat er weithin, wenngleich nicht uneingeschrinkt, Zustimmung gefunden, woriiber bei Campbell
der sorgfiltige wissenschaftsgeschichtliche Uberblick S. 6-54 sowie seine Auseinandersetzung
S. 251-258 mit Stoebe (1973) Auskunft geben.

Bei der Verschiedenheit der Auffassungen, die hier vorgetragen werden, ist das Unternehmen
des Verfassers, diesen Fragenkomplex erneut zu untersuchen, verdienstvoll, selbst dann, wenn Durch-
fithrung und Ergebnisse manche Frage offenlassen.



Rezensionen 43

Der Verfasser teilt im wesentlichen die Annahme Rosts von einer einheitlichen Ladegeschichte
(es darf erwihnt werden, dass laut miindlicher Mitteilung Rost in der Beurteilung von 2. Sam. 6
spiter selbst zweifelhaft geworden ist); er geht aber damit iiber ihn hinaus, dass er darin nicht eine
Jerusalemer Heiligtumslegende, sondern eine theologische Erzihlung mit theologisch-geschichtlicher
Zielsetzung sieht. Ihre priesterlichen Verfasser waren nicht ausschliesslich kultinteressiert, sondern
wirkliche Theologen. Der Verlust der Lade, ihr Exil bei den Philistern kennzeichnet das Fortgehen
Jahwes, ein Ende, das er in seiner Geschichte mit seinem Volke setzt; ihre Einholung durch David den
neuen Anfang in der Erwihlung Jerusalems, die in eigentlichem Sinne Landnahme bedeutet.

Sicher sind das theologische Gedanken, die fiir das vertiefte Verstindnis der Konzeption der
Samuelisbiicher ihre Bedeutung haben. Ich wiirde freilich statt von Ende lieber von einer Weiter-
fithrung der Geschichte auf einer neuen Ebene sprechen. Fragen kann man allerdings, ob die Lade-
geschichte bzw. die postulierte Ladegeschichte eine ausreichende und tragfihige Grundlage dafiir bildet.

Methodisch durchaus berechtigt nimmt Campbell sich vor, die Struktur der einzelnen Uber-
lieferungen ebenso wie die der Gesamtgeschichte zu kliren und dann den traditionsgeschichtlichen
Zusammenhang zu durchleuchten, in dem sie stehen. Besonders die formkritische Untersuchung ist
umfinglich (8. 55-78) und mit Sorgfalt nach dem freilich manchmal etwas einengenden Schema:
structure, genre, setting, intention durchgefiihrt.

Zu bedenken ist dann freilich, ob nicht eine so auf Verse und Vershilften durchgefithrte Auf-
gliederung bisweilen den Blick fiir besondere Nuancen des Textes verdunkeln kann, ob z. B. nicht
die starke Herausarbeitung des Gotteskampfmotivs (S. 151 ff.; vgl. auch Kap. III, S.179-192) zu
schematisch bleibt.

Zur theologischen Deutung wire zu {iberlegen, ob nicht die theologische Akzentuierung der Lade-
geschichte, die Campbell annimmt, einen weiteren Geschichtsrahmen voraussetzt, ohne den sie etwas
in der Luft hinge. Die traditionsgeschichtlichen Studien (Kap. V, S. 211-246), die den Uberlieferungs-
duktus z.B. an Ps.78; Deut. 32 (fiir die der Verfasser mit sehr frither Entstehung rechnet) am Jahwi-
sten und sonst aufzeigen, machen die Geschichtsverklammerung der Lade und ihren Stellenwert
besonders deutlich. Campbell muss annehmen, dass um der besonderen Intention des Verfassers
willen die Samuel-Saul-Geschichte einfach tibergangen wurde. Indessen will diese Moglichkeit nicht
recht einleuchten, denn mindestens Samuel musste als bedeutende Gestalt der Vergangenheit an-
erkannt werden; und ob schliesslich die Zeit Sauls nur als schwarzes Loch in der Geschichte ange-
sehen werden konnte, ist auch unsicher. Trotz dieser Anmerkungen bleibt dankbar anzuerkennen, mit
welch kritischer Besonnenheit sich der Verfasser die mdglichen Einwinde gegen seine Konzeption
vergegenwirtigt und ihnen zu begegnen sucht. Wieer ja auch durchaus mit der Ubernahme von Einzel-
uberlieferungen durch den Verfasser rechnet, dessen Eigentitigkeit er auf 1. Sam. 4, 3-9. 22; 5, 1;
6, 1. 2—-6 beschriankt.

So wollen die vorstehenden Uberlegungen nicht in Frage stellen, dass hier ein Bild von grosser
Geschlossenheit, wenn auch mit einer gewissen Starrheit gezeichnet ist. Es bietet einen wichtigen
Beitrag zur Kldarung der mit der Ladeiiberlieferung gestellten Fragen. Man wird ihn bei jeder Aus-
einandersetzung mit diesem Komplex ernsthaft zu {iberdenken haben.

Hans Joachim Stoebe, Basel

John D. W. Watts, The Books of Joel, Obadiah, Jonah, Nahum, Habbakkuk and Zephaniah. (The
Cambridge Bible Commentary.) London/Cambridge, Cambr. Univ. Press, 1975. X+190 S. £3.99
1,90.

In einer Zeit, da einfach formulierte, doch wissenschaftlich genaue Kommentare vonnéten sind,
ist die Reihe, zu der dieser Kommentar gehort, zu begrissen. Unser Band ist iiberall zuverlissig
und sein Gebrauch ist auch fiir den Wissenschaftler lohnend. Der Preis ist vielleicht um einiges zu
hoch, angesichts der Sammlung und fiir ihren Vertrieb innerhalb der Kirchen aus der sog. dritten Welt.

J. Alberto Soggin, Rom

Peter Schifer, Rivalitit zwischen Engeln und Menschen. Untersuchungen zur rabbinischen Engelvor-
stellung. = Studia judaica, 7. Berlin, de Gruyter, 1975. XIV+280 S. DM. 78.—.
Dies ist ein wichtiger Beitrag zum Studium der Engellehre des Spitjudentums. Der 1. Teil bietet
einen Uberblick iiber die nachexilische Engelvorstellung und ist fiir den Alt- und Neutestamentler



44 Rezensionen

gleich wichtig; der 2. Teil behandelt die Rivalitdt zwischen Engeln und Menschen und interessiert
eher den Spezialisten fiir rabbinische Studien. J. Alberto Soggin, Rom

M. de Jonge, The Testaments of the Twelve Patriarchs. A Study of their Text, Composition and Origin.
= Van Gorcum Theologische Bibliothek, 25. Assen, van Gorcum, 2. Aufl. 1975. 184 S. GId 43.
Kein Geringerer als Otto Eissfeldt hat diesem Buch bei seinem ersten Erscheinen nachgerithmt,

es habe «eine neue Epoche der wissenschaftlichen Arbeit an den Testamenten» erdffnet (Theol.

Lit.-zeitg. 1954, Sp. 477). In der Tat hat der inzwischen international renommierte Verfasser die

These vom christlichen Ursprung der Zwolfertestamente kenntnisreich und scharfsinnig verfochten.

Allerdings hat es nicht an Gegenstimmen gefehlt, und J. Becker, Untersuchungen zur Entstehungsge-

schichte der Testamente der 12 Patriarchen (1970), hat eine methodologisch klare Gegenposition

aufgebaut. Davon erfahrt der Leser der jetzt vorliegenden 2. Auflage leider nichts. Auch das Ver-
zeichnis der Spezialliteratur (S. 170f.) ist nicht auf den neusten Stand gebracht worden. In einem neu
hinzugekommenen dreiseitigen Vorwort weist der Autor lediglich auf weiterfiithrende eigene Arbeiten
und solche seiner Schiiler hin. Angesichts des hohen Preises (die Erstauflage kostete Gld. 9,50) ist
es zu bedauern, dass der Informationswert dieser «klassischen» Monographie nicht mehr allen
Wiinschen entspricht. Helmut Merkel, Erlangen

George W. E. Nickelsburg (ed.), Studies on the Testament of Joseph. = Septuagint and Cognate

Studies, 5. Missoula, Montana, Scholars Press, 1975. VIII+153 S.

In diesem Sammelband werden die Arbeitspapiere eines im Herbst 1975 abgehaltenen Symposiums
der Society of Biblical Literature Pseudepigrapha Group vorgelegt. Die an Umfang und Gewicht
nicht gleichwertigen Beitrige bieten Material fiir alle relevanten Fragen. R. I. Pervo (The Testament
of Joseph and Greek Romance, S. 151f.) zeigt, dass Test. Jos. nicht zum Genus des griechischen
Romans gehort, sondern als Zyklus von haggadischen Auslegungen von Gen. 39, 10 zu verstehen ist,
wozu auch hellenistische Motive verwendet wurden. W. Harrelson (Patient Love in the Test. Jos.,
S. 29fT.) hélt Test. Jos. 10, 5-20, 6 fiir das urspriingliche Test. Jos. aus dem frithen 2. Jahrhundert
vor Chr. A. B. Kolenkow (The Narratives of the Test. Jos. and the Organization of the Testaments
of the XII Patriarchs, S. 37ff.) zeigt strukturelle Ahnlichkeiten zwischen den Testamenten des Ruben,
Simeon und Joseph und plddiert von daher fiir die urspriingliche Einheitlichkeit der Test. XII.
Dasselbe Problem — die Kontroverse zwischen M. de Jonge und J. Becker liber die Einheitlichkeit
der Testamente — steht im Hintergrund der umfangreichen Ausfithrungen H. W. Hollanders, eines
Schiilers von de Jonge (The Ethical Character of the Patriarch Joseph, S. 47ff.); erist von der Einheit-
lichkeit des Abschnitts 1, 3-2, 6 iiberzeugt und hilt ihn fiir die Einleitung zum ganzen Test. Jos.
R. A. Martin (Syntactical Evidence of a Semitic Vorlage of the Test. Jos., S. 105ff.) hilt das ganze
Test. Jos. fiir eine Ubersetzung. M. de Jonge und Th. Korteweg steuern eine Liste von Varianten
bei, in denen eine kiinftige Editio maior der Test. XII von einer fritheren Ausgabe de Jonges abweichen
wird (S. 125f.). Die letzten Beitrige (D.J. Harrington, E. W. Smith, Jr., B. Geller, J. D. Purvis)
tragen das Material iiber Joseph in apokryphen, rabbinischen und samaritanischen Quellen zu-
sammen. Der Herausgeber hat ein sehr instruktives Vorwort geschrieben (S. 11T.), das eine Reihe von
weiterhin offenen Fragen aufzeigt. Helmut Merkel, Erlangen

Goran Forkman, The Limits of the Religious Community. Expulsion from the Religious
Community within the Qumran Sect, within Rabbinic Judaism, and within Primitive
Christianity. = Coniect. Bibl. N.T. Ser., 5. Lund, CWK Gleerup, 1972. 257 p.

This dissertation, submitted to the theological faculty of Lund, analyzes the disciplinary
procedures in use within the Qumran sect, rabbinic Judaism, and early Christianity. Since the
Old Testament was accepted as an authority in all three groups, the first chapter of Fork-
man’s work studies instructions in the Old Testament (primarily the Pentateuch) concerning
disciplinary measures against deviant behavior, the idea of religious holiness, and other
theological issues necessarily involved in community action against offenders. In a sense, the
sub-title is poorly chosen («Expulsion» etc.). The author is actually concerned with a variety
of types of discipline and not expulsion alone.

The teachings of Jesus offered very little instruction to the Church suggesting what to do



Rezensionen 45

with wayward members. The Lord preached a message of radical repentance in preparation
for the Kingdom of God soon to come. This interest meant that he was concerned mainly
with the conduct of individuals rather than the procedures to be followed by groups. The
material in Matth. 18. 15-17 on reproof and expulsion of a brother who sins originated in a
congregation of Greek-speaking Jewish Christians. Forkman agrees with the many commen-
tators who have pointed out that the pericope shows closer agreement with the procedures
followed in the Qumran sect than with those of rabbinic Judaism.

Qumran also provides the closer parallel to the procedures for discipline Paul expected the
Church to follow. The Dead Sea scrolls reveal that the sect’s chief purposes in meeting out
penalties were to preserve order, authority, and the purity or holiness of the group. Forkman
finds the fragment contained in II Cor. 6.14-7.1 reflecting a concern for holiness almost
identical with that witnessed in the scrolls. Qumran also provides parallels to the practice of
writing down the name of someone who has been reproved (II Thess. 3. 14). The same is
true of the acts Paul has taken and wants the Church to take against the fornicator of
I Cor.5.1ff., and of the procedure he has in mind in II Cor. 13. 1f. Forkman, however,
supposes Paul has taken these judicial procedures not from any Essene sources, but from the
haburoth of the Pharisees, which, he argues, in the years prior to A.D. 70 exhibited features
far more similar to Qumran practices than the extant rabbinic material attests.

The writer points out that the comparative differences in their respective judicial procedures
are far more significant than any recognizable similarities. After sifting through each com-
munity’s literature to study what deviations led to discipline, how discipline was carried out,
and what were the theological considerations behind disciplinary action, Forkman concludes
that each community’s judicial process reflects what that group held to be most important.
The offences they determined was just cause for expulsion were defined in each case in
accordance with the system of values and the order of priorities typical of each community.
Thus the chief concern at Qumran was with offences against the holiness of the sect. In rab-
binic Judaism after A.D. 70 the main concern was with the unity of Israel as a people. In
early Christianity it was with heresy, apostasy, and gross misdeeds.

Assessing the contributions the book makes to historical research, the reader recognizes its
main strength in its treatment of the Synoptic material and the Pauline letters. Its study of the
Catholic Epistles is briefer than what one might have hoped for. An examination of the very
relevant material in the Apostolic Fathers is unfortunately missing.

Sidney Sowers, West Richland, Washington

Jack Finegan, Encountering New Testament Manuscripts. London, SPCK, 1975. 203 S. ¥, 5.95.

This is a lavishly produced and spaciously laid out book, well illustrated with 24 photographs
of various MSS. (mostly papyri) usually at actual size. What the book boils down to is a discussion
of a few passages in the fourth gospel as they appear in 12 manuscripts. Finegan introduces us to
these manuscripts, giving a few paragraphs on their provenance, contents and characteristics before
transcribing and translating the sections under discussion.

The «encounter» occurs in three chapters. In the first, Finegan takes the oldest papyrus of John
(P%%) and follows the reading contained in this fragment (John xviii. 31-3, 37-8) through the later
papyri 60 and 66. In the second chapter he looks at P28 (available in the author’s university, and not
used by the UBS Greek N. T., 2nd ed.) and shows how its contents (John vi. 8-12, 17-22) compare
with the same text in P% and P?. Then, in a third sequence Finegan examines at length John i. 1-18
with special reference to the significant variants in vv. 3-4 and 18 in P% P% B Aleph D Wsurpr A 666
and 1345 (for i. 18 only). As he guides the novice through these MSS. noting their variants, Finegan
allows us to see how a textual apparatus is built up. There is obviously value in allowing students to
see behind the bare annotations of an apparatus to the MSS. supplying the variants, but nearly 100
pages of this book go towards building an apparatus for the few verses noted earlier. This extravagance
is due largely to Finegan’s unnecessarily repetitive and painstakingly deliberate method of taking
the reader through each new text. For example when Aleph is introduced we have not only a photo-
graph of the MS. but a rewriting of Johni. 34, 6, 15 and 18 in capitals, in normal Greek typescript and
in English for both Aleph* and Alephe¢ before the variant readings are discussed — this takes ninepages.



46 Rezensionen

As to the actual conclusions drawn from the variants in the apparatus to John i. 34 and 18, Fine-
gan accepts oudén, not oudé hén at i. 3 because of the support of P% (even though elsewhere in John
this papyrus prefers oudé hén to oudén); he accepts the break after gégonen as original on the grounds
that this reading is likely to be the cause of the other variant readings in these verses (B. M. Metzger,
A Textual Commentary on the Greek New Testament is uncertain here); in v. 4 he accepts én; in
v. 18 he argues for monogengs theds, because it is the lectio difficilior accounting for the other
v. hyiés and ho monogengs theos.

Finegan accepts throughout the traditional division of MSS. into Alexandrian, Western and
Byzantine groups, which is unnecessary and confusing especially given his choice of MSS. and verses.
For example Aleph normally deemed to be Alexandrian is Western in John i-v; and WsuPP js both
Alexandrian and Western in these chapters. Why does Finegan need to straightjacket his MSS. in
these subdivisions? Or why does he choose MSS. which wear ill such straightjackets in John? In
fact, Finegan’s dilemma in categorizing MSS. in this way serves to show how difficult it is to maintain
these divisions and the very results of the apparatus built up in John i show how unfaithful the MSS.
selected are in their textual relationships in this chapter.

As for the rest of the book, an opening chapter introduces readers to ancient book production,
writing practice and materials, and deals with the external appearance of MSS. Useful sections cover
colophons, prologues, stichometry and colometry. A following chapter gives a brief history of New
Testament textual criticism including the listing of MSS., and a history of the scientific study of the ext.
In the latter an expanded section on how variants, expecially accidental changes, came about would
have been useful. In these chapters, as throughout the rest of the book, Finegan rarely ventures his
own opinions or comments, being more the reporter than the critic. There are no footnotes, but
useful bibliographical details (mostly up-to-date) appear in the text.

In an epilogue «The Future Task» the author following Colwell is more concerned with how one
is to locate a new MS. in the textual tradition than how to provide us with clues to evaluate variant
readings, even though he admits a judgement on individual variants is the goal to which textual
endeavours are directed.

As a critical introduction to the direct reading of New Testament MSS. this book will be of
value especially for students. Those who wish to enliven their interest in the critical apparatus of
a Greek testament will be able to use it with some confidence. James K. Elliott, Leeds

Albert Fuchs (Hrsg.), Jesus in der Verkiindigung der Kirche. = Studien zum Neuen Testament

und seiner Umwelt, A, 1. Linz, Selbstverlag, 1976. 205 S.

Der vorliegende Band ist der erste einer neuen Reihe, die von dem Linzer katholischen
Neutestamentler Albert Fuchs betreut und herausgebracht wird !. Er enthélt ausser einem Vor-
wort des Herausgebers (S. 7f.) und einem von dessen Assistentin Chr. Eckmair erstellten An-
hangteil mit Bibliographie, Abkiirzungsverzeichnis und Autorenregister (S.191-205) neun
Beitrige von acht Verfassern aus Frankreich, Osterreich, Schweden und der Schweiz. Den Ab-
handlungen gemeinsam ist die Frage nach dem historischen Jesus und seiner Spiegelung im
neutestamentlichen Kanon; jiidische Voraussetzungen wie die Gestalt des Tadufers Johannes
sind dabei eingeschlossen.

Harald Riesenfeld (Uppsala) fragt nach der Einheit des Neuen Testaments (S.9-25); er
stellt einer Kerygmatheologie, die den «Griinder des Christentums...in die Prolegomena
des Christentums abgeschoben» habe (S. 11), die Person des historischen Jesus gegeniiber und
begriindet in Jesu Selbstbewusstsein die Einheit des neutestamentlichen Denkens.

Nicht weniger als vier Beitrige behandeln den Themenkreis des Taufers und der Taufe Jesu:
Bo Reicke (Basel) stellt Johannes den Tiufer in den Zusammenhang der jiidischen Baptisten
(S.76-88) und analysiert die Verkiindigung des Taufers nach Lukas (S.50-61). Intention
und Adressaten der Taduferpredigt in Matth. 3, 7-10 untersucht Albert Fuchs (Linz; S. 62-75),
und Lars Hartman (Uppsala) steuert unter der Uberschrift «Taufe, Geist und Sohnschaft»
traditionsgeschichtliche Erwégungen zu Mark. 1, 9-11 parr. bei (S. 89-109).

Der Jesuitenpater Xavier Léon-Dufour (Paris) entfaltet in seinem Beitrag «Das Sprechen

1 Zu beziehen beim Herausgeber, Prof. Dr. A. Fuchs, A-4020 Linz, Harrachstrasse 7.



Rezensionen 47

von Auferstehung» (S.26-49) im Anschluss an die neutestamentlichen Ausdriicke Auferste-
hung, Erhohung und Leben Vorschlige fiir ein modernes Sprachmodell der Rede vom Auf-
erstandenen.

Eine literarkritische Untersuchung der Perikope vom Ahrenraufen am Sabbat (Mark. 2,
23-28 parr.) bietet Hermann Aichinger (Linz), der die Hypothese seines Lehrers Albert
Fuchs von der Existenz eines Deuteromarkus als einer redaktionellen Uberarbeitung des alten
Markusevangeliums «auf einer theologisch fortgeschrittenen Stufe» (S. 148f., Anm. 133) weiter-
fiihrt (S. 110-153).

Giinter Stemberger (Wien) befragt zur Stephanusrede in Apg.7 die jiidische Tradition
(S. 154-174); er hilt eine jiidisch-hellenistische Synagogenpredigt als Vorlage fiir mdoglich
(S. 174). Schliesslich fragt Franz Zeilinger (Graz) nach den Trdgern der apostolischen Tradi-
tion im Kolosserbrief (S.175-190), wobei er das strittige Problem der paulinischen Authenti-
zitdt offenlisst.

Der Wert des vorliegenden Sammelbandes und der geplanten Reihe besteht vor allem darin,
dass hier der deutschsprachigen neutestamentlichen Wissenschaft die Moglichkeit geboten
wird, auf internationaler und okumenischer Ebene exegetische Erkenntnisse kennenzulernen
und zu diskutieren. Insbesondere die schwedische Exegese des Neuen Testaments kommt
ausfiihrlich zu Wort, bei Riesenfeld und Hartman; auch Reicke ist Schwede, und die Aus-
fithrungen Léon-Dufours wurden 1974 erstmals in Uppsala vorgetragen. Wer, wie der Re-
zensent, an den jiidischen Grundlagen des Christentums besonders interessiert ist, wird den
Band begriissen als wichtige Hilfe fiir Deutung und Verstindnis Johannes des T#ufers. Nicht
zuletzt ist die Tatsache dankenswert, dass der bedeutsame, materialreiche und besonnene Bei-
trag von Reicke, «Die jiidischen Baptisten und Johannes der Tdufer» (S.76-88), als Vortrag
erstmals 1952 in schwedischer Sprache publiziert, endlich auch auf deutsch vorliegt. An Ge-
stalt und Botschaft des Taufers und Lehrers Jesu wird nicht vorbeigehen konnen, wer nach
dem historischen Jesus fragt. Otto Bdocher, Saarbriicken

Leonhard Goppelt, Theologie des Neuen Testamentes, 2. Vielfalt und Einheit des apostolischen

Zeugnisses. Herausgegeben von J. Roloff. Goéttingen, Vandenhoeck, 1976. S. 313-669.

Schon nach einem Jahre liegt der zweite Teil der neutestamentlichen Theologie von Goppelt vor.!
Diese Leistung ist dem Herausgeber hoch anzurechnen, hatte er doch angesichts der grossen Liicken
im Nachlass mit verstirkten Schwierigkeiten zu kdmpfen. So fehlen im Gesamtaufriss z. B. die
Theologie des Markus und der Deuteropaulinen, innerhalb des Paulus bleiben die Rechtfertigungs-
lehre und die Ekklesiologie skizzenhaft, und Johannes ist auf einen einzigen Paragraphen beschrinkt.
Dennoch gibt das Vorliegende einen umfassenden Einblick in die Grundprobleme des apostolischen
Zeugnisses im Raume des N.T. Angesichts der Fiille des vorliegenden Materiales beschrinken wir
uns darauf, die jeweiligen Einstiege in die Sachprobleme zu skizzieren und dadurch die systematische
Kraft der Darstellung hervortreten zu lassen.

Gab der erste Haupteil (=erster Band) das wieder, was von Jesus her auf die Gemeinde zuge-
kommen war, so zeichnet der zweite Hauptteil iber die Urgemeinde (S. 325-355) die ersten Reflexio-
nen, die in der Bindung an diese Person fiir die nachosterliche Situation durchgefiihrt wurden. Dabei
hiitet sich Goppelt, in abstrakter Weise zeitlich oder ortlich verschiedene Theologien wie z. B. die
der palédstinensischen oder hellenistischen Gemeinden auseinanderzureissen. Schon in den Anfingen
der Urgemeinde begegnen sich sehr heterogene Ansitze zur Artikulierung des Themas «Herr ist Jesus»
und des sich daraus ergebenden Selbstverstindnisses der Gemeinde (vgl. vor allem S. 351fF.).

Der dritte Hauptteil (§ § 27—41) umfasst Paulus und das hellenistische Christentum. Das Grund-
problem der paulinischen Theologie ergab sich aus der Tatsache, dass das Evangelium aus dem Raum
des alten Bundesvolkes Israel in die hellenistische Welt {ibertragen wurde. Dabei ergab sich nicht
nur eine sprachliche, sondern vielmehr eine sachlich-theologische Aufgabe: Wie musste das Evan-
gelium gestaltet werden fiir die Kirche aus Juden und Heiden, ohne dass Jesus zu einer synkreti-
stischen Nebelgestalt wurde und ohne dass die Kirche eine essenische oder pharisidische Ghettogrdsse
blieb? Paulus hat das aufgebrochene Schliisselproblem geldst, indem er ein neues Verhiltnis zwischen

1 Rezension des ersten Teils in Theol. Zeitschr, 32 (1976), S. 107f.



48 Rezensionen

Jesus und dem Alten Testament erarbeitete (§ 30). Die Unterscheidung zwischen dem A.T. als
«Gesetz» und «Verheissung» erlaubte ihm, eine neue Korrespondenz zwischen alttestamentlichem
Verheissungsgeschehen und neutestamentlichem Erfiillungsgeschehen aufzuweisen, deren entschei-
dendes hermeneutisches Prinzip die Typologie ist. Die §§ 32-35 iiber die Christologie basieren auf
dem wegweisenden Satz: «Die Christologie ist Ansatz und Kriterium der Auseinandersetzungen und
Ausfithrungen, nicht aber ihr Thema» (S. 391). Damit wird einerseits die Freiheit gewonnen fir das
Verstindnis und die vielseitige Funktion der verschiedenen Hoheitstitel (Gottessohn, Herr) und der
Bekenntnisformeln, wobei das alttestamentliche Bekenntnis zum alleinigen Jahwe eine entscheidende
Rolle spielt. Andererseits kommt bei der Christologie das Gesamtwerk und -leben Jesu zur Geltung,
wobei das Kreuzesgeschehen nicht (wie bei Bultmann) isoliert dasteht, sondern in das Ganze integriert
wird. Bei der weiteren Frage, wie das Christusgeschehen durch die Botschaft des Evangeliums und
durch den Geist weiterwirkt (§§ 36-38), greift Goppelt auf einen auch in anderen Zusammenhingen
ausgesprochenen Grundsatz zuriick: Die «horizontale» Linie der Tradition und die «Vertikale» des
Offenbarungsgeschehens sind nicht auseinander zu reissen, sondern bedingen und ergénzen sich je
und je. Es wire hilfreich gewesen, wenn diese Linie auch in dem allzu fragmentarischen Kapitel iiber
die Rechtfertigung ausfihrlicher hitte durchgezogen werden kénnen, um so mehr als Goppelt selbst
betont, dass diese nach wie vor ein Brennpunkt der Auseinandersetzung um die paulinische Theologie ist.

Nachdem nun Paulus durch seine Grossleistung die aus Juden und Heiden gebildete Kirche auf
ihren gemeinsamen Weg gewiesen hat, brechen in der zweiten und dritten Generation verschiedene
regionale und sachliche Einzelprobleme auf, die in den tibrigen Schriften des N. T. angepackt werden.
Besonders gut geraten ist die Gegeniiberstellung der beiden Losungen, die der 1. Petr. und die Off.
zum Problem geben, wie sich die Gemeinde angesichts der fortschreitenden Entfernung zwischen
Kirche und Gesellschaft zu verhalten habe. Fern von aller unterwiirfiger Horigkeit, aber in deutlicher
Absetzung von der Emigration der Essener, weist 1. Petr. den Weg zur kritischen Mitarbeit in Staat
und Gesellschaft, allen Diffamierungen zum Trotz. Die Off. hingegen ruft zum klaren Durchhalten
angesichts des unterdessen antichristlich gewordenen Staates auf. Jakobus und Matthédus spiegeln
die Auseinandersetzung mit der jiidischen Gemeinde wider, vor allem im syrischen Raum. Der Hebr.
und Lukas ringen um das Problem einer weitlaufenden Geschichte unter dem Vorzeichen des ge-
schehenen und geschehenden Heils. Das Joh. und die Johannesbriefe stellen der entstehenden Gnosis
die Christusgestalt als den fleischgewordenen Logos gegeniiber.

Die klaren grossen Linien und deren Verfolgung bis in Einzelheiten hinein zeigen, dass Goppelt
mit seinem Nachlass der Theologie weit mehr geschenkt hat, als viele es zu seinen Lebezeiten von
ihm erwartet haben. Christian Maurer, Bern

Kurt Niederwimmer, Askese und Mysterium. Uber Ehe, Ehescheidung und Eheverzicht in den An-
fangen des christlichen Glaubens. = Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen
Testaments, 113. Gottingen, Vandenhoeck, 1975. 267 S. DM 39.-/45.—-.

In dem vorliegenden Buch stellt der Wiener Neutestamentler die urchristliche Sexualmoral in
ihrer geschichtlichen Entwicklung dar. Er sammelt und deutet die einschldgigen Belege des Neuen
Testaments, der patristischen und der gnostischen Literatur; religionsgeschichtliche Zusammenhinge
werden aufgezeigt, Sekundérliteratur zum Thema ausfiihrlich beriicksichtigt. Starker als in der bisheri-
gen Forschung kommen psychologische und soziologische Fragestellungen zu Wort. Dennoch kann
Niederwimmer mit Recht seine Monographie als eine «unzeitgemésse Betrachtung» bezeichnen
(S.9): seine Interessen, Methoden und Ergebnisse sind bestimmt von den Befunden der antiken
Texte, nicht von den Problemen moderner Sexualethik.

Nach einer knappen Einleitung (S. 9-11) behandelt der Autor im ersten Kapitel «Die eschatolo-
gische Moralkritik Jesu» (S. 12-41); den Widerspruch zwischen Radikalisierung des jiidischen
Sexualrigorismus einerseits und seiner Negierung andererseits 16st Niederwimmer durch den Hin-
weis auf die Finheit der eschatologischen Motivation. Kapitel 2 untersucht «Traditionen aus dem
paldstinensischen Judenchristentum» (S. 42-63), Kapitel 3 «Traditionen aus dem Bereich des juden-
christlichen Missionschristentums» (S. 64—157) ; zu den letztgenannten zihlt der Autor insbesondere die
Parénese des Paulus (1. Kor. 7) und die deuteropaulinische Verkniipfung von Ehe und Heilsgeschehen
(Eph. 5, 22-23). «Die Gemeinden im Prozess der Katholisierung» werden im letzten, vierten Kapitel
(S. 158-219) dargestellt; in Auseinandersetzung mit dem judenchristlichen Sexualrigorismus und der



Rezensionen 49

ambivalenten frithgnostischen Sexualmoral findet die junge Kirche ihre sexualethische Ordnung:
Der Ehe der vielen steht der Eheverzicht der asketischen Elite gegeniiber.

In einer instruktiven Zusammenfassung (Epilegomena, S.220-223) zieht der Autor ein Fazit
seiner Untersuchung, die er als einen Beitrag zur Analyse der «fatalen» Traditionselemente christ-
licher Sexualmoral verstanden wissen will, «um damit den Wiederholungszwang zu Ende zu bringen»
(S. 223). Ein ausfiihrliches Quellen- und Literaturverzeichnis (S. 224-243), ein Abkiirzungsver-
zeichnis (S. 244-246) sowie Register der Autoren (S. 247-250), Quellenbelege (S. 250-265) und Sachen
(S. 265-267) beschliessen den Band.

Niéchst der sorgfiltigen Analyse der antiken Belege und der kritischen Aufarbeitung der Sekundir-
literatur verdankt die Forschung der Abhandlung Niederwimmers vor allem die Erkenntnis, dass
die Entwicklung der urchristlichen Sexualmoral vom asketischen Enthusiasmus zum pragmatischen
Kompromiss verlaufen ist, nicht umgekehrt; darin verdient der Autor uneingeschrankte Zustimmung.
Die Bedeutung des «heterodoxen» antiken Judentums und seiner eschatologischen Erwartung kann
fur die Botschaft Jesu kaum uberschitzt werden; sexualasketische Tendenzen bestimmen das
palistinensische Judenchristentum ebenso wie die frithe Heidenmission, bis hin zur Verkniipfung
von Taufe und Geliibde kiinftigen Sexualverzichts (in welchen Zusammenhang nach Meinung des
Rezensenten bereits die 144000 versiegelten = getauften Zolibatire von Apk. 7, 2-8; 14, 1-5 gehoren
durften). In der Verwerfung dieses Junktims liegt die entscheidende Leistung der entstehenden Gross-
kirche; der sich herausbildende Stand des anachoretischen oder monastischen Asketen ermoglichte
dem durchschnittlichen Getauften die Eheschliessung. Das «Nebeneinander von Ehe und Eheverzicht
ist... ein charakteristisches Ergebnis des Katholisierungsprozesses» (S. 222f.).

Otto Béicher, Saarbriicken

Frans Neyrinck, The Minor Agreements of Matthew and Luke against Mark with a Cumulative

List. = Bibl. Eph. Theol. Lov., 37. Gembloux, Duculot, 1974. 330 S. Bfr. 800.—.

Es ist hier ein ausserordentlich wertvolles Arbeitsinstrument vorzustellen, fiir das dem Verfasser
und seinen Mitarbeitern sehr zu danken ist. Der Band enthélt drei Teile: Der erste umfasst eine kon-
zise Forschungsgeschichte des Problems der «kleineren Ubereinstimmungen» (S. 11-48). Den be-
stehenden Positionen wird keine neue zugefiigt. Der zweite Teil (S. 51-195) enthilt eine komplette
synoptische Auflistung der kleineren Ubereinstimmungen. Geradezu unschitzbar und den eigent-
lichen Wert des Bandes ausmachend ist aber der dritte Teil (S. 199-288): Hier wird unter dem Titel
«Klassifikation der stilistischen Ubereinstimmungen mit Vergleichsmaterial aus der Dreifachiiber-
lieferung» etwas geliefert, was mehr ist als eine Vorstufe zu der seit langem fehlenden synoptischen
Stilstatistik. Neyrinck greift total 35 sprachliche, vokabularische oder syntaktische Eigentiimlich-
keiten der kleineren Ubereinstimmungen heraus und vergleicht sie mit entsprechendem Material aus
Matthius und Lukas. Hier kann man etwa erfahren: Wo kommt in den kleinern Ubereinstimmungen
und auch sonst redaktionell bei Matthdus und Lukas ein Genitivus absolutus vor? Wo haben die
Grossevangelien gegenliber Markus die Reihenfolge von Objekt und Verb umgestellt? Wo ist ein
historisches Prisens durch ein anderes tempus ersetzt worden? Weitere Gesichtspunkte sind z. B.
kai und dé, Partizip, Asyndeton, Ersetzung von héti recitativum, coniugatio periphrastica, Aktiv
und Passiv etc., kurz alles Kleinigkeiten, die in der Konkordanz sich tiberhaupt nicht oder nur sehr
mithsam feststellen lassen und die doch, gerade weil sie nur zum Teil Ergebnis bewusster Sprach-
gestaltung sind, entscheidenden Aufschluss iiber den Stil eines Evangelisten geben. Neyrinck hat
also durch sein Buch der Synoptikerforschung wirklich einen Dienst erwiesen, nicht nur auf dem
Gebiet der kleineren Ubereinstimmungen. Ulrich Luz, Géttingen

Reinhold Leistner, Antijudaismus im Johannesevangelium? Darstellung des Problems in der neueren
Auslegungsgeschichte und Untersuchung der Leidensgeschichte. = Theologie und Wirklichkeit, 3.
Bern, H. Lang, 1974. 227 S. Fr. 33.60.

Dem Verfasser geht es nicht um die Frage des Antisemitismus iiberhaupt. Er leistet vielmehr einen
Beitrag zur Frage der antijudaistischen Beurteilung des Johannesevangeliums. Dazu hat er die
neuere johanneische Forschung geschildert und eine Exegese der Leidensgeschichte im Joh. geboten.

Der 1. Haupteil des Buches ist der neueren Auslegungsgeschichte gewidmet. Leistner setzt mit
F. Chr. Baur und der Tiibinger Schule ein. Man hétte schon etwas frither beginnen kénnen. K.G.



50 Rezensionen

Bretschneider hatte schon 1820 den klassischen Beitrag des Rationalismus zum Verstdndnis des Joh.
geleistet. F. Chr. Baur hielt an der ideellen Tendenz Bretschneiders fest. In seiner Kritik an Baur
zeigt Leistner, dass jener «die leitenden Kategorien fiir seine Arbeit nicht im Stoff selbst fand» (8. 25).
Leistner geht dann zur Darstellung der religionsgeschichtlichen Schule {iber und zeigt an W. Bauer,
dass die auf dieser «Sicht beruhende These von dem scharfen johanneischen Antijudaismus nun
die Einzelexegese bestimmt» (S. 42). Deshalb musste eine Aussage wie Joh. 4, 22 ausgeschieden
werden. Auch der existentielle Interpretationsversuch R. Bultmanns, der «Juden» und «Welt»
gleichsetzte, bringt keine Losung. Leistner verweist auf A. Schlatter, der die geschichtliche Fiillung
beibehalten hat, sowie auf die Qqumranforschung und auf jiidische Autoren zum Johannesevangelium.
In den bisher erschienenen Forschungsberichten wurden jiidischen Autoren nie so viel Raum gewihrt.

Der 2. Hauptteil des Buches Leistners behandelt die johanneische Leidensgeschichte. Dieser
exegetische Teil zeichnet sich durch Begriffsbestimmungen und die Beachtung des unmittelbaren
Zusammenhangs, in dem ein Begriff steht, aus. Weil bei ihm die Begriffe nicht als dicta probantia
von einer vorgefassten Hintergrundsbestimmung her ausgelegt werden, gewinnen seine Aussagen
an Objektivitit. Der Vergleich mit Parallelperikopen zeigt, dass das Joh. den élteren Bericht hat.
«Die Inkonsequenz des johanneischen Berichts erscheint also nicht geringer, sondern sogar noch
grosser, wenn man seine Angaben fiir unhistorisch héalt» (S. 81). Das Joh. legt in seinem Bericht auf
das politische Moment stirkeres Gewicht als die Synoptiker. Jesu Wirken 16ste eine Volksbewegung
aus (Joh. 11, 45-53). Beim Einzug in Jerusalem (Joh. 12, 12f.) handle es sich um eine «geplante
Ovation» (S. 91). Deswegen war es die Aufgabe eines jiidischen Verhors herauszubringen, ob Jesus
unter die Zeloten einzuordnen und den Rémern auszuliefern war. So erkldrt sich die Tatsache,
dass im Joh. ein regelrechter Prozess vor dem Synedrium fehlt. R. Bultmann hatte den fehlenden
judischen Prozess einfach ergidnzt. Leistner fragt, «woher Bultmann die Sicherheit nimmt, diese
Daten als ‘selbstverstindlich’ zu ergidnzende hinzustellen» (S. 99). R. Bultmann meint auch, das
judische Volk gebe sich selbst preis. «Joh. 19, 15¢c als eine pauschale Selbstbezichtigung des jiidischen
Volkes zu verstehen, ist nur moglich, wenn man den gesamten Kontext, wie wir ihn untersucht haben,
ausser acht lasst» (S. 132).

Im Anhang seines Buches zeigt Leistner, dass das Joh. hoi Ioudaioi nicht pauschal, sondern
differenziert gebraucht. Daran ist zu erkennen, dass das Joh. keinen pauschalen Antijudaismus
intendiert.

Leistner ist der Nachweis gelungen, dass die These vom Antijudaismus des Joh. mit einer geistes-
geschichtlichen Richtung zu sammenhingt, deren Wurzeln im Rationalismus der Aufklarung liegen.
Geht man an das Joh. mit einem gnostisierenden Vorverstindnis heran, so fiihrt das zu antijuda-
istischen Behauptungen. Das geschichtliche Verstandnis des Joh. fiihrt jedoch in der Leidensgeschichte
zu dem Urteil, dass die Romer am Tod Jesu wesentlich beteiligt waren. Die beiden Teile des Buches
von Leistner sind eng aufeinander bezogen und zeigen dasselbe Ergebnis. Dem 4. Evangelium ist
ein geschichtliches Verstindnis angemessen. Fiir die Exegese ist der unmittelbare Zusammenhang
am wichtigsten, aber der synoptische Vergleich und die Einordnung ins Judentum sind unum-
ganglich.

Edeltraud Leidig, Witterswil, Kt. Solothurn

Raymond E. Brown, Karl P. Donfried & John Reumann (eds.), Peter in the New Testament. A
Collaborative Assessment by Protestant and Roman Catholic Scholars. Minneapolis, Augsburg
Publ. House, & New York, Paulist Press, 1973. ix+ 181 pp. $ 1.95.

The volume is an exegetical statement of the two-year bilateral discussions of the United States
Lutheran-Roman Catholic Dialogue to reevaluate the role of Peter in the New Testament. It is
a prolegomenon to an ecumencial assessment of papal primacy, the fifth joint study after those on
creed, baptism, eucharist and ministry. The interconfessional task force of eleven prominent scholars,
mostly Lutheran and Roman Catholic, but including invited specialists of other traditions, delineates
in chapter two the presuppositions for its study, which adheres strictly to historical-critical method.
«Whether historical or not, what the New Testament writers report about Peter represents at least
Christian thought about Peter— it represents what writers or their sources believe to have happened
and thus the role which was given to Peter at the time the particular New Testament books were
written» (pp. 19-20).



Rezensionen 51

This «quest of the historical Simon» then proceeds in subsequent chapters to analyze virtually
every reference pertaining to Peter in «roughly chronological» order. Acts is an exception, treated
after the Pauline Letters and separately from Luke because of affinities between Paul and Acts of
events concerning Peter (p. 10). Acts does not have an «historical value equal to that of Paul’s
letters when they are both describing the same events» (p. 10). The writings of the New Testament
are «documents in which faith has shaped the presentation» (p. 8). Mark is assigned chronological
priority among the Gospels, which «give us a picture that has developed beyond the historical
ministry of Jesus» (p. 10); John is regarded the latest. As would be anticipated, this compact report
is most careful and comprehensive on Matth. xvi. 16b-19 (pp. 83-101). Here theological tradition
does not prejudice the exegesis. It was already asserted on page 8 that «papacy in its developed form
cannot be read back into the New Testament». (See also footnote 351 on page 168.) First Peter is
distilled with minimal consideration.

The exegetes take cognizance of the plurality of accents about Peter in the various New Testament
traditions (pp. 11-12, 18-9, 166) and cautiously evince this «creative gospel development» on the
basis of «historical levels of significance» and «layers of tradition». There is a sense of movement
maintained throughout the writing. By chapter ten a «trajectory of images of Peter» emerges,
traced from his association with Jesus down through his meaning for the early Christian community
as it evolved in the New Testament era. Here the conclusions are modest but not without substance.
Decisiveness is lost in the genre of consensus. Unavoidably expectation is sometimes thwarted by
«no position taken», but this is generally offset by skilled discussion of alternative interpretations
and representative literature to evoke reader opinion. This is not an ordinary book of dilute ecumen-
ical dialogue or «evangelical simplicity». It is an important balanced précis of a distinguished sym-
posium. It is sensitive to confessional traditions as well as biblical concerns. In a text of this nature
there are issues for quibbling, but nothing is precipitated to seriously detract from the scholarship,
which is straightforward, objective and thorough. The collaboration is well documented, collating
many critical studies since Oscar Cullmann’s epochal «Peter. Disciple, Apostle, Martyr» (1953).
Considerable integral information is condensed into the footnotes, which one is especially pleased to
discover aptly at page bottoms.

However the neglect of Orthodox scholarship is regretable and the select bibliography for the
Petrine epistles is miserably inadequate. For example there is no mention of the two important
monographs by John Elliott, The Elect and the Holy (1966) and William Dalton, Christ’s Proclama-
tion to the Spirits (1965). A subject index would have enhanced the volume as a reference. The gamut
of readers intended is broad - from informed lay discussion groups to academic theological seminars.
The remarkably low price makes the book available for wide circulation; it is already in five foreign
editions.

There is more to be said about Peter in the New Testament. The trajectory of Peter’s image in the
New Testament is not coterminous with his historical career (p. 168). What is the relationship between
these two ascriptions? Geographical considerations require as careful a study. Most importantly,
the theological task remains.

Dale Brownell, Basel

Gosta Wrede, Unio Mystica. Probleme der Erfahrung bei Johannes Tauler. = Acta Univ. Upsal.,
Studia doctrinae christianae upsaliensia, 14. Stockholm, Almquist & Wiksell International, 1974.
294 S. SKr. 70,50.

Dass evangelische Theologen sich an der Erforschung der mittelalterlichen Mystik beteiligen, ist
in der gegenwirtigen Generation nicht gerade hiufig, obwohl die reformatorische Theologie in ihrem
Ursprung und zumal in ihrem Zentrum, der Rechtfertigung, schlechterdings nicht ohne die theolo-
gische Reflexion der Glaubenserfahrung der Mystik und zumal Taulers denkbar ist. Die doktrinale
Ablosung der Theologie vom Glaubensvollzug ist vielleicht eine Ursache fiir das schwache Interesse
an diesem Gebiet. Doch gerade auf diesem Hintergrund unserer heutigen Situation ist es interessant,
wie die Studie des schwedischen Lutheraners G. Wrede an einem Punkt mystischer Theologie einsetzt,
der sich mit den Interessen heutiger Theologie trifft, nimlich im Bereich der Anthropologie und vor
allem der Erfahrung: «Der Zweck ist nur gewesen, zu verstehen versuchen, welche Erfahrungs-
unterlage in Taulers personlicher Mystik immanent gewesen ist, wie es seine Texte bezeugen. Der



52 Rezensionen

Zweck ist auch gewesen, festzustellen zu versuchen, was die Erfahrung fiir Taulers Auffassung und
Ausformung solcher Aussagen, die Anspruch darauf erheben transsubjektiv zu sein, bedeutet hat.»

Damit hat sich der Autor eine zweifache Aufgabe gestellt. Die eine ist die ideen- und begriffsge-
schichtliche Einordnung von Taulers Mystik, die andere besteht in einer religionspsychologischen
Einordnung der darin enthaltenen Erfahrung von Einung (unio mystica). Die Textgrundlage ist
bei den uns iiberkommenen rund achtzig Predigten Taulers natiirlich nicht sehr breit. Doch es ge-
hort zur Eigenart der Predigt, dass sie eine Zwischenstellung zwischen Begriff und Erfahrung hat.
Daher kann man sowohl auf die Begriffsbildung wie auf den Erfahrungsvollzug schliessen.

Es ist ein recht geschicktes Verfahren, wenn der Verfasser nun in drei Schriften, und zwar jedesmal
von einem Hauptzitat ausgehend, nacheinander die Themenkreise Gott, Mensch und Unio Mystica
behandelt. Allerdings fithrt das auch zu einigen Uberschneidungen und Wiederholungen. In den
ebenso sachkundigen wie detaillierten Einzelanalysen wird dann die Grundauffassung Taulers er-
hoben und zugleich mit der mystisch-theologischen Tradition konfrontiert. Vor allem geht es dabei
um das Verhiltnis zu Eckhart und Thomas sowie um die Frage nach der Vermittlung der neupla-
tonischen Tradition, wobei zweifellos Augustin mit seinem Werk «De Trinitate» eine ganz besondere
Bedeutung hat. Dabei will der Verfasser zeigen, wie Tauler in wesentlichen Punkten seiner Auffassung
unmittelbar auf Proklos, Augustin und Ps.-Dionysios (warum dieser nach einer franzosischen Uber-
setzung zitiert wird, bleibt unerfindlich) hinter Eckhart und Thomas zuriickgreift, oder wie er — z. B.
beim «Seelengrund» — auch eigene Auffassungen entwickelt. Zur Ideen- und Begriffsgeschichte wird
eine ganze Reihe von neuen Thesen aufgestellt.

Im dritten Teil wird dann die Weise der Einung von Gott und Mensch in der Unio Mystica iiber-
prift. Dabei stellt Wrede heraus, wie die Identitdtsmystik Eckharts bei Tauler durch eine teleologische
Komponente, wie sie sich bei Augustin findet, ersetzt wird. Wichtig sind in diesem Abschnitt auch
die Abgrenzungen gegeniiber einem verengten Verstindnis von Mystik, wie es in der evangelischen
Theologie von Nathan Soderblom, Friedrich Heiler, Tor Andrae u. a. vertreten worden ist. Die
Entgegensetzung von innerem Erlebnis und dusserer Verantwortung kann fir die Mystik Taulers
jedenfalls nicht behauptet werden.

Die Arbeit ist rein deskriptiv und analytisch, d. h. die theologische Problematik wird bewusst
ausgeblendet und an einer Stelle nur beildufig als fiir die Untersuchung unerhebliche Frage beriihrt:
«Was bedeutet der Glaube an Christus und die Versohnung durch Christus fiir die ethische Einwil-
ligung’ des Menschen?» Die berechtigte Sorge lutherischer Theologie beim Stichwort der Willens-
freiheit miisste an dieser Stelle vielleicht doch ein wenig weiterfiihren, etwa auch im Blick auf
neuere Arbeiten {iber dieses Thema im Verhiltnis von Thomas und Luther. Allerdings hat der
Verfasser diesen schon frither mehrfach bearbeiteten Zusammenhang von Luther mit Tauler bewusst
ausgeschlossen.

In seinem akribisch deduzierenden Stil, dem eine sprachliche Uberarbeitung zum Vorteil gereicht
hitte, bietet dieses Buch nicht gerade eine Einfiihrung in ein vernachlissigtes Gebiet. Doch bedeutet
es immer eine hoffnungsvolle Anregung, sich diesem Gebiet wieder zuzuwenden, vielleicht sogar mit
manchen Problemen, denen wir heute im Leben der Kirche mit einiger Hilflosigkeit gegentiberstehen.

Reinhard Slenczka, Heidelberg

Scott H. Hendrix, Ecclesia in via. Ecclesiological Developments in the Medieval Psalms
Exegesis and the Dictata super Psalterium (1513-1515) of Martin Luther. = Stud. in Mediev.
and Reform. Thought, 7. Leiden, Brill, 1974. X + 297 S. Gld. 64.—.

In der vorliegenden Lutherstudie befragt Hendrix den friihen Luther nach seinem Kirchen-
verstandnis in Gegeniiberstellung zu den Aussagen iiber die Kirche in den mittelalterlichen
Psalmenkommentaren. Fiir beide sind die drei ekklesiologischen Zentralthemen gleich: die
Kirche als Congregatio Fidelium — die Beziehung zwischen Ecclesia Militans et Triumphans
— Kirche und Synagoge.

Ausgangspunkt fiir das Mittelalter war Augustins Konzeption: Den inneren Kreis der eccle-
sia catholica bilden die boni et iusti et praedestinati, die durch die caritas zusammengehalten
werden. Zum #usseren Kreis gehoren die mali (wohlgemerkt: innerhalb der ecclesia ca-
tholica). Fiir die ecclesia militans zeigt Hendrix auf, dass sie imago triumphantis ist, wobei
die Betonung auf imago liegen muss. Das Problem «Kirche und Synagoge» erfihrt eine inter-



Rezensionen 53

essante Aufgliederung in: altercatio synagogae et ecclesiae — concordia synagogae et
ecclesiae — synagoga fidelis.

Nicht unbedingt neu, sondern stark traditionell geprigt ist Luthers Grundaussage iiber die
congregatio fidelium in den Dictata, derzufolge die fideles mit den Getauften identifiziert
werden, die wiederum auch die iusti und boni und sancti sind. Zur Kirche als Gemeinschaft
der Getauften gehoren auch die mali = die Getauften, die gesiindigt haben, aus dem Stand
der Gnade gefallen sind und nur noch Rudimente von Glauben haben, was ebenfalls kein
neuer Gedanke ist. Neu ist in Luthers Dictata allerdings die Feststellung: die fideles leben im
Glauben und im Geist und halten sich an die unsichtbaren geistlichen Giiter des Glaubens.
Nur von hier aus kann im Sinne Luthers vom Verborgenheitscharakter der Kirche gesprochen
werden: Er bezieht sich nicht auf die Glaubigen als Personen, sondern auf ihr in Glauben und
Geist griindendes Leben.

Dass dies allerdings auch partim «sichtbar» ist, hitte m. E. der Verfasser stirker heraus-
arbeiten miissen. In den kurzen Abschnitten der Seiten 196/8 wird es nicht deutlich genug,
ebensowenig das Gegeniiber von wahrer und falscher Kirche, was den Dictata nicht fremd ist.
Wohl arbeitet Hendrix préazise heraus, dass die Kirche aus boni et mali besteht, dass zu ihr
falsche fideles gehGren (semichristiani), aber das ist nicht identisch mit dem, was Luther dann
spater ecclesia Dei und ecclesia Diaboli nennt.

Im Unterschied zu den mittelalterlichen Psalmenkommentaren siecht Luther in der ecclesia
militans ein testimonium triumphantis, wobei — entsprechend oben — die Betonung auf testi-
monium liegen muss. Dass Luther in den Dictata von der «Kirche aus Juden und Heiden»
spricht, ja sogar von der «Kirche in der Synagoge» und der «synagoge fidelis», ist teilweise
eine Ubernahme mittelalterlichen Gedankengutes, geschieht aber «from the church back to
the faithful synagogue» (S. 274). Luther hat iiberhaupt in den Dictata das ekklesiologische Kon-
zept mittelalterlicher Psalmenexegese weitergefiihrt bis hin zu der Feststellung: die Gldubigen
«are potentially independent of any particular ecclesiastical structure or hierarchy since Christ
alone is their true king and monarch as long as the church is in via» (S. 287).

Dass Luthers ekklesiologische Uberlegungen im Fortgang seines Lebens sich gewandelt
haben, weiss jeder Luther-Forscher. Es ist zweifellos Hendrixs grosses Verdienst, endlich ein-
mal erforscht zu haben, in welcher Abhingigkeit vom Mittelalter Luther in den Dictata steht
und wo typisch Reformatorisches in den Ansitzen bereits da ist.

Armin-Ernst Buchrucker, Frankfurt

Otto Erich Strasser-Bertrand, Die evangelische Kirche in Frankreich. — Otto Jan de Jong, Nie-
derlindische Kirchengeschichte seit dem 16. Jahrhundert. = Bernd Moeller (Hrsg.), Die Kirche
in ihrer Geschichte, 3, M 2. Géttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1975. 100 S. DM 29.80.
Der vorliegende Faszikel des bekannten Handbuches enthilt zwei Kapitel, die als national-

historische Lingsschnitte konzipiert sind und jeweils von den Anfingen der Reformation bis

zur Gegenwart reichen. Beide Beitrage sind sehr knapp angelegt, aber die Autoren versuchen
dennoch, mehr zu geben als blosse Tatsachenaufzéhlung.

Auf etwas iiber 50 Seiten schildert der Berner Kirchenhistoriker O. E. Strasser-Bertrand die
Entwicklung des franzdsischen Protestantismus in einem hauptsdchlich personengeschichtlich
abgestiitzten Umriss. Erwartungsgemaiss liegt das Hauptgewicht einerseits auf den religidsen
und religios-politischen Auseinandersetzungen des 16. Jahrhunderts und andererseits auf der
Zeit seit der Franzosischen Revolution. Die dusseren Abldufe werden im ganzen recht an-
schaulich geschildert, im Bereich der kultur- und ideengeschichtlichen Zusammenhénge erfihrt
man allerdings nicht viel mehr als Stichworte, Namen und Titel literarischer und gelehrter
Werke. Die sozialhistorischen und dkonomischen Faktoren bleiben durchwegs im Hintergrund
und treten fast nur im Unterabschnitt iiber das «Refuge» etwas deutlicher konturiert hervor.
Die inneren Konflikte, die der franzosische Protestantismus im Laufe des 19. Jahrhunderts
durchmachte, erfahren eine zwar kurze, aber doch einprigsame Charakterisierung, und auch
der franzosische Beitrag zur 6kumenischen Bewegung wird gebithrend gewiirdigt.

Der Uberblick iiber die niederldndische Kirchengeschichte seit dem 16. Jahrhundert von
0.]J.de Jong (Utrecht) behandelt ebenfalls in erster Linie die Leistungen und Wirkungen ein-



54 Rezensionen

zelner Personlichkeiten. Das Geriist des chronologischen Ablaufs bestimmt die Darstellung auf
Kosten der problembezogenen Ertrterungen noch stirker als im vorangehenden Kapitel. Ob-
wohl die Entwicklung der katholischen Kirche hier auch mitbehandelt wird, bleibt sie doch
eher am Rande, und das Gesamtbild wird von den verschiedenen protestantischen Strémun-
gen, Bewegungen und Traditionen beherrscht. Obwohl de Jong die Wirkungsgrenzen des
Calvinismus klar erkennt und nachzeichnet, will er doch auch dem geistigen Erbe des Eras-
mus, das iiber Coornhert zu den Arminianern und Remonstranten fiihrt, kein dominierendes
Gewicht zuerkennen. Uber die Impulse, die der niederlindische Protestantismus im 16. Jahr-
hundert von Zwingli und Bullinger empfangen hat, wird nur wenig mitgeteilt. Sehr anschaulich
erscheinen dagegen auch in diesem Beitrag die theologischen Richtungskiampfe des 19. und
des frithen 20. Jahrhunderts. Man erkennt, dass sie nicht nur als Spiegelungen deutscher und
schweizerischer Einfliisse verstanden werden konnen, sondern dass sie stets auch aufs engste
mit der allgemeinen kulturellen und politischen Entwicklung der niederldndischen Nation ver-
bunden sind. Es ist sehr zu begriissen, dass der Verfasser den Einblick in diese teilweise recht
komplizierten und ausserhalb der Niederlande wenig bekannten Zusammenhidnge ermoglicht
hat.

Die beiden Kapitel diirften ihre Funktion als zusammenfassende Einfithrungen durchaus er-
fiilllen. Sie enthalten neben den darstellenden Teilen sehr sorgfiltig ausgearbeitete bibliogra-
phische Kommentare und Anmerkungen, die auch iiber den neuesten Forschungsstand infor-
mieren. Wo immer Liicken offengelassen werden mussten, findet man Hinweise auf Werke,
die weiterfithrende bibliographische Orientierung bieten. Hans R. Guggisberg, Basel

A.J. Krailsheimer, Armand-Jean de Rancé, Abbot of la Trappe (1626-1700). His Influence
in the Cloister and the World. Oxford, Clarendon Press, 1974. XVI + 376 S. mit 8 Tafeln.
£7.75.

Die Familie le Bouthillier de Rancé entstammt der Angouléme. Sie kommt Ende des
16. Jahrhunderts nach Paris. Armand-Jean ist Patenkind Richelieus. Er hat noch zwei Briider
und fiinf Schwestern. Ein Onkel wird Bischof von Aire, stirbt aber friih, ein anderer Bischof
von Boulogne und Erzbischof von Tours (1649-1670). Armand bekommt schon als Knabe
nacheinander 5 Abteien als «Kommendatarabt», darunter la Trappe. Der Name («Falle»)
spiegelt die topographische Lage in einer engen Waldschlucht der Normandie. Mit den Ein-
kiinften aus diesen Abteien studiert Armand-Jean an der Sorbonne. Sein Ziel ist, «Abbé am
Hofe» zu werden, bis sich eine noch bessere Pfriinde oder gar ein Bistum auftut. Er macht
ein besseres Examen als Bossuet. 1654 erwirbt er den Doktorgrad. Er soll Koadjutor seines
Erzbischof-Onkels werden. Doch Mazarin ist der von seinem Vorginger protegierten Familie
nicht hold, er verhindert die Koadjutur. Armand-Jean hat schon sehr friih Beziehungen zu
Port Royal und den Jansenisten. Er besucht 1658 «sein» Kloster la Trappe erstmals. Vier
Jahre spiter erlebt er seine «Bekehrung» im Sinne eines rigoristischen Monchtums. Nun gibt
er nacheinander seine Abtwiirden von 4 KldGstern auf, nur die von la Trappe behilt er bei.
Um «richtiger» Monch werden zu konnen, tritt er ein ins Noviziat der Zisterzienser in Per-
seigne. Nach diesem Jahr zieht er als «tatsdchlicher» Abt nach la Trappe.

Hier fiihrt er rigoristische Reformen durch. La Trappe wird das Ziel vieler weltlicher und
geistlicher Pilger. Im Wald um la Trappe siedeln sich viele Eremiten an. Ein grosser Brief-
wechsel entsteht. Rancé schreibt ein klassisches Franzosisch. Der Autor gibt davon zahlreiche
Kostproben. Im Zeitalter des raffinierten Genusses unter Ludwig XIV. wirkt der von Rancé
propagierte Rigorismus anziehend. La Trappe hat Postulanten genug. Nur ein Zehntel der
Bewerber kann aufgenommen werden. Viele gehorten bereits anderen Orden an. Sehr oft gibt
es mit diesen Streit wegen «Abwerbungs».

Drei Schwestern Rancés und eine Nichte werden auch Nonnen, zwei verheiraten sich mit
Grafen. Es eroffnen sich so immer neue Korrespondenzmdoglichkeiten mit «den besten
Kreisen» Frankreichs. Auch mit «Damen von Welt» korrespondiert der Abt, mit Mme de
Guise, einer Enkelin Heinrichs IV., mit Mme de Sabliére, einer ehemaligen Hugenottin, mit
Louise-Hollandine, einer Tochter des Winterkonigs, die, in Port Royal erzogen, spater Abtissin
in Maubuisson wurde. Auch mit einer weiteren pfilzischen Prinzessin, der spiteren Anna von



Rezensionen 55

Gonzaga, deren Konversion Bossuet und Rancé gemeinsam herbeigefiihrt haben, besteht
Korrespondenz. Hugenottenbekehrung ist iiberhaupt — dem Zeitgeist entsprechend - ein
wichtiges Ziel der Rancéschen Aktivitit. Jakob von England, fiir den tdglich in la Trappe ge-
betet wird, besucht einmal jihrlich das strenge Waldkloster, fast jedesmal werden dann Leute
seines Gefolges konvertiert. Zwei Tage noch vor Rancés Tode schwort ein Schotte ab. Man-
che der Nonnen, mit denen Rancé Briefe wechselt, sind Damen der High Society «mit Ver-
gangenheit», so eine ehemalige Mitresse Gastons von Orléans, die mit ihm einen Sohn hat,
und eine langjihrige Favoritin Ludwigs XIV., die ihm 4 Kinder geboren hat, von denen aller-
dings 2 sehr jung starben.

Ein Monch soll heilig sein, nicht gelehrt. Dieses Problem, das zuerst im Benediktiner-
orden und dann erneut bei Franz von Assisi auftrat, wird durch Rancé erneut aktuell. Er
gerit dariiber in Streit mit Mabillon. Rancé tadelt den luxuriosen Lebensstil hoher kirchlicher
Wiirdentriger, etwa des Kardinals von Retz, und ganzer Monchsorden. Diese werfen ihm vor,
er liefere mit seinen «Enthiillungen» Munition fiir die Calvinisten in Genf und Holland.

Arzte werden in la Trappe nicht zugelassen, nur Chirurgen, das sind damals ungelehrte
Praktiker. Das Kloster soll fiir den Monch das Grab sein. Rancé ventiliert sogar die Frage, ob
Monche Wasser trinken diirfen, wenn sie Durst haben. Den Wein gestattet er auch in Tagen
der Krankheit nicht, nur den Cidre, den franzosischen Apfelwein. Auch das Aufsuchen des
Wirmeraumes im Winter sieht Rancé nicht gern, «asketischer» sei es, wenn der Monch die
Kilte ertrigt. Den Damen der Gesellschaft, die ihm auch von ihren Leibesndten berichten,
rit er ab, Badeort wie Vichy zu besuchen. Notfalls sollen sie das heilkriftige Wasser per
Fuhre ins Haus kommen lassen.

Den Rigorismus hat Rancé mit den Jansenisten gemeinsam. Er ist — wie Jansen — ein
Anhdnger Augustins. Er hat — wie Luther — eine Lehre vom deus absconditus. Wilhelm
Quesnel, der Bruder des jansenistischen Vorkimpfers Paschasius Quesnel, tritt in la Trappe
als Monch ein. Deswegen sind ihm die Jesuiten bése. Ihr Schiiler Moliére verulkt Rancé im
«Tartuffe». Rancé verweist auf seine Unterschrift unter den Revers des Papstes, die er um des
Friedens in der Kirche willen geleistet habe. Dem entspricht sein Verbot, in la Trappe iiber
die molinistisch-jansenistischen Streitigkeiten auch nur zu diskutieren. Trotzdem will er von
der jesuitischen kasuistischen Moral nichts wissen und lehnt auch die weitgehende Akkommo-
dation in der China-Mission ab. Er gibt sich neutral, muss aber dadurch erleben, dass er von
beiden Parteien befehdet wird. Seine Biicher erregten so seine Zeitgenossen, seine Briefe zir-
kulierten in Hunderten von Abschriften. Interessant ist auch das Verbot des Orgelspiels in la
Trappe. Hier beriihrt sich Rancé mit Zwingli und dem Friihcalvinismus.

Diese auf eingehenden Quellenstudien beruhende Arbeit gestattet interessante Einblicke
in den franzosischen Katholizismus des 17. Jahrhunderts.

Wilhelm August Schulze, Mannheim

Hansjiirgen Giinther, Das Problem des Bdsen in der Aufklirung. = Europ. Hochschulschriften,

23, 43. Bern, H. Lang, 1974. 257 S. Fr. 41.40.

«Die radikale Infragestellung oder Bestreitung des Bdsen durch philosophische, politische
und humanwissenschaftliche Theoreme» (S. 9), die gegenwirtig im Gange ist, habe ihn veran-
lasst, so erkldrt der Verfasser, sich der Epoche der Aufklirung zuzuwenden, einer Zeit, in der
schon einmal der Versuch unternommen worden ist, «das Problem des Bosen rational und
sittlich zu bewiltigen» (S. 158). Aber kann es sich um das wirkliche Bose handeln, wenn der
heutige Mensch der Meinung ist, auf eigene Faust mit ihm fertig zu werden, dabei eine Uber-
zeugung sowie einen Anspruch teilend, welche ihren Ort im zuversichtlich-fortschrittsgliubi-
gen 18. Jahrhundert hatten? Mit dieser Frage ist der Theologe auf den Plan gerufen, denn
die Art, wie nicht zuletzt von seiner Seite her mit dem Problem des Bésen umgegangen wird,
sei «ein Indikator fiir die Tragfahigkeit einer Theologie» (S. 16). So mochte denn der Verfasser
neuere Versuche, «das Bose in biologische Verhaltensmuster, psychopathologische, soziologi-
sche, 0konomische oder anderweitige, rational einsichtige Zusammenhinge aufzulosen», kei-
neswegs abschliessend und detailliert beurteilen, sondern wie die Beispiele aus dem 18. Jahr-
hundert nur als «Vehikel» fiir die eigentliche Fragestellung seiner Arbeit angesehen wissen:



56 Rezensionen

Warum kommen die «Aufklirung und ihre Epigonen mit einem bestimmten Problem nicht
zu Rande», obwohl sie sich einbilden, dieses «Problem bewiltigt zu haben» (S.19f.)? Die
tragende These des Buches lautet infolgedessen, dass Aufklirung dort, wo sie den Eindruck
verbreitet, dem Riitsel des Bosen gewachsen zu sein, auf Aufkldrung iiber sich selber ange-
wiesen bleibt. Ihr proton Pseudos griindet in einer folgenschweren Tduschung des cartesiani-
schen Menschen hinsichtlich seiner Beziehung zum malum - darin, dass er «sich vom Grund
seines Seins losreisst und sich zum Bezugspunkt seiner Welt macht» (S.22) in der Meinung,
das Bose begreifen zu konnen, wihrend er ihm in Wahrheit gerade kraft dieses Anspruchs
verfallt.

Der Verfasser konfrontiert Stimmen der «neueren Aufkldrung» mit namhaften Zeugen der
Aufklirung des 18. Jahrhunderts, ihrem Anspruch und den Griinden ihres Scheiterns. Dabei
interessiert ihn vor allem die Frage, ob «die protestantische Theologie angesichts des neuen
philosophischen Ansatzes die biblische und reformatorische Einsicht in die umfassende Macht
des Bosen durchgehalten hat» (ebd.).

Seine Arbeit setzt mit Leibniz ein, fiihrt iiber Wolff und den Vergleich der Positionen beider
Philosophen zur Darstellung der Neologie, indem sie deren Neuansitze in ihrer Relevanz fiir
das Problem des Bosen ausfiihrlich erldutert. Ein Exkurs iiber Vernunft, Natur und Gewissen
leitet iiber zu der sehr klaren Darstellung der Lehre Kants vom radikalen Bdsen sowie zu
einem Riickblick auf die Entwicklung von Leibniz bis Kant, in dem Ergebnisse zusammen-
gefasst und Fragen formuliert werden, die der Verfasser im VIIIL. Kapitel an die biblische
Uberlieferung richtet. Ein Résumé in zehn Thesen sowie der Versuch, fiir eine theologische
Beurteilung der neueren Entwicklung «aktuelle Konsequenzen» zu ziehen, beschliessen das
Werk.

«Es gibt Wissen um Gut und Bose nur als Wissen contra Deum» (S. 198), so lautet die dritte
der Thesen des Autors. Sie lasst an Deutlichkeit nichts zu wiinschen iibrig. Dass sie nicht
schriftgemass wire, wird man kaum behaupten konnen. Wie sie als einzelne, so setzt das Buch
als ganzes ein Signal, einen prophetischen Kontrapunkt; es unterbricht das Selbstgesprich der
Welt iiber die Wirklichkeit des Bosen aus der verpflichtenden Einsicht heraus, dass es theolo-
gischer «Dialektik der Aufklarung» zukomme, Aufklarung aus ihren Triumen zu reissen.
Giinther hat, was letztlich vom Glauben an die Rechtfertigung des Siinders zu seinem Thema
zu sagen ist, ebenso mutig wie lehrreich in gedanklich wie sprachlich vorbildlicher Klarheit
zum Ausdruck gebracht. Leider fragt er nicht, warum das verborgene Bdse eine Aufkldrung
fordert, die vorgibt, das Bose begriffen zu haben. Moglicherweise wire er sonst in seiner
FEinschitzung der neueren Aufklirung differenzierter verfahren. Schwerlich wird man allen
ihren Reprisentanten eine triigerische Selbstgewissheit unterstellen diirfen, vielmehr damit
rechnen miissen, dass zumindest einige von ihnen des «Problems» des Bosen gegen die Sug-
gestion der positiven Vernunft neu innegeworden sind, indem sie mit ihm zu kdmpfen be-
gonnen haben: nicht obwohl, sondern weil sie darum wissen, dass von seiner Macht nur der
Deus iustificans zu befreien vermag.

Dietrich Braun, Berlin

Annemarie Gethmann-Siefert, Das Verhdltnis von Philosophie und Theologie im Denken Martin
Heideggers. = Symposion. Philosophische Schriftenreihe, hrsg. von M. Miiller, B. Welte, E. Wolf,
47. Freiburg, Karl Alber, 1974. 340 S.

Wenn auch am entscheidenden Einfluss Martin Heideggers auf die zeitgenossische Theologie
nicht gezweifelt werden kann, so hélt es doch schwer, den fiir das christliche Denken wesentlichen
Impuls auf einen Nenner zu bringen. Annemarie Gethmann-Siefert macht es sich in der vorliegenden
Untersuchung zum Anliegen, die nicht widerspruchsfreien Ausserungen des Philosophen in einen
recht konsequent gezeichneten Denkweg zu integrieren, um dann die unterschiedlichen Heideggerre-
zeptionen der Theologie — dies macht die Hélfte der Darstellung aus — minuzids nachzuzeichnen.
In einem Schlussteil werden die sich aufdringenden Weiterfithrungen jener Philosophie vorge-
schlagen.

Eine zu Anfang aufgestellte Alternative bestimmt die Grundabsicht, welche alle ausfiihrlichen
Einzelanalysen durchzieht: Entweder treffen sich Philosophie und Theologie inhaltlich, so dass



Rezensionen 57

Sein und Gott platonisch ineinandergesetzt werden konnen — oder dann legt die Philosophie beziig-
lich der theologisch-positiven Wahrheit die Geltung des Glaubensdenkens, d.h. die Wissenschaftlich-
keit der Theologie frei (S. 11).

Von Schelling herkommend, welcher im Gegensatz zu Hegel der Religion ein ekstatisches Uber-
schreiten der Philosophie zuschreibt, und ebenso vom Neukantianismus, in welchem nach dem trans-
zendentalen Grund des religiosen Faktums gefragt wird, entwickelt Heidegger nun eine Fundamental-
ontologie, welche die religiose Frage einbezieht, aber nicht in ihr notwendig gipfelt. Diese «Aus-
legung des Daseins als Fundament einer Ontologie der Geschichte» (S. 41), wie sie in «Sein und
Zeit» entwickelt wird, kann als Reflexion fiir die Theologie fruchtbar gemacht werden, die ihrerseits
die Transzendenz des Daseins als Glaube versteht, sich aber nicht als eine zweite weltanschauliche
Position «neben» die Philosophie stellen kann. So gilt: «Theologie ist als historische Wissenschaft
verwiesen auf die Hermeneutik der Geschichtlichkeit des Daseins, die ihr den unthematisch mit-
gesetzten Seinsentwurf und die von daher gegebene Bestimmtheit ihrer vorwissenschaftlich gewon-
nenen Grundbegriffe erschliesst» (S. 52-53).

Mit der «Kehre», in welcher «anscheinend der Abbruch der Gesprachsbereitschaft der Philosophie
Heideggers mit der christlichen Theologie» (S. 66) liegt, wendet sich der Denker zur Frage «nach
dem Sinn von Sein, der {iber sich hinausfragt auf ein im urspriinglichen Ansatz der Seinsfrage in der
Seinsverfassung des Daseins noch nicht erschopftes Ziel» (S. 69). Dieses Dartiberhinaus bedeutet
auch ein Hinter-sich-Lassen der Ontologie, wie es in der Philosophiegeschichte durch die Destruktion
der Metaphysik bei Nietzsche vorgezeichnet ist. Weil die Philosophie in zu enger Verbindung mit
der Theologie eine bestimmte Antwort auf die Seinsfrage gab und so die ontologische Differenz
iibersah, musste sic der metaphysischen Selbstvergessenheit anheimfallen. Dieser geschichtlich
unausweichliche Nihilismus, theologisch als «Tod Gottes» (Nietzsche) oder « Fehl Gottes» (Holderlin)
gedeutet, bezeichnet jedoch nicht das Ende des Philosophierens. Er macht den Weg frei fiir eine
neue Erfahrung der vorgingigen Einheit von Sein und Dasein. Diese Erkenntnis kommt in der Dich-
tung «zur Sprache», so dass sich Heidegger in einer dritten Phase, geleitet durch die dichterische
Erfahrung Holderlins, die Sprache als Hermeneutin des Sinnes von Sein im Dasein darstellen
kann.

Zusammenfassend kann das Verhiltnis von Philosophie und Theologie nur bestimmt werden,
wenn man alle Anliegen Heideggers in einem ernst nimmt: « Heideggers Topologie des Seins als
Analytik der Erfahrbarkeit Gottes in Geschichte, die Behauptung der Unvereinbarkeit von Glauben
und Denken und die Verhiltnisbestimmung zwischen Philosophie und Theologie im Sinn einer
analogia proportionalitatis» (S. 129).

Die theologische Heideggerrezeption muss sich nun insgesamt den Vorwurf gefallen lassen, dass
sie diese Synthese kaum angestrebt hat. Rudolf Bultmann, der sich der Analyse in «Sein und Zeit»
anschliesst, verfillt der Kritik, die Unvereinbarkeit zu wenig bedacht zu haben und so die Gnade
durch die Bindung an die Daseinsanalyse Heideggers ihrer Urspriinglichkeit zu berauben. Heinrich
Ott, welcher bei der «Kehre» ansetzt, trifft der Einwand, durch die Ubernahme der analogia pro-
portionalitatis Philosophie und Theologie zu sehr zu parallelisieren.

Die ganze Aufarbeitung der heutigen Theologie im zweiten Teil wirkt in ihrer Ausfiihrlichkeit
manchmal ziemlich uferlos — schliesslich ist die Theologie nicht nur als eine Auseinandersetzung
mit Heidegger zu verstehen — und téduscht liber eine grundsitzliche Befragung dieses Philosophen
hinweg; denn die Verfasserin scheint — und dies ldsst die anfangs erwihnte Alternative erkennen,
welche eine unzuldssige Simplifizierung des philosophischen Grundproblems anzeigt — doch «trans-
zendental » mit «transzendent» zu verwechseln und die « Gleichsetzung» von Sein und Gott univok
zu deuten.

In der Fortbestimmung des Heideggerschen Ansatzes, dem von Martin Buber eine «monologische
Struktur» vorgeworfen wird, erweitert die Verfasserin in Anlehnung an die dialogische Philosophie
(M. Buber), die politische Theologie (J. B. Metz) und die kritische Philosophie (J. Habermas) die
Frage Heideggers nach dem Apriori des Daseins. Wenn man die Grundforderung dieser Studie
beachtet, aus der Philosophie Heideggers nicht nur einzelne Elemente herauszupfliicken, sondern sein
ganzes Denken als einen Weg versteht, der sich in Sprache artikuliert, dann wird diese Bestimmung
fruchtbar fiir das nie zu Ende kommende Gespriach zwischen Philosophie und Theologie sein.

Paul Giirtler, Arlesheim, Kt. Baselland



58 Rezensionen

Klaus Biimlein, Miindige und Schuldige Welt. Uberlegungen zum christlichen Verstindnis von Schuld
und Miindigkeit im Gesprdch mit P. Tillich und K. Rahner. = Forsch. z. syst. u. dkumen. Theol., 30.
Gottingen, Vandenhoeck, 1974. 155 S. DM 28.—.

Das Buch fragt nach der Bedeutung von Schuld und Siinde in einer Welt, welche fiir sich ent-
schieden ihre Miindigkeit beansprucht. D. Bonhoeffer hatte in seinen spidten Briefen den Begriff
der Miindigkeit in die theologische Diskussion gebracht, der daraufhin die Runde machte. Der Ver-
fasser ermittelt nun aber nicht diesen Begriff im Rahmen der genugsam bekannten Verschwommen-
heit bei den verschiedenen Ausdeutungen, sondern ganz prazise an den Tendenzen, die bei A. Camus
und E. Bloch festzustellen sind. Er hebt hervor, dass es sich bei Camus um die Humanitit vor der
Erfahrung des Absurden und bei Bloch um die Humanitét eines progressiven Sozialismus handelt,
wenn dort von Miindigkeit gesprochen wird. Indessen ist eine solche Miindigkeit dann ohne die
Siinde zu verstehen? Wie lisst sie sich in diesen Beispielen begreifen?

Dem philosophischen Ansatz gegeniiber wird bei P. Tillich und K. Rahner nach der theologischen
Deutung der Stinde und Schuld gefragt, welche mit den Tendenzen jener philosophisch begriffenen
Miindigkeit das Gespriach aufnehmen konnte. Oder anders gesagt: Bimlein versucht den Beitrag
zu ermitteln, «den Rahner und Tillich fiir die Frage nach einer verantwortlichen Deutung von ‘¢ Stinde
innerhalb miindiger Welt” leisten konnen» (S. 15). Aus diesem doppelten Ansatz erstrebt der Ver-
fasser abschliessend insofern eine Synthese, als er der Siinde wieder einen Stellenwert in der Dis-
kussion iiber die miindige Welt einrdumen und somit der Miindigkeit selbst ein christliches Funda-
ment vermitteln will.

Die Fragestellung ist heute wiederum wichtig, nachdem manche Theologen in den letzten Jahren
mit dem Phianomen der Siinde und Schuld iiberhaupt nichts mehr anzufangen wussten. Gut ist der
interkonfessionelle Ansatz Biimleins, der Tillich und Rahner nicht kontrovers, sondern in ihrem
gemeinsamen Beitrag zur Frage nach Miindigkeit und Schuld darstellt. Mit Dankbarkeit verfolgt man
auch die gewissenhafte Auseinandersetzung des Theologen mit der Philosophie. Es scheint, dass der Ver-
fasser mit Hand anlegt, um den Stein des Stindenbegriffes wieder ins Rollen zu bringen, ohne den nun
einmal christliche Theologie nicht gut konzipiert werden kann. Klaus Otte, Arisdorf, Kt. Baselland

Walter Kasper, Jesus der Christus. Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag, 1974. 332 S. DM 29.-.

«Eine Besinnung auf die Christologie stellt den heute geforderten Dienst dar, den die Theologie...
der heutigen Gesellschaft und Kirche zu deren Identitidtsfindung leisten kann» (S. 15). Dieser Satz
gibt in seinen verschiedenen Akzenten das christologische Programm des Tiibinger Systematikers
wieder, wie es in seiner Vorlesungsarbeit der letzten zehn Jahre entwickelt wurde. Im Bekenntnis zu
Jesus dem Christus ist sowohl die Identitit wie auch die Relevanz christlicher Theologie begriindet.
Thren «Sitz im Leben» bestimmt Kasper im Spannungsfeld des Riickblicks auf dieses fundamentum
fidei und des Ausblicks auf aktuelle Aufgaben der Christen in Kirche und Gesellschaft heute.

Methodischer Ausgangspunkt ist die « Phinomenologie des Christusglaubens, wie er konkret in
den christlichen Kirchen geglaubt, gelebt, verkiindet und praktiziert wird» (S. 30); Inhalt und Norm
sind «Geschichte und Geschick Jesu» (S. 43).

Dieser Geschichte ist der mittlere Teil des Buches gewidmet. Kasper verfahrt in zwei Schritten.
Er geht vom «irdischen Jesus» aus, schildert ausfiuihrlich sein Auftreten, seine Botschaft, seine
Wunder, seinen Anspruch und seinen Tod. Der zweite Gedankengang gilt dem auferweckten und
erhohten Christus. Die beiden Schritte sind biblisch-theologisch — und systematisch —zu unterscheiden,
aber nie voneinander zu trennen. Es besteht eine «sachliche Kontinuitit im Bekenntnis der vor- und
nachosterlichen Zeit» und auch eine «soziologische Kontinuitdt zwischen vor- und nachdsterlichem
Jingerkreis» (S. 122).

Der Gedanke der wesentlichen Kontinuitit beherrscht auch den Ubergang zum dritten Teil des
Buches, in welchem sich Kasper mit dogmengeschichtlichem Ringen der Kirche befasst. Er tut dies
durchaus kritisch: Verfremdungen, welche das christologische Bekenntnis auf dem Weg zum christo-
logischen Dogma und dariiber hinaus durchmachen musste, sind mannigfaltig und bedenklich; der
Vorwurf der Hellenisierung ist nicht aus der Luft gegriffen. Doch wird das Wesentliche des biblischen
Ansatzes in der Dogmengeschichte erstaunlich klar bewahrt. Dies gilt besonders auch vom Chalcedo-
nense — nur dass es heute geboten ist, das Dogma nicht zu repetieren, sondern im zeitgendssischen
Kontext neu zu interpretieren.



Rezensionen 59

Kasper bietet ein Beispiel dafiir vor allem in seiner Auslegung der «hypostatischen Union» und
der beiden «Naturen» Christi (S. 290f.). Er versucht, die metaphysische Begrifflichkeit des christolo-
gischen Dogmas von der neutestamentlichen Geschichte her und im Blick auf die geistige Situation
der Zeit, fir welche die Sehnsucht nach Freiheit zum epochalen Thema wird, in Bewegung zu bringen
— was konkret heisst: sie zu personalisieren. Nicht das Verhiltnis von Naturen, wohl aber Beziehung
zwischen Gott und Jesus ist das entscheidende Thema des Neuen Testaments. Dabei ist dann tat-
sichlich die personale Identitit des Vaters mit dem Sohn im Sinne des Dogmas auszusagen, aber eben
nicht statisch, sondern als personal-dramatisches Geschehen, konkret: als wesentliche Entsprechung
zwischen der Liebe des Vaters und dem Gehorsam des Sohnes im Heiligen Geist. Die Formel «im
Heiligen Geist» ist hier nicht bloss als ein Zusatz aus trinitarischer Pflichtiibung zu verstehen, sondern
als theologische Prizisierung mit aktuellen Folgen: erst eine Christologie in eschatologischer Perspek-
tive erlaubt es, die Einmaligkeit und die Universalitdt miteinander zu vermitteln — und also die Kirche
im Sinne der radikalen Proexistenz Christi auf die Note ihrer Welt auszurichten.

Dieses Buch ist ein gutes Beispiel katholischer Vermittlungstheologie im positiven Sinne des Wortes.
Immer wieder bemiiht sich Kasper um Aufweis dialektischer Kontinuitdt, um Abbau von falschen
Alternativen, um theologische Vermittlung. So etwa in dem bereits erwidhnten Schrift- und Tradi-
tionsverstdndnis; aber auch philosophisch im Versuch, metaphysische und geschichtliche, ontologi-
sche und funktionale Denkweisen zu verbinden; dogmatisch im Streben, Person und Werk Christi
aufeinander zu beziehen; christologisch in der Weigerung, sich einseitig auf eine « Christologie von
unten» bzw. «von oben» festzulegen (vgl. dazu S. 293); ethisch im Meiden der Alternative zwischen
Individual- und Sozialethik (obwohl die sozialethische Dimension im Buche etwas zu kurz kommt).
Dieser Grundzug des Buches bedeutet keine theologische Konturlosigkeit oder Kompromissfreudig-
keit, sondern vielmehr Wissen um die «bewegte Mitte» der biblischen Uberlieferung (S. 152) und um
die dynamisch-transzendierende «Mitte» unseres Menschseins (S. 292). Diesem Sachverhalt ist
theologisch verbindlich, aber ohne simplifizierende «falsche Alternativen» Rechnung zu tragen. Dies
ist heute eine aktuelle Aufgabe. Wer einsieht, wie sehr wir in der zeitgendssischen Theologie unter
«falschen Alternativen» leiden und wie dadurch Theologie und Kirche von ihrer zentralen Aufgabe
abgelenkt werden, der wird einen auf diese Weise konzipierten und iiberzeugend durchgefiihrten
christologischen Entwurf hilfreich finden.

Jan Mili¢ Lochman, Basel

Walter Heitler, Die Natur und das Géttliche. Zug, Klett & Balmer, 1974. 136 S. Fr. 13.80.

Vielerorts beobachten wir heute, wie junge Theologen und auch junge Mediziner unter dem Schlag-
wort « Reform» dazu angeleitet werden, sich sowohl in die Soziologie als auch in die Psychoanalyse
zu vertiefen. Unter solch intendierender Beschiftigung l14asst das Gehor fiir die Fragen der einzelnen
Naturwissenschaften an die Theologie nach. Ende der zwanziger Jahre beschéiftigten sich junge
Theologen mit dem anspruchsvollen Werk von Bernhard Bavink «Ergebnisse und Probleme der
Naturwissenschaften»; sie erfuhren von deren Fragen bei Arthur Titius (Natur und Gott, 946 S.),
bei Karl Heim, bei Horst Stephan u.a.m.; sie freuten sich {iber das Ansehen, das ihr Systematiker
Karl Girgensohn in naturwissenschaftlichen Kreisen genoss. Wenn sie sich dann auch mit Soziologie
beschiftigten und iiber Psychoanalyse viel wissen mussten — sie konnte in Praktischer Theologie
geprift werden —, dann geschah dies unverkrampft. Diese geschichtliche Besinnung ist notwendig,
um das vorliegende Buch des Ordinarius fiir theoretische Physik, W. Heitler, richtig einzuordnen
und seine Bedeutung fiir den heutigen Theologen zu erkennen. Der Verfasser weist mit Recht darauf
hin, dass der wissenschaftlich geprigte Mensch durch «das Wissen um die Welt des Geistes, die auf
Gottliches weist, die Harmonie in seiner Gesamtexistenz nach und nach» wieder geschenkt erhalten
kann, «die er so dringend braucht — im Gegensatz zu der... Wissenschaft-Religion-Schizophrenie
oder der fachwissenschaftlichen Horizontverengung». Hier gelangt die theoretische Physik in die
Nihe einer neutestamentlichen Aussage, die seitens der Theologie in ihrer vollen Bedeutung oft
verkannt worden ist: Rom. 8, 16. 17. — Dass der Verfasser mit Diabologenem rechnet, kann nicht
nur dem Theologen, sondern auch dem Arzt zu denken geben. Dem Satz allerdings «Auch wissen-
schaftliche Erkenntnis beruht auf Intuition» muss widersprochen werden. Fiir den naturwissen-
schaftlichen Arzt ist Intuition nichts anderes als die sublimierteste Form umfassenden Wissens. Dies
scheint mir eine Konstante fiir alle Wissenschaften zu sein.



60 Rezensionen

Heitler schreibt mit grosser Behutsamkeit so, dass ihn der denkende Angehorige jeder Fakultat
verstehen kann. Kapitel I iiber die Mathematik ist der beste Beweis dafiir. Wie die Bedeutung von
Leibniz fiir das Christentum beschrieben wird, kann trotz aller Kiirze zur theologischen Wissenspflicht
gerechnet werden. Ich wiirde vorschlagen hinzuzufiigen, wie Leibniz dem chinesischen Volke wegen
dessen mathematischer Begabung die christliche Schopfungslehre mit Hilfe der Dyadik (Dualsystem,
das fiir alles Rechnen nur die Zahlen 0 und 1 kennt) verstindlich machen wollte. Nicht minder
anregend sind die weiteren Kapitel bei Heitler: « Das Leblose», «Das Lebendige und seine Gestalt»,
«Nerven und Gefiihle», « Der Geist und der Mensch», « Schopfung und Entwicklung», « Der verklarte
Leib». Die auch fiir den Theologen verstehbare Sprache, die nichts Wissenschaftliches auf dem Altar der
Didaktik opfert, macht dies Buch empfehlenswert. Hier wird eine schleichende Krankheit unserer
Theologie zu heilen versucht, dieich als horror concreti diagnostiziert habe. Zu diesem concretumrechnet
der Ordinarius fiir theoretische Physik auch den auferstandenen Christus. Hans Godan, Lemgo

August Strobel (Hrsg.), Der Tod — ungelostes Riitsel oder iiberwundener Feind? Eine Ring-
vorlesung der Augustana-Hochschule Neuendettelsau. Stuttgart, Calwer Verl., 1974. 176 S.
DM 12.80.

Allein der Titel dieser Ringvorlesung ldsst manchen Christen aufatmen, denn hier wird
nicht von vornherein kapituliert, und der Tod wird nicht, wie es Mode geworden ist, als
«natiirlich» und als «kosmisches Gesetz» vorgestellt. Diese acht Vorlesungen, so verschieden
ihr Ausgangspunkt jeweils ist, gehoren nicht nur in die Hand des Seelsorgers, sondern zum
Beispiel durch Vermittlung der Krankenhausseelsorger in die Arztebiicherei. Sie bieten eine
gute Grundlage zu gemeinsamen Aussprachen. Zu diesem Zweck sowohl als auch zur person-
lichen Weiterarbeit miisste in einer zweiten Auflage die nach jeder Vorlesung angegebene
Literatur revidiert und erginzt werden. Die Vorlesungen selbst ergeben einen guten Weitblick.
Es geht um «Die Begegnung mit Sterben und Tod in der Literatur der Gegenwart» (Anger-
meyer), «Der Tod unter dem Aspekt der Hoffnung» (W. Andersen), «...Religioses Primitiv-
verhalten angesichts des Todes» (H. Wagner), «Psalm 88 als Beispiel alttestamentlichen Redens
vom Tod» (H.D. Preuss), «Der Tod Jesu und das Sterben des Menschen...» (A. Strobel),
«...Frommigkeitsgeschichtliche Erwigungen» (F.W. Kantzenbach), «...Die Aufgabe der
christlichen Theologie in einer gefihrdeten Welt» (H.Schwarz), «Die Antwort christlichen
Glaubens und Hoffens auf das Ritsel des Todes» (E. Ellwein ¥).

Wer wie der Rezensent als Theologe, als Psychologe und als Naturwissenschaftler und
Mediziner den Kampf gegen den Tod in Wort und Schrift als Auftrag Christi gefiihrt und
dargestellt hat, wird manches in dem vorliegenden Buch anders sehen. In dieser Besprechung
geht es jedoch darum zu zeigen, dass in der modernen Theologie dem Tod nicht nur mit
Sterbekunst begegnet wird, sondern mit der Kraft biblischer Realitat. Dafiir bieten diese
Vorlesungen viele Beispiele, aus denen ich hier nur einige bringen kann.

Dass Preuss nicht Ps. 90 wihlte, sondern Ps. 88, gibt die Moglichkeit, die in Altisrael ge-
sehene Grenze zwischen Gott und Mensch einerseits und dem Tod andererseits zu ziehen, auf
die Albrecht Alt und Gottfried Quell schon deutlich hingewiesen haben. Wohl glaubt der
Beter zu wissen: «Auf mir lastet dein Grimmy» (V. 8). Aber da er betet, glaubt er, dass dieser
Grimm weichen wird. Ich verweise auf Christus, dessen Grimm umgekehrt auf Krankheit
und Tod lastet (Luther-Ubers.). Es ist ein Geschenk, dass dies Buch dies sieht und artikuliert.

Dies erfdahrt der Leser auch dort, wo expressis verbis (Angermeyer) oder umschrieben der
Tod als «der letzte Feind, der vernichtet wird» (1. Kor. 15, 26), genannt ist. Es ist erwihnens-
wert, dass auch auf Hebr. 2, 15 verwiesen wird, wonach Christus die befreite, «die durch Furcht
des Todes im ganzen Leben Knechte sein mussten». Andersen ruft ins Bewusstsein zuriick,
dass Paulus den Tod als Folge der Siinde erkennt, iiberlisst dem Leser aber die logische Fol-
gerung, dass somit der Tod auch nachtriglich nicht als zur Schopfung gehorend, als «na-
tiirlich» gesehen wird (Rom. 5, 12ff.). Bei Rom. 6, 23 ist leider nur der erste Teil zitiert («Der
Tod ist der Siinde Sold»), nicht aber der zweite, entscheidende in seiner Endgiiltigkeit ge-
sehen. Ellwein sah ihn (S. 161), deutete ihn aber jenseitig. «Sold» jedoch ist opsdnia (Urtext)
und bedeutet die in kleinen Raten ausgezahlte Lohnung des Soldaten. Ihr stellt Paulus die
Beendigung dieses Zahlungssystems gegeniiber: das charisma Gottes. Charisma bedeutete auch



Rezensionen 61

das einmalige reiche Gnadengeschenk des obersten Kriegsherrn; in unserem Fall ist es das
«ewige» Leben. Und dieses uniibertreffbare Gnadengeschenk ist bereits uns gegeben. Im Jahr-
hundert der Reformation war man sich dieser Tatsache noch bewusst: «Nun schliesst er wieder
auf die Tiir zum schonen Paradeis...» Der Tod bleibt draussen. Es gibt kein «mysterium
mortis» mehr, sondern nur exakte Abwehr. Strobel dagegen meint: «Es gilt offenbar auch
gerade vom Neuen Testament her: ‘Der Tod ist die letzte Hingabe, die vom Menschen ge-
fordert wird’ (A. Jores).» Jores ist Kliniker; aber diese Diagnose ist falsch, da sie nicht die
Heilung zum Ziele hat. Im iibrigen gibt es zahlreiche Kliniker und Naturwissenschaftler, die
am Tod zu zweifeln beginnen und nach dem suchen, was im N.T. offenbar ist. Sie haben zu
ahnen begonnen, worauf ich 1958 schon hinwies, dass der Tod endlich ist, dass er sterblich ist
und nicht wir. Sie kamen durch exakte Schlussfolgerungen darauf und fragen nun die Theo-
logie.

Das vorliegende Buch gibt manch grosse Hilfe, auch wenn wir immer wieder auf einen
horror concreti stossen. Doch soll nicht iibersehen werden, dass von einer Theologie die Rede
ist, die zeigt, dass der Mensch ein «wahrer Agent» des geschichtlichen Fortschritts werden
kann (Schwarz). Hans Gdédan, Lemgo

Erich Feifel u.a., Handbuch der Religionspddagogik, 3. Religionspidagogische Handlungsfelder in
kirchlicher Verantwortung. Gutersloh, G. Mohn, & Ziirich, Benziger, 1975. 482 S. DM 56.—.
Dass der dritte, abschliessende Band des Handbuches (Teile 6-9)! unter das Thema «Religions-

padagogische Handlungsfelder in kirchlicher Verantwortung» gestellt wird, sollte jeden Praktiker

aufhorchen lassen. Die abschliessenden Teile gliedern sich wie folgt: «Bildung und Erziehung als

Aufgabe der Kirche» (Teil 6), «Religionspidagogik der Sakramente, des Gottesdienstes und der

Spiritualitdt» (Teil 7), «Erziehungs- und Bildungsbereiche in kirchlicher Verantwortung» (Teil 8)

und «Religionspadagogische Aufgaben in besonderen Lebenslagen» (Teil 9). Das Handbuch hilt,

was es verspricht, ein Handbuch der Religionspddagogik zu sein. Religionspddagogik wird zu einer
umfassenden Kategorie. Es ist fiir einen Pidagogen eine Wohltat zu sehen, dass in dem eigentlich
praktischen Band des Handbuches die Theologie nicht mehr als zweifelsfreie Norm in einen empiri-
schen Bereich einbricht, sondern dass die «Sozialgestalt der Kirche» und damit auch ihre pddagogische

Dimension voll anerkannt wird. Christlicher Glaube kann jetzt mit gutem Gewissen auch als Lern-

prozess verstanden werden, der in verschiedensten Bereichen Gestalt annimmt: Okumene, Gottes-

dienst, Sakramente, Religionsunterricht, Jugendarbeit, Erwachsenenbildung, Politik, Sozialarbeit,

Massenmedien. Der dritte Band ist der einheitlichste von allen, trotz der Fiille der darin aufgewiesenen

Perspektiven. Er ist — nicht zuletzt seiner leichten Lesbarkeit wegen — allen im Kirchendienst Tétigen

sehr zu empfehlen. Otto Whullschleger, Aarburg

Dieter Stoodt, Religionsunterricht als Interaktion. Grundsditze und Materialien zum evangelischen

Religionsunterricht der Sekundarstufe, 1. Diisseldorf, Pro Schule, 1975. 140 S.

Dieses handliche, flexible Bindchen sollte zum Vademecum all derer werden, die mit Religions-
unterricht von Jugendlichen zu tun haben, darunter auch Pfarrer, die Konfirmandenunterricht er-
teilen. In tibersichtlicher und knapper Form fiihrt Stoodt an sein therapeutisches, sozialisations-
begleitendes Konzept heran, das er dann in 35 alphabetisch geordneten «religiGsen Problem- und
Handlungsfeldern» (Alleinsein, Angst, Beten, Dienen, Gehorsam, Kirche, Sexualitit, Tod etc.)
curricular auszuweisen versucht. Aufgrund der emanzipativ verstandenen «Lebenspraxis Jesu»
(=«biblische Qualitit») ergibt sich eine vierfache Hilfeleistung: Hilfe zur Selbstfindung, zur Solida-
risierung, zu stellvertretendem Handeln, zu alternativischem Denken. Nach diesen Prinzipien sind
die Problem- und Handlungsfelder gestaltet. Immer auf der linken Seite steht eine knappe inhaltliche
Skizze, rechts daneben ein Lernplanungsschema mit situativen Aspekten, Lehrabsichten und erwar-
teten Resultaten (Lernzielen). Der Zusammenhang der inhaltlichen Skizzen mit der christologischen
Grundintention ist m.E. zu wenig ersichtlich, was sich auf das sonst sehr instruktive Lernplanungs-
schema auswirkt und zu Riickfragen an das Religionsverstandnis und die Christologie des Konzeptes
herausfordert. Jedes Feedback ist dem Autor willkommen. Otto Whullschleger, Aarburg

1 Zu den Teilen 1-5 Rezension in Theol. Zeitschr. 32 (1976), S. 48-50.



	Rezensionen

