
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Associazione biblica italiana, Vuomo nella Bibbia e nelle culture ad essa contemporanee. Atti del
simposio per il XXV dell'A. B. I. Brescia, Paideia, 1975. 254 pp.
A l'occasion du XXV anniversaire de sa fondation, l'Association Biblique Italienne a réuni les

meilleurs spécialistes italiens autour du thème : l'homme dans laBible et dans les cultures environnantes.
L. Cagni traite création et destinée de l'homme selon les Sumériens et les Assyro-babyloniens (pp.
9-25).1 G. Garbini nous décrit la manière de vivre de l'homme dans 1'Ancient Orient (pp. 27-34).
B. Rocco met en parallèle l'iconographie des temples d'Isis et la littérature sapientielle de la Bible
(pp. 35-50). Vient ensuite l'étude du monde grec (C. Diano, pp. 51-67) et du monde romain dans sa

période archaïque (L. Alfonsi, pp. 69-74). Sur cette toile de fond on peut traiter du monde hébraïque
et de sa culture: J. A. Soggin étudie la signification de Gen. 1, 26-27 (pp. 75-77); A. Segre le sabbat
dans l'histoire et la tradition hébraïque (pp. 79-145); G. Bernini formule quelques considérations
sur l'anthropologie des Psaumes (pp. 147-153); Sofia Cavalletti examine quelques aspects de
l'anthropologie dans les écrits des rabbins (pp. 155-161). On débouche ainsi sur la période
néotestamentaire: B. Corsani étudie l'anthropologie qu'on peut dégager des paraboles de Jésus (pp. 163-170);
F. Montagnini traite quelques moments originaux de l'anthropologie paulimenne (pp. 181-208).
Enfin U. Bianchi nous dresse un tableau fascinant qui met en parallèle l'anthropologie paulinienne
et les apocryphes livres d'Adam (pp. 209-223). Pour sa part G. Giavini esquisse l'anthropologie de
A. J. Heschel (pp. 225-233). Une table ronde dirigée par P. Rossano termine ce volume, en
soulignant quelques approches méthodologiques (pp. 235-246). Très souvent dans ces congrès on apporte
une mine de renseignements, quelquefois précieux et même originaux; cepandent, presque toujours,
on n'arrive pas à garder une unité autour du thème proposé. Ce congrès a su éviter le piège et il l'a
fait d'une manière fort brillante. Les biblistes on écouté d'autres voix; tous les relateurs et les
participants ont fait l'expérience d'une étude très serrée. Ce livre est vraiment utile et il rendra des grands
services; on y trouvera des notations précises, des aperçus nouveaux, des introductions scientifiques

et simples, un guide sûr dans maintes domaines épineux. Si un choix nous est consenti, nous
recommandons vivement les contributions de Cagni, Rocco, Segre, Cavalletti, Montagini, R. Penna
et U. Bianchi; mais les autres auteurs méritent également tous beaucoup d'attention. Dans la table
des matières, p. 253, on attribue la deuxième relation à G. Giavini; il faut lire par contre: G. Gabini.

Aldo Moda, Torino

Manfred Görg, Gott-König-Reden in Israel und Ägypten. Beitr. z. Wiss. vom A. u. N. T., 105.

Stuttgart, Kohlhammer, 1975. 295 S. DM 49.-.
Vorliegende Arbeit untersucht ihren Gegenstand unter Berücksichtigung dreier Gesichtspunkte:

der Redenfolge Gott-König-Gott, 1. Kön. 3, 5ff.; der Redenfolge König-Gott, 1. Kön. 9, 1-9; und
der Redenfolge Gott-König, 2. Sam. 7, 8-29. Vergleiche mit den zuständigen ägyptischen Texten
bilden eines der wichtigen Merkmale dieses Buches. Es herrscht doch auf diesem Gebiet ein ziemlich
grosses Durcheinander. Hier ist es dem Verfasser möglich, die Verschiedenheiten und die Ähnlichkeiten

der beiden Kulturgebiete in diesem Bereich auszuarbeiten. Das Buch empfiehlt sich wegen der

genau und glaubwürdig ausgearbeiteten Ergebnisse.
Ich halte jedoch an meiner früheren These fest, dass keine Gründe vorliegen, um zu behaupten,

Gibeon sei zur Zeit Salomos ein israelitisches Heiligtum gewesen (S. 37ff.). Solch ein Schluss darf aus
den Bezeugungen der Chronikbücher nicht gezogen werden, und weitere Quellen besitzen wir nicht.
Sollte nun diese Behauptung dennoch richtig sein, dann kann das sich höchstens seit Saul in den
Händen Israels befindliche Heiligtum nicht als «aftehrwürdige Kultstätte» (S. 65, von mir teilweise
ausgezeichnet) bezeichnet werden. Und die nächstliegende Parallele zu 1. Kön. 3, 5 b bildet doch wohl
Ps. 2, 8, besonders wenn der zweite Text nach LXX gelesen wird. 1. Kön. 3, 5 gehört also ursprünglich

zum Krönungsritual der Jerusalemer Könige. - Wenn es üblich ist, von einer Inkubation Salomos
in Gibeon zu reden (S. 51), so will man damit nicht die Existenz einer besonderen Gattung fest-

1 Pour les compléments annoncées p. 12 voir maintenant L. Cagni, 11 mito babilonese di Atrahasis :

Riv. bibl. ital. 23 (1975), pp. 225-259.



42 Rezensionen

stellen (dafür ist der Bericht viel zu kurz), sondern einfach auf eine Tatsache und auf verwandte
Erscheinungen aufmerksam machen. - Zu 2. Sam. 7,9 (S. 189 ff.) scheint mit die formell nächstliegende
Parallelstelle Gen. 12, 2 zu sein.

J. Alberto Soggin, Rom.

Frank Michaeli, Le livre de VExode. — Commentaire de l'Ancien Testament, 2. Neuchâtel, Dela-
chaux, 1974. 310 S.

In der seit 1963 neu erscheinenden und ausgezeichneten Reihe «Commentaire de l'Ancien
Testament» liegt mit dem anzuzeigenden Buch der 6. Band und zugleich der zweite Beitrag vom gleichen
Verfasser vor. Dass sich F. Michaeli, Professor für Altes Testament an der Faculté Libre de Théologie
Protestante in Paris, nach seinem ersten Kommentar über die Chronik samt Esra und Nehemia (1967)
dem Buche Exodus zugewendet hat, ist besonders zu begrüssen, da dieses biblische Buch bei der
Kommentierung immer eher zu kurz gekommen ist. Nach dem Kommentar von M. Noth in Das
A. T. Deutsch (2. Aufl. 1961) wäre noch auf Peake's Commentary on the Bible, ed. H. H. Rowley
(1962), hingewiesen, in dem D. M. G. Stalker das Buch Exodus bearbeitet hat. Erst neuerdings
beginnt im Rahmen des Biblischen Kommentars ein Exodus-Kommentar zu erscheinen, dessen
Verfasser Werner H. Schmidt ist (erste Lieferung, Ex. 1,1-2,10 und den Anfang von 2,11-25 umfassend,
1974).

Man geht mit gespannter Erwartung an Michaelis Werk heran und ist nach seiner Lektüre erfreut
über die Besonnenheit und Klarheit, mit der hier die in diesem biblischen Buche begegnenden
Themen, von deren besonderer Wichtigkeit der Verfasser auf S. 5 (Préface) spricht, behandelt
werden. Der Zielsetzung der Kommentarreihe entsprechend wird auch hier der Versuch unternommen,
die Methoden der historisch-kritischen Forschung zu verbinden mit einer theologischen Auslegung
der Texte. Bei der Vielzahl der Probleme des Buches Exodus ist es schwierig, immer den rechten
Mittelweg zu finden. Die Lösung, die der Verfasser bietet, legt grossen Wert auf die theologischen
und sachlichen Zusammenhänge. Bezeichnend für diese Entscheidung des Verfassers dürfte der
Satz sein: «L'interprétation théologique des faits donne au livre sa véritable dimension et en souligne
l'incontestable valeur dans la pensée religieuse d'Israël...» Eine ausführliche Diskussion einzelner
(etwa Iiterarkritischer) Probleme bietet er mit Bedacht nicht. Diese behandelt er kurz in der
Einleitung (S. 7-19) und verweist im übrigen gern auf weitere Literatur, wobei die jüngste Arbeit zu
diesem Thema von R. de Vaux, Histoire ancienne de Israël. Des origines à l'installation en Canaan
(1971) im Vordergrund steht.

Die gebotene Übersetzung ist gut und glatt. Sie berücksichtigt neben dem masoretischen Text
besonders die Septuaginta, aber auch andere alte Übersetzungen, und legt Wert auf eine möglichst
exakte Erfassung des hebräischen Wortlauts, der oft durch Fussnoten verdeutlicht wird. Auf Einzelheiten

der Exegese kann nicht eingegangen werden. Es soll aber darauf hingewiesen werden, dass in
jedem Falle eine klare und wohlfundierte Meinung und Erklärung, die auch oft zu einem non liquet
führt, vorgetragen wird.

Der Druck ist hervorragend klar. Besonders hervorgehoben und dankbar vermerkt sei, dass es

dem Verlag auch möglich gewesen ist, hebräischen Satz häufig und fehlerfrei und gut lesbar
darzubieten. Georg Sauer, Wien

Antony F. Campbell, The Ark Narrative (1. Sam. 4-6; 2. Sam. 6). A Form-Critical and Traditio-
Historical Study. Soc. of Bibl. Lit. Diss. Ser., 16. Missoula, Montana, Scholars Press, 1975.

VII+ 282 S.

Die Untersuchung L. Rosts zur Überlieferung von der Thronnachfolge Davids (1962) ist klassisch
geworden. U. a. hatte Rost darin eine ursprünglich selbständige Ladequelle (1. Sam. 4-6; 2. Sam. 6)

angenommen, die erst bei der Verbindung mit der Thronfolgeüberlieferung zertrennt wurde. Darin
hat er weithin, wenngleich nicht uneingeschränkt, Zustimmung gefunden, worüber bei Campbell
der sorgfältige wissenschaftsgeschichtliche Überblick S. 6-54 sowie seine Auseinandersetzung
S. 251-258 mit Stoebe (1973) Auskunft geben.

Bei der Verschiedenheit der Auffassungen, die hier vorgetragen werden, ist das Unternehmen
des Verfassers, diesen Fragenkomplex erneut zu untersuchen, verdienstvoll, selbst dann, wenn
Durchführung und Ergebnisse manche Frage offenlassen.



Rezensionen 43

Der Verfasser teilt im wesentlichen die Annahme Rosts von einer einheitlichen Ladegeschichte
(es darf erwähnt werden, dass laut mündlicher Mitteilung Rost in der Beurteilung von 2. Sam. 6

später selbst zweifelhaft geworden ist); er geht aber damit über ihn hinaus, dass er darin nicht eine
Jerusalemer Heiligtumslegende, sondern eine theologische Erzählung mit theologisch-geschichtlicher
Zielsetzung sieht. Ihre priesterlichen Verfasser waren nicht ausschliesslich kultinteressiert, sondern
wirkliche Theologen. Der Verlust der Lade, ihr Exil bei den Philistern kennzeichnet das Fortgehen
Jahwes, ein Ende, das er in seiner Geschichte mit seinem Volke setzt; ihre Einholung durch David den
neuen Anfang in der Erwählung Jerusalems, die in eigentlichem Sinne Landnahme bedeutet.

Sicher sind das theologische Gedanken, die für das vertiefte Verständnis der Konzeption der
Samuelisbücher ihre Bedeutung haben. Ich würde freilich statt von Ende lieber von einer
Weiterführung der Geschichte auf einer neuen Ebene sprechen. Fragen kann man allerdings, ob die
Ladegeschichte bzw. die postulierte Ladegeschichte eine ausreichende und tragfähige Grundlage dafür bildet.

Methodisch durchaus berechtigt nimmt Campbell sich vor, die Struktur der einzelnen
Überlieferungen ebenso wie die der Gesamtgeschichte zu klären und dann den traditionsgeschichtlichen
Zusammenhang zu durchleuchten, in dem sie stehen. Besonders die formkritische Untersuchung ist
umfänglich (S. 55-78) und mit Sorgfalt nach dem freilich manchmal etwas einengenden Schema:
structure, genre, setting, intention durchgeführt.

Zu bedenken ist dann freilich, ob nicht eine so auf Verse und Vershälften durchgeführte
Aufgliederung bisweilen den Blick für besondere Nuancen des Textes verdunkeln kann, ob z. B. nicht
die starke Herausarbeitung des Gotteskampfmotivs (S. 151 ff.; vgl. auch Kap. III, S. 179-192) zu
schematisch bleibt.

Zur theologischen Deutung wäre zu überlegen, ob nicht die theologische Akzentuierung der
Ladegeschichte, die Campbell annimmt, einen weiteren Geschichtsrahmen voraussetzt, ohne den sie etwas
in der Luft hinge. Die traditionsgeschichtlichen Studien (Kap. V, S. 211-246), die den Überlieferungsduktus

z.B. an Ps. 78; Deut. 32 (für die der Verfasser mit sehr früher Entstehung rechnet) am Jahwi-
sten und sonst aufzeigen, machen die Geschichtsverklammerung der Lade und ihren Stellenwert
besonders deutlich. Campbell muss annehmen, dass um der besonderen Intention des Verfassers
willen die Samuel-Saul-Geschichte einfach übergangen wurde. Indessen will diese Möglichkeit nicht
recht einleuchten, denn mindestens Samuel musste als bedeutende Gestalt der Vergangenheit
anerkannt werden; und ob schliesslich die Zeit Sauls nur als schwarzes Loch in der Geschichte
angesehen werden konnte, ist auch unsicher. Trotz dieser Anmerkungen bleibt dankbar anzuerkennen, mit
welch kritischer Besonnenheit sich der Verfasser die möglichen Einwände gegen seine Konzeption
vergegenwärtigt und ihnen zu begegnen sucht. Wie er ja auch durchaus mit der Übernahme von
Einzelüberlieferungen durch den Verfasser rechnet, dessen Eigentätigkeit er auf 1. Sam. 4, 3-9. 22; 5, 1 ;

6,1. 2-6 beschränkt.
So wollen die vorstehenden Überlegungen nicht in Frage stellen, dass hier ein Bild von grosser

Geschlossenheit, wenn auch mit einer gewissen Starrheit gezeichnet ist. Es bietet einen wichtigen
Beitrag zur Klärung der mit der Ladeüberlieferung gestellten Fragen. Man wird ihn bei jeder
Auseinandersetzung mit diesem Komplex ernsthaft zu überdenken haben.

Hans Joachim Stoebe, Basel

John D. W. Watts, The Books of Joel, Obadiah, Jonah, Nahum, Habbakkuk and Zephaniah. (The
Cambridge Bible Commentary.) London/Cambridge, Cambr. Univ. Press, 1975. X+190 S. £3.90
1,90.
In einer Zeit, da einfach formulierte, doch wissenschaftlich genaue Kommentare vonnöten sind,

ist die Reihe, zu der dieser Kommentar gehört, zu begrüssen. Unser Band ist überall zuverlässig
und sein Gebrauch ist auch für den Wissenschaftler lohnend. Der Preis ist vielleicht um einiges zu
hoch, angesichts der Sammlung und für ihren Vertrieb innerhalb der Kirchen aus der sog. dritten Welt.

J. Alberto Soggin, Rom

Peter Schäfer, Rivalität zwischen Engeln und Menschen. Untersuchungen zur rabbinischen Engelvorstellung.

Studia judaica, 7. Berlin, de Gruyter, 1975. XIV + 280 S. DM. 78.-.
Dies ist ein wichtiger Beitrag zum Studium der Engellehre des Spätjudentums. Der 1. Teil bietet

einen Überblick über die nachexilische Engelvorstellung und ist für den Alt- und Neutestamentier



44 Rezensionen

gleich wichtig; der 2. Teil behandelt die Rivalität zwischen Engeln und Menschen und interessiert
eher den Spezialisten für rabbinische Studien. Alberto Soggin, Rom

M. de Jonge, The Testaments of the Twelve Patriarchs. A Study of their Text, Composition and Origin.
Van Gorcum Theologische Bibliothek, 25. Assen, van Gorcum, 2. Aufl. 1975. 184 S. Gld 43.

Kein Geringerer als Otto Eissfeldt hat diesem Buch bei seinem ersten Erscheinen nachgerühmt,
es habe «eine neue Epoche der wissenschaftlichen Arbeit an den Testamenten» eröffnet (Theol.
Lit.-zeitg. 1954, Sp. 477). In der Tat hat der inzwischen international renommierte Verfasser die
These vom christlichen Ursprung der Zwölfertestamente kenntnisreich und scharfsinnig verfochten.
Allerdings hat es nicht an Gegenstimmen gefehlt, und J. Becker, Untersuchungen zur Entstehungsgeschichte

der Testamente der 12 Patriarchen (1970), hat eine methodologisch klare Gegenposition
aufgebaut. Davon erfährt der Leser der jetzt vorliegenden 2. Auflage leider nichts. Auch das
Verzeichnis der Spezialliteratur (S. 170f.) ist nicht auf den neusten Stand gebracht worden. In einem neu
hinzugekommenen dreiseitigen Vorwort weist der Autor lediglich auf weiterführende eigene Arbeiten
und solche seiner Schüler hin. Angesichts des hohen Preises (die Erstauflage kostete Gld. 9,50) ist
es zu bedauern, dass der Informationswert dieser «klassischen» Monographie nicht mehr allen
Wünschen entspricht. Helmut Merkel, Erlangen

George W. E. Nickelsburg (ed.), Studies on the Testament of Joseph. Septuagint and Cognate
Studies, 5. Missoula, Montana, Scholars Press, 1975. VIII+ 153 S.

In diesem Sammelband werden die Arbeitspapiere eines im Herbst 1975 abgehaltenen Symposiums
der Society of Biblical Literature Pseudepigrapha Group vorgelegt. Die an Umfang und Gewicht
nicht gleichwertigen Beiträge bieten Material für alle relevanten Fragen. R. I. Pervo (The Testament
of Joseph and Greek Romance, S. 15ff.) zeigt, dass Test. Jos. nicht zum Genus des griechischen
Romans gehört, sondern als Zyklus von haggadischen Auslegungen von Gen. 39, 10 zu verstehen ist,
wozu auch hellenistische Motive verwendet wurden. W. Harrelson (Patient Love in the Test. Jos.,
S. 29ff.) hält Test. Jos. 10, 5-20, 6 für das ursprüngliche Test. Jos. aus dem frühen 2. Jahrhundert
vor Chr. A. B. Kolenkow (The Narratives of the Test. Jos. and the Organization of the Testaments
of the XII Patriarchs, S. 37 ff.) zeigt strukturelle Ähnlichkeiten zwischen den Testamenten des Ruben,
Simeon und Joseph und plädiert von daher für die ursprüngliche Einheitlichkeit der Test. XII.
Dasselbe Problem - die Kontroverse zwischen M. de Jonge und J. Becker über die Einheitlichkeit
der Testamente - steht im Hintergrund der umfangreichen Ausführungen H. W. Hollanders, eines
Schülers von de Jonge (The Ethical Character of the Patriarch Joseph, S. 47ff.); er ist von der Einheitlichkeit

des Abschnitts 1, 3-2, 6 überzeugt und hält ihn für die Einleitung zum ganzen Test. Jos.
R. A. Martin (Syntactical Evidence of a Semitic Vorlage of the Test. Jos., S. 105 ff.) hält das ganze
Test. Jos. für eine Übersetzung. M. de Jonge und Th. Korteweg steuern eine Liste von Varianten
bei, in denen eine künftige Editio maior der Test. XII von einer früheren Ausgabe de Jonges abweichen
wird (S. 125 f.). Die letzten Beiträge (D.J.Harrington, E.W.Smith, Jr., B. Geller, J.D.Purvis)
tragen das Material über Joseph in apokryphen, rabbinischen und samaritanischen Quellen
zusammen. Der Herausgeber hat ein sehr instruktives Vorwort geschrieben (S. 1 ff.), das eine Reihe von
weiterhin offenen Fragen aufzeigt. Helmut Merkel, Erlangen

Göran Forkman, The Limits of the Religious Community. Expulsion from the Religious
Community within the Qumran Sect, within Rabbinic Judaism, and within Primitive
Christianity. Coniect. Bibl. N.T. Ser., 5. Lund, CWK Gleerup, 1972. 257 p.
This dissertation, submitted to the theological faculty of Lund, analyzes the disciplinary

procedures in use within the Qumran sect, rabbinic Judaism, and early Christianity. Since the
Old Testament was accepted as an authority in all three groups, the first chapter of Fork-
man's work studies instructions in the Old Testament (primarily the Pentateuch) concerning
disciplinary measures against deviant behavior, the idea of religious holiness, and other
theological issues necessarily involved in community action against offenders. In a sense, the
sub-title is poorly chosen («Expulsion» etc.). The author is actually concerned with a variety
of types of discipline and not expulsion alone.

The teachings of Jesus offered very little instruction to the Church suggesting what to do



Rezensionen 45

with wayward members. The Lord preached a message of radical repentance in preparation
for the Kingdom of God soon to come. This interest meant that he was concerned mainly
with the conduct of individuals rather than the procedures to be followed by groups. The
material in Matth. 18.15-17 on reproof and expulsion of a brother who sins originated in a

congregation of Greek-speaking Jewish Christians. Forkman agrees with the many commentators

who have pointed out that the pericope shows closer agreement with the procedures
followed in the Qumran sect than with those of rabbinic Judaism.

Qumran also provides the closer parallel to the procedures for discipline Paul expected the
Church to follow. The Dead Sea scrolls reveal that the sect's chief purposes in meeting out
penalties were to preserve order, authority, and the purity or holiness of the group. Forkman
finds the fragment contained in II Cor. 6.14-7. 1 reflecting a concern for holiness almost
identical with that witnessed in the scrolls. Qumran also provides parallels to the practice of
writing down the name of someone who has been reproved (II Thess. 3.14). The same is

true of the acts Paul has taken and wants the Church to take against the fornicator of
I Cor. 5. Iff., and of the procedure he has in mind in II Cor. 13. If. Forkman, however,
supposes Paul has taken these judicial procedures not from any Essene sources, but from the
haburoth of the Pharisees, which, he argues, in the years prior to A.D. 70 exhibited features
far more similar to Qumran practices than the extant rabbinic material attests.

The writer points out that the comparative differences in their respective judicial procedures
are far more significant than any recognizable similarities. After sifting through each
community's literature to study what deviations led to discipline, how discipline was carried out,
and what were the theological considerations behind disciplinary action, Forkman concludes
that each community's judicial process reflects what that group held to be most important.
The offences they determined was just cause for expulsion were defined in each case in
accordance with the system of values and the order of priorities typical of each community.
Thus the chief concern at Qumran was with offences against the holiness of the sect. In
rabbinic Judaism after A.D. 70 the main concern was with the unity of Israel as a people. In
early Christianity it was with heresy, apostasy, and gross misdeeds.

Assessing the contributions the book makes to historical research, the reader recognizes its
main strength in its treatment of the Synoptic material and the Pauline letters. Its study of the
Catholic Epistles is briefer than what one might have hoped for. An examination of the very
relevant material in the Apostolic Fathers is unfortunately missing.

Sidney Sowers, West Richland, Washington

Jack Finegan, Encountering New Testament Manuscripts. London, SPCK, 1975. 203 S. L 5.95.
This is a lavishly produced and spaciously laid out book, well illustrated with 24 photographs

of various MSS. (mostly papyri) usually at actual size. What the book boils down to is a discussion
of a few passages in the fourth gospel as they appear in 12 manuscripts. Finegan introduces us to
these manuscripts, giving a few paragraphs on their provenance, contents and characteristics before
transcribing and translating the sections under discussion.

The «encounter» occurs in three chapters. In the first, Finegan takes the oldest papyrus of John
(P52) and follows the reading contained in this fragment (John xviii. 31-3, 37-8) through the later
papyri 60 and 66. In the second chapter he looks at P2S (available in the author's university, and not
used by the UBS Greek N. T., 2nd ed.) and shows how its contents (John vi. 8-12, 17-22) compare
with the same text in P06 and P'5. Then, in a third sequence Finegan examines at length John i. 1-18
with special reference to the significant variants in vv. 3-4 and 18 in P66 P75 B Aleph DW"1 A 666
and 1345 (for i. 18 only). As he guides the novice through these MSS. noting their variants, Finegan
allows us to see how a textual apparatus is built up. There is obviously value in allowing students to
see behind the bare annotations of an apparatus to the MSS. supplying the variants, but nearly 100

pages of this book go towards building an apparatus for the few verses noted earlier. This extravagance
is due largely to Finegan's unnecessarily repetitive and painstakingly deliberate method of taking
the reader through each new text. For example when Aleph is introduced we have not only a photograph

of the MS. but a rewriting of John i. 3^1,6,15andl8in capitals, in normal Greek typescript and
in English for both Aleph* and Aleph0 before the variant readings are discussed - this takes ninepages.



46 Rezensionen

As to the actual conclusions drawn from the variants in the apparatus to John i. 3-4 and 18, Fine-
gan accepts oudén, not oudè hén at i. 3 because of the support of P66 (even though elsewhere in John
this papyrus prefers oudè hén to oudén) ; he accepts the break after gégonen as original on the grounds
that this reading is likely to be the cause of the other variant readings in these verses (B. M. Metzger,
A Textual Commentary on the Greek New Testament is uncertain here); in v. 4 he accepts ên; in
v. 18 he argues for monogenes theôs, because it is the lectio difficilior accounting for the other
v. hyios and ho monogenes theôs.

Finegan accepts throughout the traditional division of MSS. into Alexandrian, Western and
Byzantine groups, which is unnecessary and confusing especially given his choice of MSS. and verses.
For example Aleph normally deemed to be Alexandrian is Western in John i-v; and Wsupp is both
Alexandrian and Western in these chapters. Why does Finegan need to straightjacket his MSS. in
these subdivisions? Or why does he choose MSS. which wear ill such straightjackets in John? In
fact, Finegan's dilemma in categorizing MSS. in this way serves to show how difficult it is to maintain
these divisions and the very results of the apparatus built up in John i show how unfaithful the MSS.
selected are in their textual relationships in this chapter.

As for the rest of the book, an opening chapter introduces readers to ancient book production,
writing practice and materials, and deals with the external appearance of MSS. Useful sections cover
colophons, prologues, stichometry and colometry. A following chapter gives a brief history of New
Testament textual criticism including the listing of MSS., and a history of the scientific study of the ext.
In the latter an expanded section on how variants, expecially accidental changes, came about would
have been useful. In these chapters, as throughout the rest of the book, Finegan rarely ventures his
own opinions or comments, being more the reporter than the critic. There are no footnotes, but
useful bibliographical details (mostly up-to-date) appear in the text.

In an epilogue «The Future Task» the author following Colwell is more concerned with how one
is to locate a new MS. in the textual tradition than how to provide us with clues to evaluate variant
readings, even though he admits a judgement on individual variants is the goal to which textual
endeavours are directed.

As a critical introduction to the direct reading of New Testament MSS. this book will be of
value especially for students. Those who wish to enliven their interest in the critical apparatus of
a Greek testament will be able to use it with some confidence. James K. Elliott, Leeds

Albert Fuchs (Hrsg.), Jesus in der Verkündigung der Kirche. Studien zum Neuen Testament
und seiner Umwelt, A, 1. Linz, Selbstverlag, 1976. 205 S.

Der vorliegende Band ist der erste einer neuen Reihe, die von dem Linzer katholischen
Neutestamentier Albert Fuchs betreut und herausgebracht wird L Er enthält ausser einem Vorwort

des Herausgebers (S. 7f.) und einem von dessen Assistentin Chr. Eckmair erstellten
Anhangteil mit Bibliographie, Abkürzungsverzeichnis und Autorenregister (S. 191-205) neun
Beiträge von acht Verfassern aus Frankreich, Österreich, Schweden und der Schweiz. Den
Abhandlungen gemeinsam ist die Frage nach dem historischen Jesus und seiner Spiegelung im
neutestamentlichen Kanon; jüdische Voraussetzungen wie die Gestalt des Täufers Johannes
sind dabei eingeschlossen.

Harald Riesenfeld (Uppsala) fragt nach der Einheit des Neuen Testaments (S. 9-25); er
stellt einer Kerygmatheologie, die den «Gründer des Christentums... in die Prolegomena
des Christentums abgeschoben» habe (S. 11), die Person des historischen Jesus gegenüber und
begründet in Jesu Selbstbewusstsein die Einheit des neutestamentlichen Denkens.

Nicht weniger als vier Beiträge behandeln den Themenkreis des Täufers und der Taufe Jesu:
Bo Reicke (Basel) stellt Johannes den Täufer in den Zusammenhang der jüdischen Baptisten
(S. 76-88) und analysiert die Verkündigung des Täufers nach Lukas (S. 50-61). Intention
und Adressaten der Täuferpredigt in Matth. 3, 7-10 untersucht Albert Fuchs (Linz; S. 62-75),
und Lars Hartman (Uppsala) steuert unter der Überschrift «Taufe, Geist und Sohnschaft»
traditionsgeschichtliche Erwägungen zu Mark. 1, 9-11 parr. bei (S. 89-109).

Der Jesuitenpater Xavier Léon-Dufour (Paris) entfaltet in seinem Beitrag «Das Sprechen

1 Zu beziehen beim Herausgeber, Prof. Dr. A. Fuchs, A-4020 Linz, Harrachstrasse 7.



Rezensionen 47

von Auferstehung» (S. 26-49) im Anschluss an die neutestamentlichen Ausdrücke Auferstehung,

Erhöhung und Leben Vorschläge für ein modernes Sprachmodell der Rede vom
Auferstandenen.

Eine literarkritische Untersuchung der Perikope vom Ährenraufen am Sabbat (Mark. 2,
23-28 parr.) bietet Hermann Aichinger (Linz), der die Hypothese seines Lehrers Albert
Fuchs von der Existenz eines Deuteromarkus als einer redaktionellen Überarbeitung des alten
Markusevangeliums «auf einer theologisch fortgeschrittenen Stufe» (S. 148f., Anm. 133) weiterführt

(S. 110-153).
Günter Stemberger (Wien) befragt zur Stephanusrede in Apg. 7 die jüdische Tradition

(S. 154-174); er hält eine jüdisch-hellenistische Synagogenpredigt als Vorlage für möglich
(S. 174). Schliesslich fragt Franz Zeilinger (Graz) nach den Trägern der apostolischen Tradition

im Kolosserbrief (S. 175-190), wobei er das strittige Problem der paulinischen Authentizität

offenlässt.
Der Wert des vorliegenden Sammelbandes und der geplanten Reihe besteht vor allem darin,

dass hier der deutschsprachigen neutestamentlichen Wissenschaft die Möglichkeit geboten
wird, auf internationaler und ökumenischer Ebene exegetische Erkenntnisse kennenzulernen
und zu diskutieren. Insbesondere die schwedische Exegese des Neuen Testaments kommt
ausführlich zu Wort, bei Riesenfeld und Hartman; auch Reicke ist Schwede, und die
Ausführungen Léon-Dufours wurden 1974 erstmals in Uppsala vorgetragen. Wer, wie der
Rezensent, an den jüdischen Grundlagen des Christentums besonders interessiert ist, wird den
Band begrüssen als wichtige Hilfe für Deutung und Verständnis Johannes des Täufers. Nicht
zuletzt ist die Tatsache dankenswert, dass der bedeutsame, material reiche und besonnene
Beitrag von Reicke, «Die jüdischen Baptisten und Johannes der Täufer» (S. 76-88), als Vortrag
erstmals 1952 in schwedischer Sprache publiziert, endlich auch auf deutsch vorliegt. An
Gestalt und Botschaft des Täufers und Lehrers Jesu wird nicht vorbeigehen können, wer nach
dem historischen Jesus fragt. Otto Böcher, Saarbrücken

Leonhard Goppelt, Theologie des Neuen Testamentes, 2. Vielfalt und Einheit des apostolischen
Zeugnisses. Herausgegeben von J. Roloff. Göttingen, Vandenhoeck, 1976. S. 313-669.
Schon nach einem Jahre liegt der zweite Teil der neutestamentlichen Theologie von Goppelt vor.1

Diese Leistung ist dem Herausgeber hoch anzurechnen, hatte er doch angesichts der grossen Lücken
im Nachlass mit verstärkten Schwierigkeiten zu kämpfen. So fehlen im Gesamtaufriss z. B. die
Theologie des Markus und der Deuteropaulinen, innerhalb des Paulus bleiben die Rechtfertigungslehre

und die Ekklesiologie skizzenhaft, und Johannes ist auf einen einzigen Paragraphen beschränkt.
Dennoch gibt das Vorliegende einen umfassenden Einblick in die Grundprobleme des apostolischen
Zeugnisses im Räume des N.T. Angesichts der Fülle des vorliegenden Materiales beschränken wir
uns darauf, die jeweiligen Einstiege in die Sachprobleme zu skizzieren und dadurch die systematische
Kraft der Darstellung hervortreten zu lassen.

Gab der erste Haupteil erster Band) das wieder, was von Jesus her auf die Gemeinde
zugekommen war, so zeichnet der zweite Hauptteil über die Urgemeinde (S. 325-355) die ersten Reflexionen,

die in der Bindung an diese Person für die nachösterliche Situation durchgeführt wurden. Dabei
hütet sich Goppelt, in abstrakter Weise zeitlich oder örtlich verschiedene Theologien wie z. B. die
der palästinensischen oder hellenistischen Gemeinden auseinanderzureissen. Schon in den Anfängen
der Urgemeinde begegnen sich sehr heterogene Ansätze zur Artikulierung des Themas « Herr ist Jesus »
und des sich daraus ergebenden Selbstverständnisses der Gemeinde (vgl. vor allem S. 351 ff.).

Der dritte Hauptteil (§§ 27-41) umfasst Paulus und das hellenistische Christentum. Das
Grundproblem der paulinischen Theologie ergab sich aus der Tatsache, dass das Evangelium aus dem Raum
des alten Bundesvolkes Israel in die hellenistische Welt übertragen wurde. Dabei ergab sich nicht
nur eine sprachliche, sondern vielmehr eine sachlich-theologische Aufgabe: Wie musste das
Evangelium gestaltet werden für die Kirche aus Juden und Heiden, ohne dass Jesus zu einer synkreti-
stischen Nebelgestalt wurde und ohne dass die Kirche eine essenische oder pharisäische Ghettogrösse
blieb? Paulus hat das aufgebrochene Schlüsselproblem gelöst, indem er ein neues Verhältnis zwischen

1 Rezension des ersten Teils in Theol. Zeitschr. 32 (1976), S. 107f.



48 Rezensionen

Jesus und dem Alten Testament erarbeitete (§30). Die Unterscheidung zwischen dem A.T. als
«Gesetz» und «Verheissung» erlaubte ihm, eine neue Korrespondenz zwischen alttestamentlichem
Verheissungsgeschehen und neutestamentlichem Erfüllungsgeschehen aufzuweisen, deren entscheidendes

hermeneutisches Prinzip die Typologie ist. Die §§ 32-35 über die Christologie basieren auf
dem wegweisenden Satz: «Die Christologie ist Ansatz und Kriterium der Auseinandersetzungen und
Ausführungen, nicht aber ihr Thema» (S. 391). Damit wird einerseits die Freiheit gewonnen für das
Verständnis und die vielseitige Funktion der verschiedenen Hoheitstitel (Gottessohn, Herr) und der
Bekenntnisformeln, wobei das alttestamentliche Bekenntnis zum alleinigen Jahwe eine entscheidende
Rolle spielt. Andererseits kommt bei der Christologie das Gesamtwerk und -leben Jesu zur Geltung,
wobei das Kreuzesgeschehen nicht (wie bei Bultmann) isoliert dasteht, sondern in das Ganze integriert
wird. Bei der weiteren Frage, wie das Christusgeschehen durch die Botschaft des Evangeliums und
durch den Geist weiterwirkt (§§ 36-38), greift Goppelt auf einen auch in anderen Zusammenhängen
ausgesprochenen Grundsatz zurück: Die «horizontale» Linie der Tradition und die «Vertikale» des

Offenbarungsgeschehens sind nicht auseinander zu reissen, sondern bedingen und ergänzen sich je
und je. Es wäre hilfreich gewesen, wenn diese Linie auch in dem allzu fragmentarischen Kapitel über
die Rechtfertigung ausführlicher hätte durchgezogen werden können, um so mehr als Goppelt selbst
betont, dass diese nach wie vor ein Brennpunkt der Auseinandersetzung um die paulinische Theologie ist.

Nachdem nun Paulus durch seine Grossleistung die aus Juden und Heiden gebildete Kirche auf
ihren gemeinsamen Weg gewiesen hat, brechen in der zweiten und dritten Generation verschiedene
regionale und sachliche Einzelprobleme auf, die in den übrigen Schriften des N. T. angepackt werden.
Besonders gut geraten ist die Gegenüberstellung der beiden Lösungen, die der 1. Petr. und die Off.
zum Problem geben, wie sich die Gemeinde angesichts der fortschreitenden Entfernung zwischen
Kirche und Gesellschaft zu verhalten habe. Fern von aller unterwürfiger Hörigkeit, aber in deutlicher
Absetzung von der Emigration der Essener, weist 1. Petr. den Weg zur kritischen Mitarbeit in Staat
und Gesellschaft, allen Diffamierungen zum Trotz. Die Off. hingegen ruft zum klaren Durchhalten
angesichts des unterdessen antichristlich gewordenen Staates auf. Jakobus und Matthäus spiegeln
die Auseinandersetzung mit der jüdischen Gemeinde wider, vor allem im syrischen Raum. Der Hebr.
und Lukas ringen um das Problem einer weitlaufenden Geschichte unter dem Vorzeichen des
geschehenen und geschehenden Heils. Das Joh. und die Johannesbriefe stellen der entstehenden Gnosis
die Christusgestalt als den fleischgewordenen Logos gegenüber.

Die klaren grossen Linien und deren Verfolgung bis in Einzelheiten hinein zeigen, dass Goppelt
mit seinem Nachlass der Theologie weit mehr geschenkt hat, als viele es zu seinen Lebezeiten von
ihm erwartet haben. Christian Maurer, Bern

Kurt Niederwimmer, Askese und Mysterium. Über Ehe, Ehescheidung und Eheverzicht in den
Anfängen des christlichen Glaubens. — Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen
Testaments, 113. Göttingen, Vandenhoeck, 1975. 267 S. DM 39.-/45.-.
In dem vorliegenden Buch stellt der Wiener Neutestamentier die urchristliche Sexualmoral in

ihrer geschichtlichen Entwicklung dar. Er sammelt und deutet die einschlägigen Belege des Neuen
Testaments, der patristischen und der gnostischen Literatur; religionsgeschichtliche Zusammenhänge
werden aufgezeigt, Sekundärliteratur zum Thema ausführlich berücksichtigt. Stärker als in der bisherigen

Forschung kommen psychologische und soziologische Fragestellungen zu Wort. Dennoch kann
Niederwimmer mit Recht seine Monographie als eine «unzeitgemässe Betrachtung» bezeichnen
(S. 9) : seine Interessen, Methoden und Ergebnisse sind bestimmt von den Befunden der antiken
Texte, nicht von den Problemen moderner Sexualethik.

Nach einer knappen Einleitung (S. 9-11) behandelt der Autor im ersten Kapitel «Die eschatolo-
gische Moralkritik Jesu» (S. 12^41); den Widerspruch zwischen Radikalisierung des jüdischen
Sexualrigorismus einerseits und seiner Negierung andererseits löst Niederwimmer durch den Hinweis

auf die Einheit der eschatologischen Motivation. Kapitel 2 untersucht «Traditionen aus dem
palästinensischen Judenchristentum» (S. 42-63), Kapitel 3 «Traditionen aus dem Bereich des
judenchristlichen Missionschristentums» (S. 64-157) ; zu den letztgenannten zählt der Autor insbesondere die
Paränese des Paulus (1. Kor. 7) und die deuteropaulinische Verknüpfung von Ehe und Heilsgeschehen
(Eph. 5, 22-23). «Die Gemeinden im Prozess der Katholisierung» werden im letzten, vierten Kapitel
(S. 158-219) dargestellt; in Auseinandersetzung mit dem judenchristlichen Sexualrigorismus und der



Rezensionen 49

ambivalenten frühgnostischen Sexualmoral findet die junge Kirche ihre sexualethische Ordnung:
Der Ehe der vielen steht der Eheverzicht der asketischen Elite gegenüber.

In einer instruktiven Zusammenfassung (Epilegomena, S. 220-223) zieht der Autor ein Fazit
seiner Untersuchung, die er als einen Beitrag zur Analyse der «fatalen» Traditionselemente christlicher

Sexualmoral verstanden wissen will, «um damit den Wiederholungszwang zu Ende zu bringen»
(S. 223). Ein ausführliches Quellen- und Literaturverzeichnis (S. 224-243), ein Abkürzungsverzeichnis

(S. 244-246) sowie Register der Autoren (S. 247-250), Quellenbelege (S. 250-265) und Sachen
(S. 265-267) beschliessen den Band.

Nächst der sorgfältigen Analyse der antiken Belege und der kritischen Aufarbeitung der Sekundärliteratur

verdankt die Forschung der Abhandlung Niederwimmers vor allem die Erkenntnis, dass
die Entwicklung der urchristlichen Sexualmoral vom asketischen Enthusiasmus zum pragmatischen
Kompromiss verlaufen ist, nicht umgekehrt ; darin verdient der Autor uneingeschränkte Zustimmung.
Die Bedeutung des «heterodoxen» antiken Judentums und seiner eschatologischen Erwartung kann
für die Botschaft Jesu kaum überschätzt werden; sexual asketische Tendenzen bestimmen das
palästinensische Judenchristentum ebenso wie die frühe Heidenmission, bis hin zur Verknüpfung
von Taufe und Gelübde künftigen Sexualverzichts (in welchen Zusammenhang nach Meinung des
Rezensenten bereits die 144000 versiegelten getauften Zölibatäre von Apk. 7, 2-8; 14,1-5 gehören
dürften). In der Verwerfung dieses Junktims liegt die entscheidende Leistung der entstehenden
Grosskirche; der sich herausbildende Stand des anachoretischen oder monastischen Asketen ermöglichte
dem durchschnittlichen Getauften die Eheschliessung. Das «Nebeneinander von Ehe und Eheverzicht
ist... ein charakteristisches Ergebnis des Katholisierungsprozesses» (S. 222f.).

Otto Böcher, Saarbrücken

Frans Neyrinck, The Minor Agreements of Matthew and Luke against Mark with a Cumulative
List. Bibl. Eph. Theol. Lov., 37. Gembloux, Duculot, 1974. 330 S. Bfr. 800.-.
Es ist hier ein ausserordentlich wertvolles Arbeitsinstrument vorzustellen, für das dem Verfasser

und seinen Mitarbeitern sehr zu danken ist. Der Band enthält drei Teile: Der erste umfasst eine kon-
zise Forschungsgeschichte des Problems der «kleineren Übereinstimmungen» (S. 11-^-8). Den
bestehenden Positionen wird keine neue zugefügt. Der zweite Teil (S. 51-195) enthält eine komplette
synoptische Auflistung der kleineren Übereinstimmungen. Geradezu unschätzbar und den eigentlichen

Wert des Bandes ausmachend ist aber der dritte Teil (S. 199-288): Hier wird unter dem Titel
«Klassifikation der stilistischen Übereinstimmungen mit Vergleichsmaterial aus der Dreifachüberlieferung»

etwas geliefert, was mehr ist als eine Vorstufe zu der seit langem fehlenden synoptischen
Stilstatistik. Neyrinck greift total 35 sprachliche, vokabularische oder syntaktische Eigentümlichkeiten

der kleineren Übereinstimmungen heraus und vergleicht sie mit entsprechendem Material aus
Matthäus und Lukas. Hier kann man etwa erfahren: Wo kommt in den kleinern Übereinstimmungen
und auch sonst redaktionell bei Matthäus und Lukas ein Genitivus absolutus vor? Wo haben die
Grossevangelien gegenüber Markus die Reihenfolge von Objekt und Verb umgestellt? Wo ist ein
historisches Präsens durch ein anderes tempus ersetzt worden? Weitere Gesichtspunkte sind z. B.
kai und dé, Partizip, Asyndeton, Ersetzung von höti recitativum, coniugatio periphrastica, Aktiv
und Passiv etc., kurz alles Kleinigkeiten, die in der Konkordanz sich überhaupt nicht oder nur sehr
mühsam feststellen lassen und die doch, gerade weil sie nur zum Teil Ergebnis bewusster
Sprachgestaltung sind, entscheidenden Aufschluss über den Stil eines Evangelisten geben. Neyrinck hat
also durch sein Buch der Synoptikerforschung wirklich einen Dienst erwiesen, nicht nur auf dem
Gebiet der kleineren Übereinstimmungen. Ulrich Luz, Göttingen

Reinhold Leistner, Antijudaismus im Johannesevangelium Darstellung des Problems in der neueren
Auslegungsgeschichte und Untersuchung der Leidensgeschichte. Theologie und Wirklichkeit, 3.
Bern, H. Lang, 1974. 227 S. Fr. 33.60.
Dem Verfasser geht es nicht um die Frage des Antisemitismus überhaupt. Er leistet vielmehr einen

Beitrag zur Frage der antijudaistischen Beurteilung des Johannesevangeliums. Dazu hat er die
neuere johanneische Forschung geschildert und eine Exegese der Leidensgeschichte im Joh. geboten.

Der 1. Haupteil des Buches ist der neueren Auslegungsgeschichte gewidmet. Leistner setzt mit
F. Chr. Baur und der Tübinger Schule ein. Man hätte schon etwas früher beginnen können. K.G.



50 Rezensionen

Bretschneider hatte schon 1820 den klassischen Beitrag des Rationalismus zum Verständnis des Joh.
geleistet. F. Chr. Baur hielt an der ideellen Tendenz Bretschneiders fest. In seiner Kritik an Baur
zeigt Leistner, dass jener «die leitenden Kategorien für seine Arbeit nicht im Stoff selbst fand» (S. 25).
Leistner geht dann zur Darstellung der religionsgeschichtlichen Schule über und zeigt an W. Bauer,
dass die auf dieser «Sicht beruhende These von dem scharfen johanneischen Antijudaismus nun
die Einzelexegese bestimmt» (S. 42). Deshalb musste eine Aussage wie Joh. 4, 22 ausgeschieden
werden. Auch der existentielle Interpretationsversuch R. Bultmanns, der «Juden» und «Welt»
gleichsetzte, bringt keine Lösung. Leistner verweist auf A. Schlatter, der die geschichtliche Füllung
beibehalten hat, sowie auf die Qumranforschung und auf jüdische Autoren zum Johannesevangelium.
In den bisher erschienenen Forschungsberichten wurden jüdischen Autoren nie so viel Raum gewährt.

Der 2. Flauptteil des Buches Leistners behandelt die johanneische Leidensgeschichte. Dieser
exegetische Teil zeichnet sich durch Begriffsbestimmungen und die Beachtung des unmittelbaren
Zusammenhangs, in dem ein Begriff steht, aus. Weil bei ihm die Begriffe nicht als dicta probantia
von einer vorgefassten Hintergrundsbestimmung her ausgelegt werden, gewinnen seine Aussagen
an Objektivität. Der Vergleich mit Parallelperikopen zeigt, dass das Joh. den älteren Bericht hat.
«Die Inkonsequenz des johanneischen Berichts erscheint also nicht geringer, sondern sogar noch
grösser, wenn man seine Angaben für unhistorisch hält» (S. 81). Das Joh. legt in seinem Bericht auf
das politische Moment stärkeres Gewicht als die Synoptiker. Jesu Wirken löste eine Volksbewegung
aus (Joh. 11, 45-53). Beim Einzug in Jerusalem (Joh. 12, 12f.) handle es sich um eine «geplante
Ovation» (S. 91). Deswegen war es die Aufgabe eines jüdischen Verhörs herauszubringen, ob Jesus

unter die Zeloten einzuordnen und den Römern auszuliefern war. So erklärt sich die Tatsache,
dass im Joh. ein regelrechter Prozess vor dem Synedrium fehlt. R. Bultmann hatte den fehlenden
jüdischen Prozess einfach ergänzt. Leistner fragt, «woher Bultmann die Sicherheit nimmt, diese
Daten als 'selbstverständlich' zu ergänzende hinzustellen» (S. 99). R. Bultmann meint auch, das

jüdische Volk gebe sich selbst preis. «Joh. 19, 15c als eine pauschale Selbstbezichtigung des jüdischen
Volkes zu verstehen, ist nur möglich, wenn man den gesamten Kontext, wie wir ihn untersucht haben,
ausser acht lässt» (S. 132).

Im Anhang seines Buches zeigt Leistner, dass das Joh. hoi Ioudaioi nicht pauschal, sondern
differenziert gebraucht. Daran ist zu erkennen, dass das Joh. keinen pauschalen Antijudaismus
intendiert.

Leistner ist der Nachweis gelungen, dass die These vom Antijudaismus des Joh. mit einer
geistesgeschichtlichen Richtung zu sammenhängt, deren Wurzeln im Rationalismus der Aufklärung liegen.
Geht man an das Joh. mit einem gnostisierenden Vorverständnis heran, so führt das zu antijuda-
istischen Behauptungen. Das geschichtliche Verständnis des Joh. führt jedoch in der Leidensgeschichte
zu dem Urteil, dass die Römer am Tod Jesu wesentlich beteiligt waren. Die beiden Teile des Buches

von Leistner sind eng aufeinander bezogen und zeigen dasselbe Ergebnis. Dem 4. Evangelium ist
ein geschichtliches Verständnis angemessen. Für die Exegese ist der unmittelbare Zusammenhang
am wichtigsten, aber der synoptische Vergleich und die Einordnung ins Judentum sind
unumgänglich.

Edeltraud Leidig, Witterswil, Kt. Solothurn

Raymond E. Brown, Karl P. Donfi ied & John Reumann (eds.), Peter in the New Testament. A
Collaborative Assessment by Protestant and Roman Catholic Scholars. Minneapolis, Augsburg
Publ. House, &New York, Paulist Press, 1973. ix+181 pp. $ 1.95.

The volume is an exegetical statement of the two-year bilateral discussions of the United States
Lutheran-Roman Catholic Dialogue to reevaluate the role of Peter in the New Testament. It is

a prolegomenon to an ecumencial assessment of papal primacy, the fifth joint study after those on
creed, baptism, eucharist and ministry. The interconfessional task force of eleven prominent scholars,
mostly Lutheran and Roman Catholic, but including invited specialists of other traditions, delineates
in chapter two the presuppositions for its study, which adheres strictly to historical-critical method.
«Whether historical or not, what the New Testament writers report about Peter represents at least
Christian thought about Peter- it represents what writers or their sources believe to have happened
and thus the role which was given to Peter at the time the particular New Testament books were
written» (pp. 19-20).



Rezensionen 51

This «quest of the historical Simon» then proceeds in subsequent chapters to analyze virtually
every reference pertaining to Peter in «roughly chronological» order. Acts is an exception, treated
after the Pauline Letters and separately from Luke because of affinities between Paul and Acts of
events concerning Peter (p. 10). Acts does not have an «historical value equal to that of Paul's
letters when they are both describing the same events» (p. 10). The writings of the New Testament
are «documents in which faith has shaped the presentation» (p. 8). Mark is assigned chronological
priority among the Gospels, which «give us a picture that has developed beyond the historical
ministry of Jesus» (p. 10); John is regarded the latest. As would be anticipated, this compact report
is most careful and comprehensive on Matth, xvi. 16b-19 (pp. 83-101). Here theological tradition
does not prejudice the exegesis. It was already asserted on page 8 that «papacy in its developed form
cannot be read back into the New Testament». (See also footnote 351 on page 168.) First Peter is
distilled with minimal consideration.

The exegetes take cognizance of the plurality of accents about Peter in the various New Testament
traditions (pp. 11-12, 18-9, 166) and cautiously evince this «creative gospel development» on the
basis of «historical levels of significance» and «layers of tradition». There is a sense of movement
maintained throughout the writing. By chapter ten a «trajectory of images of Peter» emerges,
traced from his association with Jesus down through his meaning for the early Christian community
as it evolved in the New Testament era. Here the conclusions are modest but not without substance.
Decisiveness is lost in the genre of consensus. Unavoidably expectation is sometimes thwarted by
«no position taken», but this is generally offset by skilled discussion of alternative interpretations
and representative literature to evoke reader opinion. This is not an ordinary book of dilute ecumenical

dialogue or «evangelical simplicity». It is an important balanced précis of a distinguished
symposium. It is sensitive to confessional traditions as well as biblical concerns. In a text of this nature
there are issues for quibbling, but nothing is precipitated to seriously detract from the scholarship,
which is straightforward, objective and thorough. The collaboration is well documented, collating
many critical studies since Oscar Cullmann's epochal «Peter. Disciple, Apostle, Martyr» (1953).
Considerable integral information is condensed into the footnotes, which one is especially pleased to
discover aptly at page bottoms.

However the neglect of Orthodox scholarship is regretable and the select bibliography for the
Petrine epistles is miserably inadequate. For example there is no mention of the two important
monographs by John Elliott, The Elect and the Holy (1966) and William Dalton, Christ's Proclamation

to the Spirits (1965). A subject index would have enhanced the volume as a reference. The gamut
of readers intended is broad - from informed lay discussion groups to academic theological seminars.
The remarkably low price makes the book available for wide circulation; it is already in five foreign
editions.

There is more to be said about Peter in the New Testament. The trajectory of Peter's image in the
New Testament is not coterminous with his historical career (p. 168). What is the relationship between
these two ascriptions? Geographical considerations require as careful a study. Most importantly,
the theological task remains.

Dale Brownell, Basel

Gösta Wrede, Unio Mystica. Probleme der Erfahrung bei Johannes Tauler. =Acta Univ. Upsal.,
Studia doctrinae christianae upsaliensia, 14. Stockholm, Almquist & Wiksell International, 1974.
294 S. SKr. 70,50.
Dass evangelische Theologen sich an der Erforschung der mittelalterlichen Mystik beteiligen, ist

in der gegenwärtigen Generation nicht gerade häufig, obwohl die reformatorische Theologie in ihrem
Ursprung und zumal in ihrem Zentrum, der Rechtfertigung, schlechterdings nicht ohne die theologische

Reflexion der Glaubenserfahrung der Mystik und zumal Taulers denkbar ist. Die doktrinale
Ablösung der Theologie vom Glaubensvollzug ist vielleicht eine Ursache für das schwache Interesse
an diesem Gebiet. Doch gerade auf diesem Hintergrund unserer heutigen Situation ist es interessant,
wie die Studie des schwedischen Lutheraners G. Wrede an einem Punkt mystischer Theologie einsetzt,
der sich mit den Interessen heutiger Theologie trifft, nämlich im Bereich der Anthropologie und vor
allem der Erfahrung: «Der Zweck ist nur gewesen, zu verstehen versuchen, welche Erfahrungsunterlage

in Taulers persönlicher Mystik immanent gewesen ist, wie es seine Texte bezeugen. Der



52 Rezensionen

Zweck ist auch gewesen, festzustellen zu versuchen, was die Erfahrung für Taulers Auffassung und
Ausformung solcher Aussagen, die Anspruch darauf erheben transsubjektiv zu sein, bedeutet hat.»

Damit hat sich der Autor eine zweifache Aufgabe gestellt. Die eine ist die ideen- und
begriffsgeschichtliche Einordnung von Taulers Mystik, die andere besteht in einer religionspsychologischen
Einordnung der darin enthaltenen Erfahrung von Einung (unio mystica). Die Textgrundlage ist
bei den uns überkommenen rund achtzig Predigten Taulers natürlich nicht sehr breit. Doch es
gehört zur Eigenart der Predigt, dass sie eine Zwischenstellung zwischen Begriff und Erfahrung hat.
Daher kann man sowohl auf die Begriffsbildung wie auf den Erfahrungsvollzug schliessen.

Es ist ein recht geschicktes Verfahren, wenn der Verfasser nun in drei Schriften, und zwar jedesmal
von einem Hauptzitat ausgehend, nacheinander die Themenkreise Gott, Mensch und Unio Mystica
behandelt. Allerdings führt das auch zu einigen Überschneidungen und Wiederholungen. In den
ebenso sachkundigen wie detaillierten Einzelanalysen wird dann die Grundauffassung Taulers
erhoben und zugleich mit der mystisch-theologischen Tradition konfrontiert. Vor allem geht es dabei
um das Verhältnis zu Eckhart und Thomas sowie um die Frage nach der Vermittlung der
neuplatonischen Tradition, wobei zweifellos Augustin mit seinem Werk «De Trinitate» eine ganz besondere
Bedeutung hat. Dabei will der Verfasser zeigen, wie Tauler in wesentlichen Punkten seiner Auffassung
unmittelbar auf Proklos, Augustin und Ps.-Dionysios (warum dieser nach einer französischen
Übersetzung zitiert wird, bleibt unerfindlich) hinter Eckhart und Thomas zurückgreift, oder wie er - z. B.
beim «Seelengrund» - auch eigene Auffassungen entwickelt. Zur Ideen- und Begriffsgeschichte wird
eine ganze Reihe von neuen Thesen aufgestellt.

Im dritten Teil wird dann die Weise der Einung von Gott und Mensch in der Unio Mystica
überprüft. Dabei stellt Wrede heraus, wie die Identitätsmystik Eckharts bei Tauler durch eine teleologische
Komponente, wie sie sich bei Augustin findet, ersetzt wird. Wichtig sind in diesem Abschnitt auch
die Abgrenzungen gegenüber einem verengten Verständnis von Mystik, wie es in der evangelischen
Theologie von Nathan Söderblom, Friedrich Heiler, Tor Andrae u. a. vertreten worden ist. Die
Entgegensetzung von innerem Erlebnis und äusserer Verantwortung kann für die Mystik Taulers
jedenfalls nicht behauptet werden.

Die Arbeit ist rein deskriptiv und analytisch, d. h. die theologische Problematik wird bewusst
ausgeblendet und an einer Stelle nur beiläufig als für die Untersuchung unerhebliche Frage berührt :

«Was bedeutet der Glaube an Christus und die Versöhnung durch Christus für die ethische Einwilligung'

des Menschen?» Die berechtigte Sorge lutherischer Theologie beim Stichwort der Willensfreiheit

müsste an dieser Stelle vielleicht doch ein wenig weiterführen, etwa auch im Blick auf
neuere Arbeiten über dieses Thema im Verhältnis von Thomas und Luther. Allerdings hat der
Verfasser diesen schon früher mehrfach bearbeiteten Zusammenhang von Luther mit Tauler bewusst
ausgeschlossen.

In seinem akribisch deduzierenden Stil, dem eine sprachliche Überarbeitung zum Vorteil gereicht
hätte, bietet dieses Buch nicht gerade eine Einführung in ein vernachlässigtes Gebiet. Doch bedeutet
es immer eine hoffnungsvolle Anregung, sich diesem Gebiet wieder zuzuwenden, vielleicht sogar mit
manchen Problemen, denen wir heute im Leben der Kirche mit einiger Hilflosigkeit gegenüberstehen.

Reinhard Slenczka, Heidelberg

Scott H. Hendrix, Ecclesia in via. Ecclesiological Developments in the Medieval Psalms
Exegesis and the Dictata super Psalterium (1513-1515) of Martin Luther. Stud, in Mediev.
and Reform. Thought, 7. Leiden, Brill, 1974. X + 297 S. Gld. 64.-.
In der vorliegenden Lutherstudie befragt Hendrix den frühen Luther nach seinem

Kirchenverständnis in Gegenüberstellung zu den Aussagen über die Kirche in den mittelalterlichen
Psalmenkommentaren. Für beide sind die drei ekklesiologischen Zentralthemen gleich: die
Kirche als Congregatio Fidelium - die Beziehung zwischen Ecclesia Militans et Triumphans
- Kirche und Synagoge.

Ausgangspunkt für das Mittelalter war Augustins Konzeption: Den inneren Kreis der ecclesia

catholica bilden die boni et iusti et praedestinati, die durch die Caritas zusammengehalten
werden. Zum äusseren Kreis gehören die mali (wohlgemerkt: innerhalb der ecclesia
catholica). Für die ecclesia militans zeigt Hendrix auf, dass sie imago triumphantis ist, wobei
die Betonung auf imago liegen muss. Das Problem «Kirche und Synagoge» erfährt eine inter-



Rezensionen 53

essante Aufgliederung in: altercatio synagogae et ecclesiae - concordia synagogae et
ecclesiae - synagoga fidelis.

Nicht unbedingt neu, sondern stark traditionell geprägt ist Luthers Grundaussage über die
congregatio fidelium in den Dictata, derzufolge die fideles mit den Getauften identifiziert
werden, die wiederum auch die iusti und boni und sancti sind. Zur Kirche als Gemeinschaft
der Getauften gehören auch die mali die Getauften, die gesündigt haben, aus dem Stand
der Gnade gefallen sind und nur noch Rudimente von Glauben haben, was ebenfalls kein
neuer Gedanke ist. Neu ist in Luthers Dictata allerdings die Feststellung: die fideles leben im
Glauben und im Geist und halten sich an die unsichtbaren geistlichen Güter des Glaubens.
Nur von hier aus kann im Sinne Luthers vom Verborgenheitscharakter der Kirche gesprochen
werden: Er bezieht sich nicht auf die Gläubigen als Personen, sondern auf ihr in Glauben und
Geist gründendes Leben.

Dass dies allerdings auch partim «sichtbar» ist, hätte m. E. der Verfasser stärker
herausarbeiten müssen. In den kurzen Abschnitten der Seiten 196/8 wird es nicht deutlich genug,
ebensowenig das Gegenüber von wahrer und falscher Kirche, was den Dictata nicht fremd ist.
Wohl arbeitet Hendrix präzise heraus, dass die Kirche aus boni et mali besteht, dass zu ihr
falsche fideles gehören (semichristiani), aber das ist nicht identisch mit dem, was Luther dann
später ecclesia Dei und ecclesia Diaboli nennt.

Im Unterschied zu den mittelalterlichen Psalmenkommentaren sieht Luther in der ecclesia
militans ein testimonium triumphantis, wobei - entsprechend oben - die Betonung auf
testimonium liegen muss. Dass Luther in den Dictata von der «Kirche aus luden und Heiden»
spricht, ja sogar von der «Kirche in der Synagoge» und der «synagoge fidelis», ist teilweise
eine Übernahme mittelalterlichen Gedankengutes, geschieht aber «from the church back to
the faithful synagogue» (S. 274). Luther hat überhaupt in den Dictata das ekklesiologische Konzept

mittelalterlicher Psalmenexegese weitergeführt bis hin zu der Feststellung: die Gläubigen
«are potentially independent of any particular ecclesiastical structure or hierarchy since Christ
alone is their true king and monarch as long as the church is in via» (S. 287).

Dass Luthers ekklesiologische Überlegungen im Fortgang seines Lebens sich gewandelt
haben, weiss jeder Luther-Forscher. Es ist zweifellos Hendrixs grosses Verdienst, endlich
einmal erforscht zu haben, in welcher Abhängigkeit vom Mittelalter Luther in den Dictata steht
und wo typisch Reformatorisches in den Ansätzen bereits da ist.

Armin-Ernst Buchrucker, Frankfurt

Otto Erich Strasser-Bertrand, Die evangelische Kirche in Frankreich. - Otto Jan de Jong,
Niederländische Kirchengeschichte seit dem 16. Jahrhundert. Bernd Moeller (Hrsg.), Die Kirche
in ihrer Geschichte, 3, M 2. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1975. 100 S. DM 29.80.
Der vorliegende Faszikel des bekannten Handbuches enthält zwei Kapitel, die als

nationalhistorische Längsschnitte konzipiert sind und jeweils von den Anfängen der Reformation bis
zur Gegenwart reichen. Beide Beiträge sind sehr knapp angelegt, aber die Autoren versuchen
dennoch, mehr zu geben als blosse Tatsachenaufzählung.

Auf etwas über 50 Seiten schildert der Berner Kirchenhistoriker O. E. Strasser-Bertrand die
Entwicklung des französischen Protestantismus in einem hauptsächlich personengeschichtlich
abgestützten Umriss. Erwartungsgemäss liegt das Hauptgewicht einerseits auf den religiösen
und religiös-politischen Auseinandersetzungen des 16. Jahrhunderts und andererseits auf der
Zeit seit der Französischen Revolution. Die äusseren Abläufe werden im ganzen recht
anschaulich geschildert, im Bereich der kultur- und ideengeschichtlichen Zusammenhänge erfährt
man allerdings nicht viel mehr als Stichworte, Namen und Titel literarischer und gelehrter
Werke. Die sozialhistorischen und ökonomischen Faktoren bleiben durchwegs im Hintergrund
und treten fast nur im Unterabschnitt über das «Refuge» etwas deutlicher konturiert hervor.
Die inneren Konflikte, die der französische Protestantismus im Laufe des 19. Jahrhunderts
durchmachte, erfahren eine zwar kurze, aber doch einprägsame Charakterisierung, und auch
der französische Beitrag zur ökumenischen Bewegung wird gebührend gewürdigt.

Der Überblick über die niederländische Kirchengeschichte seit dem 16. Jahrhundert von
O. J. de Jong (Utrecht) behandelt ebenfalls in erster Linie die Leistungen und Wirkungen ein-



54 Rezensionen

zelner Persönlichkeiten. Das Gerüst des chronologischen Ablaufs bestimmt die Darstellung auf
Kosten der problembezogenen Erörterungen noch stärker als im vorangehenden Kapitel.
Obwohl die Entwicklung der katholischen Kirche hier auch mitbehandelt wird, bleibt sie doch
eher am Rande, und das Gesamtbild wird von den verschiedenen protestantischen Strömungen,

Bewegungen und Traditionen beherrscht. Obwohl de Jong die Wirkungsgrenzen des
Calvinismus klar erkennt und nachzeichnet, will er doch auch dem geistigen Erbe des Erasmus,

das über Coornhert zu den Arminianern und Remonstranten führt, kein dominierendes
Gewicht zuerkennen. Uber die Impulse, die der niederländische Protestantismus im 16.
Jahrhundert von Zwingli und Bullinger empfangen hat, wird nur wenig mitgeteilt. Sehr anschaulich
erscheinen dagegen auch in diesem Beitrag die theologischen Richtungskämpfe des 19. und
des frühen 20. Jahrhunderts. Man erkennt, dass sie nicht nur als Spiegelungen deutscher und
schweizerischer Einflüsse verstanden werden können, sondern dass sie stets auch aufs engste
mit der allgemeinen kulturellen und politischen Entwicklung der niederländischen Nation
verbunden sind. Es ist sehr zu begrüssen, dass der Verfasser den Einblick in diese teilweise recht
komplizierten und ausserhalb der Niederlande wenig bekannten Zusammenhänge ermöglicht
hat.

Die beiden Kapitel dürften ihre Funktion als zusammenfassende Einführungen durchaus
erfüllen. Sie enthalten neben den darstellenden Teilen sehr sorgfältig ausgearbeitete bibliographische

Kommentare und Anmerkungen, die auch über den neuesten Forschungsstand
informieren. Wo immer Lücken offengelassen werden mussten, findet man Hinweise auf Werke,
die weiterführende bibliographische Orientierung bieten. Hans R. Guggisberg, Basel

A. J. Krailsheimer, Armand-Jean de Rancé, Abbot of la Trappe (1626-1700). His Influence
in the Cloister and the World. Oxford, Clarendon Press, 1974. XVI+ 376 S. mit 8 Tafeln.
£ 7.75.
Die Familie le Bouthillier de Rancé entstammt der Angoulême. Sie kommt Ende des

16. Jahrhunderts nach Paris. Armand-Jean ist Patenkind Richelieus. Er hat noch zwei Brüder
und fünf Schwestern. Ein Onkel wird Bischof von Aire, stirbt aber früh, ein anderer Bischof
von Boulogne und Erzbischof von Tours (1649-1670). Armand bekommt schon als Knabe
nacheinander 5 Abteien als «Kommendatarabt», darunter la Trappe. Der Name («Falle»)
spiegelt die topographische Lage in einer engen Waldschlucht der Normandie. Mit den
Einkünften aus diesen Abteien studiert Armand-Jean an der Sorbonne. Sein Ziel ist, «Abbé am
Hofe» zu werden, bis sich eine noch bessere Pfründe oder gar ein Bistum auftut. Er macht
ein besseres Examen als Bossuet. 1654 erwirbt er den Doktorgrad. Er soll Koadjutor seines
Erzbischof-Onkels werden. Doch Mazarin ist der von seinem Vorgänger protegierten Familie
nicht hold, er verhindert die Koadjutur. Armand-Jean hat schon sehr früh Beziehungen zu
Port Royal und den Jansenisten. Er besucht 1658 «sein» Kloster la Trappe erstmals. Vier
Jahre später erlebt er seine «Bekehrung» im Sinne eines rigoristischen Mönchtums. Nun gibt
er nacheinander seine Abtwürden von 4 Klöstern auf, nur die von la Trappe behält er bei.
Um «richtiger» Mönch werden zu können, tritt er ein ins Noviziat der Zisterzienser in Per-
seigne. Nach diesem Jahr zieht er als «tatsächlicher» Abt nach la Trappe.

Hier führt er rigoristische Reformen durch. La Trappe wird das Ziel vieler weltlicher und
geistlicher Pilger. Im Wald um la Trappe siedeln sich viele Eremiten an. Ein grosser
Briefwechsel entsteht. Rancé schreibt ein klassisches Französisch. Der Autor gibt davon zahlreiche
Kostproben. Im Zeitalter des raffinierten Genusses unter Ludwig XIV. wirkt der von Rancé
propagierte Rigorismus anziehend. La Trappe hat Postulanten genug. Nur ein Zehntel der
Bewerber kann aufgenommen werden. Viele gehörten bereits anderen Orden an. Sehr oft gibt
es mit diesen Streit wegen «AbWerbung».

Drei Schwestern Rancés und eine Nichte werden auch Nonnen, zwei verheiraten sich mit
Grafen. Es eröffnen sich so immer neue Korrespondenzmöglichkeiten mit «den besten
Kreisen» Frankreichs. Auch mit «Damen von Welt» korrespondiert der Abt, mit Mme de
Guise, einer Enkelin Heinrichs IV., mit Mme de Sablière, einer ehemaligen Hugenottin, mit
Louise-Hollandine, einer Tochter des Winterkönigs, die, in Port Royal erzogen, später Äbtissin
in Maubuisson wurde. Auch mit einer weiteren pfälzischen Prinzessin, der späteren Anna von



Rezensionen 55

Gonzaga, deren Konversion Bossuet und Rancé gemeinsam herbeigeführt haben, besteht

Korrespondenz. Hugenottenbekehrung ist überhaupt - dem Zeitgeist entsprechend - ein

wichtiges Ziel der Rancéschen Aktivität. Jakob von England, für den täglich in la Trappe
gebetet wird, besucht einmal jährlich das strenge Waldkloster, fast jedesmal werden dann Leute
seines Gefolges konvertiert. Zwei Tage noch vor Rancés Tode schwört ein Schotte ab. Manche

der Nonnen, mit denen Rancé Briefe wechselt, sind Damen der High Society «mit
Vergangenheit», so eine ehemalige Mätresse Gastons von Orléans, die mit ihm einen Sohn hat,
und eine langjährige Favoritin Ludwigs XIV., die ihm 4 Kinder geboren hat, von denen allerdings

2 sehr jung starben.
Ein Mönch soll heilig sein, nicht gelehrt. Dieses Problem, das zuerst im Benediktinerorden

und dann erneut bei Franz von Assisi auftrat, wird durch Rancé erneut aktuell. Er
gerät darüber in Streit mit Mabillon. Rancé tadelt den luxuriösen Lebensstil hoher kirchlicher
Würdenträger, etwa des Kardinals von Retz, und ganzer Mönchsorden. Diese werfen ihm vor,
er liefere mit seinen «Enthüllungen» Munition für die Calvinisten in Genf und Holland.

Ärzte werden in la Trappe nicht zugelassen, nur Chirurgen, das sind damals ungelehrte
Praktiker. Das Kloster soll für den Mönch das Grab sein. Rancé ventiliert sogar die Frage, ob
Mönche Wasser trinken dürfen, wenn sie Durst haben. Den Wein gestattet er auch in Tagen
der Krankheit nicht, nur den Cidre, den französischen Apfelwein. Auch das Aufsuchen des

Wärmeraumes im Winter sieht Rancé nicht gern, «asketischer» sei es, wenn der Mönch die
Kälte erträgt. Den Damen der Gesellschaft, die ihm auch von ihren Leibesnöten berichten,
rät er ab, Badeort wie Vichy zu besuchen. Notfalls sollen sie das heilkräftige Wasser per
Fuhre ins Haus kommen lassen.

Den Rigorismus hat Rancé mit den Jansenisten gemeinsam. Er ist - wie Jansen - ein
Anhänger Augustins. Er hat - wie Luther - eine Lehre vom deus absconditus. Wilhelm
Quesnel, der Bruder des jansenistischen Vorkämpfers Paschasius Quesnel, tritt in la Trappe
als Mönch ein. Deswegen sind ihm die Jesuiten böse. Ihr Schüler Molière verulkt Rancé im
«Tartuffe». Rancé verweist auf seine Unterschrift unter den Revers des Papstes, die er um des
Friedens in der Kirche willen geleistet habe. Dem entspricht sein Verbot, in la Trappe über
die molinistisch-jansenistischen Streitigkeiten auch nur zu diskutieren. Trotzdem will er von
der jesuitischen kasuistischen Moral nichts wissen und lehnt auch die weitgehende Akkommodation

in der China-Mission ab. Er gibt sich neutral, muss aber dadurch erleben, dass er von
beiden Parteien befehdet wird. Seine Bücher erregten so seine Zeitgenossen, seine Briefe
zirkulierten in Hunderten von Abschriften. Interessant ist auch das Verbot des Orgelspiels in la
Trappe. Hier berührt sich Rancé mit Zwingli und dem Frühcalvinismus.

Diese auf eingehenden Quellenstudien beruhende Arbeit gestattet interessante Einblicke
in den französischen Katholizismus des 17. Jahrhunderts.

Wilhelm August Schulze, Mannheim

Hansjürgen Günther, Das Problem des Bösen in der Aufklärung. Europ. Hochschulschriften,
23, 43. Bern, H. Lang, 1974. 257 S. Fr. 41.40.
«Die radikale Infragestellung oder Bestreitung des Bösen durch philosophische, politische

und humanwissenschaftliche Theoreme» (S. 9), die gegenwärtig im Gange ist, habe ihn veranlasst,

so erklärt der Verfasser, sich der Epoche der Aufklärung zuzuwenden, einer Zeit, in der
schon einmal der Versuch unternommen worden ist, «das Problem des Bösen rational und
sittlich zu bewältigen» (S. 158). Aber kann es sich um das wirkliche Böse handeln, wenn der
heutige Mensch der Meinung ist, auf eigene Faust mit ihm fertig zu werden, dabei eine
Überzeugung sowie einen Anspruch teilend, welche ihren Ort im zuversichtlich-fortschrittsgläubigen

18. Jahrhundert hatten? Mit dieser Frage ist der Theologe auf den Plan gerufen, denn
die Art, wie nicht zuletzt von seiner Seite her mit dem Problem des Bösen umgegangen wird,
sei «ein Indikator für die Tragfähigkeit einer Theologie» (S. 16). So möchte denn der Verfasser
neuere Versuche, «das Böse in biologische Verhaltensmuster, psychopathologische, soziologische,

ökonomische oder anderweitige, rational einsichtige Zusammenhänge aufzulösen»,
keineswegs abschliessend und detailliert beurteilen, sondern wie die Beispiele aus dem 18.
Jahrhundert nur als «Vehikel» für die eigentliche Fragestellung seiner Arbeit angesehen wissen:



56 Rezensionen

Warum kommen die «Aufklärung und ihre Epigonen mit einem bestimmten Problem nicht
zu Rande», obwohl sie sich einbilden, dieses «Problem bewältigt zu haben» (S. 19f.)? Die
tragende These des Buches lautet infolgedessen, dass Aufklärung dort, wo sie den Eindruck
verbreitet, dem Rätsel des Bösen gewachsen zu sein, auf Aufklärung über sich selber
angewiesen bleibt. Ihr proton Pseudos gründet in einer folgenschweren Täuschung des cartesiani-
schen Menschen hinsichtlich seiner Beziehung zum malum - darin, dass er «sich vom Grund
seines Seins losreisst und sich zum Bezugspunkt seiner Welt macht» (S. 22) in der Meinung,
das Böse begreifen zu können, während er ihm in Wahrheit gerade kraft dieses Anspruchs
verfällt.

Der Verfasser konfrontiert Stimmen der «neueren Aufklärung» mit namhaften Zeugen der
Aufklärung des 18. Jahrhunderts, ihrem Anspruch und den Gründen ihres Scheiterns. Dabei
interessiert ihn vor allem die Frage, ob «die protestantische Theologie angesichts des neuen
philosophischen Ansatzes die biblische und reformatorische Einsicht in die umfassende Macht
des Bösen durchgehalten hat» (ebd.).

Seine Arbeit setzt mit Leibniz ein, führt über Wolff und den Vergleich der Positionen beider
Philosophen zur Darstellung der Neologie, indem sie deren Neuansätze in ihrer Relevanz für
das Problem des Bösen ausführlich erläutert. Ein Exkurs über Vernunft, Natur und Gewissen
leitet über zu der sehr klaren Darstellung der Lehre Kants vom radikalen Bösen sowie zu
einem Rückblick auf die Entwicklung von Leibniz bis Kant, in dem Ergebnisse zusammen-
gefasst und Fragen formuliert werden, die der Verfasser im VIII. Kapitel an die biblische
Überlieferung richtet. Ein Résumé in zehn Thesen sowie der Versuch, für eine theologische
Beurteilung der neueren Entwicklung «aktuelle Konsequenzen» zu ziehen, beschliessen das

Werk.
«Es gibt Wissen um Gut und Böse nur als Wissen contra Deum» (S. 198), so lautet die dritte

der Thesen des Autors. Sie lässt an Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig. Dass sie nicht
schriftgemäss wäre, wird man kaum behaupten können. Wie sie als einzelne, so setzt das Buch
als ganzes ein Signal, einen prophetischen Kontrapunkt; es unterbricht das Selbstgespräch der
Welt über die Wirklichkeit des Bösen aus der verpflichtenden Einsicht heraus, dass es
theologischer «Dialektik der Aufklärung» zukomme, Aufklärung aus ihren Träumen zu reissen.
Günther hat, was letztlich vom Glauben an die Rechtfertigung des Sünders zu seinem Thema
zu sagen ist, ebenso mutig wie lehrreich in gedanklich wie sprachlich vorbildlicher Klarheit
zum Ausdruck gebracht. Leider fragt er nicht, warum das verborgene Böse eine Aufklärung
fördert, die vorgibt, das Böse begriffen zu haben. Möglicherweise wäre er sonst in seiner
Einschätzung der neueren Aufklärung differenzierter verfahren. Schwerlich wird man allen
ihren Repräsentanten eine trügerische Selbstgewissheit unterstellen dürfen, vielmehr damit
rechnen müssen, dass zumindest einige von ihnen des «Problems» des Bösen gegen die
Suggestion der positiven Vernunft neu innegeworden sind, indem sie mit ihm zu kämpfen
begonnen haben: nicht obwohl, sondern weil sie darum wissen, dass von seiner Macht nur der
Deus iustificans zu befreien vermag.

Dietrich Braun, Berlin

Annemarie Gethmann-Siefert, Das Verhältnis von Philosophie und Theologie im Denken Martin
Heideggers. Symposion. Philosophische Schriftenreihe, hrsg. von M. Müller, B. Welte, E. Wolf,
47. Freiburg, Karl Alber, 1974. 340 S.

Wenn auch am entscheidenden Einfluss Martin Heideggers auf die zeitgenössische Theologie
nicht gezweifelt werden kann, so hält es doch schwer, den für das christliche Denken wesentlichen
Impuls auf einen Nenner zu bringen. Annemarie Gethmann-Siefert macht es sich in der vorliegenden
Untersuchung zum Anliegen, die nicht widerspruchsfreien Äusserungen des Philosophen in einen
recht konsequent gezeichneten Denkweg zu integrieren, um dann die unterschiedlichen Heideggerrezeptionen

der Theologie - dies macht die Hälfte der Darstellung aus - minuziös nachzuzeichnen.
In einem Schlussteil werden die sich aufdrängenden Weiterführungen jener Philosophie
vorgeschlagen.

Eine zu Anfang aufgestellte Alternative bestimmt die Grundabsicht, welche alle ausführlichen
Einzelanalysen durchzieht: Entweder treffen sich Philosophie und Theologie inhaltlich, so dass



Rezensionen 57

Sein und Gott platonisch ineinandergesetzt werden können - oder dann legt die Philosophie bezüglich

der theologisch-positiven Wahrheit die Geltung des Glaubensdenkens, d.h. die Wissenschaftlichkeit
der Theologie frei (S. 11).

Von Schelling herkommend, welcher im Gegensatz zu Hegel der Religion ein ekstatisches
Überschreiten der Philosophie zuschreibt, und ebenso vom Neukantianismus, in welchem nach dem
transzendentalen Grund des religiösen Faktums gefragt wird, entwickelt Heidegger nun eine Fundamental-
ontologie, welche die religiöse Frage einbezieht, aber nicht in ihr notwendig gipfelt. Diese
«Auslegung des Daseins als Fundament einer Ontologie der Geschichte» (S. 41), wie sie in «Sein und
Zeit» entwickelt wird, kann als Reflexion für die Theologie fruchtbar gemacht werden, die ihrerseits
die Transzendenz des Daseins als Glaube versteht, sich aber nicht als eine zweite weltanschauliche
Position «neben» die Philosophie stellen kann. So gilt: «Theologie ist als historische Wissenschaft
verwiesen auf die Hermeneutik der Geschichtlichkeit des Daseins, die ihr den unthematisch
mitgesetzten Seinsentwurf und die von daher gegebene Bestimmtheit ihrer vorwissenschaftlich gewonnenen

Grundbegriffe erschliesst» (S. 52-53).
Mit der «Kehre», in welcher «anscheinend der Abbruch der Gesprächsbereitschaft der Philosophie

Heideggers mit der christlichen Theologie» (S. 66) liegt, wendet sich der Denker zur Frage «nach
dem Sinn von Sein, der über sich hinausfragt auf ein im ursprünglichen Ansatz der Seinsfrage in der
Seinsverfassung des Daseins noch nicht erschöpftes Ziel» (S. 69). Dieses Darüberhinaus bedeutet
auch ein Hinter-sich-Lassen der Ontologie, wie es in der Philosophiegeschichte durch die Destruktion
der Metaphysik bei Nietzsche vorgezeichnet ist. Weil die Philosophie in zu enger Verbindung mit
der Theologie eine bestimmte Antwort auf die Seinsfrage gab und so die ontologische Differenz
übersah, musste sie der metaphysischen Selbstvergessenheit anheimfallen. Dieser geschichtlich
unausweichliche Nihilismus, theologisch als «Tod Gottes» (Nietzsche) oder «Fehl Gottes» (Hölderlin)
gedeutet, bezeichnet jedoch nicht das Ende des Philosophierens. Er macht den Weg frei für eine
neue Erfahrung der vorgängigen Einheit von Sein und Dasein. Diese Erkenntnis kommt in der Dichtung

«zur Sprache», so dass sich Heidegger in einer dritten Phase, geleitet durch die dichterische
Erfahrung Hölderlins, die Sprache als Hermeneutin des Sinnes von Sein im Dasein darstellen
kann.

Zusammenfassend kann das Verhältnis von Philosophie und Theologie nur bestimmt werden,
wenn man alle Anliegen Heideggers in einem ernst nimmt: «Heideggers Topologie des Seins als
Analytik der Erfahrbarkeit Gottes in Geschichte, die Behauptung der Unvereinbarkeit von Glauben
und Denken und die Verhältnisbestimmung zwischen Philosophie und Theologie im Sinn einer
analogia proportionalitatis» (S. 129).

Die theologische Heideggerrezeption muss sich nun insgesamt den Vorwurf gefallen lassen, dass
sie diese Synthese kaum angestrebt hat. Rudolf Bultmann, der sich der Analyse in «Sein und Zeit»
anschliesst, verfällt der Kritik, die Unvereinbarkeit zu wenig bedacht zu haben und so die Gnade
durch die Bindung an die Daseinsanalyse Heideggers ihrer Ursprünglichkeit zu berauben. Fleinrich
Ott, welcher bei der «Kehre» ansetzt, trifft der Einwand, durch die Übernahme der analogia
proportionalitatis Philosophie und Theologie zu sehr zu parallelisieren.

Die ganze Aufarbeitung der heutigen Theologie im zweiten Teil wirkt in ihrer Ausführlichkeit
manchmal ziemlich uferlos - schliesslich ist die Theologie nicht nur als eine Auseinandersetzung
mit Heidegger zu verstehen - und täuscht über eine grundsätzliche Befragung dieses Philosophen
hinweg; denn die Verfasserin scheint - und dies lässt die anfangs erwähnte Alternative erkennen,
welche eine unzulässige Simplifizierung des philosophischen Grundproblems anzeigt - doch
«transzendental» mit «transzendent» zu verwechseln und die «Gleichsetzung» von Sein und Gott univok
zu deuten.

In der Fortbestimmung des Heideggerschen Ansatzes, dem von Martin Buber eine «monologische
Struktur» vorgeworfen wird, erweitert die Verfasserin in Anlehnung an die dialogische Philosophie
(M. Buber), die politische Theologie (J. B. Metz) und die kritische Philosophie (J. Habermas) die
Frage Heideggers nach dem Apriori des Daseins. Wenn man die Grundforderung dieser Studie
beachtet, aus der Philosophie Heideggers nicht nur einzelne Elemente herauszupflücken, sondern sein

ganzes Denken als einen Weg versteht, der sich in Sprache artikuliert, dann wird diese Bestimmung
fruchtbar für das nie zu Ende kommende Gespräch zwischen Philosophie und Theologie sein.

Paul Gürtler, Arlesheim, Kt. Baselland



58 Rezensionen

Klaus Bümlein, Mündige und Schuldige Welt. Überlegungen zum christlichen Verständnis von Schuld
und Mündigkeit im Gespräch mit P. Tillich und K. Rahner. — Forsch, z. syst. u. ökumen. Theol., 30.

Göttingen, Vandenhoeck, 1974. 155 S. DM 28.-.
Das Buch fragt nach der Bedeutung von Schuld und Sünde in einer Welt, welche für sich

entschieden ihre Mündigkeit beansprucht. D. Bonhoeffer hatte in seinen späten Briefen den Begriff
der Mündigkeit in die theologische Diskussion gebracht, der daraufhin die Runde machte. Der
Verfasser ermittelt nun aber nicht diesen Begriff im Rahmen der genugsam bekannten Verschwommenheit

bei den verschiedenen Ausdeutungen, sondern ganz präzise an den Tendenzen, die bei A. Camus
und E. Bloch festzustellen sind. Er hebt hervor, dass es sich bei Camus um die Humanität vor der
Erfahrung des Absurden und bei Bloch um die Humanität eines progressiven Sozialismus handelt,
wenn dort von Mündigkeit gesprochen wird. Indessen ist eine solche Mündigkeit dann ohne die
Sünde zu verstehen? Wie lässt sie sich in diesen Beispielen begreifen?

Dem philosophischen Ansatz gegenüber wird bei P. Tillich und K. Rahner nach der theologischen
Deutung der Sünde und Schuld gefragt, welche mit den Tendenzen jener philosophisch begriffenen
Mündigkeit das Gespräch aufnehmen könnte. Oder anders gesagt: Bümlein versucht den Beitrag
zu ermitteln, «den Rahner und Tillich für die Frage nach einer verantwortlichen Deutung von 'Sünde
innerhalb mündiger Welt' leisten können» (S. 15). Aus diesem doppelten Ansatz erstrebt der
Verfasser abschliessend insofern eine Synthese, als er der Sünde wieder einen Stellenwert in der
Diskussion über die mündige Welt einräumen und somit der Mündigkeit selbst ein christliches Fundament

vermitteln will.
Die Fragestellung ist heute wiederum wichtig, nachdem manche Theologen in den letzten Jahren

mit dem Phänomen der Sünde und Schuld überhaupt nichts mehr anzufangen wussten. Gut ist der
interkonfessionelle Ansatz Bümleins, der Tillich und Rahner nicht kontrovers, sondern in ihrem
gemeinsamen Beitrag zur Frage nach Mündigkeit und Schuld darstellt. Mit Dankbarkeit verfolgt man
auch die gewissenhafte Auseinandersetzung des Theologen mit der Philosophie. Es scheint, dass der
Verfasser mit Hand anlegt, um den Stein des Sündenbegriffes wieder ins Rollen zu bringen, ohne den nun
einmal christliche Theologie nicht gut konzipiert werden kann. Klaus Otte, Arisdorf, Kt. Baselland

Walter Kasper, Jesus der Christus. Mainz, Matthias-Grünewald-Verlag, 1974. 332 S. DM 29.-.
«Eine Besinnung auf die Christologie stellt den heute geforderten Dienst dar, den die Theologie...

der heutigen Gesellschaft und Kirche zu deren Identitätsfindung leisten kann» (S. 15). Dieser Satz
gibt in seinen verschiedenen Akzenten das christologische Programm des Tübinger Systematikers
wieder, wie es in seiner Vorlesungsarbeit der letzten zehn Jahre entwickelt wurde. Im Bekenntnis zu
Jesus dem Christus ist sowohl die Identität wie auch die Relevanz christlicher Theologie begründet.
Ihren «Sitz im Leben» bestimmt Kasper im Spannungsfeld des Rückblicks auf dieses fundamentum
fidei und des Ausblicks auf aktuelle Aufgaben der Christen in Kirche und Gesellschaft heute.

Methodischer Ausgangspunkt ist die «Phänomenologie des Christusglaubens, wie er konkret in
den christlichen Kirchen geglaubt, gelebt, verkündet und praktiziert wird» (S. 30); Inhalt und Norm
sind «Geschichte und Geschick Jesu» (S. 43).

Dieser Geschichte ist der mittlere Teil des Buches gewidmet. Kasper verfährt in zwei Schritten.
Er geht vom «irdischen Jesus» aus, schildert ausführlich sein Auftreten, seine Botschaft, seine

Wunder, seinen Anspruch und seinen Tod. Der zweite Gedankengang gilt dem auferweckten und
erhöhten Christus. Die beiden Schritte sind biblisch-theologisch - und systematisch - zu unterscheiden,
aber nie voneinander zu trennen. Es besteht eine «sachliche Kontinuität im Bekenntnis der vor- und
nachösterlichen Zeit» und auch eine «soziologische Kontinuität zwischen vor- und nachösterlichem
Jüngerkreis» (S. 122).

Der Gedanke der wesentlichen Kontinuität beherrscht auch den Übergang zum dritten Teil des

Buches, in welchem sich Kasper mit dogmengeschichtlichem Ringen der Kirche befasst. Er tut dies
durchaus kritisch : Verfremdungen, welche das christologische Bekenntnis auf dem Weg zum christo-
logischen Dogma und darüber hinaus durchmachen musste, sind mannigfaltig und bedenklich ; der
Vorwurf der Hellenisierung ist nicht aus der Luft gegriffen. Doch wird das Wesentliche des biblischen
Ansatzes in der Dogmengeschichte erstaunlich klar bewahrt. Dies gilt besonders auch vom Chalcedo-
nense - nur dass es heute geboten ist, das Dogma nicht zu repetieren, sondern im zeitgenössischen
Kontext neu zu interpretieren.



Rezensionen 59

Kasper bietet ein Beispiel dafür vor allem in seiner Auslegung der «hypostatischen Union» und
der beiden «Naturen» Christi (S. 290f.). Er versucht, die metaphysische Begrifflichkeit des christolo-
gischen Dogmas von der neutestamentlichen Geschichte her und im Blick auf die geistige Situation
der Zeit, für welche die Sehnsucht nach Freiheit zum epochalen Thema wird, in Bewegung zu bringen

- was konkret heisst: sie zu personalisieren. Nicht das Verhältnis von Naturen, wohl aber Beziehung
zwischen Gott und Jesus ist das entscheidende Thema des Neuen Testaments. Dabei ist dann
tatsächlich die personale Identität des Vaters mit dem Sohn im Sinne des Dogmas auszusagen, aber eben
nicht statisch, sondern als personal-dramatisches Geschehen, konkret: als wesentliche Entsprechung
zwischen der Liebe des Vaters und dem Gehorsam des Sohnes im Heiligen Geist. Die Formel «im
Heiligen Geist» ist hier nicht bloss als ein Zusatz aus trinitarischer Pflichtübung zu verstehen, sondern
als theologische Präzisierung mit aktuellen Folgen: erst eine Christologie in eschatologischer Perspektive

erlaubt es, die Einmaligkeit und die Universalität miteinander zu vermitteln - und also die Kirche
im Sinne der radikalen Proexistenz Christi auf die Nöte ihrer Welt auszurichten.

Dieses Buch ist ein gutes Beispiel katholischer Vermittlungstheologie im positiven Sinne des Wortes.
Immer wieder bemüht sich Kasper um Aufweis dialektischer Kontinuität, um Abbau von falschen
Alternativen, um theologische Vermittlung. So etwa in dem bereits erwähnten Schrift- und
Traditionsverständnis ; aber auch philosophisch im Versuch, metaphysische und geschichtliche, ontologi-
sche und funktionale Denkweisen zu verbinden; dogmatisch im Streben, Person und Werk Christi
aufeinander zu beziehen; christologisch in der Weigerung, sich einseitig auf eine «Christologie von
unten» bzw. «von oben» festzulegen (vgl. dazu S. 293); ethisch im Meiden der Alternative zwischen
Individual- und Sozialethik (obwohl die sozialethische Dimension im Buche etwas zu kurz kommt).
Dieser Grundzug des Buches bedeutet keine theologische Konturlosigkeit oder Kompromissfreudigkeit,

sondern vielmehr Wissen um die «bewegte Mitte» der biblischen Überlieferung (S. 152) und um
die dynamisch-transzendierende «Mitte» unseres Menschseins fS. 292). Diesem Sachverhalt ist
theologisch verbindlich, aber ohne simplifizierende «falsche Alternativen» Rechnung zu tragen. Dies
ist heute eine aktuelle Aufgabe. Wer einsieht, wie sehr wir in der zeitgenössischen Theologie unter
«falschen Alternativen» leiden und wie dadurch Theologie und Kirche von ihrer zentralen Aufgabe
abgelenkt werden, der wird einen auf diese Weise konzipierten und überzeugend durchgeführten
christologischen Entwurf hilfreich finden.

Jan Milic Lochman, Basel

Walter Heitier, Die Natur und das Göttliche. Zug, Klett & Balmer, 1974. 136 S. Fr. 13.80.
Vielerorts beobachten wir heute, wie junge Theologen und auch junge Mediziner unter dem Schlagwort

«Reform» dazu angeleitet werden, sich sowohl in die Soziologie als auch in die Psychoanalyse
zu vertiefen. Unter solch intendierender Beschäftigung lässt das Gehör für die Fragen der einzelnen
Naturwissenschaften an die Theologie nach. Ende der zwanziger Jahre beschäftigten sich junge
Theologen mit dem anspruchsvollen Werk von Bernhard Bavink «Ergebnisse und Probleme der
Naturwissenschaften»; sie erfuhren von deren Fragen bei Arthur Titius (Natur und Gott, 946 S.),
bei Karl Heim, bei Horst Stephan u.a.m. ; sie freuten sich über das Ansehen, das ihr Systematiker
Karl Girgensohn in naturwissenschaftlichen Kreisen genoss. Wenn sie sich dann auch mit Soziologie
beschäftigten und über Psychoanalyse viel wissen mussten - sie konnte in Praktischer Theologie
geprüft werden -, dann geschah dies unverkrampft. Diese geschichtliche Besinnung ist notwendig,
um das vorliegende Buch des Ordinarius für theoretische Physik, W. Heitier, richtig einzuordnen
und seine Bedeutung für den heutigen Theologen zu erkennen. Der Verfasser weist mit Recht darauf
hin, dass der wissenschaftlich geprägte Mensch durch «das Wissen um die Welt des Geistes, die auf
Göttliches weist, die Harmonie in seiner Gesamtexistenz nach und nach» wieder geschenkt erhalten
kann, «die er so dringend braucht - im Gegensatz zu der... Wissenschaft-Religion-Schizophrenie
oder der fachwissenschaftlichen Horizontverengung». Hier gelangt die theoretische Physik in die
Nähe einer neutestamentlichen Aussage, die seitens der Theologie in ihrer vollen Bedeutung oft
verkannt worden ist: Rom. 8, 16. 17. - Dass der Verfasser mit Diabologenem rechnet, kann nicht
nur dem Theologen, sondern auch dem Arzt zu denken geben. Dem Satz allerdings «Auch
wissenschaftliche Erkenntnis beruht auf Intuition» muss widersprochen werden. Für den naturwissenschaftlichen

Arzt ist Intuition nichts anderes als die sublimierteste Form umfassenden Wissens. Dies
scheint mir eine Konstante für alle Wissenschaften zu sein.



60 Rezensionen

Heitier schreibt mit grosser Behutsamkeit so, dass ihn der denkende Angehörige jeder Fakultät
verstehen kann. Kapitel I über die Mathematik ist der beste Beweis dafür. Wie die Bedeutung von
Leibniz für das Christentum beschrieben wird, kann trotz aller Kürze zur theologischen Wissenspflicht
gerechnet werden. Ich würde vorschlagen hinzuzufügen, wie Leibniz dem chinesischen Volke wegen
dessen mathematischer Begabung die christliche Schöpfungslehre mit Hilfe der Dyadik (Dualsystem,
das für alles Rechnen nur die Zahlen 0 und 1 kennt) verständlich machen wollte. Nicht minder
anregend sind die weiteren Kapitel bei Heitier: «Das Leblose», «Das Lebendige und seine Gestalt»,
«Nerven und Gefühle», «Der Geist und der Mensch», «Schöpfung und Entwicklung», «Der verklärte
Leib ». Die auch für den Theologen verstehbare Sprache, die nichts Wissenschaftliches auf dem Altar der
Didaktik opfert, macht dies Buch empfehlenswert. Hier wird eine schleichende Krankheit unserer
Theologie zu heilen versucht, die ich als horror concreti diagnostiziert habe. Zu diesem concretum rechnet
der Ordinarius für theoretische Physik auch den auferstandenen Christus. Hans Gödan, Lemgo

August Strobel (Hrsg.), Der Tod - ungelöstes Rätsel oder überwundener Feind? Eine
Ringvorlesung der Augustana-Hochschule Neuendettelsau. Stuttgart, Calwer Verl., 1974. 176 S.

DM 12.80.

Allein der Titel dieser Ringvorlesung lässt manchen Christen aufatmen, denn hier wird
nicht von vornherein kapituliert, und der Tod wird nicht, wie es Mode geworden ist, als
«natürlich» und als «kosmisches Gesetz» vorgestellt. Diese acht Vorlesungen, so verschieden
ihr Ausgangspunkt jeweils ist, gehören nicht nur in die Hand des Seelsorgers, sondern zum
Beispiel durch Vermittlung der Krankenhausseelsorger in die Ärztebücherei. Sie bieten eine
gute Grundlage zu gemeinsamen Aussprachen. Zu diesem Zweck sowohl als auch zur persönlichen

Weiterarbeit müsste in einer zweiten Auflage die nach jeder Vorlesung angegebene
Literatur revidiert und ergänzt werden. Die Vorlesungen selbst ergeben einen guten Weitblick.
Es geht um «Die Begegnung mit Sterben und Tod in der Literatur der Gegenwart» (Angermeyer),

«Der Tod unter dem Aspekt der Hoffnung» (W. Andersen), «... Religiöses
Primitivverhalten angesichts des Todes» (H. Wagner), «Psalm 88 als Beispiel alttestamentlichen Redens

vom Tod» (H. D. Preuss), «Der Tod Jesu und das Sterben des Menschen ...» (A. Strobel),
«... Frömmigkeitsgeschichtliche Erwägungen» (F. W. Kantzenbach), «.. Die Aufgabe der
christlichen Theologie in einer gefährdeten Welt» (H. Schwarz), «Die Antwort christlichen
Glaubens und Hoffens auf das Rätsel des Todes» (E. Ellwein f)-

Wer wie der Rezensent als Theologe, als Psychologe und als Naturwissenschaftler und
Mediziner den Kampf gegen den Tod in Wort und Schrift als Auftrag Christi geführt und
dargestellt hat, wird manches in dem vorliegenden Buch anders sehen. In dieser Besprechung
geht es jedoch darum zu zeigen, dass in der modernen Theologie dem Tod nicht nur mit
Sterbekunst begegnet wird, sondern mit der Kraft biblischer Realität. Dafür bieten diese
Vorlesungen viele Beispiele, aus denen ich hier nur einige bringen kann.

Dass Preuss nicht Ps. 90 wählte, sondern Ps. 88, gibt die Möglichkeit, die in Altisrael
gesehene Grenze zwischen Gott und Mensch einerseits und dem Tod andererseits zu ziehen, auf
die Albrecht Alt und Gottfried Quell schon deutlich hingewiesen haben. Wohl glaubt der
Beter zu wissen: «Auf mir lastet dein Grimm» (V. 8). Aber da er betet, glaubt er, dass dieser
Grimm weichen wird. Ich verweise auf Christus, dessen Grimm umgekehrt auf Krankheit
und Tod lastet (Luther-Übers.). Es ist ein Geschenk, dass dies Buch dies sieht und artikuliert.

Dies erfährt der Leser auch dort, wo expressis verbis (Angermeyer) oder umschrieben der
Tod als «der letzte Feind, der vernichtet wird» (1. Kor. 15, 26), genannt ist. Es ist erwähnenswert,

dass auch auf Hebr. 2,15 verwiesen wird, wonach Christus die befreite, «die durch Furcht
des Todes im ganzen Leben Knechte sein mussten». Andersen ruft ins Bewusstsein zurück,
dass Paulus den Tod als Folge der Sünde erkennt, überlässt dem Leser aber die logische
Folgerung, dass somit der Tod auch nachträglich nicht als zur Schöpfung gehörend, als
«natürlich» gesehen wird (Rom. 5,12ff.). Bei Rom. 6, 23 ist leider nur der erste Teil zitiert («Der
Tod ist der Sünde Sold»), nicht aber der zweite, entscheidende in seiner Endgültigkeit
gesehen. Ellwein sah ihn (S. 161), deutete ihn aber jenseitig. «Sold» jedoch ist opsönia (Urtext)
und bedeutet die in kleinen Raten ausgezahlte Löhnung des Soldaten. Ihr stellt Paulus die
Beendigung dieses Zahlungssystems gegenüber: das charisma Gottes. Charisma bedeutete auch



Rezensionen 61

das einmalige reiche Gnadengeschenk des obersten Kriegsherrn; in unserem Fall ist es das

«ewige» Leben. Und dieses unübertreffbare Gnadengeschenk ist bereits uns gegeben. Im
Jahrhundert der Reformation war man sich dieser Tatsache noch bewusst: «Nun schliesst er wieder
auf die Tür zum schönen Paradeis ...» Der Tod bleibt draussen. Es gibt kein «mysterium
mortis» mehr, sondern nur exakte Abwehr. Strobel dagegen meint: «Es gilt offenbar auch
gerade vom Neuen Testament her: 'Der Tod ist die letzte Hingabe, die vom Menschen
gefordert wird' (A. Jores).» Jores ist Kliniker; aber diese Diagnose ist falsch, da sie nicht die
Heilung zum Ziele hat. Im übrigen gibt es zahlreiche Kliniker und Naturwissenschaftler, die
am Tod zu zweifeln beginnen und nach dem suchen, was im N.T. offenbar ist. Sie haben zu
ahnen begonnen, worauf ich 1958 schon hinwies, dass der Tod endlich ist, dass er sterblich ist
und nicht wir. Sie kamen durch exakte Schlussfolgerungen darauf und fragen nun die Theologie.

Das vorliegende Buch gibt manch grosse Hilfe, auch wenn wir immer wieder auf einen
horror concreti stossen. Doch soll nicht übersehen werden, dass von einer Theologie die Rede
ist, die zeigt, dass der Mensch ein «wahrer Agent» des geschichtlichen Fortschritts werden
kann (Schwarz). Hans Gödan, Lemgo

Erich Feifei u.a., Handbuch der Religionspädagogik, 3. Religionspädagogische Handlungsfelder in
kirchlicher Verantwortung. Gütersloh, G. Mohn, & Zürich, Benziger, 1975. 482 S. DM 56.-.
Dass der dritte, abschliessende Band des Handbuches (Teile 6-9)1 unter das Thema

«Religionspädagogische Handlungsfelder in kirchlicher Verantwortung» gestellt wird, sollte jeden Praktiker
aufhorchen lassen. Die abschliessenden Teile gliedern sich wie folgt: «Bildung und Erziehung als
Aufgabe der Kirche» (Teil 6), «Religionspädagogik der Sakramente, des Gottesdienstes und der
Spiritualität» (Teil 7), «Erziehungs- und Bildungsbereiche in kirchlicher Verantwortung» (Teil 8)
und «Religionspädagogische Aufgaben in besonderen Lebenslagen» (Teil 9). Das Handbuch hält,
was es verspricht, ein Handbuch der Religionspädagogik zu sein. Religionspädagogik wird zu einer
umfassenden Kategorie. Es ist für einen Pädagogen eine Wohltat zu sehen, dass in dem eigentlich
praktischen Band des Handbuches die Theologie nicht mehr als zweifelsfreie Norm in einen empirischen

Bereich einbricht, sondern dass die « Sozialgestalt der Kirche » und damit auch ihre pädagogische
Dimension voll anerkannt wird. Christlicher Glaube kann jetzt mit gutem Gewissen auch als Lern-
prozess verstanden werden, der in verschiedensten Bereichen Gestalt annimmt: Ökumene, Gottesdienst,

Sakramente, Religionsunterricht, Jugendarbeit, Erwachsenenbildung, Politik, Sozialarbeit,
Massenmedien. Der dritte Band ist der einheitlichste von allen, trotz der Fülle der darin aufgewiesenen
Perspektiven. Er ist - nicht zuletzt seiner leichten Lesbarkeit wegen - allen im Kirchendienst Tätigen
sehr zu empfehlen. Otto tVullschleger, Aarburg

Dieter Stoodt, Religionsunterricht als Interaktion. Grundsätze und Materialien zum evangelischen
Religionsunterricht der Sekundarstufe, 1. Düsseldorf, Pro Schule, 1975. 140 S.

Dieses handliche, flexible Bändchen sollte zum Vademecum all derer werden, die mit Religionsunterricht

von Jugendlichen zu tun haben, darunter auch Pfarrer, die Konfirmandenunterricht
erteilen. In übersichtlicher und knapper Form führt Stoodt an sein therapeutisches, sozialisations-
begleitendes Konzept heran, das er dann in 35 alphabetisch geordneten «religiösen Problem- und
Handlungsfeldern» (Alleinsein, Angst, Beten, Dienen, Gehorsam, Kirche, Sexualität, Tod etc.)
curricular auszuweisen versucht. Aufgrund der emanzipativ verstandenen «Lebenspraxis Jesu»

«biblische Qualität») ergibt sich eine vierfache Hilfeleistung: Hilfe zur Selbstfindung, zur
Solidarisierung, zu stellvertretendem Handeln, zu alternativischem Denken. Nach diesen Prinzipien sind
die Problem- und Handlungsfelder gestaltet. Immer auf der linken Seite steht eine knappe inhaltliche
Skizze, rechts daneben ein Lernplanungsschema mit situativen Aspekten, Lehrabsichten und erwarteten

Resultaten (Lernzielen). Der Zusammenhang der inhaltlichen Skizzen mit der christologischen
Grundintention ist m.E. zu wenig ersichtlich, was sich auf das sonst sehr instruktive Lernplanungsschema

auswirkt und zu Rückfragen an das Religionsverständnis und die Christologie des Konzeptes
herausfordert. Jedes Feedback ist dem Autor willkommen. Otto Wullschleger, Aarburg

1 Zu den Teilen 1-5 Rezension in Theol. Zeitschr. 32 (1976), S. 48-50.


	Rezensionen

