Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 1

Artikel: Theologisches Denken heute

Autor: Zizelkow, Konstantin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878498

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologisches Denken heute

Welchen Kurs steuert das theologische Denken in der heutigen Zeit? Das ist eine
bewegende Frage, die trotz vieler und darunter sehr trefflicher Antworten das christ-
liche Bewusstsein immer wieder in Unruhe und Spannung hélt. Wenn wir im vor-
liegenden Aufsatz eine weitere hinzufiigen mochten, so geschieht das mit der Absicht,
einen in der betreffenden Literatur meistens nur angedeuteten Gesichtspunkt der
Interpretation zur vollen und konsequenten Entfaltung zu bringen. Dem Verfasser
geht es also keineswegs um eigene und originelle Ansichten, sondern um eine Stellung-
nahme zum schon Erreichten. Er ist darum bemiiht, dass sein Gedankenflug die
erforderliche Hohe gewinnt, die ihm eine bessere Uberschau ermdglicht.

Was er dabei festzustellen glaubt, ist die Tatsache, dass das theologische Denken
auch heute noch um das Problem der Entmythologisierung kreist, das ihm der Be-
griinder der Marburger existentialtheologischen Schule Rudolf Bultmann aufgegeben
hat. Der Begriff selbst ist seinem Ursprung nach wohl religionsgeschichtlich, aber
seinem Sinn nach widerspiegelt er eine Grundtendenz des heutigen wissenschaftlich-
technischen Zeitalters. Entmythologisierung in der Theologie bedeutet das, was in
der modernen Physik Unanschaulichkeit, Dynamisierung und Relativitét sind.

Allerdings ist die Darstellung dieser Grundtendenz bei Bultmann zu radikal, denn
er geht von einer sehr anfechtbaren Voraussetzung aus. Sie besteht in einem iiber-
steigerten Siindenbegriff und in der damit zusammenhingenden Uberbewertung
der Soteriologie. Wer die Welt fiir total verdorben hilt, der erkennt keine Spuren
Gottes darin. Wer die Soteriologie iiberbewertet, der beurteilt Gott und Christus nur
noch nach ihrer Bedeutsamkeit fiir die menschliche Existenz. Eine solche Ansicht
aber verwandelt die theologischen Sitze in Existentialaussagen und damit die Theo-
logie in Anthropologie. Mag die Entmythologisierungstheorie Bultmanns sich noch
so sehr wissenschaftlich-kritisch gebarden, gelenkt wird sie durch diesen iiberstei-
gerten Stindenbegriff, der ihren objektiven Wert von vornherein problematisch macht.
Er steht hinter seiner eindrucksvollen Behauptung, Gott sei nicht objektivierbar
und damit auch nicht verfiigbar. Nun ist diese Behauptung nicht ganz neu.

Die Kirchenviter, und insbesondere die von ihnen entwickelte apophatische oder
negative Theologie, unterscheiden scharf zwischen «Gott fiir sich selbst» und «Gott
fir uns». Gott fiir sich selbst ist unerkennbar und nicht objektivierbar. Zuihm kénnen
wir keine Beziehung haben. Was wir erkennen konnen, ist Gott fiir uns oder den uns
zugewandten Gott, der sich in seiner Schépfung und in seinem Sohn Jesus Christus
offenbart. Die schopfungsmiBig und christologisch gewonnene Gotteserkenntnis
braucht nicht unbedingt objektivierend zu sein.

Wir unterscheiden zwei Arten von Erkenntnisrelation: 1. die objektivierende, die
die Dinge als etwas Zuhandenes, wie Heidegger sagt, Verwertbares und Machbares
behandelt und schliesslich mit der Nichtobjektivierbarkeit der letzten Struktur-
elemente der Natur endet, und 2. die nichtobjektivierende, die das Wesen oder das
Sinngefiige der Dinge erschaut. Der Mensch, der die zweite Erkenntnisrelation an-
wendet, belauscht das Sein wie ein Kunstwerk und wartet auf seine Selbstkundgabe,



K. Zizelkow, Theologisches Denken heute 31

bis er sich ungezwungen 6ffnet und seinen Sinn entbirgt. Gott beansprucht den ganzen
Menschen, einschliesslich seines Denkens, und nicht nur seine existentiellen Akte.
Eine Variante der Gott-ist-tot-Theologie behauptet, Gott als Weltgrund oder als
Gegenstand des Denkens sei tot. Diese Behauptung beruht aber auf keiner wirk-
lichen Erfahrung, sondern dahinter steht die oben erwihnte Ubersteigerung der
Siinde, die dem Menschen die totale Zerstérung der Schopfung Gottes zumutet und
dadurch eine atheistische Interpretation der Welt begiinstigt. In der Tat kann Gott
als Liickenbiisser oder als Produkt eines Wunschdenkens tot sein. Gott als umgrei-
fender, schopferischer Urgrund aller Dinge und als Gegenstand eines sauberen,
in die Tiefe gehenden Denkens ist es nicht. Von Laplace stammt das stolze Wort von
der zur Welterklarung iiberfliissigen Gott-Hypothese. Seitdem spricht es ihm die halbe
Welt nach, obwohl es bei ihm eine Schlussfolgerung aus seinem starr-determinierten,
mechanistischen, heute langst iiberholten Weltsystem ist. Selbstverstindlich geht
heute kein Gelehrter auf Forschungsreisen in die Natur mit einer solchen Hypothese
in der Hand. Aber als ungewollte Nebenwirkung kann er nicht selten, wenn er dafiir
empfinglich ist, diese Natur als eine sinnvolle, harmonische, gesetzméssige Ordnung
erleben, die auf einen hoheren, iiberlegenen Geist als auf ihren Urheber hinweist.
Ein solches Erlebnis hatten die Begriinder sowohl der klassischen, als auch der mo-
dernen Naturwissenschaft, wie Galilei, Kepler und Newton, Einstein, Planck und
Heisenberg. Der Altmeister der christlichen Weltinterpretation Romano Guardini
bemerkt unter anderem: «Wenn man bewirken konnte, dass wahr wiirde, was der
Atheist behauptet, ndmlich Gott sei nicht und es gebe nur die Welt — sehen wir fiir
einen Augenblick von dem Unsinn ab, der in diesen Worten gesagt wird, nehmen
wir nun einmal an, es wire so — was dann bliebe, diese ‘blosse Welt’, wire entsetzlich.
Sie wiirde uns anstarren, ohne Sinn noch Ordnung»! Ohne diesen allgemeinen
Hintergrund bleibt das Christentum in der Luft hingen, denn wenn Gott als schop-
ferischer Urgrund der Welt tot ist, dann besagt die Rede, Jesus sei Gott, Sohn Gottes
usf., gar nichts. Es gibt nimlich viele Wege zu Gott. Und keinem steht das Recht zu,
einige davon zu diffamieren oder gar zu beseitigen, weil sie ihm in sein fragwiirdiges
Konzept nicht passen. Was Karl Barth und seine Anhénger in dieser Beziechung
getan haben, grenzt an Herostratentum. Aber héren wir noch eine andere, gewichtige
Stimme zu unserer These. Der Cambridger Theologe J. S. Bezzant sagt: « Die heu-
tigen intellektuellen Einwinde gegen das Christentum und die Tatsache, dass es
gegenwirtig keine iiberzeugenden Antworten darauf gibt, erwachsen meines Er-
achtens aus ein- und derselben Wurzel: aus dem Fehlen einer allgemein oder doch
weitgehend anerkannten natiirlichen Theologie. Ich weiss, viele Theologen freuen
sich dariiber, weil sie glauben, dadurch das Christentum umso leichter als géttliche
Offenbarung anpreisen zu kénnen. Aber sie wissen nicht, was sie tun. Denn wenn
die unermesslich grosse und geheimnisvolle Schépfung nichts iiber ihren Urheber,
seine Attribute und seine Natur aussagt, gibt es keinerlei Grund zu der Annahme,
irgendwelche in einer alten und teilweise mythendurchsetzten Literatur aufgezeich-

1 R. Guardini, Nihe des Herrn (1962), S. 87.



32 K. Zizelkow, Theologisches Denken heute

neten Ereignisse samt den aus ihnen abgeleiteten Folgerungen kénnten es.»? Um die
als Entmythologisierung bezeichneten Auswirkungen des modernen wissenschaft-
lich-technischen Zeitalters auf das theologische Denken rein darzustellen, miissen
wir die am Anfang erwdhnte Voraussetzung auf ein gesundes Mass reduzieren.
Ausserdem wollen wir den Entmythologisierungsbegriff erweitern und darin nicht nur
die Bibel, sondern auch die Konfessionen und die Welt selbst einbeziehen.

1.

Urspriinglich wurde die Bibel, wie auch die Natur, nach dem Weltbild des Augen-
scheins beurteilt. Man sah, las und verstand alles buchstidblich so, wie es dem unbe-
fangenen und naiven Blick erschien. Dementsprechend bewegte sich die Sonne am
Himmel und die Erde stand still. Die Schofung erfolgte in einer Woche. Das Paradies
war eine geographisch festgelegte Landschaft usf. Dann vollzog sich die Wende.

a) Es entstand die wissenschaftlich-kritische Forschung, die das alte Weltbild zer-
schlug. Die Naturwissenschaft und die Bibel gerieten aber in Konflikt, denn die
neue infinitistisch-mechanistische Deutung der Welt als eine unendliche, maschinen-
maissig funktionierende Grosse und die Verbalinspiration der Bibel fiihrten zur
gegenseitigen Bevormundung und schliesslich zum naturwissenschaftlichen Atheis-
mus. Im Laufe der Zeit wurden Natur- und Bibelforschung aus der Klemme der
infinitistisch-mechanistischen und verbalinspiratorischen Betrachtungsweise ge-
rissen. An die Stelle der Bevormundung traten die Selbstbeschrankung und die
Selbstbescheidung. Dadurch wurde die Bibel entmythologisiert oder relativiert und
fiir die wissenschaftlich-kritische Forschung freigegeben. Wie eine blitzartige Hori-
zonterhellung wirkte der Satz Martin Kéhlers, dass es Gott gefallen hat, sein Wort in
einer Gestalt zu geben, welche die gelehrte Arbeit fordert. Man hat erkannt, dass
das Gotteswort im Menschenwort enthalten ist und zu dessen reiner Isolierung und
Darstellung immer feinere Trennverfahren entwickelt. Man unterscheidet heute
zwischen Aussageform und Aussageinhalt, zwischen dem Koordinatensystem eines
veralteten Weltbildes und den darin eingezeichneten Punkten der Offenbarung. Man
bemiiht sich, auf diese Weise die der Bibel genuin eigentiimliche Intention herauszu-
arbeiten.

b) Nicht nur relativiert wurde die Bibel nach ihrer menschlichen Seite, sondern
ihre Grundphdnomene wie Schopfung, Paradies, Siindenfall, Himmel, Hélle, Welt-
ende, Jenseits usf. erfuhren eine unanschaulich-symbolhafte Interpretation.

Wenn wir die biblischen Texte iiber die Schopfung vom zehnten vorchristlichen
bis zum ersten nachchristlichen Jahrhundert vergleichen, so fallt uns auf, dass darin
konstante und variable Elemente enthalten sind. Das variable Element ist der zeit-
bedingte, weltbildliche, anschaulich-bildhafte Rahmen. Was als konstant iibrigbleibt,
ist: 1. Die ganze Welt steht zu Gott im Verhéltnis des Geschopfes, was ihre Entmy-
thologisierung einleitete. 2. Sie ist durch das Wort geschaffen und darum die ontische

2 J. S. Bezzant im Sammelband Einwidnde gegen das Christentum (1964), S. 97f.



K. Zizelkow, Theologisches Denken heute 33

Sprache Gottes. In dieser Hinsicht ist sehr bezeichnend, dass die hebriische Vokabel
dabar fiir Wort und Ding zugleich steht. Das bedeutet, dass die Welt kein Chaos ist,
in das der Mensch durch die Kategorien seines Denkens Ordnung hineinbringt,
sondern eine objektiv-sinnvolle Ganzheit. 3. Der Mensch ist als Partner Gottes ge-
schaffen, der zu ihm im wesenhaften Ich-Du-Verhiltnis steht und im freiwilligen Ge-
horsam gegen ihn tiber die Welt zu herrschen hat.

Gerade das versinnbildlicht das Paradies. Es ist keine geographisch festgelegte
Landschaft, kein Schlaraffenland, wo die Menschen vor Langeweile gihnen. Dazu
verleitet das persische Wort paeradaeza (ein von einem Wall umgebener Park), das
in einer grizisierten Form von der Septuaginta-Ubersetzung iibernommen ist. Im
hebraischen Original steht das Wort gan und bedeutet ein Stiick bebautes Land.?
Es handelt sich demgeméss um die vom Menschen durch freudiges Schaffen und Ge-
horsam gegen Gott zu beherrschende Welt.

Der Siuindenfall belehrt uns, dass dieser ideale Zustand nicht realisiert worden ist,
da der Mensch aus der Ich-Du-Beziehung herausgebrochen ist. In seinem literarischen
Niederschlag als eine prophetische Erzdhlung ist er im dritten Kapitel der Genesis
aufgezeichnet. Sie enthélt eine Reihe bildhafter Elemente, die nach ihrer symbol-
haften Bedeutung untersucht sind.* Die Hauptfiguren in dieser Erzihlung, Adam
und Eva, sind nicht unsere Stammeltern, sondern der Mensch iiberhaupt in beiden
Geschlechtern. Die Erschaffung der Frau aus der Rippe des Mannes ist ein Sinnbild
fiir die Bluts- und Wesensverwandtschaft und fiir die davon ausgehende Anziehungs-
kraft zwischen ihnen. Der Baum der Erkenntnis des Guten und des Bdsen ist «das
Malzeichen der Hoheit Gottes» (Guardini). Er verdeutlicht den Wesensunterschied
zwischen Schopfung und Geschopf, zwischen Urbild und Ebenbild und damit die
Wahrheit des menschlichen Daseins. Der Baum des Lebens bedeutet keine mythische
Unsterblichkeit, sondern die Moglichkeit eines Lebens mit todlosem Ende. Erst die
Siinde verwandelt die kreatiirliche Verginglichkeit zu einem Verfallensein an den Tod.
Mit der Schlange ist nicht das Tier selbst gemeint, denn sie ist, wie alle anderen Tiere,
ein Geschopf Gottes, sondern ihre ddmonisierte Gestalt im orientalischen Baal-
und Fruchtbarkeitskult. Als solche ist sie ein Symbol der Feindschaft gegen Gott.
Das Gesprach mit ihr ist eine bildhafte Objektivierung der unsichtbaren Gewissens-
auseinandersetzung, die zur Auflehnung gegen die Hoheit Gottes und als Folge davon
zur Erschiitterung der Existenzbasis des Menschen fiihrt. Das mag seltsam klingen in
einer Zeit, in der man den Tod Gottes gerade im Namen der Unabhingigkeit, der
Freiheit und der schopferischen Selbstentfaltung des Menschen zu proklamieren
glaubt. Gott muss sterben, damit der Mensch lebe, lautet die von Nietzsche {iber-
nommene Devise. Welchem Gott wird nun der Tod angesagt? Dem wirklichen Gott
der Bibel oder dessen zeitbedingtem, nach dem Modell der innermenschlichen Be-
zichungen zurechtgeschnitztem Bild des Anderen oder Fremden? Der biblische Gott
ist kein Anderer, sondern unser Schopfer, und je mehr er in unserem Leben zur Gel-

3 'W. Trilling, Schépfung und Fall (1973), S. 119. 231 (Anm.).
4 R. Guardini, Der Anfang aller Dinge (1961), S. 28-66. 86-98; H. Illies, Gott erwihlt ein Volk
(1971), S. 14. 30-57.



34 K. Zizelkow, Theologisches Denken heute

tung kommt, desto freier und selbstdndiger sind wir. Sollte Gott wirklich sterben,
so wiirde das fiir den Menschen als ein endliches, kontingentes Wesen den Verlust
des absoluten Gehaltenseins bedeuten und «die existentielle Uberanstrengung» (Guar-
dini) und schliesslich die Kapitualation vor den weltimmanenten Machten bewirken.
Wahrend der Jahwist durch die Gestalten Adams und Evas das Wesen der Siinde
veranschaulicht, Paulus zeigt an der Gestalt Adams ihre verfiihrerische Kontinuitit.
Das macht er vor allem im fiinften Kapitel seines Romerbriefs. Alles, was wir tun,
vergeht nicht spurlos, sondern héuft sich zu einer geschichtlichen Erbmasse an,
die den Werdegang der spiteren Generationen entscheidend beeinflusst. Es gibt aber
Menschen, die durch ihr Werk die Zeit fiir alle wenden und zum Anfang einer neuen
Geschichtsperiode werden. So sprechen wir vom Zeitalter des Perikles, Goethes,
Napoleons usf. «Eben das ist Geschichte», schreibt Guardini, «dass die Handlung
des einzelnen, die Tat der Stunde fiir die Existenz der Gesamtheit und der ganzen
Folgezeit bestimmend werden.»® Innerhalb dieser gewendeten Zeit vollzieht sich
unser Leben und Handeln, ohne jedoch an persénlicher Verantwortung einzubiissen.
So hat nach Paulus auch Adam, der den ersten Siinder repridsentiert, durch seine
negative Tat die Zeit fiir alle gewendet und dadurch den Charakter der grossen heils-
geschichtlichen Periode bis zum Erscheinen des Christus gepriagt. Seitdem ist die Siinde
als ein geschichtliches Verhidngnis geheimnisvoll iiber uns alle hereingebrochen, das
wir mit eigenen Kréften nicht abwenden kénnen.

Der Himmel, von dem die Bibel redet, hat wenig zu tun mit dem astronomischen
Himmel, in den Flugzeuge und Raumschiffe starten, oder mit dem mythologischen
Himmel, dessen Numina Zeus oder Jupiter sind. Freilich gibt es Bibelstellen, die
Gott darin zu lokalisieren scheinen. Andere aber betrachten ihn als Schoépfer des
Weltalls, das ihn darum nicht fassen kann. Was versteht also die Bibel wirklich unter
dem Himmel? Die Antwort lautet, dass er kein Raum-, sondern ein Wertbegriff ist.
Er ist ein Gleichnis fiir den Abstand der Unendlichkeit zwischen dem Schopfer und
dem Geschopf und des Widerspruchs zwischen dem Heiligen und dem Siinder, der
sich als Erhabenheit, Majestat, Hoheit, Unzuginglichkeit, Vorbehaltenheit und Ent-
riicktheit Gottes auswirkt. Christus hat diesen Abstand durch sein Erlésungswerk
iiberbriickt und uns den Himmel als Nahe Gottes gebracht. Damit eriibrigt sich die
Alternative von Bischof J. A. T. Robinson, ob wir Gott in der H6he oder in der Tiefe
suchen sollen. Der biblische Gott braucht wahrlich keine Weltraumfahrten zu unter-
nehmen, um auf unserem Planeten zu landen. Das gilt fiir die antiken Gétter, die
Einzelbereichen der Welt zugeordnet sind.

Wie jedem Bibelleser bekannt, ist auch das Weltende recht farbig ausgemalt und
mit einer guten Portion kosmischer Katastrophen ausgestattet, so dass er dariiber
stutzt und leicht geneigt ist, von Schauerméarchen zu sprechen. Auch hier miissen wir
hinter den Schreckensbildern das Geistigunanschauliche entdecken. Die Werte, wie
Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe usf., sind kein Produkt des menschlichen Geistes,
sondern Ausstrahlungen aus dem Wesen Gottes, der die Welt geschaffen hat. Sie
sind die Voraussetzung fiir Erkenntnis und sittliche Tat. In dieser Welt besitzen sie

5 R. Guardini, Der Herr (1961), S. 243.



K. Zizelkow, Theologisches Denken heute 35

nur Giiltigkeit. Um Macht zu gewinnen, miissen sie realisiert werden. Das geschieht nicht
durch Zwang, sondern durch die freie Willensentscheidung des Menschen. Dieser Um-
stand verleiht ihrer Realisierung einen beliebigen und fragmentarischen Charakter. Das
Weltende bedeutet, dass diese Werte von Gott soviel Macht bekommen wie ihre Giiltig-
keit. Dann verwandeln sie den Kosmos zu einer neuen in Schénheit aufblithenden
Schopfung. Die Kluft zwischen Werth6he und Wirklichkeitskraft, Sinn und Macht,
Gut und Gliicklichsein wird geschlossen. Das in Raum und Zeit ausgebreitete Leben
wird von allen negativen Elementen getrennt und zu einem stehenden Akt oder zur
reinen Gegenwartigkeit und damit zur héchsten Intensitit gebracht.® Die kosmischen
Katastrophen sind ein Symbol fiir die Geburtssschmerzen der neuen Schopfung,.

Ein anderes Phinomen, das in der Bibel selbst nicht vorkommt, sondern als eine
Zusammenfassung ihrer eschatologischen Vorstellungen fungiert, ist das Jenseits.
Es legt Rédumlichkeit und Anschaulichkeit besonders nahe, denn es war nach der
antik-mittelalterlichen Auffassung innerhalb dieser Welt angesiedelt. Heute sprechen
die Theologen vom Jenseits als von einer unanschaulichen pneumatischen Dimension,
die durch die AuferstehunglJesu offenbar geworden ist. In diese pneumatische Dimension
wird der ganze Kosmos hereingezogen zur endgiiltigen Begegnung mit Gott, dessen
Nihe man je nach seinem Zustand als Gericht, Himmel oder Hélle erféhrt.

c¢) Das dritte Kennzeichen des theologischen Denkens von heute ist die Zuriick-
fiithrung der biblischen Inhalte auf das Elementare, Wesentliche oder auf ihren Kern.
Wihrend im 18. und im 19. Jahrhundert die allgemeine wissenschaftlich-kritische
Forschung in die Weite fortschreitet und dabei sehr oft verbliiffende Ahnlichkeiten
und Verwandtschaften zwischen vielen beobachteten Erscheinungen feststellt, geht
sie im 20. Jahrhundert in die Tiefe. Die Denker der Summation treten ihren Platz
an die Denker der Reduktion ab. So wird in der Naturwissenschaft die Materie auf
Elementarteilchen, in der Philosophie das menschliche Sein auf Existenz, in der Pad-
agogik der Bildungsprozess auf das Exemplarische, in der Religionswissenschaft die
Religion auf das Heilige, in der Kunst der Gegenstand auf frei spielende Linien,
Formen, Flichen und Farben zuriickgefithrt. Derselbe Vorgang wiederholt sich in
der Theologie. Man hat fast allgemein festgestellt: 1. Jesus von Nazareth ist kein
Weisheitslehrer, Moralprediger oder Sozialformer, sondern der eschatologische
Heilbringer. 2. Die Bibel ist keine biographische Literatur, kein Lehr- oder Geschichts-
buch im modernen Sinn des Wortes, sondern Botschaft. 3. Diese biblische Botschaft,
besonders in ihren frithen Traditionen des Pentateuchs und der synoptischen Evan-
gelien, geht auf kleinere literatische Einheiten zuriick. So der Pentateuch auf die Schrif-
ten des Jahwisten, Elohisten, eines Priesters und des Deuteronomisten. Sie 16sen sich
ihrerseits in noch kleinere, miindlich tradierte Einheiten wie Lieder, Spriiche, Er-
zahlungen, Gesetze usf. auf, die um ein Kernereignis kreisen, nimlich den Auszug
einer kleinen israelitischen Gruppe aus Agypten, auf Grund dessen sie zum Volk
wurde. Auch die synoptischen Evangelien gehen auf vier Hauptschichten zuriick:
Markus, die Spruchquelle, das matthdische und das lukanische Sondergut. Sie 16sen

6 R. Guardini, Die letzten Dinge (1952), S. 69f. 91; ders., Welt und Person (1955), S. 77 Anm.;
ders., Der Herr (1961), S. 628; ders., Unterscheidung des Christlichen (1963), S. 540.



36 K. Zizelkow, Theologisches Denken heute

sich ihrerseits in Spriiche, Erzdhlungen, Gleichnisse, Taten, Streitgesprache usf. auf,
die um das Kernereignis der Auferstehung Jesu kreisen, auf Grund deren die Christen
zur Kirche wurden. Die Autoren werden zu Redakteuren. Ihre durch eigene Ansichten
bestimmte Kompositionskraft hilt die einzelnen Formelemente zusammen.

d) Das vierte Merkmal des modernen theologischen Denkens ist die aktualistisch-
dynamische Interpretation der biblischen Aussagen. Danach ist die Offenbarung
nicht nur eine Lehre oder eine theoretische Wahrheit, sondern vor allem Akt, Hand-
lung, Tat, Ereignis, Geschehen. Man spricht von Gottgeschehen, Christusgeschehen,
Kreuzgeschehen, Heilsgeschehen, Wortgeschehen usf. Dabei wird manchmal dieser
Aktualismus so weit getrieben, dass das Gotteswort seines Sinngehaltes entleert
und nur noch als Ausdruck von Willensenergie verstanden wird. Sogar der
Trager des Ereignisses oder des Geschehens scheint vor diesem selbst zu verschwin-
den. Das beobachten wir bei R. Bultmann und seinem Schiiler Herbert Braun. Fiir
Bultmann sind Person und Gestalt des Christus irrelevant. Wichtig ist nur das Chri-
stusgeschehen, das sie vermitteln. Dieses Christusgeschehen ist das entscheidende
Handeln Gottes in der Geschichte. So ist Christus zu einem blossen Heilsereignis
geworden.” Braun geht noch weiter und entpersonalisiert Gott selbst. Fiir ihn ist
Gott keine Person, denn das scheint ihm zu gegenstdndlich, antik-mythisch.® Er ist
vielmehr ein Geschehen bzw. ein Liebesgeschehen oder eine Art Mitmenschlichkeit.
Der Sachverhalt lautet nun nicht: Wo Gottesbegegnung geschieht, da geschieht
Liebe oder Mitmenschlichkeit, sondern umgekehrt: Wo Liebe oder Mitmenschlich-
keit geschieht, da geschieht Gott. Wie in der Atomphysik die Materie in Elementar-
teilchen und diese in Singularititen des Kraftfeldes aufgeldst werden, so auch in der
modernen Gotteslehre das Sein in Personalitit und diese in Geschehen.

2,

Wir kénnen heute noch nicht einfach vom christlich-theologischen Denken sprechen,
denn es ist konfessionell bedingt, was seinen echt biblischen und wissenschaftlichen
Charakter iiberschattet. Die alte Okumenizitit zerfiel nach der Auflésung des Romi-
schen Imperiums in verschiedene Konfessionen, die genauso wie die Bibel zu abso-
luten Grossen wurden. Die Abweichungen waren streng iiberwacht und bestraft,
und die Streitigkeiten wurden oft nicht durch Gespréche, sondern durch Kriege aus-
getragen. Mag das konfessionelle Vorverstindnis der biblischen Botschaft manche
unberiicksichtigten oder unterdriickten Wahrheiten wiederentdeckt haben, die folgen-
schweren Missdeutungen derselben diirfen nicht iibersechen werden. Dass die Chri-
stenheit dazu noch durch ihre konfessionelle Zersplitterung stark an Glaubwiirdig-
keit verloren hat, ist heute eine allgemein bekannte, bedauernswerte Tatsache.

Um so hoffnungsvoller ist es, dass auch die Konfessionen seit einiger Zeit einem
Prozess der Entmythologisierung anheimgefallen sind. Parallel zu den Einheitsbe-

7 R. Bultmann, Gesammelte Aufsitze (1973), S. 50f. 68f. 105. 107.
8 H. Braun, Post Bultmann locutum, 1 (1965), S. 29-33.



K. Zizelkow, Theologisches Denken heute 37

strebungen der Menschheit in der Form des Volkerbundes und der Vereinten Na-
tionen entsteht eine neue Okumenizitit. An die Stelle der Konfessionsstreitigkeiten
und -kriege tritt die friedliche 6kumenische Koexistenz, die einen regen Austausch
geistiger Schitze ermdglicht. Dank dieser Koexistenz werden allmdhlich die wissen-
schaftlich-kritische Forschung, die liturgische Bewegung, die geistlichen Kommuni-
taten, die praktische karitativ-diakonische Arbeit zum gemeinsamen Besitz. So kommt
im Laufe der Zeit eine Art Interferenz oder Uberlagerung der Ansichten und der
Lebensweisen zustande, die eine Verstirkung der Gemeinsamkeiten und eine Ab-
schwiachung der Unterschiede bewirkt. Dogmatischer Starrsinn, pharisdischer
Perfektionismus und sektenhafter Fanatismus werden verschwinden. Dann werden
die Konfessionen die in harten Schalen geschichtsbedingter Irrtiimer so krampfhaft
festgehaltenen Wahrheitskerne entlassen miissen. IThre Verschmelzung zu einem ein-
zigen Wahrheitskern wird ungeheure geistige Energien frei machen.

Ein hoffnungsvolles Zeichen in dieser Beziehung ist es, dass man diese Wahr-
heitskerne in den anderen christlichen Konfessionen und sogar in den anderen nicht-
christlichen Religionen zu entdecken beginnt. Grosse Verdienste darum hat sich
der Marburger Religionswissenschaftler Friedrich Heiler erworben.® Er war genauso
um die Entmythologisierung der Konfessionen bemiiht wie Bultmann um die Ent-
mythologisierung der Bibel. Seine Ideen von der Einheit der Kirche in der Vielfalt
und von der evangelischen Katholizitat werden heute fortentwickelt und verfochten
von dem bekannten Tiibinger Theologen Hans Kiing. Auf die Frage, warum Wahr-
heitskerne in den anderen Konfessionen und Religionen, finden wir bei diesem
folgende Antwort: « Der Geist Gottes kann in seiner Wirksamkeit von der Kirche
nicht beschrinkt werden. Der Geist wirkt nicht nur in den kirchlichen Amtern,
sondern wo er will: im ganzen Volke Gottes. Er wirkt nicht nur in der ‘heiligen
Stadt’, sondern wo er will: in allen Kirchen der einen Kirche. Er wirkt nicht nur in
der katholischen Kirche, sondern wo er will: in der ganzen Christenheit. Und er
wirkt schliesslich nicht nur in der Christenheit, sondern wiederum wo er will: in der
ganzen Welt.»'? Deshalb spricht man heute von verborgenen oder geheimen Mit-
gliedern der einen Kirche unter den Christen und von verborgenen oder geheimen
Christen unter den Heiden.

Gewiss ist die Verfestigung der Konfessionen noch zu stark. Jahrhunderte haben
daran mitgewirkt. Doch ist die Zuchtrute der Geschichte nicht minder stark, um
die Christen zur Uberwindung dieser Verfestigung zu veranlassen. Eine wichtige Rolle
in der Entkonfessionalisierung des Christentums fallt der theologischen Grundlagen-
forschung, d. h. der Bibelwissenschaft und der Kirchen- und Dogmengeschichte zu.
Schon jetzt beobachten wir mit Zuversicht, wie sie, ungeachtet der konfessionellen
Unterschiede, in nicht wenigen Fragen immer wieder zu gleichen Ergebnissen kommt.

® Vor allem F. Heiler, Im Ringen um die Kirche (1931).
10 H. Kiing, Was ist Kirche? (1967), S. 97.



38 K. Zizelkow, Theologisches Denken heute

3

Nicht nur die Bibel und die Konfessionen, sondern auch das scientistisch-mecha-
nistische Weltbild, dessen Nach- und Fernwirkungen bei Bultmann stark spiirbar
sind, wird entmythologisiert. Diese Tatsache stellt der Atomphysiker und Philosoph
Carl Friedrich von Weizsidcker fest.!! Er erklart namlich, dass in der Neuzeit Pradi-
kate Gottes auf die Welt {ibergegangen sind, so dass sie an die Stelle Gottes getreten
und zu einer mythischen Grosse geworden ist.

a) Fines dieser Pridikate ist die Unendlichkeit. Dass die Welt unendlich sein soll,
liegt nicht in ihrer Natur. Das haben die Relativitidtstheorie und der Existentialismus
in ihrer Weise zum Ausdruck gebracht. Trotz der grossen Dimensionen im kleinen wie
im grossen, ist die Welt endlich. Wenn man z. B. einen Lichtstrahl in den Weltraum
losschickt, so wird er, falls er nicht absorbiert wird, nicht immer weiter ins Unend-
liche gehen, sondern nach Milliarden von Lichtjahren zu seinem Ausgangspunkt
zuriickkehren. Was die Wissenschaft durch niichterne Forschung feststellt, bringt
der Existentialismus zu unmittelbarem Gefiihl durch das ihm zu Grunde liegende
erschiitternde Erlebnis, dass die Welt vom Nichts umrandet ist. Das schafft eine M6g-
lichkeit fiir die Erfahrung der Welt als Schopfung.

b) Das zweite Merkmal des scientistisch-mechanistischen Weltbildes ist der ge-
schlossene Kausalzusammenhang, der seinen konkreten Ausdruck in den verschie-
denen Naturgesetzen findet. Sie wurden auch als absolut angesehen und nicht selten
gegen Gott und die Moglichkeit des Wunders ausgespielt. Dadurch entstand eine Art
Nomolatrie. In der Tat sind die Naturgesetze ein Stiick Schopfungswahrheit, erst
durch die Neuzeit entdeckt, aber in der Bibel durch die worthafte Erschaffung der
Welt vorausgesetzt. Sie konnen deshalb weder gegen ihren Schopfer gerichtet, noch
durch diesen selbst aufgehoben werden, wenn er nicht zu sich selbst in Widerspruch
geraten wollte.

R. Guardini hat eine Theorie des Wunders entwickelt, die diesem Tatbestand
gerecht wird.'> Demgemaéss sind die Naturgesetze und die Welt als Ganzes so ela-
stisch beschaffen, dass sie neben dem normal-natiirlichen Geschehen auch die freie
Initiative Gottes in sich aufnehmen konnen. Bei den Naturgesetzen besteht diese
Elastizitdt darin, dass sie eine formal-quantitative und eine konkret-qualitative Aus-
wirkung haben. Die formal-quantitative Auswirkung bleibt fiir die gesamte Wirk-
lichkeit die gleiche, wihrend die konkret-qualitative sich nach der Struktur des be-
treffenden Wirklichkeitsbereichs @ndert. Seine Theorie priift Guardini exemplarisch
am Gravitationsgesetz. Es gilt formal-quantitativ als ein mathematisch ausdriick-
bares Verhiltnis von Masse, Zeit und Beschleunigung fiir den Stein und fiir das
Samenkorn, fiir das Tier und fiir den Menschen. Wie verschieden aber ist die kon-
kret-qualitative Auswirkung dieses Gesetzes bei ihnen! Der Stein bleibt liegen; das
Samenkorn schligt Wurzeln in die Tiefe und schwingt sich in die H6he empor;

11 C. F. von Weizsdcker, Die Geschichte der Natur (1956), S. 48f.; ders., Christlicher Glaube und
Naturwissenschaft (1959), S. 23. 27. 32f.
12 R, Guardini, Wunder und Zeichen (1959), S. 16f. 18f. 25. 29f.



K. Zizelkow, Theologisches Denken heute 39

das Tier lauft, schwimmt oder fliegt; der Mensch geht aufrecht und ist solcher Lei-
stungen fahig, die fiir das Tier unmdéglich sind. Das erklart sich mit dem verschiedenen
Zustand der Stoffe und Energien der Natur in den Bereichen des Leblosen, Leben-
digen, des Psychischen und Geistigen. Was muss aber geschehen, wenn in einem
Menschen die Kraft des in der Geschichte handelnden Gottes durchbricht? Dann
konnte er das vollbringen, was Jesus einst vollbracht hat, nimlich das Wandeln auf
dem See Genezareth, denn in ihm tritt die Natur unter der Wirkung des Pneuma-
tischen in einen neuen Zustand, der die konkret-qualitative Auswirkung des Gravita-
tionsgesetzes wiederum modifiziert. Fiir den Stein, wenn er Bewusstsein héatte, wire
das Verhalten der Pflanze genauso ein Wunder, wie fiir den Menschen die Macht-
taten Jesu. Bei der Welt als Ganzem besteht die Elastizitat darin, dass sie aus mecha-
nisch-durchgehenden und aus urspringend-produktiven Prozessen, aus Regelmassig-
keit oder Gesetzmissigkeit und aus Spontaneitidt aufgebaut ist. Die letztere ge-
wahrleistet die Mdoglichkeit von Qualititsspriingen, schopferischen Impulsen und
freien Handlungen. Sie sind gewissermassen « Ursprungs- oder Initiativpunkte» im
Weltgeschehen, deren Wirkungen von den Naturgesetzen, dank ihrer modifizier-
baren konkret-qualitativen Auswirkung, aufgefangen und weiter fortgefiihrt werden.
Zu solchen das Weltgeschehen bestimmenden « Ursprungs- oder Initiativpunkten»
gehort auch das freie Handeln Gottes oder das Wunder. Allerdings wird hier nur
seine Moglichkeit philosophisch-prinzipiell begriindet, wihrend seine Zuverldssigkeit
der historisch-kritischen Priifung unterliegt.

¢) Das dritte Merkmal des scientistisch-mechanistischen Weltbildes ist die Evo-
lution in der Form des Darwinismus und Neodarwinismus. Auch sie ist eine absolute,
selbstgeniigende Grosse, da man bei der Philogenese nur das zufillige, blind-mecha-
nische Zusammenspiel von Existenzkampf, Mutation, Selektion, Anpassung usf.
gelten lisst. — Dass das Problem auch eine andere Seite hat, wird nicht in Erwégung
gezogen. So wirken die ebengenannten Faktoren nicht nur aktualisierend, sondern
auch schopferisch. Wie der Idealismus mit seiner Entwicklungslehre als einer
inneren Selbstentfaltung des Geistes, so ist der Evolutionismus mit der ausschliess-
lichen Betonung der dusseren Umstidnde eine Grenziiberschreitung. In der Tat ist die
Evolution nicht nur Existenzkampf, Mutation, Selektion, Anpassung usf., sondern
zugleich Wesensentfaltung und Sinnverwirklichung. Neben den dusseren Umstédnden
wird eine sinnvolle Aufsteiglinie sichtbar. Unter diesem Aspekt erscheint der
gesamte Formreichtum der lebendigen Welt als eine Aktualisierung der von Gott
hineingeschaffenen, potentiellen Sinnfiille durch jeweils giinstige Konstellationen
von Bedingungen.

Diese beiden Seiten diirfen nicht verwechselt werden. Dadurch z. B., dass der
Sinn- oder Informationsgehalt des Wortes sich in einem physikalisch aus Luft-
schwingungen bestehenden Lautgebilde realisiert, bedeutet nicht, dass er aus diesem
Lautgebilde abgeleitet werden kann. Daraus, dass das Denken die Aktivitiat bestimmter
Gehirnzentren voraussetzt, folgt nicht, dass es eine Funktion dieser Gehirnzentren ist.
Aus der Tatsache, dass der Mensch in seiner Entwicklung unter der Einwirkung der
dusseren Umstdnde steht, konnen wir nicht schliessen, dass er ein Ergebnis dieser
dusseren Umstiinde ist. Solche Uberlegungen sind keine Spekulationen. Es gibt in



40 K. Zizelkow, Theologisches Denken heute

der modernen Biologie Tendenzen (Portmann, Schramm, Buytendijk, Teilhard de
Chardin), die sie bestidtigen. Der Mensch ist nicht nur ein biologisches Wesen,
sondern zugleich Gottes Ebenbild. Das besagt, dass sich inmitten der Evolution die
Mensch- und Personwerdung eines vormenschlichen Wesens ereignet. Mit der Per-
sonwerdung wird dieses Wesen aus der Fixierung durch die Umwelt ausgeklammert
und tritt in eine andere Dimension, in der es von Gott angesprochen wird und sich
verantworten muss. Die im dargelegten Sinn verstandene Evolution lisst sich ohne
Schwierigkeiten in den umfassenderen Schépfungsbegriff integrieren, der zugleich die
Uberwindung des Nichts und die Entstehung des Seins durch Gottes Macht mit
einschliesst.

Nach der Auguste Comte’schen Formel fiir den Geschichtsfortschritt ist dessen
erste Stufe die Theologie, die zweite die Metaphysik und die dritte die Wissenschaft.
Diese Formel hat sich teilweise bestitigt, denn wir leben heute tatsdchlich im Zeit-
alter der Wissenschaft und Technik. Was das theologische Denken betrifft, so ist es
nicht als primitives Uberbleibsel iiberwunden, sondern in einem Wandlungsprozess
begriffen, der sich als Entmythologisierung vollzieht. Dem gleichen Prozess unter-
liegt auch das naturwissenschaftliche Denken, wenn es in seinem Anspruch auf
Alleinherrschaft, und schon Comte ist ein Beispiel dafiir, zum Wissenschaftsaber-
glauben (Jaspers) wird. Was wir als letztes Ergebnis dieses Entmythologisierungs-
prozesses erwarten, ist ein weltbezogenes, wissenschaftlich-kritisch orientiertes, ent-
konfessionalisiertes theologisches Denken und ein offenes, elastisches, transzendenz-
bezogenes Weltbild.

Konstantin Zizelkow, Plodiv, Bulgarien



	Theologisches Denken heute

