Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 1

Artikel: Die Uberpriifbarkeit von ganzheitlichen Daseinsdeutungen
Autor: Lagstrup, Knud

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878497

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Uberpriifbarkeit von ganzheitlichen Daseinsdeutungen

Uns allen ist bekannt, dass in der Mitte des vorigen Jahrhunderts mit dem Zu-
sammenbruch des deutschen Idealismus und dem Emporkommen der positiven
Wissenschaften ein Umschlag im geistigen Klima Westeuropas geschah. Darf ich
hier einen einzelnen Zug hervorheben: Charakteristisch fiir das Geistesleben vor der
Mitte des vorigen Jahrhunderts war, dass der Héhenflug der Ideen im Denkstil der
Zeit iiblich — und stillschweigend anerkannt — war. Gewiss konnten die Ideen kritisiert
oder gar abgelehnt werden, aber ihr befliigelnder Schwung wurde nicht zum Gegen-
stand methodischer Kritik gemacht, er gehdrte zur Art des damaligen Denkens.

Wie kam es dann, dass der Ideenflug nicht zur Ideenflucht ausartete? Dass sich
der Gedankenschwung nicht zur reinen Phantasterei erhob? Dafiir sorgte die Vision,
in deren Dienst die Ideen standen. Die Vision gestattete den Weitsprung der Gedan-
ken, der sich iiber eine ganze Suite von Primissen hinwegsetzen konnte. Sie gestattete,
dass sich geistreiche Gedankengidnge — statt schrittweiser Argumentation — auf apho-
ristischem Hohenflug bewegte. Doch sorgte die Vision zugleich fiir Richtung und
Linie des Ideenfluges und holte ihn immer zuriick in die Wirklichkeit, deren Vision
sie war und um die es ihr ging.

Man konnte damals dem Ideenschwung verhdltnismissig lockere Ziigel lassen,
weil der Begriff der Uberpriifung in all seiner Schirfe noch nicht zur Geltung gekom-
men war. Anders wird es um die Mitte des Jahrhunderts bis in die heutige Zeit hinein.
Seit den Tagen Hegels, Marxens und Kierkegaards musste der Ideenschwung der
unerbittlichen Forderung nach Uberpriifung weichen. Auch in der Philosophie wurde
von nun an der Anspruch methodisch einwandfreien Verfahrens gestellt. Vorher
hatte man das nicht so streng genommen — bis auf Kant. Und so ist es denn auch Kant,
auf den man in der neuen Situation, vor allem im Neukantianismus, zuriickgreift.

Es ist klar, dass das Aufkommen der positiven Wissenschaften die Forderung
nach Uberpriifung verschérft hat. Ohne Uberpriifung keine Wissenschaft. Worin die
Uberpriifung in den einzelnen Wissenschaften besteht, ist eine Frage der Wissen-
schaftslogik; dass aber Uberpriifung als solche unerlisslich ist, steht ausser Frage.
Problematisch allerdings erscheint, ob Totaldeutungen des Daseins iiberpriifbar sind,
ob hier Uberpriifung iiberhaupt Sinn hat, und wenn, worin sie besteht.

Ich habe die Absicht, dieses Problem einer nidheren Untersuchung zu unterziehen,
und zwar mit besonderem Hinblick auf die religiose Gesamtdeutung des Daseins.
Zur Einleitung jedoch gehe ich kurz auf die Philosophie des jungen Marx ein, und
ich habe zwei Griinde dafiir. Erstens kann ich von daher das Verhéltnis von Wissen-
schaft und Totaldeutung unter dem Gesichtswinkel der Uberpriifungsforderung be-
leuchten. Zweitens kann ich damit anhand einer Gegeniiberstellung die religiGse
Totaldeutung charakterisieren.

L

Im vorliegenden Zusammenhang sind von Wichtigkeit in der Totaldeutung des
Daseins, die Marx von der Geschichte aus vornimmt, folgende Ziige: Ausser der



K. Logstrup, Die Uberpriifbarkeit von ganzheitlichen Daseinsdeutungen 17

materiellen Produktion findet, Marx zufolge, auch eine geistige Produktion aller
moglichen Arten von Vorstellungen und Ideen statt. Sie sind Entéusserungen dessen,
auf welche Weise die Individuen ihre Produktivkrafte entwickelt haben, und wie sie
sich dabei sozial und politisch miteinander eingerichtet haben. Im Bewusstsein kann
sich dies in Vorstellungen absetzen, die die materielle Grundlage wahrhaben — dann
sind sie illusionslos — oder die sie verschleiern — dann sind sie illusorisch.

Ko6nnen aber Vorstellungen und Ideen, die nichts mit der materiellen Produktion
zu tun haben, trotzdem von ihr bestimmt sein? Das kann durchaus der Fall sein.
Beliebig herausgegriffen, so konnen sie als gesellschaftliche Vorschriften zudem un-
bequem und miithsam, unheilvoll und irrationell sein, z. B. sich mit Besuche-machen
plagen, auf unbequemen Stiihlen sitzen, sich duellieren miissen, wenn man gekrankt
wird, usw. Als Bedingungen, um mit zur Gesellschaft zu gehoren, hatten sie den Zweck,
die Distanz zum subalternen Volk, zum Kutscher und zum Dienstmiddchen zu mar-
kieren, um auf diese Weise die Oberschicht von der unteren Schicht zu unterscheiden
und letztere niederzuhalten.

Das, womit wir hier zu tun haben, ist seinem Inhalt nach eine wissenschaftliche
Hypothese, die wichtigen Aufdeckungen gedient hat und zu Uberlegungen und Unter-
suchungen fiihrte, die im grossen und ganzen die Hypothese bestitigen. Bei ndherer
Betrachtung hat sich ndmlich erwiesen, dass Vorstellungen und Ideen, die wir niemals
mit der politischen und sozialen Einrichtung unserer Gesellschaft und mit der ma-
teriellen und industriellen Produktion in Verbindung gesetzt hétten, dennoch von
der Gesellschaftsklasse her bestimmt sind, in der wir aufgewachsen sind und der wir
angehdren, sowie vom Platz dieser Gesellschaftsklasse, die wiederum der materiellen
und industriellen Produktion entsprungen ist.

Was nun bei Marx geschieht, ist dies, dass er, was recht besehen eine wissenschaft-
liche Hypothese ist, zur Totaldeutung der Geschichte erhebt. Er fragt: Was ist das
Gemeinsame aller Geschehnisse und Verliufe, aller Ereignisse und Institutionen, das,
weswegen sie mit in die Geschichte hineingenommen werden? Die Antwort ist:
Das Gemeinsame ist, dass sich in jedem Geschehnis und dessen Verlauf, in jedem
Ereignis oder jeder Institution die materielle Produktion und ihre Entwicklung auf
irgendeine Weise ausgewirkt hat. Dadurch dass Marx seine wissenschaftliche Hypo-
these zur Totaldeutung erhebt, entzicht er sie der Uberpriifung. Um sich iiberpriifen
zu lassen, wie es sich fiir eine ordentliche wissenschaftliche Hypothese gehort, miissten
namlich Uberlegungen angestellt werden, unter welchen Umstéinden eine Abhingigkeit
zwischen unseren Ideen und unserer Produktionsweise besteht, und unter welchen
Voraussetzungen die Ideen illusorisch und unter welchen sie nicht illusorisch sind.
Nur wenn diese niheren Bedingungen angegeben werden konnen, lisst sich die Hypo-
these iiberpriifen. Das ist jedoch im Prinzip ausgeschlossen, wenn die wissenschaftliche
Hypothese zur Totaldeutung der Geschichte erhoben ist. Fragen wir ndmlich Marx,
unter welchen Umsténden die Abhéngigkeit von Vorstellungen und Produktionsweise
sich einfindet, erhalten wir zur Antwort, dass sich die Abhdngigkeit unter allen Um-
stinden einfindet. Die Abhangigkeit ist iiberall und zu allen Zeiten vorhanden und
sie besteht, einerlei um welche Art von Vorstellungen es sich handelt. Deutlicher



18 K. Ldggstrup, Die Uberpriifbarkeit von ganzheitlichen Daseinsdeutungen

lasst sich nicht ausdriicken, dass wir es hier mit einer geschichtlichen Totaldeutung
zu tun haben.

Machen wir einmal das Gedankenexperiment, dass Marx darauf eingegangen
wire, die Behauptung von der Abhéngigkeit der Bedeutungsproduktion von der
materiellen Produktion einer wissenschaftlichen Uberpriifung zu unterziehen. Wir
haben uns dann mit Marx vorzustellen, dass die Hypothese falsch ist und miissen uns
nun Situationen ausdenken, wo keine Abhingigkeit vorliegt. Kommen wir auf solche
Situationen, dann ist die Hypothese entkriftet. Zeigt sich dagegen bei einer niheren
Analyse, dass wir jedesmal, wenn wir meinen, auf eine solche Situation gekommen
zu sein, doch eine Abhédngigkeit entdecken, ja dann ist die Hypothese bestitigt. Das
heisst aber, dass wir die Hypothese nur dann wissenschaftlich iiberpriifen konnen,
wenn wir die Moglichkeit offen halten, dass es eine Bedeutungs- oder Ideenproduk-
tion gibt, die unabhéngig von der materiellen Produktion ist.

Von dieser offenen Méglichkeit will Marx allerdings nichts wissen, denn er wiirde
ja damit Zweifel an seiner Gesamtdeutung zulassen — und das geht nicht. Seine These
von der Abhédngigkeit der Bewusstseinsproduktion von der materiellen Produktion
ist eine Quasi-Totaldeutung, insofern als sie aufgrund ihres Inhalts eine wissen-
schaftliche Hypothese ist und daher einer Uberpriifung durch die Falsifikationsprobe
ausgesetzt werden miisste, was aber aufgrund ihrer Eigenschaft als Totaldeutung
nicht geschieht. Zu einer Uberpriifung der These kommt es nicht, weder als wissen-
schaftlicher Hypothese noch als Totaldeutung. Was aber nicht ausschliesst, dass sich
die These als solche als sehr fruchtbares heuristisches Prinzip erwiesen hat. Nur
zeigt sich dabei erstens, dass Marx’ Totaldeutung autoritér ist, und zweitens, dass sie das
Gesichtsfeld einengt.

Um zu veranschaulichen, worum es sich hierbei handelt, ziehe ich ein paar Sitze
aus einem Gespriach in Theodor Fontanes Roman «Effi Briest» heran. Sie wissen,
dass gerade die Schilderung, wie stark die Menschen von den Vorstellungen und
Ideen der damaligen Gesellschaft und der damaligen Zeit geprdgt waren, in diesem
Roman im Vordergrund steht, was ja auch Fassbinder zur Verfilmung des Buches
reizte. Das Handlungsgeriist ist etwa folgendes: Ein blutjunges Maddchen, dem Land-
adel angehdrend, namens Effi Briest, heiratet den wesentlich dlteren Baron von Inn-
stetten. Die ersten Ehejahre verbringen die beiden in einem pommerschen Hafen-
stidtchen, wo Innstetten Amtmann wird. Effi verliebt sich in einen Major von Cram-
pas, mit dem sie sich eine Zeitlang heimlich trifft. Das kommt jahrelang spéter heraus,
erst an einem Zeitpunkt, wo das Ehepaar ldngst nach Berlin iibersiedelt ist. Innstetten
fordert den Major zum Duell auf; sie duellieren, und Innstetten tétet den Major mit
der Pistole und verstosst seine Gattin.

Die Abhiangigkeit der Personen von der Gesellschaft kommt auf verschiedene
Weise zum Ausdruck, und ich halte mich hier an eine ganz bestimmte Stelle. Inn-
stettens Freund und Kollege Wiillersdorf versucht, ihn vom Vorhaben des Duellierens
abzubringen und fragt ihn, ob er sich denn so tief verletzt und gekrinkt fiihle, dass
einer von beiden weg muss? Er oder Crampas? Nein, erwidert Innstetten, Hass und
Rachegefiihle ligen ihm fern, dazu liege alles zu weit zuriick. Er sei noch immer von
seiner Frau so bezaubert, dass er ihr am allerliebsten von Herzen verzeihen wiirde.



K. Logstrup, Die Uberpriifbarkeit von ganzheitlichen Daseinsdeutungen 19

Wenn er es trotzdem fiir unerlésslich halte, auf dem Duell zu bestehen und seine Frau
zu verstossen, so tue er dies, weil es die Konvention so verlange. Unverbliimt legt er
vor Wiillersdorf Rechenschaft ab: Man ist nun einmal nicht nur ein Einzelmensch,
sondern man gehért zu einem Ganzen, von dem man abhéngig ist und auf das man
bestindig Riicksicht nehmen muss. Im Zusammenleben der Menschen hat sich ein
Etwas gebildet, das nun einmal existiert und nach dessen Paragraphen wir uns ge-
wohnt haben alles zu beurteilen, die anderen und uns selbst. Setzen wir uns dariiber
hinweg, verachtet uns die Gesellschaft, und schliesslich verachten wir uns selbst.
Dieses tyrannisierende Gesellschafts-Etwas fragt weder nach Liebe und Bezauberung
noch nach Verjihrung. Innstetten entschuldigt sich zuletzt bei Wiillersdorf, dass er
ihm eine regelrechte Vorlesung gehalten habe.

Diese Vorlesung ist, so mochte ich sagen, halbwegs marxistisch, halbwegs nicht-
marxistisch. So dominant die gesellschaftsentstandenen Vorstellungen und Ideen
auch sein mogen, alleinherrschend sind sie in den Gedanken und Gefiihlen der Per-
sonen keineswegs. Ohne Widerstand siegen sie nicht. Auch anderes riihrt sich in
den Personen, in diesem Falle ist es die Liebe und die Vergebung, und keins von bei-
den ist von der Gesellschaft, auch nicht vom Individuum selber, hervorgebracht.
Zwar ziehen diese unmittelbaren Daseinsimpulse den Kiirzeren, doch nicht ohne Auf-
lehnung, moégen sie auch noch so schwach und kurzlebig sein, und sie sind es hier,
denn «Effi Briest» ist eine Tragddie.

Lassen wir diese Unterhaltung Marx® These beleuchten, so tritt einerseits ihre
Fruchtbarkeit als heuristisches Prinzip hervor, und andrerseits zeigt sie die Ver-
engerung des Gesichtskreises.

2,

Die Schwierigkeit, in die sich der junge Marx gebracht hat, findet sich in der
religiosen Gesamtdeutung nicht vor, schon deshalb nicht, weil sie weder mit einem
Anspruch auf Wissenschaftlichkeit auftritt noch als heuristisches Prinzip fiir wissen-
schaftliche Einfélle und Hypothesen funktioniert. Die religiose Gesamtdeutung 1asst
sich an ihrer Deutung unserer unmittelbaren Erfahrung und an ihrer Beantwortung
der Frage nach der Metaphysik iiberpriifen. Also muss eine Verwandtschaft zwischen
unserer unmittelbaren Erfahrung und der religiésen Totaldeutung bestehen. Daraus
folgt natiirlich, dass die Uberpriifung von anderer Art sein muss, als die wissenschaft-
liche Uberpriifung. Die Uberpriifung der wissenschaftlichen Hypothese besteht in
einer Falsifikationsprobe — der Falsifikationsprobe, der sich der Marxist nur zu gerne
entziehen mochte, weil seine Lehre zwischen Wissenschaft und Totaldeutung changiert.
Die Uberpriifung der religiésen Totaldeutung dagegen besteht in dem, was man Ent-
behrlichkeitsprobe nennen konnte. Wir fragen namlich, was fallt von unserer un-
mittelbaren Erfahrung weg und vor welchen metaphysischen Fragen miissen wir auf-
geben, wenn die religiose Totaldeutung wegfallt?

Ich halte mich wieder nur bei einem einzelnen Zug in der religiosen Ganzheits-
deutung auf, einem Zug, den wir aus dem Judentum und aus dem Christentum
kennen. Es ist die Auffassung, dass alles, was ist, vom gréssten bis zum Kkleinsten,



20  K.Lggstrup, Die Uberpriifbarkeit von ganzheitlichen Daseinsdeutungen

solange es ist, sei es nur fiir einen Moment oder auf unendlich lange Zeit da, von
einer ewigen und gottlichen Macht erhalten wird, die ihm den Untergang solange
vom Leibe halt, bis sie es der Vernichtung preisgibt.

Fiir die Phinomene und Verhiltnisse, die der religiosen Deutung ge6ffnet sind,
ist zweierlei bezeichnend. Das eine ist, dass sie fundamental sind. Was auch immer wir
in unserer Macht haben md&gen, so ist es fundiert in dem, was wir nicht in unserer
Macht haben. Psychisch und physisch leben wir von dem, was uns fremd ist und
bleibt. Das zweite, was charakteristisch fiir sie ist, ist dies, dass sie {ibersehen werden.
Je fundamentaler die Phinomene und die Verhiltnisse sind, desto selbstverstindlicher
sind sie, und deshalb sehen wir dariiber hinweg.

Ich muss hier leider viele Fragen iiberspringen, obwohl sie in enger Verbindung
mit den Uberlegungen stehen, die ich anstelle. Eine stillschweigende Voraussetzung
der nachfolgenden Uberlegung ist es, dass Rechenschaftsablage nicht in Beweisen
besteht, sondern Uberpriifung ist, sowohl in der Wissenschaft als auch in der Total-
deutung. Wenn wir unter Beweis verstehen, dass man von einer unanfechtbaren
Grundlage ausgeht, so wie man es sich im Rationalismus und im Empirismus vor-
stellte, und so wie man Beweisfithrung sehr bewusst im Positivismus verstand, wo
die Grundlage entweder Wahrnehmungserlebnisse oder Basissitze waren — ich sage,
wenn wir unter Beweis so etwas verstehen, dann miissen wir auf Beweise verzichten.
Eine solche Grundlage gibt es ndmlich nicht, das haben Philosophen wie Karl R.
Popper, W. W. Bartley III und Bent Schultzer dargelegt.

Von Erlebnissen religioser Art sehe ich ab, obgleich Kirche und Theologie zur
Zeit vorgeworfen bekommen, sie vernachlédssigen sie. Religion, soll sie wahr sein,
kann nicht Sondererlebnissen und Sondererfahrungen vorbehalten sein. Sie muss fiir
jedermann und nicht fiir speziell Eingeweihte sein. Auch darfdie Religion keinen Sonder-
bereich im Dasein, neben anderen Bereichen einnehmen. Es gibt keinen Bereich, kein
Phidnomen, das ihr entzogen ist. Religion ist Gesamtdeutung, genau wie die Phé-
nomene und die Verldufe, die scheinbar nicht das geringste mit Religion zu tun haben,
dennoch eine religiose Deutung nahelegen.

Um nun nicht in programmatischen Erklarungen stecken zu bleiben, will ich drei
Beispiele von Phdnomenen bringen, die einer religidsen Deutung offen stehen.

Das eine der Phinomene, mit denen ich mich hier befassen will und das einer reli-
gidsen Deutung gegeniiber offensteht, ist so alt wie die Philosophie selber. Es ist das
sprachliche und begriffsmissige Verstindnis der Umwelt, die uns fremd ist und die uns
fremd verbleibt.

Unser Verstindnis vermittelt von sich aus, sprachlich und begrifflich, das Verhéltnis zu dem,
was verstanden wird, einerlei um was es sich handelt. Wir meinen, die Erscheinungen der Natur
und des Universums in ihrer Unabhingigkeit und in ihrer Fremdheit zu begreifen. Nichtsdestoweniger
kommen das Verstindnis und seine Begriffe aus unserer Existenz und aus unserer Sprache, wir bringen
sie von daher mit. Wird ihnen dann nicht mit unserem Verstehen ihr Unabhingigsein, ihr Fremdsein
genommen ? Gibt uns nicht unser Verstehen, unser sprachliches Begreifen eine Vertrautheit mit ihnen,
die ihre Fremdheit tiberwindet?

Wir stehen hier vor einem metaphysischen Problem, das im Laufe der Zeit in verschiedenster
Einkleidung aufgetreten ist. Ich bringe es hier in einfacher Formulierung, so wie es sich bei dem
dédnischen Philosophieprofessor Justus Hartnack vorfindet. Das hat den Vorteil, dass das meta-



K. Logstrup, Die Uberpriifbarkeit von ganzheitlichen Daseinsdeutungen 21

physische Problem ins Auge springt. Hartnack gebraucht als schlichtes Beispiel fiir dieses Problem die
Behauptung und die Tatsache, dass der Mond kleiner ist als die Erde. Auf der einen Seite: Ohne
Begriffe wie «grosser als» und «Kkleiner als» konnte man nicht sagen, dass der Mond kleiner ist als
die Erde. Auf der anderen Seite: «Die Grosse des Mondes und der Erde und ihr Grossenverhiltnis
zueinander kommen nicht erst in die Welt mit Wesen, die Sprache verwenden.»

Hartnack verweist auf Berkeleys und Stuart Mills Ausweg. Die metaphysische Verlegenheit
besteht also darin, dass es keine Begriffe gibt, ehe es spracheverwendende Wesen gibt. Trotzdem
war der Mond kleiner als die Erde, ehe sprachgebrauchende Wesen da waren. Um diese Verlegenheit
kommt man herum, wenn man sagt, «Falls es Wesen gegeben hitte, die es zwar nicht gab, die die
Begriffe < Mond», <Erde> und <kleiner als> gehabt hétten, dann hétten sie durch Verwendung
dieser Begriffe beobachten kénnen, dass der Mond kleiner ist als die Erde». Nun, eine Losung ist
das nicht; es ist eine Darstellung, wie man es macht, mit einem ungeldsten metaphysischen Problem
leben und denken zu koénnen.

Was sich als metaphysisches Problem auswirkt, ist recht besehen die Tatsache, dass Sprache Rede
ist. Es gehdren immer zwei Partner dazu, einer der spricht oder schreibt und einer zu dem gesprochen
oder geschrieben wird, und der dann hort oder liest. Gegebenenfalls gibt man selber die Rolle
des anderen Partners. Doch wird bei der sprachlich bestimmten Selbstvermittlung des Verstindnisses
der elementare Umstand meist ibersehen, dass zum Vollzug der Sprache immer zwei Partner gehdren.
In der sprachlich bestimmten Selbstvermittlung des Verstehens ist man allein mit seinem Verstdndnis
und den verstandenen Erscheinungen. Dagegen wehrt sich die Sprache, und im metaphysischen
Problem meldet sie sich mit ihrem Anspruch auf ihren Vollzug durch zwei Partner. Der fehlende
Partner wird nun durch die Partnerschaft mit der Naturerscheinung ersetzt. Uns schwebt im meta-
physischen Problem vor, dass uns die Naturerscheinung mit der Selbstdndigkeit und Unabhéngigkeit
eines Partners erzihlt, was sie weiss und was wir nicht wissen.

In unserer unmittelbaren Erfahrung treten wir nicht mit einem von uns selber verfertigten Ver-
standnis dessen an, was ein Baum ist, um damit zu verstehen, dass der Baum vor dem Hause ein Baum
ist. So erleben wir es nicht. Vielmehr erleben wir es so, dass uns vom Baum selber ein Verstindnis
dessen, dass er ein Baum ist, entgegenkommt. Nicht wir, sondern der Baum gibt uns zu vestehen, dass
er ein Baum ist. In ihrer Verstindlichkeit gibt uns die Welt die Worte. Alle Erscheinungen scheinen
mitzureden tiber ihr Wesen und werden selbstindige Partner im Verstehen.

Nun ist es nicht so verwunderlich, dass die Dinge, die wir selber hergestellt haben, so erlebt
werden, als redeten sie zu uns und teilten uns ihre Namen mit. Selbstverstindlich reden sie zu uns
von der Absicht, die wir mit ihnen hatten, als wir sie herstellten. Das Sonderbare ist nur, dass wir
in ebenso hohem Masse erleben, dass alles, was zur Natur und zum Universum gehort, zu uns spricht.

Woher kommt die Vertrautheit mit dem Universum und seinen Phinomenen in deren Fremdheit?
Kommt sie daher, dass in allem Verstehen Hinwendung liegt, schon deswegen weil Verstindnis eine
sprachliche Ausserung ist? Gehort die Erwartung nach Antwort bereits allem Verstehen an? Kénnen
wir weitergehen und sagen, das Wort fiir das Verstandene ist die Antwort des Verstandenen auf
das, was es ist? Nehmen wir es nicht so in der Vertrautheit? Die Vertrautheit mit den Naturer-
scheinungen, so fremd sie uns auch sein mogen, kommt daher, dass das Wort als Antwort der Natur-
erscheinung auf die stumme Frage, was sie sei, verstanden wird. Im Wort und in dem Verstindnis,
das es enthilt, treffen sich die Frage des menschlichen Fragenden und die Antwort des Verstandenen
auf das, was es sei.

Das metaphysische Problem wird nicht weniger 16sbar dadurch, dass die Erscheinungen stummsind.
Offenbar gibt es nur einen von zwei Auswegen. Entweder ldsst man das metaphysische Problem
ungeldst oder man nimmt es zum Anlass einer religiosen Deutung. So stumm die Erscheinungen
auch sein mdgen, sie sprechen zu uns. In ihrem Erschaffensein ist in die Erscheinungen, die unabhin-
gig von uns da sind und uns fremd sind, Verstindlichkeit hineingelegt.

Ich komme nun zum zweiten Beispiel eines Phdnomens und seines metaphysischen
Problems, das einer religiosen Deutung offen steht.

Eigentiimlich fiir Daseinsdusserungen wie Aufrichtigkeit, Mitgefiihl (Barmherzig-
keit) und Vertrauen ist es, dass sie die Aufmerksamkeit von sich selber als dem, was



22 K.Lggstrup, Die Uberpriifbarkeit von ganzheitlichen Daseinsdeutungen

sie sind, und vom Individuum, dessen Daseinsdusserungen sie sind, ablenken und
sie dem Dasein des Individuums mit anderen Menschen und mit den Dingen zukehren.
Wir konnen daher sagen, sie tragen unser Dasein. Die Aufrichtigkeit ist dem, der
aufrichtig ist, gar nicht bewusst; erst wenn eine Situation eintritt, wo Aufrichtigkeit
mit Gefahr oder Nachteilen verbunden ist, wird er sich ihrer bewusst. Unter normalen
Umstinden ist es ihm viel zu wichtig bei der Sache zu bleiben. Beim Mitgefiihl weiss
der Mitfithlende gar nicht, dass er mitfithlend ist, dazu ist ihm viel zu wichtig, was
denn nun eigentlich die Lage des Betroffenen erleichtern konnte. Wasdas Vertrauen be-
trifft, so weiss der Vertrauende gar nicht, dass er Vertrauen hat, dazu ist ihm das,
worauf er setzt und auf dessen Dauer er baut, viel zu wichtig. Kurzum, die betreffen-
den Daseinsausserungen leiten viel zu sehr von sich selber ab, als dass sich die Per-
sonen ihrer bewusst sind. Sie fesseln die Person nicht an sich selbst sondern geben sie
frei zum Einsatz. Die Aufrichtigkeit richtet den Sinn darauf, dass alles bei einer
Angelegenheit offen daliegt, das Mitgefiihl driangt auf Erleichterung der Lage des
anderen — darum weiss die Person im Moment des Vollzuges nicht von diesen Daseins-
dusserungen. Sie identifiziert sich vollig mit ihnen, sie vergisst sie — die Person kann
darum im Vollziehen der Daseinsdusserung den vollen Einsatz dessen leisten, was die
Daseinséusserung von ihr verlangt.

Eine weitere Eigentiimlichkeit solcher Daseinsdusserungen besteht darin, dass die
Daseinsdusserung etwas Unbedingtes an sich hat. Mitgefiihl wird im Moment unecht,
wo es zum Mittel irgendeines Zwecks gemacht wird; will man das Vertrauen zu etwas
benutzen, dann ist es fingiert und nichts weiter als getarntes Misstrauen.

Wir miissen daher unterscheiden zwischen der Daseinsdusserung und dem Ver-
halten, in dem sie sich auswirkt. So unbedingt die Daseinsdusserung als solche ist,
so bedingt ist ihr Verhalten von der Situation und den Umstdnden her, sowohl in
individueller als in gesellschaftlicher Beziehung. Aus diesem Grunde ldsst sich auch
das stindig bedingte Verhalten niemals mit der unbedingten Daseinsdusserung be-
griinden, ungeachtet dessen, dass das Verhalten von der Daseinsdusserung getragen
wird. Das Verhalten ldsst sich diskutieren, die Daseinsdusserung nicht. Verbunden
mit dem Verhalten sind Meinungen und Uberzeugungen, Lebensanschauungen und
Leitbildvorstellungen; und iiber sie hat man vor dem Urteil der Daseinsdusserungen
Rechenschaft abzulegen, die Daseinsdusserungen selber brauchen vor keinem Gericht
Rechenschaft abzulegen.

Die Daseinsdusserungen sind nicht vom Individuum zuwege gebracht. Auch nicht
von der Gesellschaft. Sie reichen auf das zuriick und sind mit dem gegeben, dessen
Ursache wir nicht selber sind und was wir nicht selber erzeugt haben. Wir kénnen
sie uns auch nicht als unsere Leistung oder als die Leistung der Gesellschaft anrechnen
unter Berufung darauf, dass sie personlich vollzogen werden. Etwas anderes ist es,
dass wir die Daseinsdusserungen unterminieren kénnen, doch nur indem wir das
Dasein zugrunde richten. Wir schreiben uns selber das zu, was das Dasein als eine
anonyme Macht, manifest in der Spontaneitit und Souverinitit der Daseinsdusserun-
gen, an Fiille und Inhalt in unsere gegenseitigen Beziechungen gelegt hat. Wir bilden
uns ein, dass wir selber die Urheber des Vertrauens, der Offenheit, der Aufrichtigkeit,
des Mitgefiihls sind, und mit dieser Einbildung vergiften wir all unser Tun und machen



K. Lggstrup, Die Uberpriifbarkeit von ganzheitlichen Daseinsdeutungen 23

es fiir die anderen ungeniessbar, denen es zugute kommen sollte. Es wire lingst vorbei
mit unseren gegenseitigen Beziehungen und mit uns selber, wenn nicht das Vertrauen,
die Aufrichtigkeit, das Mitgefiihl immer wieder in ihrer Spontaneitit und Anonymitat
durchbrechen wiirden, trotz unserer Versuche, sie als unsere Verdienste fiir uns in
Beschlag zu nehmen und sie damit zu verderben.

Auch das wird durch Innstettens Rede veranschaulicht, die ich vorhin erwihnte,
und fiir die er sich bei seinem Freund Wiillerdorfs entschuldigte, weil sie wie eine
Vorlesung klang. Eines ist die Instanz, vor der sich Innstetten beugt, und deren Her-
kunft er kennt und bezeichnen kann, dieses Etwas in der Gesellschaft, von dem wir
abhingig sind, nach dessen Paragraphen wir uns selbst und andere beurteilen, und
das uns unsere Selbstachtung verlieren ldsst, wenn wir es nicht beachten. Etwas
anderes ist der Impuls, der den unmittelbaren Daseinsdusserungen innewohnt und
der nicht als Instanz, deren Herkunft wir aufzeigen kénnen, aus ihnen herausgeldst
werden kann.

Die Daseinsdusserungen treiben von sich aus zu ihrem Vollzuge an und damit
erheben sich Fragen, die iiber den interpersonalen Bereich, in den die Daseinsdusserun-
gen hineingehoéren, hinausgehen. So erhebt sich die Frage: Wo kommt der Antrieb her,
wenn nicht vom Individuum oder von der Gesellschaft? Aus dem Bereich, in den die
Daseinsdusserung hineingehdrt, taucht, von ihr selbst gestellt, die Frage nach ihrer
Herkunft auf, eine Frage, die die Grenzen des Bereichs iiberschreitet und eine Ant-
wort verlangt. Die Antwort der religiosen Totaldeutungbestehtdarin, dassdie Daseins-
dusserungen der Macht zum Sein entspringt, die wir nicht selber sind, die uns jedoch
naher ist als wir uns selber sind.

Wir kehren nun zuriick zum Zusammenhang und Unterschied von Verhalten
und Daseinsdusserung. Unser Verhalten hat Folgen fiir uns selbst und fiir andere,
fiir die Institutionen und fiir die Gesellschaft. Wir verhalten uns auf eine bestimmte
Weise um eine Sache zu férdern oder um einer Gefahr vorzubeugen oder abzuhelfen.
Die Folgen haben wir — innerhalb der Bedingungen, die mit der Situation und den
Umstdnden gegeben sind, — bis zu einem gewissen Grade in unserer Macht. Und ist
die Situation nicht festgefahren, so gibt es fiir unser Verhalten einen Spielraum,
innerhalb dessen wir die Folgen unseres Verhaltens berechnen und unsere Ziel ver-
folgen kénnen. Das Verstindnis, das unserem Verhalten innewohnt, ist kausaler Art,
und es gibt uns Macht.

Fundiert und getragen aber ist unser Verhalten von dem, was wir nicht in unserer
Macht haben, ndmlich von der Daseinsdusserung. Zwar ist die Daseinsdusserung
unsere eigene, insofern sie personlich vollzogen wird, das aber bedeutet nur, dass
wir unsere Identitdt von etwas hernehmen, dessen Urheber wir nicht selber sind und
dessen wir selber nicht mdchtig sind. An uns steht allein, dass wir die Daseinsdus-
serung zum Zuge kommen lassen.

Das eine ist nun das Verstdndnis, das unser Verhalten leitet, und das kausal ist.
Aber welche Art von Verstindnis verleiht uns die Daseinsdusserung selber? Darauf
gibt Richardt Hansen in einer Abhandlung, die demnéchst erscheinen wird («Spon-
taneitit, geschichtliche Existenz, christlicher Glaube») die Antwort, dass wir es bei
der Daseinsdusserung mit analogem Verstindnis zu tun haben. Wir haben es also



24 K. Lggstrup, Die Uberpriifbarkeit von ganzheitlichen Daseinsdeutungen

jedenfalls mit zwei Arten von Verstdndnis zu tun, einem kausalen und einem analogen.
Und das gilt nicht nur von dem, woriiber wir hier gesprochen haben, es gilt iiberall.
Ich bin damit zu einer Merkwiirdigkeit bei allem Seienden und Werdenden gelangt,
die auch wieder einer religiosen Deutung gedffnet ist.

Analog ist das Verstdndnis des Typischen, das in Exemplaren und Individuen auf
verschiedene Weise wiederkehrt. Das Wort Typus bezieht sich hier auf Gestalt, Form,
Gattung, Ganzheit, System, Hierarchie von Systemen und dhnliches mehr. Was in
wesentlichen Hinsichten das gleiche ist, das Typische, findet sich in Exemplaren oder
Individuen vor — ohne jedoch diesen ihre Selbstindigkeit zu nehmen. Die Selbstindig-
keit manifestiert sich darin, dass das Typische von Exemplar zu Exemplar, von
Individuum zu Individuum, auf verschiedene Art wiederkehrt. Unser Verstindnis
der Erscheinungen in Natur und Universum ist analog, auch unser Verstindnis
des Naturphdnomens, das unser eigener Leib ist. Die Selbstdndigkeit, die die Exem-
plare und Individuen haben, und die sich, wie gesagt, darin zeigt, dass jedes auf seine
Weise das Typische variiert, riihrt von daher, dass sich jedes selbst reguliert, selbst
organisiert, sich selbst darstellt, ein dynamisches Ganzes ist, oder welche Vokabel
man nun dafiir verwenden will.

Blicken wir auf den Typus, so finden wir ihn diskontinuierlich in Zeit und Raum
verbreitet, wodurch die Ordnung, die in der Natur und im Universum herrscht, zu-
stande kommt und die Welt zum Kosmos und nicht zum Chaos wird. Ohne Diskon-
tinuitat keine Ordnung.

Darf ich hinzufiigen, dass das analoge Verstindnis eine weitere Eigentiimlichkeit aufweist, wenn
es sich um geistige und geschichtliche Phinomene handelt, da hier das Typische verborgen ist, in
dem was wir sehen und horen. Verborgen ist das Typische, weil unser Zugang hier in Deutung besteht
und nicht Perzeption dessen, was wir sehen und horen, ist, — und zwar in Deutung, die wir in der Er-
fassung des geistigen oder geschichtlichen Phdnomens durch das Wort haben. Um das klar zu machen:
Es gibt Worter, die ihr Bezeichnetes, ihr designatum haben, auf das man zeigen und sagen kann:
das Wort bedeutet das, worauf ich zeige. Solche Worter sind : Briefkasten, Lampe, Hyazinthe, Regen-
bogen. Es gibt aber auch Worter, bei denen wir das nicht kénnen, etwa Worter wie Vertrauen, Auf-
richtigkeit, Sanftmut, Eitelkeit, Nachgiebigkeit, iiberhaupt Worter fiir geistige und geschichtliche
Phanomene. Das Ausschen des Auftretens, in dem sich, sagen wir einmal Sanftmitigkeit zeigt,
ist verschieden von der einen Situation zur anderen. Wie entdecken wir dann aber, worin das
Gleiche besteht, wenn es im Auftreten oder Benehmen verborgen ist? Die Antwort ist, dass
etwas in dem, was dusserlich gesehen verschieden ist, wiederkehrt, und zwar in einigen typischen
Zigen. Aber wieder missen wir fragen, wie kommen wir auf die typischen Ziige, wenn sie der sinn-
lichen Wahrnehmung und Vorstellung verborgen sind? Die Antwort hierauf ist, dass wir durch eine
Deutung auf sie kommen. Doch eben weil es sich dabei um Deutung handelt, gibt es zweierlei, was
wir nicht kdnnen. Wir konnen die typischen Ziige nicht zu einer Definition zusammenpressen. Und
wir kénnen sie nicht auf etwas zurickfithren, was Gegenstand sinnlicher Wahrnehmung oder geistiges
Abbild ist. Die typischen Ziige sind auch wieder Deutungen, oder sagen wir Auslegungen der un-
mittelbaren Deutung, die bereits im Wort liegt.

Mit analogem Verstindnis haben wir es aber nicht nur zu tun, wo das Typische der sinnlichen
Wahrnehmung verborgen ist. Auch in allen morphologischen Wissenschaften wird mit analogem Ver-
stindnis gearbeitet.

Soviel iiber das analoge Verstindnis, die diskontinuierliche Verbreitung seiner
Typen in Zeit und Raum, und die selbstreguliernde Variation des Typus bei seinen
Exemplaren und Individuen.



K. Lggstrup, Die Uberpriifbarkeit von ganzheitlichen Daseinsdeutungen 25

In unserem alltidglichen Leben sind wir in ebenso hohem Masse auf das kausale
Verstindnis wie auf das analoge Verstindnis angewiesen, und beides ist in gleicher
Weise unentbehrlich. In unserem gesamten Verhalten, wenn wir Pline machen und
wenn wir mit den Reaktionen der anderen auf das, was wir sagen und tun, rechnen,
denken wir kausal. Wir rechnen damit, dass der Verlauf und die Reaktion gewissen
Gesetzen folgen. Gehen wir von unserem alltdglichen Verstindnis zu den exakten
Wissenschaften iiber, so riickt die Gesetzmassigkeit in den Brennpunkt; kausales
Verstindnis ist daher im hervorstechenden Sinne wissenschaftliches Verstdndnis.

Kausales Verstehen ist aber von analogem Verstehen so weit entfernt wie nur denk-
bar. Die kausale Erklirung kann nur unter Bedingung dessen zustande kommen, dass
die Verbindung von dem was ist und was verlduft im Hinblick auf Zeit und Raum
ungebrochen vor sich geht. Die kausale Erklarung bietet gewissermassen einen an
keiner Stelle und zu keinem Zeitpunkt unterbrochenen Transport. Nédhe und Beriih-
rung ermoglichen das Weiterleiten, Wirkung auf Abstand gibt es nicht. Die kausale
Erklarung kann nur unter der Voraussetzung funktionieren, dass das, was in Zeit und
Raum da ist, ein Kontinuum bildet.

Alles, was wir kennen, ist kontinuierlich und zugleich diskontinuierlich da. Das ist
kein Widerspruch, denn es ist in verschiedenen Beziehungen kontinuierlich und
diskontinuierlich da. Es ist kontinuierlich in Bezug auf das, dessen Ursache und
Wirkung es ist, und es ist diskontinuierlich in Bezug auf seinen Typus. Aber es ist
nicht auf gleiche fundamentale Weise kontinuierlich und diskontinuierlich. Die
Diskontinuitdt der Ordnung und die Selbstregulierung der Exemplare und Individuen
geht der kausalen Ubertragung in der Zeit- und Raum-Kontinuitit voraus. Die
Anderung besteht in einer Umordnung und Umregulierung. Die Wirkung von dem,
was auf typische Weise da ist, geht auf das, was auf typische Weise da ist, iiber.

Wir haben also zweierlei Zuginge zu dem, was da ist und was vor sich geht, den
kausalen und den analogen. Sie schliessen einander in dem Sinne aus, als sie nicht
gleichzeitig verwendbar sind. Solange der Forscher kausal arbeitet, erkennt er nicht
auf analoge Weise. Die beiden Verfahren lassen sich nicht vermischen, Selbstregu-
lierung ldsst sich zu nichts in einer Kausalerkldrung gebrauchen.

Merkwiirdig nun ist es, dass wir unwillkiirlich analoges Erkennen praktizieren aber
ausschliesslich mit kausalem Verstindnis rechnen.

Uberall haben wir die Selbstregulierung vor Augen, in der Natur und im Univer-
sum, am deutlichsten im Biologischen und im Sozialen. Wir haben die Selbstregulie-
rung bei jeder Pflanze, bei jedem Okosystem, bei unserem eigenen Ko6rper, aber auch
mit unserer Gesellschaft, mit jeder einzigen ihrer Institutionen lebendig vor Angesicht.
Trotzdem spielt die Selbstregulierung fiir unsere Lebenshaltung kaum eine Rolle.

Ohne Diskontinuitit gidbe es keine Ordnung: Aber auch die Diskontinuitit iiber-
sehen wir, wir sind sehr nahe daran, die gesamte kosmische Ordnung einer Gesetz-
maéssigkeit nach kausalem Verlauf zuzuschreiben.

Kurzum, wir sind geneigt, drei so fundamentale Sachverhalte wie analoges Ver-
stindnis, Selbstregulierung und Diskontinuitit ausser acht zu lassen. Wie ist das
mdoglich? Verschiedene Faktoren haben sich verschworen, um unsere Aufmerksamkeit
von ihnen abzulenken.



26  K.Lggstrup, Die Uberpriifbarkeit von ganzheitlichen Daseinsdeutungen

Kausales Erkennen stiarkt unsere Herrschaft und Macht. Selbstregulierung ent-
zieht sich unserer Macht und unserer Beherrschung. Wir kénnen die Selbstregulierung
nicht selber herstellen, wir kénnen nur fiir die zu ihrem Ablauf erforderlichen Ver-
hiltnisse sorgen.

Dazu kommt, dass wir uns, weil die Zeit ein Kontinuum und der Raum ein Konti-
nuum ist, darauf festlegen, dass auch das, was innerhalb der Zeit geschieht und was
innerhalb des Raumes da ist, ein Kontinuum sei. Wir ziehen daraus, dass etwas in der
Zeitdaist, den Schluss, dass es auch von der Zeit herstammt. Weil etwas im Raum da ist,
folgern wir, dass es auch vom Raum herstammt. Weil etwas in einem Kontinuum da
ist, folgern wir, dass es auch von einem Kontinuum herstammt. So unwillkiirlich wir
hier schliessen, so unhaltbar ist der Schluss. Wir hypostasieren damit nicht nur Zeit
und Raum, sondern wir erheben sie zu schépferischen Méachten. Damit méchte ich
nicht behaupten, dass wir aus dem analogen Charakter, aus der Selbstregulierung und
aus der Diskontinuitét die Religion deduzieren kénnen, ich will damit nur sagen, dass
ihnen eine religiose Totaldeutung offensteht. Was den Gedanken eines Geschaffen-
seins nahelegt, ist dies, dass das Typische in den Exemplaren und Individuen an-
wesend ist ohne an Zeit und Ort gebunden zu sein, so wie es die Exemplare und
Individuen in ihrer rein numerischen Partikularitit sind. Das Typische ist nun einmal
in Raum und Zeit verbreitet — akausal und diskontinuierlich kehrt es in den Exem-
plaren und Individuen wieder. Wie dies sein kann, ist ein metaphysisches Problem.
Wir miissen uns fragen, ob wir eine religiose Ganzheitsdeutung fiir angemessen halten
oder ob es uns geniigt, in unserem Denken und Leben einen Bogen um das ungel6ste
metaphysische Problem zu machen.

Ich habe damit nicht gesagt, dass die religiose Ganzheitsdeutung das metaphysische
Problem 16st. Sie ist ja eine Deutung und eben keine Erkldrung. Wenn wir das Zu-
gegensein des Typischen im Partikularen erkliren sollten, dann miissten wir den
Erschaffens-Prozess belauern koénnen, und eben das konnen wir nicht. Wir kénnen
uns nur an das halten, was sein Ergebnis ist, dahinter kommen kénnen wir nicht.

3

Zum Schluss will ich das, worauf ich anfangs einging, wiederaufnehmen, namlich
auf den geistigen Umschlag in der Mitte des vorigen Jahrhunderts. Die Forderung
nach Uberpriifung, die sich damals meldete, liess die Theologen keineswegs unberiihrt.
Sie nahmen diese Forderung sehr ernst. Eigentiimlicherweise erfolgte daraus das Bestre-
ben, und zwar gerade bei den bedeutendsten-Theologen - ein Jahrhundert hindurch —,
die Metaphysik aus der Theologie auszumerzen. Eigentiimlich doch wohl deshalb,
weil jeder unvoreingenommene Nicht-Theologe stutzen muss und sich fragen wird:
Wie geht das zu? Religion und Christentum ohne Metaphysik? Und ich meine, dieser
unvoreingenommene Nicht-Theologe hat recht. Religion und Christentum enthalten
ganzheitliche Daseinsdeutungen, und sowas nennen wir iiblicherweise « Metaphysik».

Wie ging es wohl zu, dass die Austreibung der Metaphysik zu einem so wesentlichen
Zug im intellektuellen Kampf um die Glaubwiirdigkeit der christlichen Verkiindigung



K. Lggstrup, Die Uberpriifbarkeit von ganzheitlichen Daseinsdeutungen 27

wurde, den die verschirfte Forderung nach Uberpriifung den Theologen auferlegte? Die
Antwort ist: um nicht der Wissenschaft ins Gehege zu kommen, die den Anspruch auf
Wirklichkeits-Erkenntnis erhebt, den gleichen Anspruch, den auch die Metaphysik fiir
sich geltend macht. Die Konsequenz, die der Philosoph aus dem Zusammenbruch des
deutschen Idealismus zog, war die Absage an die Metaphysik, und darin folgte der Theo-
loge dem Philosophen. Um drei ganz verschiedene Theologen zu nennen : Wilhelm Herr-
mann, Rudolf Bultmann und Anders Nygren, soentwickelten si¢ alledreiihre Theologien
unter den Voraussetzungen des philosophischen Neukantianismus. Was Herrmann
und Bultmann betrifft, so hat dies der Kopenhagener Dogmatiker Ole Jensen in einer
Schrift behandelt, die vor kurzem erschien: «Theologie zwischen Illusion und
Restriktion» (1975). Analyse und Kritik der existenz-kritizistischen Theologie bei dem
jungen Wilhelm Herrmann und bei Rudolf Bultmann. Jeder von diesen drei Theolo-
gen will auf seine Weise, ohne bei der Metaphysik Zuflucht zu suchen, die Autonomie
der religiosen Erfahrung zur Geltung bringen: Wilhelm Herrmann und Rudolf
Bultmann, indem sie den Nachdruck auf die persdnliche Existenz legen, von Herr-
mann erlebbar genannt, von Bultmann existentiell genannt; Nygren, indem er die
Geltung der religiosen Erfahrung innerhalb eines allumfassenden Erfahrungssystems
betont. Bei Herrmann und Bultmann bedeutet dies eine Einengung des Gesichts-
kreises, zunichst auf das Ethische; und innerhalb des Ethischen nur auf die Entschei-
dung. Das hat unter anderem zur Folge, wie Ole Jensen darlegt, dass unsere Einverlei-
bung in Natur und Universum im Religiésen und im Christlichen zu kurz kommt.

Den Kampf um die Glaubwiirdigkeit des Religiésen und des Christlichen und die
Forderung nach Uberpriifung haben wir als ein Erbe iibernommen. Aber wie steht
es nun? Konnen wir vermeiden, den Wissenschaften ins Gehege zu kommen, — was
die neukantianische Philosophie und Theologie ein Jahrhundert lang vermocht hatte —
wenn wir Verengung und Formalisierung vermeiden wollen? Eine solche Frage-
stellung hat heute nicht mehr viel Sinn, die Lage ist sowohl wissenschaftlich als auch
philosophisch, und damit auch theologisch, véllig verdndert. Mit der phdnomenolo-
gischen Richtung in der Philosophie ist die unmittelbare Erfahrung wieder in ihre
Rechte eingesetzt. In der Wissenschaft ist man sich stindig klarer bewusst, dass
Wissenschaft immer mit einer Reduktion, einer Ausklammerung, einer isolierenden
Abstraktion oder wie man es charakterisieren will, beginnt.

Um dies nur an einem extremen Beispiel anzudeuten: die Linguistik kommt als Strukturwissen-
schaft mit einer isolierenden Abstraktion in Gang, die so radikal ist, dass man sogar « vom Hinweisen
auf» und «vom Hinwenden an», die das Wesen der Sprache konstituieren, absieht. Deshalb ist eine
phidnomenologische Sprachphilosophie umso notwendiger, wenn das Hinweisen auf... und das
Hinwenden an..., das der Sinn der Sprache ist und das der unmittelbaren Erfahrung von Sprache
gegeben ist, iiberhaupt bedacht werden soll.

Heisst das nun, dass wir, wenn wir das Bestreben der neukantianischen Theologen
kritisieren, die sich ja auf Kants Auseinandersetzung mit der traditionellen Metaphy-
sik berufen, zu der Zeit vor Kant zuriickkehren wollen? Das ist nicht die Absicht. In
zweierlei Beziehung schliesse ich mich dem Bestreben der neukantianischen Theologen
an. Teils darin, dass sie die Forderung nach Uberpriifung ernst nahmen. Aber auch
darin, dass sie mit Kant die Metaphysik, die damals vorlag, ablehnten. Die damalige



28 K. Lggstrup, Die Uberpriifbarkeit von ganzheitlichen Daseinsdeutungen

Metaphysik lag nimlich in der Verlingerung der wissenschaftlichen Erkenntnis. Thr
Gott war der Gott der wissenschaftlichen Erkenntnis. Die Metaphysik, die fiir uns
aktuell ist, ist von ganz anderer Art. Sie bricht gewissermassen von innen durch, von
den Phédnomenen und Problemen her, die das Dasein uns stellt und die eine religiése
Deutung nahelegen. Sie hilt sich an unsere unmittelbare Erfahrung. Und im tibrigen
verstehen wir die christliche Botschaft ja erst von den Phinomenen und Problemen
her, die offen fiir die religiose Deutung sind. Ohne sie liefe der Glaube Gefahr, dass
ihm, in Ermangelung von Verstindnis und Freiwilligkeit, der Zugang zur christlichen
Botschaft verschlossen bliebe.

Man kénnte fragen: Wenn die Ganzheitsdeutung einer Uberpriifung unterworfen
werden soll, gibt es dann andre Weisen, dies zu tun, als durch die Falsifikationsprobe,
mit der wir die wissenschaftlichen Hypothesen iiberpriifen? Steckt nicht die Falsifika-
tionsprobe in dem, was ich die Entbehrlichkeitsprobe genannt habe? Zu fragen, was
wegfallt, wenn die religiose Ganzheitsdeutung wegfillt, ist das nicht dasselbe wie die
Frage: Was féllt weg, wenn die religiése Ganzheitsdeutung falsch ist? Gibt es iiber-
haupt einen Unterschied zwischen Falsifikationsprobe und Entbehrlichkeitsprobe?

Der Unterschied besteht in folgendem: wenn sich auch eine wissenschaftliche
Hypothese oft als ein Einfall einfindet, so besteht logisch gesehen zwischen der Hypo-
these und den Tatsachen, iiber die sie eine Hypothese ist, ein deduktives Verhéltnis, sonst
liesse sie sich nicht iiberpriifen. Wir kommen dagegen nicht auf deduktive Weise von
den Phdnomenen zur religiésen Ganzheitsdeutung. Zwischen den Phdnomenen und
der Ganzheitsdeutung gibt es einen Hiatus. Wir kénnen nur sagen, dass die Phiano-
mene einer religiosen Ganzheitsdeutung gedffnet sind oder dass sie sie nahelegen.
Die Uberpriifung besteht in nichts anderem und mehr, als auf die Verlegenheit oder
auf die Resignation hinzuweisen, in die wir beim Verstindnis der Phinomene und dem
Umgang mit ihnen geraten, wenn die Ganzheitsdeutung wegfallt. Das hingt mit einem
anderen Unterschied zusammen. Besteht die wissenschaftliche Hypothese die Falsi-
fikationsprobe, so sind wir gezwungen, sie zu akzeptieren, bis neue und andre Griinde
auftauchen, die sie erschiittern. Die Ganzheitsdeutung dagegen will freiwillig akzep-
tiert werden, und das heisst, sie will mit unserer Existenz akzeptiert werden, weswegen
im Akzept Entscheidung mitwirkt.

Eine letzte Frage: Beim jungen Marx bestand eine Tendenz, infolge seines Chan-
gierens zwischen Wissenschaft und Ganzheitsdeutung, sich der Uberpriifung zu ent-
ziehen. Ist das nicht gerade auch der Fall bei der religiésen Ganzheitsdeutung?
Verlangt ihr Charakter als Glaube nicht eben, dass wir uns ihr unterwerfen, wiahrend
wir doch gerade in der Uberpriifung die religiose Ganzheitsdeutung unseren Kriterien
unterwerfen? Die Antwort ist verneinend. Es handelt sich in keinem von beiden Fillen
um Unterwerfung, weder beim Glauben noch bei der Uberpriifung. Glaube ohne
Verstehen und ohne Rechenschaftsablage von dem, was wir glauben, ist kein Glaube,
sondern Obskurantismus. Und gewiss ist Uberpriifung eine intellektuelle Operation,
doch wird sie im Namen der Existenz und des Handelns vorgenommen, wenn auch
die Existenz nicht nachfolgt und die Handlungen ausbleiben. Die Uberpriifung besteht
nicht darin, dass wir mit einer unanfechtbaren Grundlage und mit festgelegten Kri-



K. Lggstrup, Die Uberpriifbarkeit von ganzheitlichen Daseinsdeutungen 29

terien auftreten, sondern es erweist sich, die Uberpriifung besteht in einer Enthiillung
der Totalillusionen, in denen wir leben, zunichst und vor allem in der Grundeinbil-
dung, dass wir nicht angewiesen seien auf das, was uns fremd ist und bleibt, und was
wir nicht in unsere Macht bekommen kénnen.

Knud Logstrup, Aarhus



	Die Überprüfbarkeit von ganzheitlichen Daseinsdeutungen

