
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 1

Artikel: Norm der Fakten und Norm des Lebens : der Mensch in der Spannung
zwischen der Norm des Faktischen der Technik-Zivilisation und der
Norm des Lebens aus ewiger Bestimmung

Autor: Beck, Horst W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878496

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 33 Heft 1 Januar/Februar 1977

Norm der Fakten und Norm des Lebens

Der Mensch in der Spannung zwischen der Norm des Faktischen der Technik-
Zivilisation und der Norm des Lebens aus ewiger Bestimmung.

Akademischer Vortrag im Rahmen der Ringvorlesung «Die Norm und das Normale» an der
Universität Basel, 12. 1. 1976.

1.

Wissenschaft und Universität werden heute von politisch-gesellschaftlichen
Belangen her bestimmt und kritisiert. Die Relevanz theologischer Denkbemühung für
die Lebensbewältigung in einer Technik-Zivilisation ist dabei besonders umstritten.
Es gibt scharfen Gegenwind von wissenschaftsgläubig-ideologischen Positionen. Doch
die Unsicherheit für die Kompetenz eines theologischen Beitrages wird auch von
innen geschürt: Was ist die besondere Norm, der Sollwert, der Wirklichkeitsanspruch
theologischen Redens? Man könnte sehr demütig und bescheiden tun und sich in den

engen Kader einer speziellen Fachdisziplin einigeln: historisch-kritische Erforschung
eines bestimmten Überlieferungskreises im Rahmen der Religionswissenschaft. Hier
könnte man sich methodisch und handwerklich ausweisen, und höfliche Toleranz
wäre einem sicher. Doch die Norm theologischen Redens steht unter der Last eines
in die schriftliche und mündliche Tradition eingehämmerten Engrammes: So spricht
Gott.

Biographische Notizen der grössten Propheten der vorchristlichen jüdischen
Gemeinde - Jesaja, Arnos, Jeremia - zeigen eindrücklich genug, wie sich Menschen
unter einem Auftrag, unter dem Anspruch : so spricht Jahwe/Gott, winden und ihn
nicht einfach abschütteln können. Die Norm theologischen Redens steht bis heute
unter solcher Spannung, nämlich für die Zeit zu sagen: so liegen der Horizont des

Menschen, sein Schicksal, seine Geschichte, seine Zukunft sub specie aeternitatis.
Gott hat geredet: Es gibt einen Informationszusammenhang in dieser Welt, der

weder empirisch noch bloss zweckrational ausbedungen werden kann. Eine solche
Behauptung stellt die theologische Einmischung in die wissenschaftlich abgesicherten
Einsichten über den Menschen sofort unter massiven Ideologieverdacht. Dies um so
mehr, als jede theologische Bestimmung des Menschen den Blick auf ein Ganzes lenkt.
Wo bleibt die Bescheidenheit des Fachbeitrages? Der Tübinger Theologe Karl Heim
hat vor einer Generation die Meinung vertreten - übrigens bei luzider Kenntnis der



2 H. W. Beck, Norm der Fakten und Norm des Lebens

wissenschaftlichen Problemlage -, die Theologie sei nur dann bei ihrer Sache, bei
ihrer Norm, und auch dann nur respektabler Gesprächspartner für die anderen
Disziplinen, wenn sie die Wissenschaft vom Ganzen sei, wenn sie einen tragenden
Sinnhorizont aufweisen könne.1

Man erschrickt vor der Zumutung, kann aber sich diesem Anspruch kaum
entwinden. Anfang und Ende, Weltschöpfung und Weltvollendung, Menschheitszukunft,
Heil und Gericht, Erlösung und Befreiung, Schuld und Freiheit, Zeit und Ewigkeit
sind Themen der Theologie, weil sie Themen des Menschen sind. Verglichen mit dem
präzisen Denken schierer Zweckrationalität steht solche Denkaufgabe, die Eigennorm
des theologischen Sagens, im Unmass. Sie hat kein Mass und keine Norm in bloss
gegenwärtiger Erfahrung. Sie erscheint dem auf präzise Wissenschaft eingeschworenen
Denken als das Anormale, als das Unzeitgemässe schlechthin. Als das Normale der
Gegenwart wird die Schwindsucht an den bisher tragenden und legitimierenden
Symbolen diagnostiziert. Was den einen als Krankheit zum Tode erscheint, wird von
anderen als die grosse Emanzipation von bannenden Herrschaftsgefügen, als die
Humanisierung des Menschen zugunsten zweckrationalen und herrschaftsfreien Denkens
gefeiert. Immerhin verweisen die anerkannten Medizinmänner der Gegenwart, Psychiater

und Psychotherapeuten, darauf hin, dass es eine weltweite Global-Neurose
gäbe, von denen junge Menschen massenweise gezeichnet seien : die noogene Neurose,
die sog. Sinn-Neurose. Emanzipation beseitigt angeblich die klassischen
Lebenskonflikte - etwa sexuelle Repression - als Neurosen-Ursachen zugunsten eines einzigen

Syndroms: Sinnverlust. Menschen sind krank an der Sinnfrage, an der Normfrage.2

Jürgen Habermas hat zweckrationales, instrumentelles Denken und Handeln von
herrschaftsfreiem kommunikativem Denken und Handeln abgehoben.3 Letzteres bleibt
auf symbolische Vermittlung und an die Legitimation verbindlicher Normen gebunden.

Eine Gesellschaft ist dann in gärendem Umbruch, wenn die legitimierenden
metaphysischen Sinngestalten durch die Übermächtigkeit blosser Zweckrationalität
zum Verschwinden gebracht werden. Wissenschaft und Technik werden zur nicht
mehr reflektierten Ideologie. Anpassung an ihre Eigengesetzlichkeit wird als normales
Verhalten kraft der Überlebensideologie geradezu erzwungen. Die Technik-Zivilisationen

sind durchweg in gärenden Umbruchphasen. Die Last und Norm derTheologie,
sich mit ihren Zumutungen in den Gegenwartwirrwarr einzumischen, und Gegenwart

sub specie aeternitatis zu interpretieren, kann nur unter Selbstpreisgabe unterlassen

werden.
Das Wagnis, als Theologe zur Norm des Menschen aus mythischen und metaphysischen

Ganzheitssymbolen Beiträge zu geben, kann nur im Aushalten des Ideologie-
Vorwurfes geschehen. Gelassenheit-nicht Leichtfertigkeit-ist dann am Platze, wenn

1 Hermann Timm, Glaube und Naturwissenschaft in der Theologie Karl Heims: Forsch, u.
Berichte d. Ev. Studiengemeinschaft, 23 (1968), insbes. Einleitung, S. 11-13.

2 V. E. Frankl, Zur Pathologie des Zeitgeistes: Der Mensch auf der Suche nach Sinn (41975),
S. 11-22.

3 J. Habermas, Erkenntnis und Interesse (1968).



H. W. Beck, Norm der Fakten und Norm des Lebens 3

es wahr ist, dass Gott geredet hat, wenn es wahr ist, dass es sinnstiftendes Wort in
dieser Welt gibt. Wer hier einen Wahrheitsbeweis einfordert, muss enttäuscht werden.
Es gibt hier nur hinweisendes Reden auf Ereignisse und Sinngefüge, die entweder
selbst reden oder schweigen. Die Bescheidenheit liegt in der puren Ohnmacht des

Redenden im engagierten Verweisen auf Letztgültiges. Die Eigennorm der Theologie
liegt gerade darin, im interdisziplinären Gespräch mit anderen Fachwissenschaften
nicht nur Fachwissenschaft sein zu können, sondern über Heil und Unheil, Anfang
und Ende, über Zeit und Ewigkeit reden zu müssen.

2.

Was sind die normierenden Tendenzen der durch Wissenschaft und Technik
geprägten Zivilisationen? Darüber wird unabzählbar viel geschrieben und debattiert.
Lassen sie mich in theologischer Naivität weniges generalisieren. Durch den dramatischen

Prozess der verwissenschaftlichten Technik scheint endlich die Welt zu sich
selbst zu kommen : Verweltlichung der Welt. Technik und Wissenschaft tragen Mass,
Norm und Gestalt ihres Fortschrittes selbst in sich. Weg mit allen antiquierten
Fremdbestimmungen Weg mit der undefinierbaren Irrationalität von Imperativen Optimales

Überleben ist ein rational austaxierbarer Zielbegriff, ohne ideologisch-theologischen
Firlefanz, präzise genug, um den Wissenschafts-Technik-Prozess zu normieren!
Freilich bleibt vorläufig noch der unberechenbare Mensch im Kalkül - aber dafür
sind ja Verhaltenswissenschaften und Psychotechniken zuständig und gross im Kommen.

Der den wissenschaftlich-technischen Eigennormen angepasste Mensch wird
beschworen. In der objektiven Anpassung erfüllt sich auch die biologisch-psychische
Evolution.

Der holländische Religionsphilosoph A.E. Loen4 fasst den Alptraum in die Worte
zusammen :

«Was sich so demonstriert, diese objektive Begriffsmässigkeit, ist das nicht die Wahrheit - und
zwar die eine, ausschliessliche Wahrheit, ausserhalb derer es keine andere gibt? Aber nein, der Physiker

nennt es nicht mehr Wahrheit, dazu ist es zu sehr matter offact; er nennt es Wirklichkeit. Und
so entsteht die Zwangsvorstellung: die Wirklichkeit, das ist die Natur, die mathematisch-physikalische
Natur. Angsthaltung. Eine zweite Möglichkeit in bezug auf die Säkularisation ist deren völlige
Hinnahme in ihrer Massivität, ohne jedwede Verflüchtigung. So Dietrich Bonhoeffer, so auch Rudolf
Bultmann. Beide dringen auf intellektuelle Redlichkeit.

Beide Haltungen sehen in der Säkularisation eine Unvermeidlichkeit; die erste ein zu fürchtendes
Fatum; das kommt eigentlich auf den Schrei heraus, den Nietzsche dem Irrsinnigen in den Mund
legt: Gott ist tot; die zweite das positiv zu werdende Ende einer Illusion. Wie aber ist jene positive
Wertung möglich? Sie widerstreitet sich selbst.»

Dass die Norm der Technik-Zivilisation in ihr selbst liegt und die positive Wertung
der Verweltlichung der Welt als das einzig normale propagiert wird, ist eine Provokation.

Man muss sehen, wie weit diese Sicht trägt. Sie widerstreitet sich selbst - so Loen.
Den Widersprüchen haben wir im Folgenden noch etwas nachzugehen.

4 A. E. Loen, Säkularisation (1965), S. 16.



4 H. W. Beck, Norm der Fakten und Norm des Lebens

Das Drama der Säkularisierung, der Verweltlichung der Welt, beginnt mit Descartes

und Galilei an der Schwelle vom Mittelalter zur Neuzeit. Es beginnt der bis heute
nicht zur Ruhe gekommene Prozess der Lösung von theologischen und mythischen
Voreingenommenheiten: Aufklärung in vielen Schüben und Pointen. Die innere
Ziel-Norm wird der autonome, mündige Mensch, der mit seinem Umweltmaterial
und dann auch mit sich selbst rational umgeht. In der Gegenwart aber ist man
vielleicht durch sechs Schocks im Zeichen ungebrochener Aufklärungstendenz
wachgerüttelt :

1. Verwissenschaftlichung und Vergeschichtlichung als Rahmenerfahrung.
2. Marx und seine geschichtsmächtige Bewegung: Lösung des Menschheitsproblems

durch Revolution der Umwelt, durch Beherrschung der Aussensteuerungen; als

Vorgabe wissenschaftlich taxierbare Sollwerte.
3. Freud und der Psychologismus als Weltbewegung: Lösung des Menschheitsproblems

durch Beherrschung des Binnendramas; als Vorgabe wissenschaftlich-
psychoanalytisch taxierbare Sollwerte.

4. Evolutiver Biologismus (J. Monod): Sollwerte des Menschen als pure Ableitungen
zufallsgesteuerter biologischer Entwicklungsmechanismen.

5. Die Erfindung der Denkmaschine: Der Mensch sei nichts anderes als ein durch
evolutionsbiologische und umweltliche Determinanten programmierter organischer
Computer.

6. Der Zukunftsschock: Die Überlebenschancen sind mit dem Computer auskalkulierbar.

Nur der diesen auskalkulierten Überlebensstrategien und Zukunftsnormen
angepasste Mensch wird überleben.

Zum abendländischen Menschenbild gehörte aber bis zu den Schüben der Aufklärung

der Denkrahmen der biblischen Heilsgeschichte. Die Geschichte hat einen von
Gott gesetzten Anfang, eine Mitte (Jesus Christus; Zeitrechnung) und ein Ziel.
Weltgeschichte und Heilsgeschichte sind schliesslich identisch. Im Sinnraum der Welt- und
Heilsgeschichte lebt der Mensch seine ebenso sinnhafte persönliche Glaubensgeschichte.

Die Aufklärungswellen brachten über Descartes, Kant, Voltaire, Hegel, Comte,
Marx, Diltey, Nietzsche, Spengler, Troeltsch einen radikalen Zusammenbruch der
überkommenen Geschichtsmetaphysik. Am radikalsten verfuhr zu Beginn des 19.

Jahrhunderts Auguste Comte mit der Geschichte: Nach seinem Dreistadiengesetz wird
das primitiv-religiöse Stadium durch das spekulativ-metaphysische negiert. Der letzte
Fortschritt ist die Negation auch dieses Zwischenstücks durch das wissenschaftliche
Zeitalter: Geschichte wird ersetzt durch wissenschaftliche Soziologie. Die Epoche
der Wissenschaft ist das Zeitalter der Vollendung. Der Mensch schwingt sich durch
Wissenschaft zum endgültigen Subjekt der Geschichte auf. Ist doch schon bei Comte
Soziologie die Wissenschaft von der Sicherung des Fortschrittes. In diesem Trend
würde die Soziologie mit der Zukunftsforschung in Form von Computerprognosen
als Fortschritts- und Überlebenswissenschaft alle traditionellen Vorstellungen von
Geschichte über Bord werfen. Das Heil der Zukunft garantieren Wissenschaft, Sozio-
technik sowie Material-Technik.



H. W.Beck, Norm der Fakten und Norm des Lebens 5

Aber auch der rückwärts in die Vergangenheit gerichtete kritizistische Blick
zerstört den Überbau «Heilsgeschichte». Das Mass für die Vergangenheit sind die
Erfahrungsbedingungen der Gegenwart. Die wissenschaftlich «präparierte» Gegenwart

zerschlägt allen religiös aufgetakelten Nimbus des Vergangenen. Die historischkritische

Forschung steht in dem Zirkel: das Vergangene kann man nur aus relativen
Zeitbedingtheiten erklären und darf es nicht auf das Unmass einer heilsgeschichtlichen
Gesamtfolie projizieren. Die «präparierte» Gegenwart massregelt auch hier die
Vergangenheit. Im Existentialismus aller Schattierungen wird aus dem Dilemma des

Historismus radikale Konsequenz gezogen: das Mass des Lebens ist die «Geschichtlichkeit»

selbst. Aber: Ist nicht «Geschichtlichkeit» nur ein feiner Ausdruck für
Relativismus und Nihilismus? J. P. Sartre hat dies am eindrücklichsten in Essays und
Dramen in Sprache gefasst.

Der sich seit 400 Jahren aufschaukelnde Prozess der Verwissenschaftlichung und
Vergeschichtlichung, der mit der Computer-Futurologie bis in die Zukunft ausgedehnt
wird, verspielt jegliche Sinn-Norm der Geschichte. Ideologische «Endlösungen», die
die Gegenwart normieren sollen, spielen zwar auf der Geige säkularisierte
Heilsgeschichte und verschleiern den wirklichen Ausstieg aus der Geschichte. Der Heidelberger

Philosoph Karl Löwith5 hat am prägnantesten formuliert: Wer die
Voraussetzungen des jüdisch-christlichen Heilsglaubens nicht teilt, findet aufphilosophischem
und wissenschaftlichem Wege keinen Sinn der Geschichte. Kurz : die Aporie des

Historismus ist geschichtlicher Nihilismus, in welcher geistigen Gestalt auch immer
(positivistisch, marxistisch, strukturalistisch, existentialistisch oder historisch-kritisch).
Fortschrittsglaube als Ersatzlösung? Man beachte die Baisse!

Marx verstand Geschichte als Weg zur Selbstbefreiung. Seitdem ist Emanzipation
das Schlagwort. Einerseits wird der Mensch zum Subjekt der Geschichte inthronisiert,
andererseits soll er vollständig erklärbar sein aus anorganischen und gesellschaftlichen
Bedingungsgefügen. Wir wollen hier nur die ungemein geschichtsmächtige
Aufklärungstendenz betonen: der Mensch ist erklärbar aus der natur- und gesellschafts-
mässigen Aussengesetzlichkeit. Seine Binnenproblematik: Triebe, Bewusstsein mit
seiner ideologischen Füllung, insbesondere Religion als Ausdruck der Entfremdung
von sich selbst, kann endgültig gelöst werden durch die humane Gestaltung der
äusseren Lebenswelt. Die verkehrte Aussenwelt produziert die verzerrte Innenwelt
in Gestalt der Religion als Protest gegen das wirkliche Elend. «Die Religion ist der
Seufzer der bedrängten Kreatur, das Gemüt einer herzlosen Welt, wie sie der Geist
geistloser Zustände ist. Sie ist Opium des Volkes. Die Aufhebung der Religion
als des illusorischen Glücks des Volkes ist die Forderung seines wirklichen Glücks.. .»6

Das Glück kann geschaffen werden durch Änderung der Verhältnisse, durch Revolution

und Verwirklichung des Sozialismus. Glück ist vollständige Harmonie des

Bewusstseins zur Umwelt. Die tiefste Krise des in sozialistischen Staaten geschichts-
mächtig gewordenen Marxismus ist die bleibende Diskrepanz zwischen sozialistischer
Realität und dem Mangel an sozialistischem Bewusstsein.

5 K. Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschichte (41953).
6 K. Marx, Frühschriften, hrsg. v. S. Landshut (1953), S. 208.



6 H. W. Beck, Norm der Fakten und Norm des Lebens

Die Freudsche Psychoanalyse versucht das anthropologische Zentralproblem,
«Verhältnis von Vernunft und Triebschicht», theoretisch und praktisch zu lösen.
Dabei werden die Phänomene «Ich», «Gewissen», «Moral», «Kultur» und «Religion»

in einen biologisch-genetischen Erklärungszusammenhang gerückt. Der
Erklärungsanspruch ist damit ein umfassender: Der «Eros-» und der «Todestrieb».
Der Mensch «wird gelebt». Diese Grundtriebe sind zwar wertneutral, aber nicht
erklärbar und nicht beherrschbar. Lebens- und Todestriebe bedürfen einer Balance.
Menschliche Existenz beruht auf Triebverzicht Kultur). Die Realitätserfahrung
durch Triebeinschränkung schafft stabilisierende Triebbündel. Ihre Hypostasen sind
subsidiäre Persönlichkeiten, «Ich», «Es», «Über-Ich». Das «Gewissen» entsteht
durch Internalisierung der väterlichen Autorität und des kulturellen Über-Ichs.
Selbsteuerung (Freiheit) gibt es nur bei dem Vorrang des Ichs gegenüber dem Es und
Über-Ich.

Nach Freud gibt es keine «Ausrottung» des Bösen. Die elementaren Triebregungen
sind wertneutral bei allen Menschen gleich und nicht durch Kulturfortschritt veränderbar.

Das Realitätsprinzip drängt in allen Kulturbedingungen zu irgendeiner Balance

von Es, Ich und Über-Ich. Dem Menschen bleibt eine dreifache Angst, Realangst vor
der Aussenwelt, Gewissensangst vor dem Über-Ich, neurotische Angst vor Stärke der
Leidenschaften im Es. Bei Freud bleibt bei aller Tendenz zur Aufklärung Skepsis und
Pessimismus. Die Freudsche Aufklärungswelle geht von der Binnenproblematik des

Menschen aus. Aufklärung über die wertneutralen Triebmächte, die Konflikte mit
ihren Verdrängungsfolgen, führt zur Heilung. Religion ist eine Zwangsneurose der
gesamten Menschheit. Diese ist zwar nicht zu beseitigen, der einzelne aber ist heilbar
durch Anpassung und Selbstbeherrschung, durch Aufklärung.

Nach Marx und Freud sind demnach heute zwei Heilswege für die Menschheit
gangbar : die Lösung der Aussenproblematik und die Lösung der Binnenproblematik.
Auf beiden Heilswegen verschwindet schliesslich nach den beiden grossen Juden die
Religion. Wenn man die Kernfusion beherrscht, hat man die elementarsten Gewalten
der Natur gezähmt. Es gäbe kein Energiedilemma mehr. Die Kernfusion vom Marx
und Freud ergibt nach Meinung vieler die Bombe mit Zeitzünder : Soziotechnik und
Psychotechnik lösen das Menschheitsproblem. Humanisierung des Menschen könnte
heissen : die irrationale Lücke schliessen, könnte heissen, den Menschen in derselben
Weise unter Kontrolle bringen, wie man die Naturkräfte beherrschen lernte. In
Zukunft wird sich das Repertoire der Steuerungstechniken erheblich erweitern.

Der amerikanische Zukunftsforscher Hermann Kahn hat schon vor einem
Jahrzehnt in einer Liste wahrscheinlicher technologischer Erfindungen den Techniken
der Verhaltenskontrolle und Persönlichkeitsveränderungen einen Vorrang eingeräumt.
Inzwischen hat sich hier einiges erfüllt. Dass man durch Drogen, Elektrostimulation
des Gehirns und gruppendynamische Seelen massage und Gehirnwäsche praktisch
mit Menschen alles machen könnte, was mit irgendeinem zweckrationalen Argument
der Anpassung zum Überleben oder systemkonformen Funktionieren begründbar ist,
kann wohl kaum mehr bestritten werden.

Nun hat die biologische Anthropologie, vertreten etwa durch von Uexküll, Plessner,
Gehlen, den Menschen in seiner biologischen Art ohnehin als das zu bedauernde



H. W. Beck, Norm der Fakten und Norm des Lebens 7

Mängelwesen, nach Gehlen als das «nicht festgestellte» Wesen deklariert, nämlich
nach evolutions-biologischem Mass eine lebensuntüchtige Degenerationserscheinung.7
Folglich ist seine zunehmende Verunsicherung gegenüber verbindlichen Normen
sowie seine seelische Unausgeglichenheit in den Superstrukturen der technisch
bestimmen Spätkultur artgemäss. Leben in der nicht mehr ausgleichbaren Spannung
zwischen Macht und Ohnmacht macht uns alle seelisch krank. «Das Individuum
befindet sich in einer tiefen Krise.» Mit diesem lapidaren Satz beginnt der
Psychoanalytiker Horst E. Richter sein Buch «Die Gruppe»:8 «Beim praktischen Arzt in der
Sprechstunde tauchen immer mehr Menschen auf, die sich nicht mehr richtig zurecht
finden und als Folge ihrer Schwierigkeiten immer neue unklare Beschwerden vortragen.

Das wechselt zwischen Kopfschmerzen und Druck im Leib, zwischen allgemeiner
Nervosität und Schlafbeschwerden, zwischen Gliederschmerzen und Unruhe, zwischen
Appetitlosigkeit und Sexualstörungen. Manchmal sind Ängste dabei, aber meist
fehlen die typischen Angstattacken der klassischen Angstneurose... Man möchte oft
meinen, dass den Betrolfenen die Fähigkeit fehle, ihr psychisches Leiden als eine
eindeutige Krankheit zu organisieren.»9 Man spricht von der «Krankheit, nicht krank
sein zu können».

Ist es verwunderlich, dass viele Menschen einen Ausweg, einen Heilsweg suchen?
Dass in der Technologie nicht das Heil liegt, beginnt man zu begreifen. Hatte doch
der Glaube an die Wissenschaft im grandiosen Erfolg von Naturwissenschaft und
Technik seine Stütze. Die hochgestochenen Erwartungen an die Gesellschaftswissenschaften

werden durch die nüchterne Realität der politischen Ungerechtigkeit und
Ohnmacht enttäuscht. Kann nicht das Heil darin liegen, dass der einzelne von seiner

Angst, seiner Agressivität, seinen inneren und äusseren Zwängen befreit wird? Ist nicht
die Technik der Seelenanalyse und Psychotherapie, angewandt auf Menschen in der
Gruppe, die neue Hoffnung, sich selbst und andere zu befreien?

Die Psychotechnik ist die Bombe : Durch ausgeklügelte gruppendynamische
Prozeduren lassen sich in Kürze anerzogene und akzeptierte Wertsysteme und Normensymbole

völlig aufweichen. Vor allem lässt sich die an überlieferte Norm-Symbole
geknüpfte Schuldbewertung umkrempeln. Dies kann nach dem Gruppentherapeuten
Josef Rattner durchaus mit einem umgreifenden Befreiungserlebnis verknüpft sein:
«Es ist eine grosse Entlastung für den Menschen, wenn er sich an den anderen armen
Schweinen spiegeln kann.»10 Hier haben wir in salopper Sprache auf den Begriff
gebracht, die Norm sei einfach das Normale. Die Norm wird das, was jedermann tut.
Emanzipation hiesse dann: Lösung von Handlungsnormen, die an irgendwelche
metaphysische Sinnorientierungen gebunden sind.

7 J. von Uexküll, Der Sinn des Lebens (1947); H. Plessner, Die Stufen des Organischen und der
Mensch. Einleitung in die philosophische Anthropologie (21965) ; A. Gehlen, Die Seele im technischen
Zeitalter (1972).

8 H. E. Richter, Die Gruppe. Hoffnung auf einen neuen Weg, sich selbst und andere zu befreien
(1972), S. 11.

9 Richter (A. 8), S. 25.
10 J. Rattner, Gruppentherapie (1973), S. 244.



8 H. W. Beck, Norm der Fakten und Norm des Lebens

Der Mensch der technischen Zivilisation sei dann mündig und autonom, wenn er
gelten lässt, was nützlich, was angenehm, was zweckmässig ist. Für das Nützliche,
Angenehme und Zweckrationale aber liegen die Sollwerte angeblich allein in der
wissenschaftlich-technischen Praxis. Hier schliesst sich der Kreis; die Selbstobjekti-
vation des Menschen hat den Gipfel erreicht. Entfremdungserfahrung ist nur dort
noch vorhanden, wo der Mensch sich noch anstatt auf zweckrationale Verhaltensmuster

auf irrationale Sinnmuster bezieht.
So gilt etwa Geburtenregelung durch Abtreibung als Korrektur versagender

Regelungspraxen in unseren Breiten heute weitgehend als «normal». Auf der
Sinnebene des Zweckmässigen, Angenehmen und Nützlichen gibt es in der Tat kein
Argument gegen eine Praxis, die man technisch beherrscht. Wer öffentliche Diskussionen

über Rechtsänderungen etwa am Fernsehen beobachtete, konnte fatales Miss-
lingen des Gesprächs zwischen unterschiedlich fixierten Gruppen beobachten : Einerseits

wird von einer Minderheit menschliches Leben als ein letztes unverfügbares Gut
proklamiert. Andererseits sind für Mehrheitsgruppen Machen und Verfügen so
selbstverständliche Voraussetzungen, dass für Argumente der anderen Seite kein Sinngespür
mehr vorhanden sein kann. Debatten müssen so in peinlichen Frustationen enden.

Ein weiteres Beispiel bildet die Ehe. Sie dient der Fortpflanzung. Ist Ehe aber mehr
als ein «Fortpflanzungsinstitut»? Ehe ist freilich auch eine Gemeinschaft für geregelte
erotische Spannung und Abspannung. Ist aber Ehe mehr als ein Mini-Eros-Center?
Ehe ist weiter eine gesellschaftliche Zelle geregelten Zusammenlebens auf der Basis

von Zuneigung. Ist Ehe indessen mehr als eine institutionell geregelte Freundschaft
von Geschlechtspartnern? Kurz gesagt: Ehe kann mehr sein, als alle Komponenten
von gesellschaftlicher Zweckrationalität. Ob Ehe aber «mehr» ist, liegt an der
Entscheidung der Ehepartner, sich in diesem Institut mit allen seinen biologischen und
gesellschaftlichen «Zwecken» und «Gesetzen» als Menschen zu verwirklichen. Was
die Menschlichkeit des Menschen etwa im Hinblick auf die Ehe sei, liegt «jenseits»
aller Zweckrationalitäten.

Hier wurde bewusst schon ein Urteil gefällt. Denn Einehe, womöglich Partnerschaft

auf Lebenszeit, kann nicht biologisch, soziologisch, sozialpsychologisch, das
heisst zweckrational, begründet werden. Die Norm der christlich begründeten Ehe
als eine letztverbindliche Partnerschaft ist nur zu begreifen unter einem göttlichen
Gebot als Angebot : so ist bindendes Eintreten für einen anderen Menschen möglich
und vor einer aussermenschlichen Instanz zu verantworten.

Sind nicht die Entwicklung der Sozio- und Psychotechnik-und man könnte noch
die subtilen Entscheidungs- und Manipulationskalküle auf Computerbasis heute
hinzurechnen - diejenige Zeittendenz, die uns am meisten Probleme aufnötigt?

Habermas sieht in «Technik und Ideologie als Wissenschaft» das Bedrängende
künftiger Chancen in der Intention, «das menschliche Verhalten von einem an die
Grammatik von Sprachspielen gebundenen Normsystem abzuhängen und statt dessen

durch unmittelbare physische und psychologische Beeinflussung in selbstregulierte
Subsysteme des Mensch-Maschine-Typs zu integrieren».11 Auf dieser Stufe der

11 J. Habermas, Technik und Ideologie als Wissenschaft (1969), S. 97.



H. W.Beck, Norm der Fakten und Norm des Lebens 9

Humantechniken wäre dann das Entfremdungsproblem gelöst. Die gültige Norm
wäre Anpassung, Beugung unter Bedingungen der technischen Zivilisation, die keiner
Debatte bedürfen. Kurz: die Norm ist das normale Funktionieren.

Wenn diese hier skizzierten Tendenzen letzte Eigennorm des technischen
Fortschrittes zu enthüllen behaupten, können wir einer positiven Wertung der Verweltlichung

der Welt, des technologischen Fortschrittes nicht ungebrochen zustimmen.
Von den protestantischen Theologen hat vor allem Friedrich Gogarten noch gemeint,
den Prozess der Säkularisierung, manifest im rasanten Fortschritt von Wissenschaft
und Technik, nicht zuletzt als Konsequenz des christlichen Glaubens hochloben zu
können. Heute beachtet man aus den verschiedensten Lagern zum Glück kritische
Stimmen, so bei Carl Amery mit seinem Vorwurf: dass Wissenschaft und Technik in
solch unbändige Geleise gekommen seien, läge direkt in den Voraussetzungen des

biblischen Glaubens: Herrschet! Machet euch die Erde Untertan!12
Aus dem neomarxistischen Lager haben vorwiegend Marcuse, Horkheimer und

Bloch in vielen Schriften versucht, die Eigendrift gegenwärtiger Wissenschaft und
Technik als ein neues, den Menschen versklavendes Herrschaftssystem zu entlarven.
Die stillschweigend als wissenschaftlich undiskutierbar akzeptierten Methoden und
Verfahren entpuppen sich nach dieser Meinung selbst als raffinierte Ideologie, die
den Menschen unterdrückt. Der Braunschweiger theoretische Physiker A. M. Klaus
Müller hat in seinem beeindruckenden Buch «Die präparierte Zeit» von einem
nüchternen wissenschaftslogischen Standpunkt aus auch gezeigt, wie die so eingewöhnte
verobjektivierende Methode Wirklichkeit präpariert und Ganzheitsbezüge zerschlägt.13

Dann wäre in der Tat eine Emanzipation nicht zu denken ohne eine gewaltige
Revolutionierung von Wissenschaft und Technik selbst. Wie aber soll dies möglich
sein? Nun fällt auf, dass eigentlich die ganze Frankfurter Schule mit Marcuse,
Horkheimer, Adorno, Bloch an dieser Stelle eigenartig auf ein heilsgeschichtliches Vokabular

einschwenkt und einen jüdisch-christlichen Heilstopos umschwärmt, nämlich die
Verheissung einer «Resurrektion der gefallenen Natur». Über den schwäbischen
Pietismus waren diese Gedanken bei Hegel und Schelling virulent. Bei Marx kehren
sie in den Pariser Manuskripten wieder. Die Idee einer herrschaftsfreien Wissenschaft
und Technik hängt an dem Funken Paradieshoffnung auf eine ganz andere Natur und
Wirklichkeit. Also, eine solche Wissenschaft würde ganz andere Tatsachen feststellen.
Würde sie den unsterblichen Menschen im Paradiese entdecken? Ein Bild in den
Tiefenschichten der Seele, das der Mensch nicht los wird Aber nun erklingt ein hartes
«Schweigt!» aus der Ecke des kritischen Rationalismus der Popperschule. Schweigt
mit eurem gestohlenen heilstheologischen Vokabular! Wissenschaft und Technik
haben ihr einziges Wahrheitskriterium im Gelingen oder Scheitern ihrer Methode an
der rauhen Realität. Es zählen allein Falsifizierung und Verfizierung im strengen
Experiment.

Und hier kommt heraus, dass Wirklichkeit so ist wie sie eben ist. Es gibt nur eine
Wissenschaft und Technik: nämlich die, die wir benützen. Sie beschreibt nüchtern

12 C. Amery, Das Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des Christentums (1974).
13 A. M. K. Müller, Die präparierte Zeit (1972).



10 H. W. Beck, Norm der Fakten und Norm des Lebens

Sachverhalte, Tatsachen, Möglichkeit, Handlungsspielräume. Der Traum von einer
neuen Wissenschaft, einer neuen Natur, einer besseren Erfahrungsstruktur, ja einem
neuen Menschen, ist luftige Illusion.

Habermas sucht die Vermittlung: Es gibt zwar nur diese eine Wissenschaft und
Technik, aber sie ist steuerbar. Es bleiben dann Handlungsspielräume, Alternativen,
Freiheit, wenn die Normen des Handelns nicht kurzschlüssig reduziert werden auf
schiere Zweckrationalitäten. Kann noch ein Raum herrschaftsfreier, symbolischer
Kommunikation offengehalten werden, in dem Wertesysteme, Normen, Alternativen
diskutiert werden können? Ist dieser Raum ein Essential des Menschen? Was
evolutionsbiologisch Mangelerscheinung sein mag, die Instinktschwäche des Menschen,
sein unsicheres und fehlbares Reagieren auf die Schlüsselbilder der Umweltreizung,
hätte mit der Dimension der Menschlichkeit des Menschen zu tun. Gibt es einen
inneren Regelkreis der Entscheidungsfindung, der zwar zweckrational
kurzgeschlossen werden kann, aber nicht kurzgeschlossen werden braucht? Im Handlungskreis

des Menschen bleibt ein Spiel, eine Toleranz, herkömmlicherweise mit
«Gewissen» bezeichnet. Es gibt aber geschärftes und verdorrtes Gewissen. Gewissen ist
das Symbol dafür, dass Verstehen, Entscheiden, Handeln einen Bezugshorizont
haben. Um diesen Bezugshorizont geht der Kampf. Theologische Redeversuche sind
die Offensive, am Menschen etwas offen zu lassen, was nicht von blosser
Zweckrationalität, von der Sinnreduktion auf das Angenehme, das Zweckmässige und
Nützliche verschlungen wird. Hier ist der Künder und Streiter der Ohnmächtige, weil
er auf Sinnfüge verweisen muss, die alle Empirie und die reduktiven Methoden der
Erfahrungswissenschaften übersteigen. Hier muss man den eisigen Wind des kritischen
Rationalismus sich um die Ohren pfeifen lassen. Habermas hat recht : Um das Offenhalten

eines repressionsfreien Kommunikationshorizontes tobt der Kampf.
Wir sind nun zu guter Letzt in die Arena gefordert, auch inhaltlich Stellung zu

beziehen. Was heisst es, den Menschen sub specie aeternitatis zu sehen?

3.

Provozierende Heilsbilder in menschlicher Sprache sprengen das Normale.
Das heisst zunächst: der Mensch ist von dieser Welt und doch nicht allein von

dieser Welt. Diese Dialektik kann als plumper Trick aufgefasst werden, der Norm
des Empirisch-Faktischen nicht standzuhalten. Da haben wir's wieder: Wenn der
Theologe gebeten wird, einen Beitrag zu der Frage «was sollen wir tun?» zu geben,
redet er 'Un'-Sinn. Der logische Positivismus hat ein scharfes Kriterium für Sinn
gesetzt. In den Sachverhalten dieser Welt muss nach Wittgenstein Sinn festgemacht
werden können, und nach Carnap ist die Vokabel «Gott» «Babigkeit» in jedem zu
verifizierenden Satz.14 Dagegen wäre nötig, zunächst einmal einen offenen
Kommunikationshorizont gelten zu lassen. Dann aber ist es geboten, noch einmal zurückzublen-

14 R. Carnap, Der logische Aufbau der Welt (1928).



H. W. Beck, Norm der Fakten und Norm des Lebens 11

den auf den Hoffnungstopos der «Resurrektion der gefallenen Schöpfung», an dem
sich der Ur-Marx und die Neomarxisten so festbeissen.

Es machen doch die Wissenschaften Feststellungen über den Menschen und seine

anorganische Lebensumwelt, die Humanwissenschaften, die Biologie und Physik sowie
die Technikwissenschaften: so steht es mit dem Menschen, so kann er handeln. Das
Fakten-Wissen schwillt lawinenartig an, seit dem man noch Computerprogramme und
Datenbanken mit heranziehen kann. Täglich registrieren und klassifizieren computerisierte

Sternwarten rings um den Globus neue Himmelskörper. Die Computer-Welt-
modelle, die die Überlebensnormen- und Chancen einfangen wollen, jagen sich. In der
Kürze muss die Unbescheidenheit riskiert werden, dies alles auf einen Interpretationshorizont

zu beziehen. Die Summe aller Feststellungen, die mit den heutigen
wissenschaftlichen und technologischen Erkenntnismitteln über den Menschen, seine
Handlungsspielräume und seine Überlebensmöglichkeiten getroffen werden, zeigen den
Menschen in seinem so kompliziert gewordenen Lebensgeflecht in einem unauflöslichen

Zwiespalt. Er hat Macht wie noch nie, aber erfährt sich als ohnmächtig gegenüber

seinem eigenproduzierten Überlebensapparat wie noch nie. A. Gehlen sagte
schon, diese sich steigernde Verunsicherung gegenüber dem komplizierten Apparategeflecht

der Spätkultur sei biologisch artgemäss.15 Der Sozialpsychologe F. Hacker
diagnostiziert uns Menschen der westlichen Industrie-Zivilisation unter einer Global-
Neurose, nämlich der unauflöslichen Spannung zwischen Macht und Ohnmacht.16
Kein Wunder, dass so viele Menschen auf totale Endlösungen fixiert sind und einen
Ausweg in totaler Revolution sehen. Dass in Wissenschaft und Technik die Eigennorm

des Fortschritts liege, daran glauben wir nicht mehr so leicht. Nicht von ungefähr

haben wir eine weltweite Baisse des Fortschrittsglaubens. Technischer Fortschritt
steigert auch die Brutalität des Terrors sowie die Unbezähmbarkeit der militärischen
Vernichtungsarsenale.

An dieser Stelle ist zu einer nüchternen biblischen Diagnose überzuleiten : Was dem
Menschengeschlecht einen Ausweg aus seinem Grunddilemma bringen könnte, wäre
in der Tat die Beseitigung der Grundstrukturen einer gefallenen Schöpfung. Die Idee
einer neuen Technik, einer neuen Wissenschaft, die Feststellungen über eine ganz
andere Wirklichkeit trifft, lässt uns alle ja nicht los. Paradiesessehnsucht - aber schafft
dies der Mensch? Ist dies ein immanentes Programm, die innere Norm der biologischen
Evolution? Kann der Mensch die Evolution in den Griff bekommen, um das total
Neue zu programmieren? Kann sich der Mensch zum totalen Subjekt der Geschichte
inthronisieren?

Die schriftlichen Zeugnisse der jüdisch-christlichen Überlieferung beginnen mit
einer sogenannten «Ur »-Geschichte. Weit gefehlt, wenn wir etwa meinen würden, die
Schöpfungserzählungen der Genesis wollten der Evolutionsbiologie Konkurrenz
machen. Der Heidelberger Alttestamentler Claus Westermann hat durch seine
Genesiskommentare klargestellt, dass in den mythischen Erzählungen am Anfang der
Bibel dem endlichen Menschen dies gesagt werden soll, nämlich was die «Ur»-Normen

15 A. Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und Stellung in der Welt (1940).
16 F. Hacker, Aggression. Die Brutalisierung der modernen Welt (1971).



12 H. W. Beck, Norm der Fakten und Norm des Lebens

seines Lebens sind: der Mensch jenseits des Paradieses ist endlich, sterblich, sein
Lebensraum ist bedroht (Sintflutgeschichte), seine gefährdete Existenzweise ist Folge
seiner Sünde.17 Die Geschichte vom Turmbau zu Babel sagt unter anderem: dem
Menschen wird auch im Kulturland die vollendete Stadt mit Türmen bis an den
Himmel bei einer Einheitssprache nicht gelingen. Gott sei Dank gibt es die eindeutige
Einheitssprache nicht, denn sie wäre ja schiere Zweckrationalität, ein
Computerprogramm. Gott sei Dank bleiben in einer repressionsfreien symbolischen Sprache
Bilder am Leben, auch mythische Grundbilder, in denen sich der Mensch auch unserer
dramatischen Gegenwart noch orten kann. Die biblische «Ur»-Geschichte ist so ein
Grundbild: So ist der Mensch, so macht er Erfahrungen. Er ist nicht mehr und noch
nicht im Paradies.

Und nun heisst dies zur These verdichtet: In aller lebenspraktischen, wissenschaftlichen

und technischen Erfahrung jeder Gegenwart ist dieses «Ur»-Geschehen präsent.
Es ist in den Evolutionsmechanismen, den sogenannten «Naturgesetzen», den
Gesellschaftsgesetzen, den psychologischen Verhaltensmustern und in der tiefenpsychologischen

Triebdynamik manifest. So allein machen wir Erfahrungen, so sind die
Bedingungen aller Erfahrungsmöglichkeit. So liegt die Norm des Normalen. Man hat
vielfach gehofft: Wenn man den letzten Grund der Naturgesetze erkannt hätte, könnte
man das rätselhaft-irrationale Umfeld menschlichen Lebens loswerden. C. F. von
Weizsäcker hat in der «Einheit der Natur» plausibel dargelegt, warum die Gesetze
der zeitmodalen statistischen Physik nichts anderes sein können als genau der kate-
goriale Rahmen, innerhalb dessen überhaupt objektivierbare Erfahrungen möglich
sind.18 So sind materielle anorganische oder organische Systeme in der Zeit denkbar.
Es könnte ganz andere Naturgesetze geben ; darüber weiss aber die Gegenwartswissenschaft

nichts zu sagen. Karl Heim, der Tübinger Physiko-Theologe, hat diesen
Sachverhalt so formuliert: Die Zeitform selbst, repräsentiert in den Gesetzesmodalitäten,
die wir wissenschaftlich systematisieren können, sei der tiefste Grund allen
Weltleides.19

Wenn man aber so formuliert, wird man dialektisch eine Antithese provozieren: Es

muss eine Aufhebung dieser Erfahrungsstruktur geben. Es wird eine neue Schöpfung
geben. Es wird eine neue Physik, eine neue Biologie, eine neue Gesellschaftslehre, eine

neue Ethik, eine neue Technik geben. Auf diese Verheissung kann man setzten.
Zur biblischen «Ur»-Geschichte, dem Ur-Mythos vom Entzug des Paradieses und

der Vertreibung des Menschen hinein in bedrohte endliche Lebensexistenz mit harten
«Ur»-Normen und Fakten, gehört somit auch die «End»- Geschichte. Es ist die
Geschichte vom Kommen Gottes : Dann wird die wahre Wirklichkeit und Ewigkeit des

Menschen und der ganzen Schöpfung enthüllt werden. Der Mensch wird in ewiger
Dimension enthüllt werden. Der biologische Tod, den wir als kreatives Evolutionsgesetz

wissenschaftlich deklarieren können, wird sich als vorläufige Tür entpuppen,
von unserer Weltseite aus ein radikales Nein zum Leben jeder einzelnen Menschen-

17 C. Westermann, Genesis, 1. 1-11 (1974), insbes. Einleitung 1^4, S. 1-103.
18 C. F. von Weizsäcker, Einheit der Natur (1971).
19 K. Heim, Zeit und Ewigkeit, die Hauptfrage der heutigen Eschatologie. Neudruck in A. Kö-

berle, Karl Heim, Denker und Verkündiger aus evangelischem Glauben (1973), 183-206, S. 197.



H. W. Beck, Norm der Fakten und Norm des Lebens 13

existenz, von der Ewigkeitsseite aus als ein Fallen in Gottes Hände. Menschliche
Personexistenz verfällt dem Gericht und der Gnade. Menschliche Personexistenz ist
ewig und nicht nur zeitlich. Die Rede vom Anfang und Ende der Welt, dieser Zeit,
dieser Erfahrungsform, dieser Wissenschaft und Technik ist ein jüdisch-christliches
Ursymbol, das Menschenschicksal und Geschichte in einen alle Zweckrationalität zum
Überleben übersteigenden Sinnhorizont stellt. Hier mag es den Einwand geben, dass

jetzt die Rede im Bild-Mythos in Sinnloses abgleitet. Paul Tillich hat einmal gesagt:
Ein Symbol für eine umgreifende Sinngestalt könne um so wahrer sein, desto mehr
es sich einer bloss zweckrational-empirischen Bestimmung entziehe.20 Das ist die
Ohnmacht der theologischen Rede gegenüber der Macht und Norm das Faktischen.

Und doch ist das neutestamentliche Zeugnis von der neuen Schöpfung auch real
auf innerzeitliche Erfahrungs- und Zukunftsstruktur bezogen. Gegenüber dem
leidenschaftlichen Drängen vieler Utopisten von Hegel über Marx bis Bloch, das Reich und
die Herrlichkeit der Mache des Menschen als alleinigem Subjekt der Geschichte zu
überantworten, bleibt ein nüchternes «Halt». Die Resurrektion der gefallenen Schöpfung

ist Gottes Tat, nicht der Menschen Macht. «Ur»-Geschehen, «Ur»-Geschichte
stellt in die Weisheit : so sind die Bedingungen endlichen, menschlichen Lebens. Diese
Wissenschaft, diese Technik, diese Psychologie - der agressive egoistische Mensch -,
diese Tiefenpsychologie sind in ihrer Ambivalenz und Ambitendenz ihrer Ergebnisse
normales Lebensmass der Menschen. Zum Glück halten wir das eigentlich nicht aus.
Die Paradiesessehnsucht in unserem tiefsten Wesen gebiert immer von neuem die Idee
der neuen Wissenschaft und Technik: Revolution. Die Idee der Bekehrung der Strukturen

fasziniert.21
Dies wäre ja auch alles nicht auszuhalten - wenn Gott nicht schon gekommen wäre.

Hegel hat mit dem spekulativen Karfreitag Gottes Kommen in ein rationales System
gezimmert. So nicht Wir begreifen den Widerspruch der Marxisten.

Aber in die repressionsfreie symbolische Kommunikation unter Menschen, die
nur als Frucht des Glaubens immer neu offen gehalten werden kann - diese
Ringvorlesung ist ein solches Zeichen -, sind nun Bilder eingraviert: der Gott, der die
Elendesten sucht und ruft. Der Gott der heilt - Zeichen, dass die Todesverfallenheit
menschlicher Leibgestalt kein letztes Wort hat. Der Gott, der sich hinauskreuzigen
lässt als Revolutionär - so ganz anders als die zelotischen Revolutionäre seiner Zeit.
Da hing einer neben ihm am Kreuz: Macht und Leben verspielt. Ihn trifft das Wort:
Heute wirst du mit mir im Paradiese sein. Dann das Bild - von ihm selbst in menschliche

Sprache hineinerzählt - vom Vater, der auf Rückkunft des in die Welt der
Möglichkeiten entlaufenen Sohnes mit offenen Armen wartet. Dann zuletzt das

Zeugnis, dass dieser von der politischen Weltmacht hingerichtete Revolutionär nicht
im Tode bleiben konnte.

Wenn dieser Nazarener, den sie dann Gottessohn, Christus, Messias, Schöpfer,
ja «Gott» nannten, nicht im Tode bleiben konnte, dann ist die neue Schöpfung schon
angebrochen, dann ist gewiss, dass die «Natur-Gesetze zum Tode» nicht bleiben

20 P. Tillich, Symbol und Wirklichkeit (1972).
21 E. Müller, Bekehrung der Strukturen (1973).



14 IL W. Beck, Norm der Fakten und Norm des Lebens

können. Dann wird es für diese Zeit und Welt die grosse Entkrampfung, die
Enthüllung der neuen Schöpfung geben. Die Paradieses-Idee ist antizipatorisch gedeckt :

die Idee von der neuen Wissenschaft und Technik. Die Welt, die Menschheit, die
Kreatur zwischen Macht und Ohnmacht lebt in einem aurorischen Morgenglanz. Das
vorläufig Katastrophische, das sich im Dilemma von Wissenschaft, Technik und
Politik spiegelt, dient zur Reifung des Menschen : Offenhalten eines herrschaftsfreien-
symbolischen Sprachfeldes für aurorische Bilder nach Paul Schütz. Dann kann der
Mensch in aller Umweltverschmutzung durch Missbrauch von Technik noch atmen,
Ewigkeitsbilder in seine Seele saugen.

Dies war allerdings kein Beitrag zu der so bedrängenden Frage : «Was sollen wir
heute tun, um das Überleben der Menschheit zu meistern ». Der Wiener Zukunftsfor-
scher H. Millendorfer hat eindrücklich dargelegt, dass nicht die «äusseren» Grenzen
des Wachstums, die man heute so beschwört, das Beängstigende sind, sondern die
«inneren» Grenzen der menschlichen Einsicht und Vernunft.22 Der Theologe hat dem
Fachwissenschaftler, Politiker und Techniker keine Imperative zu liefern. Er ist
engagiert, gegenüber den dauernden Reduktionen des Menschen auf die Sinnebene des

bloss Angenehmen, Nützlichen und Zweckrationalen einen Sprachhorizont offen zu
halten, in dem beglückende, aurorische und hoffnungsvolle Bilder mitteilbar bleiben.
Aus diesen Bildern, die Ewigkeit atmen, kann der Mensch dann auch Mut schöpfen,
trotz allen desolaten Erfahrungen seiner Grenzen und Nöte etwas ganz Un-Normales
zu wagen : nämlich nicht Gleiches mit Gleichem zu vergelten. Über die Femenmorde
unter Christen sind wir alle erschrocken. Einer muss aufhören zu vergelten. Dann
passiert Grosses. Wenn nur einer nachgibt und zurücksteckt, passiert Ungeheuerliches.
Hier gibt es Kettenreaktionen. Es gibt eine ganz simple Regel aus der Bergpredigt:
Was du nicht willst, das man dir tu, das füg auch keinem anderen zu. Diese goldene
Regel ist keineswegs christlich. Sie ist schlechthin human. Jesus hat sie aufgegriffen.
Es ist die Umkehrung des ius talionis «Auge um Auge, Zahn um Zahn»: Dies ist
das normale natürliche Handlungsgesetz unter Menschen.

Nicht die Strukturen lassen sich durch Gewaltritte bekehren. Das Überleben der
Menschheit ist keine Frage der äusseren Wachstumsgrenzen, es ist die Frage der
Humanität des menschlichen Herzens. Bitte keine Gewaltritte der Bewusstseins-

veränderung durch Psychotechnik. An dieser Stelle scheint der Mensch der Gegenwart

durch das Machbare am meisten gefährdet. Der Mensch gehört nur zu einem
Teil zu dieser Welt, die durch die apparativen Superstrukturen der kapitalistischen
oder sozialistischen Spätkultur repräsentiert sind. Seine geistige Repräsentanz ist in
Sphären verwurzelt, die wissenschaftlich nicht verobjektivierbar sind. Hierfür hat
unsere Sprache freilich nur Bilder. Aus diesen Bildern zu leben erscheint als das
absolut Un-Normale. Sagte doch der Bergprediger mit seinem gewaltigen «Ich aber

sage euch» : Sorget euch doch nicht so sehr, was ihr essen und trinken werdet, um den

morgigen Tag. Modern heisst es: Sorget euch doch nicht an erster Stelle um die tech-

23 H. Millendorfer & C. Gaspari, Globale Mechanismen und Weltmodelle: Österr. Zts. f. Politik-
wiss. 4 (1975), S. 207-230. H. Millendorfer ist am Internationalen Institut für Angewandte
Systemanalysen (IIASA) in Laxenburg bei Wien tätig.



H. W. Beck, Norm der Fakten und Norm des Lebens 15

nische Superveranstaltung des Überlebens um jeden Preis. Sorget vielmehr dafür,
dass etwas herausfordernd Un-Normales in eurer Umgebung, der prickelnden Nahzone

passiert: zurückstecken, annehmen, vergeben, lieben, opfern, begegnen, offen
kommunizieren, dem anderen Recht einräumen, beglückende Atmosphäre verbreiten.
Das sind keine gewaltigen Superleistungen. Das ist auch keine erdrückende Norm.
Doch ist die Sprengkraft ungeheuer; die Kettenreaktion ist sicher.

Horst W. Beck, Basel


	Norm der Fakten und Norm des Lebens : der Mensch in der Spannung zwischen der Norm des Faktischen der Technik-Zivilisation und der Norm des Lebens aus ewiger Bestimmung

