Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 6

Artikel: Griesbach und die synoptische Frage
Autor: Reicke, Bo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878543

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Griesbach und die synoptische Frage

Beitrag zu einem Griesbach-Symposium an der Universitit Miinster im Juli 1976

Johann Jakob Griesbach (1745-1812) beschiftigte sich nach der Veroffent-
lichung seiner epochemachenden «Synopse» von 1774, die als Sonderband 1776
in Halle erschien, eingehend mit dem literarischen Verhiltnis zwischen dem Mat-
thaus-, Markus- und Lukasevangelium. Er gab 1783 in Jena den Gelehrten
Deutschlands eine Andeutung seiner Synoptikertheorie!; 1789-90 wurde sie
unter dem Tite] Commentatio im Gesamtumfang ausgearbeitet? und 1794 mit Er-
gianzungen wieder verdffentlicht.? Schon vorher waren dhnliche Theorien vorgelegt
worden, in Grossbritannien 1764 von Henry Owen und in Deutschland 1766 von
Anton Friedrich Biisching, deren Namen aber von Griesbach nicht erwzhnt wur-
den.*

Die synoptische Hypothese von Griesbach bildete eine Modifikation der bis in
Griesbachs Zeit hinein vorherrschenden Hypothese Augustins, nach der Markus
als Epitomator des Matthdus, aber nicht des Lukas aufzufassen sei (Augustin, De
consensu evangelistarum, I, 2, 4: Marcus eum, scil. Matth., subsecutus tamquam
pedisequus et breviator ejus videtur; I, 3, 6: non habuit tamquam breviatorem con-
junctum Lucas sicut Marcum Matthaeus). Griesbach wandte sich gegen das zweite,
negative Urteil Augustins und wollte auch Lukas als einen von Markus beriick-
sichtigten Autor betrachten.® Zu diesem Ergebnis war er gerade wegen seiner
Synopse gekommen. Denn indem er hier auf die iiblichen Versuche zur Harmoni-
sierung verzichtete und in seinen parallelen Kolumnen die fiir jedes Evangelium
kennzeichnende Reihenfolge der Perikopen beibehielt, traten die zwischen Mat-
thdus und Markus sowie auch die zwischen Markus und Lukas bestehenden Ahn-
lichkeiten und Unterschiede besonders in der Ordnung hervor. In der Reihenfolge
der Perikopen zeigte sich Markus ziemlich regelmissig in Ubereinstimmung mit
Matthdus oder Lukas oder mit beiden. Es schien Griesbach zur Erkldrung dieser

t J. J. Griesbach, Fontes unde evangelistae suas de resurrectione Domini narrationes hau-
serint: Paschatos solemnia. .. Jena (1783); Neudruck in J. J. Griesbach, Opuscula academica,
ed. J. Ph, Gabler, 2 (1825), S. 241-256 (daraus wird unten zitiert).

2 Ders., Commentatio qua Marci evangelium totum e Matthaei et Lucae commentariis
decerptum esse monstratur (1789-90).

3 Ders., Commentatio (A.?2)...locupletata: J.C. Velthusen e.a. (ed.), Commentationes
theologicae, 1 (1794), S.360-434; Neudruck in Griesbach, Opuscula (A. 1), S.358-425 (dar-
aus wird unten zitiert).

4 H.Owen, Observations on the Four Gospels (1764), S.32: Matth. — Luk. - Mark.;
A.F. Biisching, Die vier Evangelisten mit ihren eigenen Worten zusammengesetzt und mit
Erklarungen versehen (1766), S. 99. 108. 118ff.: Luk. — Matth. — Mark.

5 Griesbach (A. 3), S. 365.



342 Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage

Zwischenstellung des Markusevangeliums am einfachsten, das zweite Evangelium
im Kanon fiir eine Zusammenfassung des ersten und dritten Evangeliums zu er-
kldren.

Griesbachs relativ neue Antwort auf die synoptische Frage wurde freilich in
einem Land und in einer Zeit vorgelegt, wo seit beinahe einem halben Jahrhun-
dert die literarischen Probleme der Evangelien mit einer beispiellosen Begeisterung
und Energie diskutiert wurden. Zum n#heren Verstindnis der von Griesbach auf-
gestellten Hypothese gehort daher zunédchst eine Beriicksichtigung der Losungs-
versuche von Vorgingern und Zeitgenossen, gegen die Griesbach seine Argumente
vorbrachte.

Die zur Zeit Griesbachs vorherrschende Hypothese Augustins und seine eigene
Modifikation davon bildeten verschiedene Alternativen einer Hypothese, die in
der Exegese von jeher eine fiihrende Rolle gespielt hat. Sie ldsst sich als Nr.1, die
Benutzungshypothese, bezeichnen und setzt eine literarische Abhidngigkeit des
einen Evangeliums vom anderen voraus. Dabei gibt es verschiedene Moglichkeiten
der Kombination, hauptsichlich drei:

la Matthdus hat Markus und beide haben Lukas beeinflusst;

1b Matthidus hat Lukas und beide haben Markus beeinflusst;

1c Markus hat Matthdus und Lukas beeinflusst.

Alternative 1a wurde in der Neuzeit etwa von Hugo Grotius in Amsterdam 1641
und anderen Anhidngern der Prioritit des Matthdus vertreten, welche auch mit
einer Wirkung des Markus auf Lukas rechneten.® Nummer 1b war die Losung, fiir
die sich Griesbach einsetzte. Die im 19. Jahrhundert allmé&hlich dominierende Hy-
pothese 1c oder die Theorie von der Prioritdt des Markus wurde 1786, zwischen
der ersten Andeutung der Hypothese Griesbachs 1783 und deren Ausarbeitung
1789-1790, von Gottlob Christian Storr in Tiibingen inauguriert.” Sie entwickelte
sich nach etwa 1835 unabhingig von Storr zu einer der beiden Grundpfeiler der
noch heute vorherrschenden Zweiquellentheorie. Griesbach fiihrte gegen Storrs
Vorliebe fiir Markus mehrere Argumente an, die unten charakterisiert werden.
Entscheidend war seine Uberzeugung, dass Matthdus ein Augenzeuge gewesen sei,
wahrend Markus die Ereignisse nicht selber erlebt hatte.®

Neben diesen hauptsiachlichen Ausgestaltungen der Benutzungshypothese gibt
es in der Geschichte der synoptischen Forschung auch Alternativen zu dieser
Hypothese. Wenn nidmlich die bei allen Benutzungshypothesen vorausgesetzte Ab-
hédngigkeit der Evangelien voneinander iiberhaupt abgelehnt wird, so wird der
Forscher veranlasst, die partielle Ubereinstimmung der Synoptiker miteinander
statt dessen auf eine gemeinsame Grundlage oder Quelle zuriickzufiihren. Drei
solche Quellentheorien haben in der Debatte wichtige Rollen gespielt. Griesbach

6 H. Grotius, Annotationes in libros evangeliorum (1641), S. 8: hebr. Matth. — griech. Mark.;
S. 594: Matth. — Mark. — Luk.

7 G. C. Storr, Uber den Zweck der evangelischen Geschichte und der Briefe Johannis
(1786; 21810), S. 274. 294.

8 Griesbach, Fontes (A. 1), S. 243; Commentatio (A. 3), S. 397.



Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage 343

fand in seiner gelehrten Umgebung zwei von ihnen vor, wihrend die letzte erst
nach der erginzten Auflage seiner Commentatio bekanntgemacht wurde. Es han-
delt sich um

2. die Urevangeliumshypothese;

3. die Fragmentenhypothese;

4. die Traditionshypothese.

Nummer 2, die Urevangeliumshypothese, ging auf eine Notiz des Papias iiber die
von Matthdus auf Hebrdisch zusammengestellten «Logien» zuriick (Euseb, Hi-
storia III, 39, 16). Epiphanius und Hieronymus rechneten im Anschluss daran mit
einem #lteren, hebrdischen Matthdusevangelium und wollten es im Hebrier- oder
Nazarderevangelium der syrischen Judenchristen wiederfinden. In der Neuzeit
wurde diese Theorie 1689 von Richard Simon in der Normandie aufgegriffen, dem
Pionier der neutestamentlichen Textkritik. Er bezeichnete ein hinter dem Naza-
rderevangelium anzunehmendes, eigentlich nicht hebriisches, sondern aramiisches
Evangelium des Matthdus als das Urevangelium.? Andere nahmen im 18. Jahr-
hundert seine Theorie auf. Gotthold Ephraim Lessing fand sich 1778 in Wolfen-
biittel veranlasst, das Nazarderevangelium fiir die gemeinsame Quelle der synopti-
schen Evangelien zu erklidren, und seine Studie dariiber wurde post mortem 1784
von seinem Bruder verdffentlicht.!® Die hypothetische Vorstellung vom arami-
ischen Urevangelium wurde 1794 von Johann Gottfried Eichhorn in Gottingen
aufgegriffeni!, die Theorie wurde aber in eklektischer Weise mit J. B. Koppes un-
ten erwdahnter Annahme mehrerer Quellenschriften (Nr. 3) verkniipft und in die-
ser komplizierten Form von Griesbach bekdmpft, woriiber im folgenden berichtet
wird.

Nummer 3, die Fragmentenhypothese, wurde 1783 von Johann Benjamin Koppe
in Gottingen vorbereitet. Er nahm eine Anzahl von kiirzeren und ldngeren, aller-
dings nicht mehr zugénglichen Berichten auf Hebréisch und Griechisch an, die von
den Synoptikern verwendet worden seien.’? Die 1817 von F. Schleiermacher in
Berlin vorgelegte Aufzeichnungs-Hypothese war #hnlich konzipiert und wurde
viel weiter bekannt, jedoch erst nach dem Tode Griesbachs, und dieser polemi-
sierte nur gegen die von Koppe vertretene Urform.

Nummer 4, die Traditionshypothese, wurde 1796-1797 von Johann Gottfried
Herder in Weimar veroffentlicht.’®* Indem er sowohl die Benutzungshypothese

9 R. Simon, Histoire critique du texte du Nouveau Testament (1689), S. 71-87.

10 G, E. Lessing, Neue Hypothese iiber die Evangelisten als blos menschliche Geschichts-
schreiber betrachtet (1778): Theologischer Nachlass (1784), 45-72, S. 68.

11 J, G, Eichhorn, Uber die drey ersten Evangelien: Allgemeine Bibliothek der biblischen
Literatur, 5 (1794), S. 759-996.

12 J, B. Koppe, Marcus non epitomator Matthaei: Programm Univ. Gé6ttingen (1783); Neu-
druck in D.J.Pott & G. A. Ruperti (ed.), Sylloge commentationum theologicarum, 1 (1800),
35-69, S. 66; Griesbach (A. 3), S. 360f.

13 J. G. Herder, Vom Erloser der Menschen, nach unseren drei ersten Evangelien (1796),
S. 202. 205; ders., Von Gottes Sohn, der Welt Heiland, nach Johannes Evangelium. Nebst einer



344 Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage

wie die Urevangeliumshypothese ablehnte, nahm er als Protoplasma der nach sei-
ner Meinung immer noch lebendigen Uberlieferung («Evangeliumssage») einen
aramdischen Urmarkus an, der etwa 34—40 n. Chr. in Jerusalem miindlich ent-
wickelt und spéter aufgezeichnet worden sei. Diese von den Vertretern der Ro-
mantik geschitzte, hundert Jahre spiter auch fiir die Pioniere der Formgeschichte
wichtige Betonung der miindlichen Traditionsbildung war Griesbach noch un-
bekannt, als er 1794 seine Commentatio von 1789-1790 ergiénzte.

Die von Griesbach ausgearbeitete Hypothese entstand also in Konkurrenz mit
einer Reihe von kritischen Versuchen zur Losung des synoptischen Problems.!4
In seiner Argumentation hat Griesbach abweichende Meinungen der fleissig pro-
duzierenden Zeitgenossen zum Teil eingehend behandelt. Wahrend die anderen
meistens Deutsch schrieben, zog er das gelehrte Latein vor, das er fliissig und ele-
gant gestalten konnte, und blieb auch in der Polemik auffallend korrekt und
hoflich.

2

a) Prdlimindr stellte Griesbach die Hypothese in seiner zu Ostern 1783 ver-
offentlichten Studie iiber die Quellen der evangelischen Auferstehungsberichte dar
(0. A.1). Er ging von der Uberzeugung aus, dass Johannes und Matthdus als
Apostel iiber Erlebnisse berichteten, die sie nach dem Tode Jesu teils selber ge-
macht und teils durch andere Augenzeugen kennengelernt hatten.!’ LLukas und
Markus hingegen waren auf miindliche und schriftliche Berichte der Apostel und
Augenzeugen angewiesen. Die evangelischen Berichte iiber den Auferstandenen
unterscheiden sich nach Griesbach einfach deswegen, weil den Evangelisten ver-
schiedene Augenzeugen zur Verfiigung standen, und zwar vor allem, weil in der
Aufregung nach der Entdeckung des leeren Grabes die beteiligten Frauen hin und
her liefen. Johannes ging vom Zeugnis der Maria Magdalena aus (Joh. 20, 1),
Matthdus vom Bericht der Maria Jacobi (Matth. 28, 1)!6. Lukas benutzte die Er-
zahlung des Matth&us, liess aber einiges davon aus und brachte andererseits Er-
ginzungen, die auf Mitteilungen der von Lukas besonders erwidhnten Johanna oder
eines ihrer Bekannten zuriickgingen (Luk. 8, 3; 23, 49. 55; 24, 10).17 Die hier vor-
ausgesetzte Linie von Matthdus zu Lukas wurde dann bei Einbeziehung des Mar-
kus zu einer dreieckigen Figur ergédnzt, indem auch Linien von Matthdus und Lu-
kas zu Markus gezogen wurden. Griesbach deutete seine Erwdgungen iiber diese
Abhingigkeit des Markusevangeliums von den Seitenreferenten vorldufig nur mit

Regel der Zusammenstimmung unserer Evangelien aus ihrer Entstehung und Ordnung (1797),
S. 306. 341. 376.

14 Bibliographisch ergiebige Darstellung der Entwicklung des synoptischen Problems in
Deutschland und England vor und nach 1800 in J. C. L. Gieseler, Historisch-kritischer Versuch
iiber die Entstehung und friiheste Geschichte der schriftlichen Evangelien (1818), S. 30-52.

15 Griesbach (A. 1), S. 243. 248.

18 Ebd., S. 244. 247.

17 S, 248. 251. 253.



Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage 345

ein paar Thesen an!8: 1. Im allgemeinen habe Matthdus als Vorbild fiir Markus
gedient. 2. Bei den Erzdhlungen iiber den Auferstandenen habe Lukas fiir Markus
sogar die erste Rolle gespielt. Allerdings beriicksichtigte Griesbach damals auch
den wegen der Textunterlage unsicheren Markusschluss, den er spidter fiir sekun-
dar erkldarte (Mark. 16, 9-20).

b) Definitiv entwickelte Griesbach seine Hypothese iiber die Abhingigkeit des
Markus von Matthidus und Lukas in seiner Commentatio von 1789-1790, die
1794 mit Ergédnzungen herauskam (o. A. 3). Er wollte seine in der fritheren Studie
nur angedeutete Theorie iiber Markus im Blick auf das ganze Evangelium ent-
falten. Der von den zeitgenossischen Gelehrten gefiihrte Streit iiber die Quellen-
verhiltnisse konne jetzt durch Hinweis auf bisher wenig beachtete Umstdnde ab-
geschlossen werden.!® Besonders dachte Griesbach an Storr, Koppe und Eichhorn,
die neuerdings Theorien von der Prioritit des Markus, einer Pluralitdt von Quel-
len und einem Urevangelium vorgelegt hatten (o. S. 342f.). Und zwar wollte Gries-
bach die Frage des Markus in vier Abschnitten behandeln, ndmlich I. einige Thesen
vortragen; II. sie durch einige Argumente bestdtigen; IIl. auf verschiedene Ein-
wiande antworten; IV. einige Folgerungen ziehen.

I. Griesbachs grundlegende These lautete?*: Markus hatte bei der Abfassung
seines Buches vor den Augen nicht bloss das Evangelium des Matthius, sondern
auch das des Lukas und exzerpierte aus beiden, was er iiber die Taten, Worte
und Erlebnisse des Heilands iiberlieferte.

In fiinfzehn Punkten entfaltete Griesbach diese These so?!:

1. Markus ist hauptsdchlich und am hidufigsten Matthdus als Autoritit gefolgt.
2. Bisweilen verliess er Matthdus und schloss sich Lukas als Wegweiser an.
3. Auch dort aber, wo er in die Fussstapfen des Matthdus trat, verlor er Lukas nicht
aus den Augen, sondern verglich ihn mit Matthdus und umgekehrt.

4. Ferner bemiihte sich Markus um Kiirze, weil er nimlich ein Buch begrenzten
Umfangs schreiben wollte. 5. Deswegen liess er das aus, was zu dem vom Herrn in
der Offentlichkeit ausgeiibten Lehramt nicht gehorte (Matth. 1-2; Luk. 1-2).
6. Zudem wurden von Markus allerlei langere Reden Christi beiseite gelassen
(z. B. Matth. 5-7; 10, 16-42; 11,20-30; 12,33-45 usw.; Luk. 6, 17-49; 19,
11-28), und mit Luk. 10, 1-18, 14 blieb ungefdhr ein Drittel des Luk. im
Mark. unbeniitzt, weil dieser Teil fast ganz aus Reden Christi besteht. 7. Bei sei-
nen Exzerpten aus dem Matth. und Luk. nahm Markus Riicksicht auf seine Leser,
die ausserhalb Paldstinas wohnten und Dogmen und Sitten der Juden und beson-
ders der Pharisder weniger genau kannten oder iiberhaupt nicht kennen zu lernen
brauchten. 8. Daher schnitt er manche (freilich nicht alle) bei Matthdus und Lukas
vorliegende Einheiten weg, die sich auf Juden und speziell auf Pharisder be-
zogen oder ihrer Denkweise angepasst waren (z.B. Matth. 16,2-3; 19, 28;

18 S. 255-256.

19 Griesbach (A. 3), S. 359.
20 Ebd., S. 365.

21§, 365-369.



346 Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage

Luk. 4, 16-30; 22,28-32). 9. Ebenso war er sparsam mit der Anfiihrung alt-
testamentlicher Stellen (z. B. Matth. 4, 14; 12, 17-21; 13, 14-15). 10. Gelegent-
lich fiigte er zur Illustration bei, was er bei seinen Lesern als nétig oder niitzlich
zum rechten Verstéindnis der Erzéhlung erachtete (z. B. Mark. 7, 3. 4. 8. 11. 13;
12, 42). 11. Haufig behielt er aber dieselben Wendungen, Ausdriicke und Konstruk-
tionen wie die bei Matthdus und Lukas verwendeten, darunter manche ein wenig
ungewohnliche (z. B. Mark. 2, 10 1égei t6 paralytikd; 10, 22 én gar échon ktémata
polla; 12, 14 ou mélei soi peri oudends, ou gar blépeis eis présopon anthrépon;
13, 14 t0 bdélygma tés erémoseds, auch das parenthetische ho anagindskon noeito,
und dergleichen recht oft).

12. Jedoch schrieb Markus keineswegs die Biicher der anderen wortlich ab,
sondern berichtete in seiner Weise mit anderen Wendungen und Ausdriicken dar-
iiber, was er bei ihnen gelesen hatte. 13. Nicht selten driickte er durch Erweite-
rungen klarer und schérfer aus, was jene kiirzer iiberliefert hatten, obwohl er sich
im iibrigen bei der Auswahl der Werke und Worte Christi, die er in seine Darstel-
lung aufnehmen wollte, um Kiirze bemiihte und wie gesagt auch viele wertvolle
Stiicke beider Evangelien unerwihnt liess (solche Erweiterung sei etwa in Mark. 6,
17-29. 30. 31; 9, 14-29. 38-50; 11,11-26 zu erkennen). 14. Er erginzte die
Berichte des Matthdus und Lukas durch mehrere Einzelziige, die nach seiner
Meinung fiir die Leser interessant sein wiirden (etwa Mark. 2, 14 ho tot Alphaiou;
5, 42 én gar eton dodeka; 6, 3 ho tékton; 6, 13 eleiphen elaid arrostous; 10, 46
hyios Timaiou Bartimaios; 13, 3 Pétros kai Idkobos kai I6annés kai Andréas;
14, 51-52 kai heis tis neaniskos &kolotuthei autd usw.; 15, 21 patéra Alexandrou
kai Rotphou; 15, 40 und 16, 1 kai Saléomé; dazu zahlreiche andere Fille).
15. Markus tat auch gewisse Episoden hinzu, die Matthaus und Lukas ausgelassen
hatten, allerdings nicht viele und ganz kurze (unten anzufiihren). Aus welchen
Griinden sie von Markus beigefiigt wurden, dariiber wiirde sich der aufmerksame
Leser durch genauen Vergleich leicht Gedanken machen konnen.

II. Zur niheren Begriindung dieser Auffassung fiihrte Griesbach drei Argu-
mente an (unten a, b, c).

a) Was bei Markus steht, findet sich auch bei Matthdus und Lukas, mit Aus-
nahme von nur 24 Versen. Durch synoptische Tabellen lasse sich zeigen, wie
Markus den anderen Evangelisten abwechselnd gefolgt sei. So zeigt sich etwa fol-
gende Oszillation der Analogien:

Matth. Mark. Luk.
3,1-4,22 e 1, 1-20
1,21-39 — 4, 31-44

Griesbach fiihrte diese Liste auf sieben Seiten weiter und illustrierte sie durch
eingehende Kommentare.?? Ohne kiinstliche Hypothesen, so meinte er, konne bei
einer solchen Betrachtung erkldrt werden, weshalb Markus alles gerade dort an-

22 QGriesbach (A. 3), S. 371-377.



Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage 347

gefiihrt hat, wo es bei ihm zu lesen ist. Markus hat sogar im selben Kontext einen
Abschnitt beibehalten, den Matthaus in einem willkiirlichen Zusammenhang préa-
sentiert hatte, namlich die Geschichte von der Hinrichtung des Johannes, die erst
nach der Notiz iiber die Vorstellung des Herodes Antipas von einer Reinkarnation
des Tdufers in Jesus mitgeteilt wurde.>

b) Markus hitte als Sohn der Gastgeberin einer Hausgemeinde in Jerusalem
sowie durch seine Verbindung mit Petrus und Paulus erhebliche Mdglichkeiten
gehabt, iiber Matthius und Lukas hinausgehende Mitteilungen zu verdffentlichen.
Dass er die Moglichkeiten jedoch so wenig ausniitzte, wird ohne weiteres begreif-
lich, wenn es seine Absicht war, eine fiir seine Leser besonders niitzliche Auswahl
zu treffen. Nur 24 Verse, auf drei kurze Wunderberichte und zwei kleine Gleich-
nisse verteilt, bilden im Mark. eigentliches Sondergut (3, 7-12 unreine Geister;
7,32-37 Ephata; 8,22-26 Blinder von Bethsaida; 4,26-29 selbstwachsende
Saat; 13, 33-36 Tiirwidchter). Zwei von diesen kurzen Wunderberichten im Mark.
wurden aber deutlich von Wendungen im Matth. veranlasst, und die zwei kleinen
Gleichnisse des Mark. sollten einfach wortreiche Gleichnisse des Matth. ersetzen.
Nur die Heilung des Blinden von Bethsaida (Mark. 8, 22-26) wurde von Markus
ohne Grundlage im Matth. geschildert, jedoch in Analogie zu den zwei anderen
Wunderepisoden und zu dem auch dort vorliegenden Grundsatz des Messias-
geheimnisses.

¢) Durch plotzliche Spriinge geht Markus immer wieder von einer Uberein-
stimmung mit Matthdus zu einer mit Lukas iiber und dann noch einmal zuriick.
So ergibt sich z. B.:

Mark. 3, 1-5 = Luk.
3,6 = Matth.
Mark. 5, 25-27 = Luk.
5,28 = Matth.
5,29 = Luk.
Mark. 8, 37 = Matth.
8, 38 = Luk.
9,1-2 = Matth.
Mark. 10, 22. 26-27 = Matth.
10, 28-29 = Luk.
Mark. 13, 24-25 = Matth.
13, 26 = Luk.
13,27-32 = Matth.2s

ITI. Gegen die Hypothese Griesbachs hatten sich verschiedene Bedenken ge-
meldet, die nun von Griesbach mit ausfiihrlicher Argumentation zuriickgewiesen
wurden.

23 Ebd., S. 378 A. 2.
24 S, 378-384.
25 S, 384f.



348 Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage

Es sei bereits deutlich geworden, dass Markus nicht im Sinne Augustins als
Epitomator nur von Matthdus aufgefasst werden kann. Beriicksichtigt man auch
die Abhingigkeit des Markus von Lukas, so ist die von Eichhorn, dem Vertreter
der Urevangeliumshypothese (o. S. 343), angefiihrte Abweichung in der Ordnung
zwischen dem Mark. und Matth. als Gegenargument erledigt.2¢

Storr, der Inaugurator der These von der Prioritdt des Markus (o. S. 342), hatte
eine Ubereinstimmung zwischen der Hypothese Griesbachs und dem Zeugnis des
Papias iiber Markus vermisst. Wire ndmlich Markus im Sinne des Papias der
Dolmetscher des Petrus gewesen, so hitte er sich nicht so unselbstédndig der Auto-
ritdt des Matthdus und Lukas untergeordnet. Griesbach wies demgegeniiber auf
die Unzuverlassigkeit der Notiz des Papias und seiner Nachfolger hin. Markus sei
in Wirklichkeit nicht der Ubersetzer, sondern nur der Mithelfer (hypérétés) des
Petrus gewesen.?” Auf die weitere Frage von Storr, weshalb Markus eine neue
Darstellung geliefert habe, falls diese nicht mehr als einen Auszug aus friiheren
Quellen hitte bilden wollen, antwortete Griesbach wieder mit einem Hinweis auf
die Leser des Markus und ihr Interesse fiir eine kurze Zusammenfassung.28 Gegen
die Prioritdt des Markus spreche vor allem die Augenzeugenschaft des Matthdus.2?
Freilich habe Markus oft klarer ausgedriickt, was bei Matthdus nicht so deutlich
war. Dazu kdmen die hdufigen Uberginge des Markus von einer Ubereinstimmung
mit Matthéaus zu einer mit Lukas und umgekehrt (z. B. von Matth. 4, 22 zu Luk. 4,
31; von Luk. 6, 11 zu Matth. 12, 15; von Matth. 13, 35 zu Luk. 8, 22). Die pri-
tendierte Markusprioritédt erkldare gar nicht, weshalb Matthdus gewisse bei Markus
vorliegende Zusammenhénge entweder nicht oder anders dargestellt hat (so vor
allem in dem mit Mark. 1, 21-3, 6 vergleichbaren Sektor des Matth.).30

Auch sei es falsch, mit Koppe (o. S. 343) zu behaupten, eine kiirzere Tradition
miisse jeweils dlter als eine lingere sein. Wie umfangreich eine Schrift schliesslich
wird, hiangt von der Einstellung des betreffenden Verfassers ab: der eine Schrift-
steller ist geneigt, das Material zu vermehren, der andere will es konzentrieren.

Dann beschiftigte sich Griesbach in neun Punkten mit dem Einwand von Storr,
Markus miisste in unverantwortlicher Weise manche beachtenswerte Elemente
ausgelassen haben, falls er die Schriften des Matthdus und Lukas gelesen hitte.
Griesbach wollte zeigen, dass Markus immer besondere Griinde fiir seine Kiir-
zungen gehabt hatte?s:

1. Bei der Taufe und 2. bei der Versuchung Jesu verzichtete Markus im Inter-
esse seiner Leser auf Einzelheiten des Matth., die besondere Kontakte mit dem
Judentum und der Schriftgelehrsamkeit voraussetzten. — 3. In bezug auf die Berg-

26 S. 386.

27 S. 386-393.
28 S. 394.

29 S, 397.

30 S. 398.

31 S. 395ff.

32 S. 400.

33 S. 402-412.



Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage 349

predigt sei zu notieren, dass schon Lukas die von Matthdus vertretene Tradition
betrdchtlich gekiirzt hatte, und Markus ging in dieser Hinsicht nur einen Schritt
weiter, indem er iiberhaupt lingere Reden vermeiden wollte. Dasselbe treffe fiir
die Fortsetzung der nach der Beelzebul-Anklage gehaltenen Verteidigungsrede zu.
— Dass 4. der Hauptmann in Kapernaum und 5. die Frage der Johannesjiinger von
Markus nicht erwdhnt wurden, beruhe auf dem bei Markus feststellbaren Uber-
gang in der Anwendung der Quellen (Sprung von Matth. 4,22 zu 12,15; von
Luk. 6,16 zu 8, 16). — 6. Markus konnte das Wandeln des Petrus auf dem See
unerwihnt lassen, weil er nicht in dem Masse von Petrus abhiangig war, wie die
Forscher oft im Anschluss an fragwiirdige Notizen des Papias usw. behaupteten.
— 7. Fehlen bei Markus kontextuelle Gegenstiicke zu mehreren Berichten des
Matthdus iiber Jesus in Perda und Jerusalem (Matth. 19, 27; 20, 1-16; 22, 1-14;
23, 2-39; 25, 1-46), so beruhe das auf seiner Abhidngigkeit von Lukas, der hier
wiederum keine Kontextparallelitdt aufweist. — 8. Matthdus schilderte eine Offen-
barung des Auferstandenen in Galilda, Markus aber unterliess das im Schlussteil
von Kapitel 16, obwohl Jesus nach dem Vorhergehenden eine solche Offenbarung
zweimal in Aussicht gestellt hatte (Mark. 14, 28; 16, 7). Griesbach fiihrte als Er-
klirung die Moglichkeit an, mit einem urspriinglich anderslautenden Schluss des
Mark. zu rechnen, weil die zwolf letzten Verse textkritisch unsicher sind. — 9.
Ebenso habe Markus immer aus begreiflichen Griinden solche Stiicke von Lukas
ausgelassen, die bei ihm fehlen. Die chronologischen Angaben iiber die erste Ta-
tigkeit des Johannes (Luk. 3, 1-3) hitten die Leser des Markus gar nicht inter-
essiert. Kurz vor der Feldrede folgte Markus Lukas und verzichtete dann auf diese
Rede, weil er iiberhaupt lingere Reden vermeiden wollte; und weil er statt dessen
wieder an Matthdus ankniipfte (Matth. 12, 15. 22), blieb ein grosses lukanisches
Stiick weg (Luk. 6, 17-8, 3). Im perdischen Abschnitt folgte Markus ebenso Mat-
thédus und liess daher lukanisches Material aus (Luk. 19, 1-27).

Storr hatte auch vermeintliche Widerspriiche zwischen Matthdus oder Lukas
und Markus als Argument gegen Griesbachs Hypothese angefiihrt. Griesbach be-
miihte sich demgegeniiber um einen Nachweis in sieben Teilen, dass es sich nicht
um Widerspriiche handelt, sondern dass Markus die Angaben der anderen Evan-
gelisten bewusst ausgeglichen, verdeutlicht oder ergéinzt habe.?

1. Markus wusste iiber die zwei anderen hinaus, dass Levi der Sohn eines
Alphédus war (Mark. 2, 14). — 2. Durch seinen besonderen Zusatz iiber die Ein-
richtung des Sabbats zugunsten des Menschen (2, 27) hat er lediglich seine von
den Parallelen unterstiitzte Aussage iiber den Menschensohn verdeutlicht. — 3.
Die bei Markus im Gegensatz zu Matthdus vorliegende Verbindung zwischen der
Wahl der Zwolf und der Beelzebul-Anklage (Mark. 3, 7-30) beruhte auf seiner
Abhidngigkeit zuerst von Lukas, dann von Matthidus. — 4. Die chronologischen
Nichtiibereinstimmungen zwischen Matthdus und Markus in bezug auf den Auf-
enthalt Jesu in Kapernaum und seine Reisen iiber den See lassen sich allgemein

34 S. 412-422.



350 Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage

mit Hilfe der abweichenden Disposition bei Lukas erkldren. — 5. Jairus teilte
nach Matthdus und Lukas mit, seine Tochter sei gestorben, aber nach Markus lag
sie vorldufig im Sterben (Mark. 5, 23). Griesbach entdeckte in dieser Anderung
des Markus eine von Lukas veranlasste Korrektur, denn nach letzterem traf die
Nachricht von ihrem Tode erst spiter ein (Luk. 8, 49). — 6. Uber die Heilung des
Bartimdus habe Markus eine genauere Erzidhlung als die anderen zur Verfiigung
gehabt, so dass er Matthdus und Lukas verbessern konnte. — 7. Schliesslich habe
Markus auch bei der Reinigung des Tempels und der Verfluchung des Feigen-
baums die chronologische Ordnung des Matthédus berichtigen konnen, weil ihm
konkrete Zeitangaben zur Verfiigung standen (Mark. 11, 11. 12. 15. 19. 20. 27).

IV. In dreizehn abschliessenden Punkten fasste Griesbach die Konsequenzen
dieser Annahme einer Reihenfolge Matthdus—Lukas—Markus zusammen.

1. Markus verfasste sein Evangelium erst nach der vollstindigen Ausarbeitung
der Darstellungen des Matthdus und Lukas. Die von Storr behauptete Prioritét
des Markus sei abzulehnen. — 2. Was von Papias iiber Markus und Petrus iiber-
liefert wurde, ist reine Konstruktion. — 3. Uberhaupt haben die Viter der alten
Kirche nicht geschichtliche Nachrichten, sondern personliche Vermutungen iiber
Markus und Petrus geboten. Hochstens kann Petrus die Quelle fiir gewisse An-
gaben des Markus gewesen sein, die iiber Matthdus und Lukas hinausgehen; je-
doch sind daneben andere Quellen denkbar. — 4. Augustin hat Markus mit Un-
recht als Nachfolger nur von Matthdus bezeichnet. — 5. Im ganzen scheinen die
Viter keine sichere Uberlieferung iiber die Entstehung des Neuen Testaments
empfangen zu haben.

6. Obwohl die Annahme eines dlteren hebrdischen Matthdusevangeliums die
Erkldarung Griesbachs nicht ausschliesst, bleibt sie an sich unwahrscheinlich. Mar-
kus hat jedenfalls ein griechisches Exemplar von Matthéus verwendet. — 7. Falsch
ist aber die Meinung mehrerer Leute, die Evangelisten seien nicht die personlichen
Verfasser der ihnen zugeschriebenen Biicher. — 8. Am wenigsten wahrscheinlich,
besonders im Blick auf das Mark., ist die Vermutung, die Evangelisten hatten ihre
Biicher aus unbekannten, ldngst verlorengegangenen Aufzeichnungen auf He-
brédisch oder Griechisch zusammengestellt.

9. Das urspriingliche Mark. ist vollstindig und unversehrt erhalten, allerdings
mit Ausnahme der letzten Verse, die auf einen verlorengegangenen Schlussteil
hinweisen. — 10. Schon zur Zeit des Markus enthielten das Matth. und das Luk.
dasselbe Material in derselben Ordnung wie in der vorliegenden Gestalt. Was von
Markus nicht aufgenommen wurde, fehlte nicht vorher in diesen Evangelien.

11. Bei der Aufstellung einer Harmonie der Evangelien darf man nicht an
Markus appellieren. Er war gar nicht um die zeitliche Reihenfolge der Ereignisse
bemiiht, sondern ging ohne Riicksicht auf den Zeitpunkt der betreffenden Episode
von Matthdus zu Lukas oder umgekehrt iiber. Daraus wird ersichtlich, dass zur
Zeit der Apostel keinerlei Notwendigkeit vorlag, in einem Bericht iiber die Werke
des Herrn die Zeitfolge zu beachten. Ferner lédsst sich darum vermuten, dass auch
die anderen Evangelisten nicht zur Aufgabe hatten, Jahrbiicher oder Tagebiicher



Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage 351

zu schreiben. — 12. Markus dachte ganz anders iiber Zweck und Nutzen von
Evangelien als die meisten Theologen spiterer Jahrhunderte. Wire es ihm in den
Sinn gekommen, Matthdus durch eine richtige Geschichte zu erkldren, dann hitte
sich diese gewiss total verschieden im Verhiltnis zu normalen Geschichtsbiichern
gestaltet. Zweifellos hitte er Mannern wie Lessing und all denjenigen gefallen,
die ihr Gemiit durch Studium klassischer Literatur geschirft und gebildet,
ja durch lange Ubung eine rechte Behandlung alter Geschichten gelernt haben.
Letzteres betrifft aber nicht Verfasser von Harmonien und iibertrieben geschaf-
tige Ausleger. — 13. Wer behauptet, Markus habe aus gottlicher Inspiration ge-
schrieben, der muss ihn als recht unbedeutend darstellen.

Mit diesen etwas ironischen Bemerkungen schloss Griesbach seine im iibrigen
streng analytische Argumentation ab. Nach seiner Uberzeugung war mit der
markinischen Modifikation der Benutzungshypothese das literarische Problem der
synoptischen Evangelien endgiiltig gelost.

3.

Die unmittelbare Wirkung der Hypothese Griesbachs war nicht allgemein. Zwar
bezeichnete nach dem Erscheinen der erweiterten Auflage der Commentatio im
Jahre 1794 (o. A. 3) Griesbachs damaliger Kollege Heinrich Eberhard Gottlob
Paulus 1795 die Griesbachsche Hypothese als iiberlegen und trat auch spater fiir
sie ein.35 Aber der Rationalist Paulus war bei den Zeitgenossen nicht hoch ange-
sehen. Um die Jahrhundertwende fanden die von Lessing und Eichhorn vertretene
Urevangeliumshypothese und die bald nach Griesbachs Commentatio von Herder
vorgelegte Traditionshypothese grossere Beachtung. Etwas spiter aber bekam
Griesbach unter deutschen Theologen jlingere Fiirsprecher und dann auch einfluss-
reiche Anhédnger, vor allem Wilhelm Martin Leberecht de Wette in Basel und
Ferdinand Christian Baur in Tiibingen.

In akademischen Abhandlungen wurde die Hypothese Griesbachs 1825 von
zwei jungen Theologen aufgegriffen und verteidigt.

Verfasser der einen Abhandlung war ein Schiiler von Friedrich Schleiermacher
in Berlin namens Heinrich Saunier. Er bezeichnete die Annahme einer sekun-
ddren Kiirzung der Tradition durch Markus als die beste Erkldrung dafiir, weshalb
Markus keinen Bericht iiber die Geburt Jesu gebracht hat.?¢ Schon am Anfang

35 H. E. G. Paulus, Besprechung der Commentationes theologicae (A.3): Neues theol.
Journal 5 (1795), S.211-230; = ders., Nachweisung der Entstehung des Markus-Evangeliums
aus den beiden des Matthius und Lukas: Theologisch-exegetisches Conservatorium (1822),
S. 73-85; ferner ders., Philologisch-kritischer und historischer Kommentar, 1,1 (1800, 21804),
S. 263f.; ders., Exegetisches Handbuch iiber die drei ersten Evangelien, 1,1 (1830), S.25-37.
In den genannten Kommentaren war Paulus allerdings nicht bereit, das Matth. als Quelle des
Luk. aufzufassen.

36 H. Saunier, Uber die Quellen des Evangeliums des Marcus. Ein Beitrag zu den Unter-
suchungen iiber die Entstehung unserer kanonischen Evangelien (1825), S. 35-37.



352 Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage

mussten paldstinische Judenchristen und auch entfernter wohnende Heidenchristen
iiber die Umstidnde bei der Geburt Jesu zur Begriindung seiner messianischen
Wiirde unterrichtet werden. Die erste Verkiindigung hat sicher nicht auf diese
christologisch wichtige Information verzichtet, wie es die Annahme einer Priori-
tdt des Markus voraussetzt. Wird aber angenommen, dass Markus unter Beriick-
sichtigung seines Leserkreises solches ausgelassen hat, was andere Evangelisten
schon ausfiihrlich geschildert hatten, erklirt sich das Fehlen der Geburtsgeschichte
bei ihm. Das literarische Verfahren des Markus im Verhdltnis zu den anderen
Evangelisten bildet eine Bestédtigung dieser Annahme. In der Fortsetzung seiner
Arbeit verglich Saunier jeden Abschnitt des Markus griindlich mit den Parallelen
bei Matthéus und Lukas. Dabei zeigte sich etwa in der Wiedergabe der Reden des
Taufers die kiirzere Version des Markus als sekundar, und bei der Versuchung sei
die markinische Erzahlung (Mark. 1, 12-13) ohne Kenntnis der Parallelen sogar
unverstdndlich.3” Andererseits hat Markus den Bericht {iber Jesu Tatigkeit in Ka-
pernaum (Mark. 1,21-3, 6), wo er Lukas folgte, um mehrere Einzelheiten be-
reichert, aber das weist nur auf ein Nacherzidhlen hin.® Weshalb die Bergpredigt
und die Feldrede bei Markus fehlen, sei im Sinne Griesbachs durch Wechsel der
Quellen zu erkldaren.?® Auch im Gleichniskapitel erscheint Markus als der Nach-
erzihlende.* Dadurch und durch dhnliche Analyse der folgenden Einheiten kam
Saunier zum Ergebnis, dass Markus von den anderen Synoptikern weitgehend ab-
hingig war. Von insgesamt 79 Perikopen hat das Mark. 51 mit dem Matth. und
Luk. gemeinsam, 15 mit dem Matth. und 8 mit dem Luk. allein, wihrend 4 Peri-
kopen dem Mark. eigentiimlich sind.** Eine partielle Abhingigkeit des Markus
von Petrus sei denkbar, jedoch beruhe die Notiz des Papias iiber Markus als
Ubersetzer des Petrus auf dem Wunsch, Markus mit einem Apostel zu verbinden,
so wie Lukas mit Paulus verbunden war.#> Jedes der synoptischen Evangelien sei
in seiner besonderen Weise entstanden, allerdings weder auf Grund einer bloss
miindlichen Tradition noch auf Grund eines einzelnen Urevangeliums; vielmehr
entstand das Mark. auf der Basis der zwei anderen synoptischen Evangelien, wel-
che es vereinigt und vermittelt.43

Verfasser der zweiten akademischen Abhandlung, die im selben Jahre 1825 die
Hypothese Griesbachs unterstiitzte, war der rationalistische Leipziger Theologe
Karl Gottfried Wilhelm Theile. Von seiner Dissertation waren zwei Teile geplant,
aber nur der erste ist erschienen, wo er sich als Anhédnger der Hypothese Owens
und Griesbachs erkldarte** und das Problem logisch analysierte. Die textuelle Be-

37 Saunier (A. 36), S. 44-48.

38 S. 54.

39 S, 66.

40 S, 74,

41 S, 172f.

42 S, 177-180.

43 S, 187.

44 K. G. W. Theile, De trium priorum evangeliorum necessitudine, 1 (Diss. Leipz. 1825), S. 8.



Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage 353

weisfiihrung blieb er der gelehrten Welt schuldig, weil der zweite Teil nicht ver-
offentlicht wurde.

Einen noch bedeutenderen und einflussreicheren Verteidiger erhielt aber Gries-
bach 1826 in seinem ehemaligen Schiiler Wilhelm Martin Leberecht de Wette
(1780-1849). Nach einer Studienzeit in Jena, einer Lehrtdtigkeit in Heidelberg
und Berlin und nach drei Jahren in einem politisch veranlassten Exil hatte de
Wette 1822 einen Ruf nach Basel erhalten und entfaltete dort eine beispiellose
Produktivitdt in sdmtlichen theologischen Disziplinen. Hier zu beriicksichtigen ist
seine Einleitung in das Neue Testament, die 1826 in Berlin herauskam. Sie wurde
1842 in der vierten und 1848 in der fiinften Auflage von ihm selber ergénzt und
erschien noch 1860 in einer sechsten, von anderen besorgten Auflage. Im zweiten
Hauptteil dieses Lehrbuchs présentierte de Wette eine ausfiihrliche, durch ihre
Klarheit und Sachlichkeit souverine Begriindung fiir die synoptische Theorie
Griesbachs.# Unten wird aus der sechsten Auflage zitiert, deren Herausgeber in
eckigen Klammern den authentischen Text de Wettes um einige vom Verfasser
offenbar intendierte Bibelstellen und neuere Literaturhinweise ergénzt haben.

Zuerst stellte de Wette die unleugbare Verwandtschaft der Synoptiker fest.
Nicht nur die geschilderten Ereignisse, sondern auch die verwendeten Ausdriicke
stimmen manchmal auffallend iiberein, was primar nicht auf der Geschichte Jesu
beruhen kann, weil diese im vierten Evangelium abweichend dargestellt wird.46

Besonders merkwiirdig ist die vermittelnde Stellung des Mark. zwischen dem
Matth. und dem Luk., iiber die hinaus das Mark. nur vier kurze Abschnitte und
einige Zusitze als Sondergut aufweist. Markus folgt abwechselnd den beiden an-
deren Synoptikern und hat zudem «ofters einen Text, der aus den beiden Andern
zusammengewebt zu sein scheint». Durch mehrere Tabellen und zahlreiche Text-
proben unterstiitzte de Wette diese Beobachtungen. Nach seiner Meinung biete
die Hypothese Griesbachs die beste Erkldrung fiir das Phéanomen, und sie habe
sich nach einer Bemerkung in der 5. Auflage von 1848 in der Hauptsache immer
noch zu behaupten gewusst.4?

Die von Storr vermutete Prioritdt des Mark. (o. S. 342) «richtet sich selbst durch
die Hiilfsannahme, dass es in seiner gegenwirtigen Gestalt nicht frei von Inter-
polationen sei».*8 Ferner erklédre das bei Lessing postulierte Urevangelium (0. S. 343)
bei weitem nicht alle die zu erkldrenden Erscheinungen und sei durch Eichhorns
kiinstliche Weiterbildung (o.S. 343) abstossend geworden. Bei der Annahme Koppes
von einer Mehrzahl der Quellen (0. S. 343) bleibe die Verwandtschaft in der ganzen

45 W. M. L.de Wette, Lehrbuch der historisch kritischen Einleitung in die kanonischen
Biicher des Neuen Testaments (1826), S.128-71; 5. Aufl., mit grosserem Satzspiegel (1848),
S. 131-179; 6. Aufl., hrsg. von H. Messner & G. Liinemann (1860), S. 144-195.

46 De Wette (A. 45), 6. Aufl., S. 144-149.

47 In der 6. Aufl. S.150-152, mit Angaben iliber 15 deutsche Vertreter der Auffassung
Griesbachs von 1805 bis 1853.

48 Ebd., S. 152f.



354 Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage

Anlage des Materials unerklédrt.#® Hingegen sei die Annahme einer miindlichen
Tradition im Sinne Herders (0. S. 343f.) zum Teil anerkennenswert, falls sie ndmlich
in bezug auf das Verhiltnis zwischen Matthdus und Lukas mit der Griesbach-
schen Benutzungshypothese kombiniert wird. Durch eine sehr detaillierte und dif-
ferenzierte Analyse suchte de Wette diese Kombination durchzufiihren®, wobei
auch der Umstand von Interesse ist, dass er als Gymnasiast bei Herder in Weimar
und als Akademiker bei Griesbach in Jena studiert hatte. Bis zu einem gewissen
Grade konne noch die Einwirkung der urspriinglich miindlichen Tradition auf
Matthdus und Lukas gespiirt werden, und zwar sowohl in den fiir sie gemeinsamen
Erzdhlungen, etwa iliber den Hauptmann in Kapernaum und die verschiedenen
Nachfolger, wie auch in den Lehrvortrdgen, etwa bei der Bergpredigt und der Er-
klirung gegen die Wundersucht. Jedoch war de Wette geneigt, der schriftlich
redaktionellen Arbeit mehr Gewicht beizumessen, und er liess bei dieser Betrach-
tung der miindlich denkbaren Faktoren das Mark. aus dem Spiel. Er war von der
Prioritdt des Matth. im Verhaltnis zum Luk. fest iiberzeugt und fand eine Bestiti-
gung dafiir in der Komposition des ersten, von einem jiidisch-christlichen Stand-
punkt aus geschriebenen Evangeliums: Redekomplexe mit Bezugnahme auf die
Apostel; Beginn und Vollzug der Laufbahn des Messias nach einem bestimmten
Plan; Erfiillung des Gesetzes, Einfiihrung des Himmelreichs, Kampf gegen die
Heuchler, Vollendung durch Auferstehung und Aussendung. Lukas habe diesen
Aufriss iibernommen, aber in mehreren Punkten gedndert, und zwar teils unter
dem Einfluss seines Universalismus und Paulinismus, teils unter dem Eindruck
der miindlichen Uberlieferung.

Entscheidend war fiir de Weite die literarische Abhdngigkeit des Mark. vom
Matth. und Luk. Er stellte ein grosses, iiber Griesbach weit hinausgehendes Ma-
terial zusammen, das nach seiner Uberzeugung fiir diese Auffassung sprechen
miisse und in mehreren Punkten immer noch beachtlich erscheint.

«Nach der kirchlichen Uberlieferung hat Markus spiiter als die beiden Anderen
geschrieben [in einer Anmerkung Zitate von Irendus und Klemens]. Auch verrith
sich sein spiterer Standpunkt durch die vermittelnde Richtung und die mit ge-
ringerem Interesse fiir die Reden Jesu getroffene Auswahl aus dem evangelischen
Stoffe, weswegen der an die Spitze gestellte (Mark. 1, 1) und sonst beigebrachte
(1, 15; 8, 35; 10, 29) Begriff des ‘Evangeliums’ als des Inbegriffs der historischen
Thatsachen von der Erscheinung des ‘Sohnes Gottes’ (1, 1) um so weniger apo-
stolisch erscheint. Der Mangel an Nachrichten von der iibernatiirlichen Geburt
Jesu beweist keineswegs fiir die Urspriinglichkeit des zweiten Evangelisten, denn
er hat die Vorstellung von der vaterlosen Erzeugung (6, 3; vgl. Matth. 13, 55) und
von der Gottheit Christi (1, 1; 3, 11; 5, 7; 15, 39).»

«Es finden sich im Evang. Marc., wenn man die parallelen Berichte besonders
bei Matth. vergleicht, unverkennbare Merkmale der Nicht-Urspriinglichkeit so-

49 S. 154-159.
50 S. 159-184.



Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage 355

wohl in der Darstellung der Reden Jesu, welche theils [1.] nicht im rechten Zu-
sammenhange theils [2.] irgendwie entstellt wiedergegeben sind, als auch in den
geschichtlichen Berichten, welche theils [3.] willkiirlich geéindert theils [4.] mit
mehr oder weniger verdidchtigen Zutaten vermehrt sind.»5!

Gleich nach der zweiten der oben angefiihrten Bemerkungen brachte de Wette
eine Reihe von textuellen Belegen dafiir, dass ein logischer Text des Matthdus
von Markus etwas unklar gestaltet worden sei. Hier konnen nur ein paar seiner
Beispiele angefiihrt werden. — [1.] Wihrend in Matth. 12, 31f. eine Listerung
gegen den Sohn und eine gegen den Geist in einem dialektischen Verhiltnis zu-
einander standen, fiel in Mark. 3, 28f. das erste Vergleichsglied unlogischerweise
aus. — [2.] Jesus wurde nach Matth. 19, 3 ausdriicklich gefragt, ob Ehescheidung
aus jedem Anlass mdglich sei; Mark. 10, 2 liess aber letzterwdhnte Einschrankung
aus und bezog somit die Frage auf die Moglichkeit einer Ehescheidung iiberhaupt,
was bei den Juden gar nicht umstritten war. — [3.] Jesu primére Sendung zu
den Kindern Israels war nach Matth. 15, 24 der Grund fiir seine Zuriickhaltung
gegen die Phonizierin; statt dessen benutzte Mark. 7, 24 das Prinzip des Messias-
geheimnisses als Erklarung. — [4.] Als willkiirliche Zutaten des Markus bezeich-
nete de Wette die Notizen etwa in Mark. 1, 13 (er war zusammen mit den Tieren)
und 15, 44 (Pilatus wunderte sich dariiber, dass Jesus schon gestorben war).

Die gleichzeitige Abhingigkeit des Markus von Matthéus und Lukas zeige sich
besonders in seiner Abkiirzung der Versuchungsgeschichte (Mark. 1, 12—13).52

Uber de Wette hinaus darf zu diesem Argument bemerkt werden: In der Tat
hat Markus einen so abrupten Bericht iiber die Versuchung Jesu gebracht, dass
seine Darstellung zweifellos eine ausfiihrlichere Tradition voraussetzte, wie sie
etwa bei Matthdus und Lukas vorliegt. Die abschliessende Bemerkung «und die
Engel dienten ihm» ist nur demjenigen Leser verstdndlich, der bei Matthdus von
der Besiegung des Teufels und der Bedienung des Siegers durch Engel gelesen hat.
Markus kann hier unmoglich als Quelle des Matthdus und Lukas gedient haben.
Andererseits ist das Gegenteil nicht das einzig Denkbare, sondern es lidsst sich
auch eine gemeinsame Tradition oder Unterlage vorstellen, die von Matthdus und
Lukas einigermassen beibehalten, von Markus aber iibermissig abgekiirzt wurde.
Jedenfalls zitierte de Wette, wie vor ihm Saunier, die merkwiirdige Kurzform der
Versuchungsgeschichte bei Markus mit Recht als Argument gegen die Behaup-
tung einer generellen Prioritdt des Mark.

Nachher fiihrte de Wette mehrere Unklarheiten im Markusbericht an, die von
den Nebenberichten verursacht seien.?® Die schlagkréftigsten Argumente werden
im folgenden mit Ergédnzung der von de Wette nur durch Bibelstellen angedeuteten
Einzelheiten charakterisiert.

51 S, 184f. In dem zweiten der oben zitierten Stiicke stammen die Zahlen in Klammern
[1.-4.] vom Verfasser dieser Studie.

52 S, 185.

53 S. 186.



356 Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage

In der Apostelliste zdhlte Markus die Namen im Akkusativ ohne entsprechende
Verbalform auf (Mark. 3, 16-19), und zwar nach de Wette, weil die Parallele bei
Lukas sie ebenso im Akkusativ hatten, was dort auf Grund des Partizips eklexa-
menos korrekt ist. — Die kurz formulierte Absicht der Gleichnisrede, dass die
Menschen, obwohl sehend, nicht sehen wiirden usw. (Mark. 4, 12/Luk. 8, 10), wird
nur aus dem Jesajazitat in der Parallele bei Matthéus erklédrlich. Hier hitte de
Wette auch betonen konnen, dass epistrépsdsin bei Markus aus diesem Jesajazitat
stammen muss. — Nach seiner Heilung zeigte sich der gadarenische Besessene
ordentlich mit einem Mantel bekleidet (Mark. 5, 15), und das war von Lukas mit
demselben Worte wie bei Markus (himatisménos) mitgeteilt worden; aber im Ge-
gensatz zu Markus hatte Lukas am Anfang des Berichtes das bisherige Fehlen
des Mantels erwdhnt (Luk. 8, 27), und nur dadurch wird jene am Ende des Be-
richts stehende Notiz begreiflich, was Markus bei der Ubernahme der Perikope
nicht beachtet hat. — Uber die Verwerfung Jesu in Nazareth schrieb Markus:
«Er konnte dort kein Wunder tun ausser..., kai ethaimasen dia tén apistian
autébn (Mark. 6, 5f.); diese im N.T. eigenartige Anwendung von did statt epi be-
ruhte auf der Parallele bei Matthdius: «Er tat dort nicht viele Wunder did ten
apistian auton.» — Von der Reaktion des Herodes Antipas auf die Berichte iiber
den Erfolg Jesu erzihlte Markus dreierlei (Mark. 6, 14-16): 1. Herodes meinte,
Johannes sei jetzt auferweckt von den Toten. 2. Andere sagten, Elia oder irgend-
ein Prophet sei aufgetreten. 3. Herodes meinte, Johannes sei auferweckt worden.
Zu 1. bietet Matthius eine Analogie, zu 2. und 3. Lukas, und nach de Wette er-
klart die wechselnde Abhingigkeit des Markus von beiden seine gedankenlose
Wiederholung von 1. bei 3. — Der markinische Ausdruck «die Menge mit den
Jlingern zusammen» (Mark. 8, 34) sei eine Kontamination der matthdischen Par-
allele «die Jiinger» und der lukanischen «alle Leute». — Nach dem Ausruf «hier
ist uns schon zu sein» bekam Petrus laut dem Bericht des Markus iiber die Ver-
kldrung Jesu ganz unbegriindet Angst (Mark. 9, 6). Lukas schrieb es der Erschei-
nung der Wolke zu, Matthédus aber noch besser der Offenbarung der Stimme, was
durch Jesu nachfolgendes Wort bestétigt wird: Fiirchtet euch nicht. — Markus
und Lukas bilden Parallelen im Bericht iiber die Frage des Zebedaiden Johannes
wegen des fremden Exorzisten (Mark. 9, 38—-41/Luk. 9, 49-50), dann hat Mar-
kus ein paar Parallelen zu Matthdus eingeschaltet (Mark. 9, 42-50), wihrend
aber Lukas den Bericht in sachlicher Ordnung mit dem Problem der Zebedaiden
in Samarien fortsetzte (Luk.9,51-56). — Die gegen die Schriftgelehrten Kkriti-
sche Feststellung «niemand wagte es mehr, ihn zu fragen» schliesst bei Markus die
im Gegenteil ganz freundlich gemeinte Frage eines Schriftgelehrten nach dem
grossten Gebot ab (Mark. 12, 34); die entsprechende Wendung bei Lukas findet
sich in viel besser passender Weise nach der Diskussion mit den Sadduziern
(Luk. 20, 40). — Bei der Vorbereitung zum Abendmahl liess Markus zuerst wie
Matthaus die Jiinger nach dem Platz fragen und berichtete dann wie Lukus iiber
die Sendung von zwei Jiingern in die Stadt (Mark. 14, 12f.), wodurch die Beant-
wortung der Frage nicht mehr richtig zum Ausdruck kam. — Jesus wurde vor dem



Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage 357

Hohenpriester mit verhiilltem Angesicht geschlagen, und die Wichter sagten da-
bei nach Markus: «Prophezeie jetzt» (Mark. 14, 65); de Wette entdeckte in die-
sem isolierten Imperativ eine allzu lapidarische Abkiirzung der Parallele bei Lu-
kas: «Prophezeie jetzt: Wer war es, der dich schlug?»

Nach diesen Beobachtungen prisentierte de Wette im Anschluss an Griesbach
eine Ubersicht der Abschnitte in Mark. 1-9, welche abwechselnd mit dem Matth.
und dem Luk. vergleichbar erscheinen, so dass ein Zickzack-Muster entsteht.5
Er versuchte abschliessend durch zahlreiche weitere Beispiele zu bestitigen, dass
Situationsangaben, Konkretionen und andere Eigentiimlichkeiten im Mark. teils
auf dem Geschmack, dem Programm und der Schreibweise des Evangelisten und
teils auf seiner indirekten Beriicksichtigung der abzukiirzenden Parallelberichte
beruhen, also kein priméres Material bilden.®

Die griindliche und logische Anwendung der Hypothese Griesbachs in de Wettes
Lehrbuch ist noch heute eindrucksvoll. Gegen jede pauschale Annahme einer
Prioritdt des Mark. hat de Wette mehrere Argumente vorgelegt, die nicht iiber-
sehen werden sollten. Die angenommene Influenz der Evangelisten aufeinander
dachte sich de Wette allerdings nur literarisch und mechanisch, was nach unserer
Meinung anachronistisch war, indem akustische und psychologische Faktoren zu
wenig beriicksichtigt wurden. Jedoch war seine Darstellung ein Meisterstiick, und
hitten die Exegeten des neunzehnten Jahrhunderts die strenge Empirie de Wettes
mehr beachtet, wiren der spdteren Forschung iiber das synoptische Problem man-
che Entgleisung und Sackgasse erspart geblieben.

Bei katholischen Verfassern wie Johann Kuhn in Tiibingen oder Adalbert
Maier in Freiburg erhielt sich die Hypothese Griesbachs recht lange wédhrend des
19. Jahrhunderts, wobei die Prioritit des Matth. mit einer Abhdngigkeit des Mark.
von Petrus kombiniert wurde.?¢

In der protestantischen Tiibinger Schule kam es aber seit etwa 1840 zu einem
dogmatischen Missbrauch der Auffassung Griesbachs. Hier wurde die Literar-
kritik mit der sogenannten Tendenzkritik kombiniert, durch welche jeder Evange-
list auf Grund seines Tendenzcharakters in ein geistesgeschichtliches Entwick-
lungsschema eingeordnet werden sollte. Zunidchst hatte Eduard Zeller den Pauli-
nismus des Luk. betont?”, und dann wollte Albrecht Ritschl das Evangelium Mar-
zions mit seinem Paulinismus fiir eine Quelle des Evangeliums des Lukas mit sei-
ner vermeintlichen Kombination von Paulinismus und Judaismus erkldren.5®

Mit diesen Tendenzen oder «-ismen» arbeitete vor allem der Leiter der Schule,
Ferdinand Christian Baur in Tiibingen. Er betrachtete wie Griesbach das Matth.

54 S. 187-190.

55 S. 191-195.

56 F. Neirynck, The Griesbach Hypothesis. Beitrag zum Griesbach-Symposium 1976 (ver-
vielfaltigt), A. 78.

57 E. Zeller. Uber den dogmatischen Charakter des dritten Evangeliums: Theol. Jahrb. 2
(1843), S. 59-90.

58 A. Ritschl, Das Evangelium Marcions und das kanonische Evangelium des Lucas (1846),
S. 55-150.



358 Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage

als das idlteste der synoptischen Evangelien, aber keineswegs wegen der apostoli-
schen Stellung des Matthdus oder wegen des literarischen Verhiltnisses der Evan-
gelien zueinander, sondern nur auf Grund des Judaismus im ersten Evangelium.5
Da das urspriingliche Luk. eine Antithese gegen das Judenchristentum darstelle®,
sei es vom Matth. abhédngig.5! Ferner sei das Mark. von beiden abhingig, weil
sich hier eine neutrale oder vermittelnde Tendenz entdecken lasse.®? Das erste
Evangelium sei wegen der Apokalypse (Matth. 24, 1-51) auf die Zeit Bar Koch-
bas 130-134 n. Chr. zu bezichen®; daher miissten die anderen Evangelien noch
spater datiert werden.

Von der lange Zeit michtigen Tiibinger Schule wurde also die evangelische
Literaturgeschichte nach spekulativen Allgemeinbegriffen zurechtgelegt. In der
Theorie war Hegels Schema der Dialektik ein Ausgangspunkt, aber in der Praxis
wurden Matthdus, Lukas und Markus als literarische Vertreter theologischer Rich-
tungen dargestellt, wie es in Deutschland zur Zeit Baurs und seiner Freunde eine
Auseinandersetzung zwischen Konservativen, Liberalen und Vermittlungstheolo-
gen gab. Diese stark anachronistische Betrachtung der Evangelisten als pro-
grammatischer Vertreter dialektischer Standpunkte: Judaismus, Universalismus
u. dgl., bedeutete fiir die synoptische Frage eine Metabasis eis allo genos und
brachte die Hypothese Griesbachs bei empirisch denkenden Forschern in Verruf.

Inzwischen eroberte die Zweiquellentheorie die Arena. Der biirgerliche Realis-
mus wiinschte sich historische Dokumente ohne avanzierte Theologie als Aus-
gangspunkte fiir die evangelische Literatur. So schlug 1836 Karl August Credner
in Giessen vor, einerseits von den als Spriichen verstandenen Logien des Mat-
thdus, von denen Papias geschrieben hatte, und andererseits von den Aufzeich-
nungen des Markus auszugehen.®* Christian Hermann Weisse suchte vor allem
eine dokumentarische Stiitze gegen die nach ihm gefidhrliche Traditionshypothese,
auf die David Friedrich Strauss seinen radikalen Begriff des Mythos basierte, als
er 1838 in derselben Weise die Logien und Markus als die zwei Quellen dar-
stellte.® Ausdriicklich gegen die Hypothese Griesbachs wandte sich Christian
Gottlob Wilke, der im selben Jahr mit grossem Eifer die Prioritdt des Markus ver-
teidigte.

Die zwei Behauptungen von der Prioritit des Markusevangeliums und der
Existenz einer Logienquelle wurden im protestantischen Deutschland bald zur

59 F. C. Baur, Kritische Untersuchungen iiber die kanonischen Evangelien, ihr Verhaltnis
zueinander, ihren Charakter und Ursprung (1847), S. 608-613.

60 Ebd., S. 441.

61 S, 535.

62 S. 535. 567.

63 S. 605-609.

64 K. A. Credner, Einleitung in das Neue Testament (1836), S. 201-205.

65 C. H. Weisse, Die evangelische Geschichte kritisch und philosophisch bearbeitet, 1 (1838),
S. 3. 56. 83.

66 C. G. Wilke, Der Urevangelist oder exegetisch kritische Untersuchung iiber das Ver-
wandtschaftsverhiltnis der drei ersten Evangelien (1838), S. V.



Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage 359

Mode, allméhlich in verschiedenen Lédndern und Kirchen zum Glaubensgut er-
hoben, und sie gelten heute weltweit als Axiome. Solche idola theatri sind aber
immer wieder in Frage zu stellen, und bei jiingeren Theologen ist die Zwei-
quellentheorie mit Recht zu einem Problem geworden. In diesem Zusammenhang
ist das neue Interesse fiir Griesbach begriindet, und dabei kann auch die aus-
fiihrliche Argumentation von de Wette lehrreich sein (o. S. 353-357).

Bo Reicke, Basel



	Griesbach und die synoptische Frage

