
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 6

Artikel: Griesbach und die synoptische Frage

Autor: Reicke, Bo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878543

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Griesbach und die synoptische Frage
Beitrag zu einem Griesbach-Symposium an der Universität Münster im Juli 1976

Johann Jakob Griesbach (1745-1812) beschäftigte sich nach der Veröffentlichung

seiner epochemachenden «Synopse» von 1774, die als Sonderband 1776
in Halle erschien, eingehend mit dem literarischen Verhältnis zwischen dem
Matthäus-, Markus- und Lukasevangelium. Er gab 1783 in Jena den Gelehrten
Deutschlands eine Andeutung seiner Synoptikertheorie1; 1789-90 wurde sie

unter dem Titel Commentatio im Gesamtumfang ausgearbeitet2 und 1794 mit
Ergänzungen wieder veröffentlicht.3 Schon vorher waren ähnliche Theorien vorgelegt
worden, in Grossbritannien 1764 von Henry Owen und in Deutschland 1766 von
Anton Friedrich Büsching, deren Namen aber von Griesbach nicht erwähnt
wurden.4

1.

Die synoptische Hypothese von Griesbach bildete eine Modifikation der bis in
Griesbachs Zeit hinein vorherrschenden Hypothese Augustins, nach der Markus
als Epitomator des Matthäus, aber nicht des Lukas aufzufassen sei (Augustin, De
consensu evangelistarum, I, 2, 4: Marcus eum, seil. Matth., subsecutus tamquam
pedisequus et breviator ejus videtur; I, 3, 6: non habuit tamquam breviatorem con-
junetum Lucas sicut Marcum Matthaeus). Griesbach wandte sich gegen das zweite,
negative Urteil Augustins und wollte auch Lukas als einen von Markus
berücksichtigten Autor betrachten.6 Zu diesem Ergebnis war er gerade wegen seiner
Synopse gekommen. Denn indem er hier auf die üblichen Versuche zur Harmonisierung

verzichtete und in seinen parallelen Kolumnen die für jedes Evangelium
kennzeichnende Reihenfolge der Perikopen beibehielt, traten die zwischen
Matthäus und Markus sowie auch die zwischen Markus und Lukas bestehenden
Ähnlichkeiten und Unterschiede besonders in der Ordnung hervor. In der Reihenfolge
der Perikopen zeigte sich Markus ziemlich regelmässig in Übereinstimmung mit
Matthäus oder Lukas oder mit beiden. Es schien Griesbach zur Erklärung dieser

i J. J. Griesbach, Fontes unde evangelistae suas de resurrectione Domini narrationes hau-
serint: Paschatos solemnia... Jena (1783); Neudruck in J. J. Griesbach, Opuscula academica,
ed. J. Ph. Gabler, 2 (1825), S. 241-256 (daraus wird unten zitiert).

- Ders., Commentatio qua Marci evangelium totum e Matthaei et Lucae commentariis
decerptum esse monstratur (1789-90).

3 Ders., Commentatio (A. 2)... locupletata: J. C. Veithusen e. a. (ed.), Commentationes
theologicae, 1 (1794), S. 360-434; Neudruck in Griesbach, Opuscula (A. 1), S. 358-425 (daraus

wird unten zitiert).
* H.Owen, Observations on the Four Gospels (1764), S. 32: Matth. - Luk. - Mark.;

A. F. Büsching, Die vier Evangelisten mit ihren eigenen Worten zusammengesetzt und mit
Erklärungen versehen (1766), S. 99.108.118ff.: Luk. - Matth. - Mark.

6 Griesbach (A. 3), S. 365.



342 Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage

Zwischenstellung des Markusevangeliums am einfachsten, das zweite Evangelium
im Kanon für eine Zusammenfassung des ersten und dritten Evangeliums zu
erklären.

Griesbachs relativ neue Antwort auf die synoptische Frage wurde freilich in
einem Land und in einer Zeit vorgelegt, wo seit beinahe einem halben Jahrhundert

die literarischen Probleme der Evangelien mit einer beispiellosen Begeisterung
und Energie diskutiert wurden. Zum näheren Verständnis der von Griesbach
aufgestellten Hypothese gehört daher zunächst eine Berücksichtigung der Lösungsversuche

von Vorgängern und Zeitgenossen, gegen die Griesbach seine Argumente
vorbrachte.

Die zur Zeit Griesbachs vorherrschende Hypothese Augustins und seine eigene
Modifikation davon bildeten verschiedene Alternativen einer Hypothese, die in
der Exegese von jeher eine führende Rolle gespielt hat. Sie lässt sich als Nr. 1, die
Benutzungshypothese, bezeichnen und setzt eine literarische Abhängigkeit des

einen Evangeliums vom anderen voraus. Dabei gibt es verschiedene Möglichkeiten
der Kombination, hauptsächlich drei:

la Matthäus hat Markus und beide haben Lukas beeinflusst;
lb Matthäus hat Lukas und beide haben Markus beeinflusst;
lc Markus hat Matthäus und Lukas beeinflusst.
Alternative la wurde in der Neuzeit etwa von Hugo Grotius in Amsterdam 1641

und anderen Anhängern der Priorität des Matthäus vertreten, welche auch mit
einer Wirkung des Markus auf Lukas rechneten.6 Nummer lb war die Lösung, für
die sich Griesbach einsetzte. Die im 19. Jahrhundert allmählich dominierende
Hypothese lc oder die Theorie von der Priorität des Markus wurde 1786, zwischen
der ersten Andeutung der Hypothese Griesbachs 1783 und deren Ausarbeitung
1789-1790, von Gottlob Christian Storr in Tübingen inauguriert.7 Sie entwickelte
sich nach etwa 1835 unabhängig von Storr zu einer der beiden Grundpfeiler der
noch heute vorherrschenden Zweiquellentheorie. Griesbach führte gegen Storrs
Vorliebe für Markus mehrere Argumente an, die unten charakterisiert werden.
Entscheidend war seine Überzeugung, dass Matthäus ein Augenzeuge gewesen sei,
während Markus die Ereignisse nicht selber erlebt hatte.8

Neben diesen hauptsächlichen Ausgestaltungen der Benutzungshypothese gibt
es in der Geschichte der synoptischen Forschung auch Alternativen zu dieser
Hypothese. Wenn nämlich die bei allen Benutzungshypothesen vorausgesetzte
Abhängigkeit der Evangelien voneinander überhaupt abgelehnt wird, so wird der
Forscher veranlasst, die partielle Übereinstimmung der Synoptiker miteinander
statt dessen auf eine gemeinsame Grundlage oder Quelle zurückzuführen. Drei
solche Quellentheorien haben in der Debatte wichtige Rollen gespielt. Griesbach

s H. Grotius, Annotationes in libros evangeliorum (1641), S. 8: hebr. Matth. - griech. Mark.;
S. 594: Matth. - Mark. - Luk.

r G. C. Storr, Über den Zweck der evangelischen Geschichte und der Briefe Johannis
(1786; 21810), S. 274. 294.

8 Griesbach, Fontes (A. 1), S. 243; Commentatio (A. 3), S. 397.



Bo Reiche, Griesbach und die synoptische Frage 343

fand in seiner gelehrten Umgebung zwei von ihnen vor, während die letzte erst
nach der ergänzten Auflage seiner Commentatio bekanntgemacht wurde. Es handelt

sich um
2. die Urevangeliumshypothese;
3. die Fragmentenhypothese;
4. die Traditionshypothese.
Nummer 2, die Urevangeliumshypothese, ging auf eine Notiz des Papias über die

von Matthäus auf Hebräisch zusammengestellten «Logien» zurück (Euseb, Hi-
storia III, 39, 16). Epiphanius und Hieronymus rechneten im Anschluss daran mit
einem älteren, hebräischen Matthäusevangelium und wollten es im Hebräer- oder
Nazaräerevangelium der syrischen Judenchristen wiederfinden. In der Neuzeit
wurde diese Theorie 1689 von Richard Simon in der Normandie aufgegriffen, dem
Pionier der neu testamentlichen Textkritik. Er bezeichnete ein hinter dem
Nazaräerevangelium anzunehmendes, eigentlich nicht hebräisches, sondern aramäisches

Evangelium des Matthäus als das Urevangelium.9 Andere nahmen im 18.
Jahrhundert seine Theorie auf. Gotthold Ephraim Lessing fand sich 1778 in Wolfenbüttel

veranlasst, das Nazaräerevangelium für die gemeinsame Quelle der synoptischen

Evangelien zu erklären, und seine Studie darüber wurde post mortem 1784

von seinem Bruder veröffentlicht.10 Die hypothetische Vorstellung vom aramäischen

Urevangelium wurde 1794 von Johann Gottfried Eichhorn in Göttingen
aufgegriffen11, die Theorie wurde aber in eklektischer Weise mit J. B. Koppes unten

erwähnter Annahme mehrerer Quellenschriften (Nr. 3) verknüpft und in dieser

komplizierten Form von Griesbach bekämpft, worüber im folgenden berichtet
wird.

Nummer 3, die Fragmentenhypothese, wurde 1783 von Johann Benjamin Koppe
in Göttingen vorbereitet. Er nahm eine Anzahl von kürzeren und längeren,
allerdings nicht mehr zugänglichen Berichten auf Hebräisch und Griechisch an, die von
den Synoptikern verwendet worden seien.12 Die 1817 von F. Schleiermacher in
Berlin vorgelegte Aufzeichnungs-Hypothese war ähnlich konzipiert und wurde
viel weiter bekannt, jedoch erst nach dem Tode Griesbachs, und dieser polemisierte

nur gegen die von Koppe vertretene Urform.
Nummer 4, die Traditionshypothese, wurde 1796-1797 von Johann Gottfried

Herder in Weimar veröffentlicht.13 Indem er sowohl die Benutzungshypothese

9 R. Simon, Histoire critique du texte du Nouveau Testament (1689), S. 71-87.
i° G. E. Lessing, Neue Hypothese über die Evangelisten als blos menschliche Geschichtsschreiber

betrachtet (1778): Theologischer Nachlass (1784), 45-72, S. 68.
11 J. G. Eichhorn, Uber die drey ersten Evangelien: Allgemeine Bibliothek der biblischen

Literatur, 5 (1794), S. 759-996.
12 J. B. Koppe, Marcus non epitomator Matthaei: Programm Univ. Göttingen (1783);

Neudruck in D. J. Pott & G. A. Ruperti (ed.), Sylloge commentationum theologicarum, 1 (1800),
35-69, S. 66; Griesbach (A. 3), S. 360f.

19 J. G. Herder, Vom Erlöser der Menschen, nach unseren drei ersten Evangelien (1796),
S. 202. 205; ders., Von Gottes Sohn, der Welt Heiland, nach Johannes Evangelium. Nebst einer



344 Bo Reiche, Griesbach und die synoptische Frage

wie die Urevangeliumshypothese ablehnte, nahm er als Protoplasma der nach seiner

Meinung immer noch lebendigen Überlieferung («Evangeliumssage») einen
aramäischen Urmarkus an, der etwa 34-40 n. Chr. in Jerusalem mündlich
entwickelt und später aufgezeichnet worden sei. Diese von den Vertretern der
Romantik geschätzte, hundert Jahre später auch für die Pioniere der Formgeschichte
wichtige Betonung der mündlichen Traditionsbildung war Griesbach noch
unbekannt, als er 1794 seine Commentatio von 1789-1790 ergänzte.

Die von Griesbach ausgearbeitete Hypothese entstand also in Konkurrenz mit
einer Reihe von kritischen Versuchen zur Lösung des synoptischen Problems.14

In seiner Argumentation hat Griesbach abweichende Meinungen der fleissig
produzierenden Zeitgenossen zum Teil eingehend behandelt. Während die anderen
meistens Deutsch schrieben, zog er das gelehrte Latein vor, das er flüssig und
elegant gestalten konnte, und blieb auch in der Polemik auffallend korrekt und
höflich.

2.

a) Präliminar stellte Griesbach die Hypothese in seiner zu Ostern 1783
veröffentlichten Studie über die Quellen der evangelischen Auferstehungsberichte dar
(o. A. 1). Er ging von der Überzeugung aus, dass Johannes und Matthäus als

Apostel über Erlebnisse berichteten, die sie nach dem Tode Jesu teils selber
gemacht und teils durch andere Augenzeugen kennengelernt hatten.15 Lukas und
Markus hingegen waren auf mündliche und schriftliche Berichte der Apostel und
Augenzeugen angewiesen. Die evangelischen Berichte über den Auferstandenen
unterscheiden sich nach Griesbach einfach deswegen, weil den Evangelisten
verschiedene Augenzeugen zur Verfügung standen, und zwar vor allem, weil in der
Aufregung nach der Entdeckung des leeren Grabes die beteiligten Frauen hin und
her liefen. Johannes ging vom Zeugnis der Maria Magdalena aus (Joh. 20, 1),
Matthäus vom Bericht der Maria Jacobi (Matth. 28, l)18. Lukas benutzte die
Erzählung des Matthäus, liess aber einiges davon aus und brachte andererseits
Ergänzungen, die auf Mitteilungen der von Lukas besonders erwähnten Johanna oder
eines ihrer Bekannten zurückgingen (Luk. 8, 3; 23, 49. 55; 24, 10).17 Die hier
vorausgesetzte Linie von Matthäus zu Lukas wurde dann bei Einbeziehung des Markus

zu einer dreieckigen Figur ergänzt, indem auch Linien von Matthäus und Lukas

zu Markus gezogen wurden. Griesbach deutete seine Erwägungen über diese

Abhängigkeit des Markusevangeliums von den Seitenreferenten vorläufig nur mit

Regel der Zusammenstimmung unserer Evangelien aus ihrer Entstehung und Ordnung (1797),
S. 306. 341. 376.

14 Bibliographisch ergiebige Darstellung der Entwicklung des synoptischen Problems in
Deutschland und England vor und nach 1800 in J. C. L. Gieseler, Historisch-kritischer Versuch
über die Entstehung und früheste Geschichte der schriftlichen Evangelien (1818), S. 30-52.

is Griesbach (A. 1), S. 243. 248.

« Ebd., S. 244. 247.
17 S. 248. 251. 253.



Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage 345

ein paar Thesen an18: 1. Im allgemeinen habe Matthäus als Vorbild für Markus
gedient. 2. Bei den Erzählungen über den Auferstandenen habe Lukas für Markus
sogar die erste Rolle gespielt. Allerdings berücksichtigte Griesbach damals auch
den wegen der Textunterlage unsicheren Markusschluss, den er später für sekundär

erklärte (Mark. 16, 9-20).
b) Definitiv entwickelte Griesbach seine Hypothese über die Abhängigkeit des

Markus von Matthäus und Lukas in seiner Commentatio von 1789-1790, die
1794 mit Ergänzungen herauskam (o. A. 3). Er wollte seine in der früheren Studie
nur angedeutete Theorie über Markus im Blick auf das ganze Evangelium
entfalten. Der von den zeitgenössischen Gelehrten geführte Streit über die
Quellenverhältnisse könne jetzt durch Hinweis auf bisher wenig beachtete Umstände
abgeschlossen werden.19 Besonders dachte Griesbach an Storr, Koppe und Eichhorn,
die neuerdings Theorien von der Priorität des Markus, einer Pluralität von Quellen

und einem Urevangelium vorgelegt hatten (o. S. 342f.). Und zwar wollte Griesbach

die Frage des Markus in vier Abschnitten behandeln, nämlich I. einige Thesen
vortragen; II. sie durch einige Argumente bestätigen; III. auf verschiedene
Einwände antworten; IV. einige Folgerungen ziehen.

I. Griesbachs grundlegende These lautete20: Markus hatte bei der Abfassung
seines Buches vor den Augen nicht bloss das Evangelium des Matthäus, sondern
auch das des Lukas und exzerpierte aus beiden, was er über die Taten, Worte
und Erlebnisse des Heilands überlieferte.

In fünfzehn Punkten entfaltete Griesbach diese These so21:

1. Markus ist hauptsächlich und am häufigsten Matthäus als Autorität gefolgt.
2. Bisweilen verliess er Matthäus und schloss sich Lukas als Wegweiser an.
3. Auch dort aber, wo er in die Fussstapfen des Matthäus trat, verlor er Lukas nicht
aus den Augen, sondern verglich ihn mit Matthäus und umgekehrt.

4. Ferner bemühte sich Markus um Kürze, weil er nämlich ein Buch begrenzten
Umfangs schreiben wollte. 5. Deswegen liess er das aus, was zu dem vom Herrn in
der Öffentlichkeit ausgeübten Lehramt nicht gehörte (Matth. 1-2; Luk. 1-2).
6. Zudem wurden von Markus allerlei längere Reden Christi beiseite gelassen
(z.B. Matth. 5-7; 10,16-42; 11,20-30; 12,33-45 usw.; Luk. 6, 17-49; 19,

11-28), und mit Luk. 10, 1-18, 14 blieb ungefähr ein Drittel des Luk. im
Mark, unbenützt, weil dieser Teil fast ganz aus Reden Christi besteht. 7. Bei
seinen Exzerpten aus dem Matth, und Luk. nahm Markus Rücksicht auf seine Leser,
die ausserhalb Palästinas wohnten und Dogmen und Sitten der Juden und besonders

der Pharisäer weniger genau kannten oder überhaupt nicht kennen zu lernen
brauchten. 8. Daher schnitt er manche (freilich nicht alle) bei Matthäus und Lukas
vorliegende Einheiten weg, die sich auf Juden und speziell auf Pharisäer
bezogen oder ihrer Denkweise angepasst waren (z. B. Matth. 16,2-3; 19,28;

is S. 255-256.
18 Griesbach (A. 3), S. 359.
so Ebd., S. 365.
ai S. 365-369.



346 Bo Reiche, Griesbach und die synoptische Frage

Luk. 4, 16-30; 22, 28-32). 9. Ebenso war er sparsam mit der Anführung alt-
testamentlicher Stellen (z.B. Matth. 4, 14; 12,17-21; 13,14-15). 10. Gelegentlich

fügte er zur Illustration bei, was er bei seinen Lesern als nötig oder nützlich
zum rechten Verständnis der Erzählung erachtete (z.B. Mark. 7, 3. 4. 8. 11. 13;
12, 42). 11. Häufig behielt er aber dieselben Wendungen, Ausdrücke und Konstruktionen

wie die bei Matthäus und Lukas verwendeten, darunter manche ein wenig
ungewöhnliche (z. B. Mark. 2,10 légei tô paralytikô; 10, 22 ên gàr échôn ktemata
pollâ; 12, 14 ou mélei soi péri oudenös, ou gàr blépeis eis prösöpon anthropön;
13, 14 to bdélygma tês erêmoseôs, auch das parenthetische ho anaginoskön noeitö,
und dergleichen recht oft).

12. Jedoch schrieb Markus keineswegs die Bücher der anderen wörtlich ab,
sondern berichtete in seiner Weise mit anderen Wendungen und Ausdrücken
darüber, was er bei ihnen gelesen hatte. 13. Nicht selten drückte er durch Erweiterungen

klarer und schärfer aus, was jene kürzer überliefert hatten, obwohl er sich
im übrigen bei der Auswahl der Werke und Worte Christi, die er in seine Darstellung

aufnehmen wollte, um Kürze bemühte und wie gesagt auch viele wertvolle
Stücke beider Evangelien unerwähnt liess (solche Erweiterung sei etwa in Mark. 6,

17-29.30.31; 9,14-29.38-50; 11,11-26 zu erkennen). 14. Er ergänzte die
Berichte des Matthäus und Lukas durch mehrere Einzelzüge, die nach seiner
Meinung für die Leser interessant sein würden (etwa Mark. 2, 14 ho toû Alphaiou;
5, 42 ên gàr etôn dodeka; 6, 3 ho téktôn; 6, 13 eleiphen elaiô arrostous; 10, 46

hyios Timafou Bartimaîos; 13, 3 Pétros kai Iâkôbos kai Iôânnês kai Andréas;
14, 51-52 kai heîs tis neaniskos êkoloûthei autô usw.; 15, 21 patéra Alexândrou
kai Rouphou; 15, 40 und 16, 1 kai Salome; dazu zahlreiche andere Fälle).
15, Markus tat auch gewisse Episoden hinzu, die Matthäus und Lukas ausgelassen
hatten, allerdings nicht viele und ganz kurze (unten anzuführen). Aus welchen
Gründen sie von Markus beigefügt wurden, darüber würde sich der aufmerksame
Leser durch genauen Vergleich leicht Gedanken machen können.

II. Zur näheren Begründung dieser Auffassung führte Griesbach drei
Argumente an (unten a, b, c).

a) Was bei Markus steht, findet sich auch bei Matthäus und Lukas, mit
Ausnahme von nur 24 Versen. Durch synoptische Tabellen lasse sich zeigen, wie
Markus den anderen Evangelisten abwechselnd gefolgt sei. So zeigt sich etwa
folgende Oszillation der Analogien:

Matth. Mark. Luk.

Griesbach führte diese Liste auf sieben Seiten weiter und illustrierte sie durch
eingehende Kommentare.22 Ohne künstliche Hypothesen, so meinte er, könne bei
einer solchen Betrachtung erklärt werden, weshalb Markus alles gerade dort an-

3, 1-4, 22 1, 1-20
1, 21-39 4, 31-44

22 Griesbach (A. 3), S. 371-377.



Bo Reiche, Griesbach und die synoptische Frage 347

geführt hat, wo es bei ihm zu lesen ist. Markus hat sogar im selben Kontext einen
Abschnitt beibehalten, den Matthäus in einem willkürlichen Zusammenhang
präsentiert hatte, nämlich die Geschichte von der Hinrichtung des Johannes, die erst
nach der Notiz über die Vorstellung des Herodes Antipas von einer Reinkarnation
des Täufers in Jesus mitgeteilt wurde.23

b) Markus hätte als Sohn der Gastgeberin einer Hausgemeinde in Jerusalem
sowie durch seine Verbindung mit Petrus und Paulus erhebliche Möglichkeiten
gehabt, über Matthäus und Lukas hinausgehende Mitteilungen zu veröffentlichen.
Dass er die Möglichkeiten jedoch so wenig ausnützte, wird ohne weiteres begreiflich,

wenn es seine Absicht war, eine für seine Leser besonders nützliche Auswahl
zu treffen. Nur 24 Verse, auf drei kurze Wunderberichte und zwei kleine Gleichnisse

verteilt, bilden im Mark, eigentliches Sondergut (3, 7-12 unreine Geister;
7,32-37 Ephata; 8,22-26 Blinder von Bethsaida; 4,26-29 selbstwachsende
Saat; 13, 33-36 Türwächter). Zwei von diesen kurzen Wunderberichten im Mark,
wurden aber deutlich von Wendungen im Matth, veranlasst, und die zwei kleinen
Gleichnisse des Mark, sollten einfach wortreiche Gleichnisse des Matth, ersetzen.
Nur die Heilung des Blinden von Bethsaida (Mark. 8, 22-26) wurde von Markus
ohne Grundlage im Matth, geschildert, jedoch in Analogie zu den zwei anderen
Wunderepisoden und zu dem auch dort vorliegenden Grundsatz des

Messiasgeheimnisses.24

c) Durch plötzliche Sprünge geht Markus immer wieder von einer
Ubereinstimmung mit Matthäus zu einer mit Lukas über und dann noch einmal zurück.
So ergibt sich z. B.:

Mark. 3,1—5 Luk.
3,6 Matth.

Mark. 5, 25-27 Luk.
5, 28 Matth.
5, 29 Luk.

Mark. 8, 37 Matth.
8, 38 Luk.
9,1-2 Matth.

Mark. 10, 22. 26-27 Matth.
10, 28-29 Luk.

Mark. 13, 24-25 Matth.
13, 26 Luk.
13, 27-32 Matth.25

III. Gegen die Hypothese Griesbachs hatten sich verschiedene Bedenken
gemeldet, die nun von Griesbach mit ausführlicher Argumentation zurückgewiesen
wurden.

23 Ebd., S. 378 A. 2.
24 S. 378-384.
25 S. 384f.



348 Bo Reiche, Griesbach und die synoptische Frage

Es sei bereits deutlich geworden, dass Markus nicht im Sinne Augustins als

Epitomator nur von Matthäus aufgefasst werden kann. Berücksichtigt man auch
die Abhängigkeit des Markus von Lukas, so ist die von Eichhorn, dem Vertreter
der Urevangeliumshypothese (o. S. 343), angeführte Abweichung in der Ordnung
zwischen dem Mark, und Matth, als Gegenargument erledigt.26

Storr, der Inaugurator der These von der Priorität des Markus (o. S. 342), hatte
eine Übereinstimmung zwischen der Hypothese Griesbachs und dem Zeugnis des

Papias über Markus vermisst. Wäre nämlich Markus im Sinne des Papias der
Dolmetscher des Petrus gewesen, so hätte er sich nicht so unselbständig der Autorität

des Matthäus und Lukas untergeordnet. Griesbach wies demgegenüber auf
die Unzuverlässigkeit der Notiz des Papias und seiner Nachfolger hin. Markus sei

in Wirklichkeit nicht der Übersetzer, sondern nur der Mithelfer (hypërétës) des

Petrus gewesen.27 Auf die weitere Frage von Storr, weshalb Markus eine neue
Darstellung geliefert habe, falls diese nicht mehr als einen Auszug aus früheren
Quellen hätte bilden wollen, antwortete Griesbach wieder mit einem Hinweis auf
die Leser des Markus und ihr Interesse für eine kurze Zusammenfassung.28 Gegen
die Priorität des Markus spreche vor allem die Augenzeugenschaft des Matthäus.29
Freilich habe Markus oft klarer ausgedrückt, was bei Matthäus nicht so deutlich
war. Dazu kämen die häufigen Übergänge des Markus von einer Übereinstimmung
mit Matthäus zu einer mit Lukas und umgekehrt (z. B. von Matth. 4, 22 zu Luk. 4,
31; von Luk. 6, 11 zu Matth. 12, 15; von Matth. 13, 35 zu Luk. 8, 22). Die
prätendierte Markuspriorität erkläre gar nicht, weshalb Matthäus gewisse bei Markus
vorliegende Zusammenhänge entweder nicht oder anders dargestellt hat (so vor
allem in dem mit Mark. 1, 21-3, 6 vergleichbaren Sektor des Matth.).30

Auch sei es falsch, mit Koppe (o. S. 343) zu behaupten, eine kürzere Tradition
müsse jeweils älter als eine längere sein. Wie umfangreich eine Schrift schliesslich
wird, hängt von der Einstellung des betreffenden Verfassers ab: der eine Schriftsteller

ist geneigt, das Material zu vermehren, der andere will es konzentrieren.31
Dann beschäftigte sich Griesbach in neun Punkten mit dem Einwand von Storr,

Markus müsste in unverantwortlicher Weise manche beachtenswerte Elemente
ausgelassen haben, falls er die Schriften des Matthäus und Lukas gelesen hätte.
Griesbach wollte zeigen, dass Markus immer besondere Gründe für seine

Kürzungen gehabt hatte38:
1. Bei der Taufe und 2. bei der Versuchung Jesu verzichtete Markus im Interesse

seiner Leser auf Einzelheiten des Matth., die besondere Kontakte mit dem
Judentum und der Schriftgelehrsamkeit voraussetzten. - 3. In bezug auf die Berg-

26 S. 386.
27 s. 386-393.
28 S. 394.
29 s. 397.
äo S. 398.
ai S. 395ff.
32 S. 400.
33 S. 402-412.



Bo Reiche, Griesbach und die synoptische Frage 349

predigt sei zu notieren, dass schon Lukas die von Matthäus vertretene Tradition
beträchtlich gekürzt hatte, und Markus ging in dieser Hinsicht nur einen Schritt
weiter, indem er überhaupt längere Reden vermeiden wollte. Dasselbe treffe für
die Fortsetzung der nach der Beelzebul-Anklage gehaltenen Verteidigungsrede zu.

- Dass 4. der Hauptmann in Kapernaum und 5. die Frage der Johannesjünger von
Markus nicht erwähnt wurden, beruhe auf dem bei Markus feststellbaren Übergang

in der Anwendung der Quellen (Sprung von Matth. 4, 22 zu 12,15; von
Luk. 6,16 zu 8, 16). - 6. Markus konnte das Wandeln des Petrus auf dem See

unerwähnt lassen, weil er nicht in dem Masse von Petrus abhängig war, wie die
Forscher oft im Anschluss an fragwürdige Notizen des Papias usw. behaupteten.

- 7. Fehlen bei Markus kontextuelle Gegenstücke zu mehreren Berichten des

Matthäus über Jesus in Peräa und Jerusalem (Matth. 19, 27; 20, 1-16; 22, 1-14;
23, 2-39; 25, 1-46), so beruhe das auf seiner Abhängigkeit von Lukas, der hier
wiederum keine Kontextparallelität aufweist. - 8. Matthäus schilderte eine
Offenbarung des Auferstandenen in Galiläa, Markus aber unterliess das im Schlussteil
von Kapitel 16, obwohl Jesus nach dem Vorhergehenden eine solche Offenbarung
zweimal in Aussicht gestellt hatte (Mark. 14, 28; 16, 7). Griesbach führte als

Erklärung die Möglichkeit an, mit einem ursprünglich anderslautenden Schluss des

Mark, zu rechnen, weil die zwölf letzten Verse textkritisch unsicher sind. - 9.

Ebenso habe Markus immer aus begreiflichen Gründen solche Stücke von Lukas
ausgelassen, die bei ihm fehlen. Die chronologischen Angaben über die erste
Tätigkeit des Johannes (Luk. 3, 1-3) hätten die Leser des Markus gar nicht
interessiert. Kurz vor der Feldrede folgte Markus Lukas und verzichtete dann auf diese
Rede, weil er überhaupt längere Reden vermeiden wollte; und weil er statt dessen
wieder an Matthäus anknüpfte (Matth. 12, 15. 22), blieb ein grosses lukanisches
Stück weg (Luk. 6,17-8, 3). Im peräischen Abschnitt folgte Markus ebenso
Matthäus und liess daher lukanisches Material aus (Luk. 19, 1-27).

Storr hatte auch vermeintliche Widersprüche zwischen Matthäus oder Lukas
und Markus als Argument gegen Griesbachs Hypothese angeführt. Griesbach
bemühte sich demgegenüber um einen Nachweis in sieben Teilen, dass es sich nicht
um Widersprüche handelt, sondern dass Markus die Angaben der anderen
Evangelisten bewusst ausgeglichen, verdeutlicht oder ergänzt habe.34

1. Markus wusste über die zwei anderen hinaus, dass Levi der Sohn eines

Alphäus war (Mark. 2, 14). - 2. Durch seinen besonderen Zusatz über die
Einrichtung des Sabbats zugunsten des Menschen (2, 27) hat er lediglich seine von
den Parallelen unterstützte Aussage über den Menschensohn verdeutlicht. - 3.

Die bei Markus im Gegensatz zu Matthäus vorliegende Verbindung zwischen der
Wahl der Zwölf und der Beelzebul-Anklage (Mark. 3, 7-30) beruhte auf seiner
Abhängigkeit zuerst von Lukas, dann von Matthäus. - 4. Die chronologischen
Nichtübereinstimmungen zwischen Matthäus und Markus in bezug auf den
Aufenthalt Jesu in Kapernaum und seine Reisen über den See lassen sich allgemein

34 S. 412-422.



350 Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage

mit Hilfe der abweichenden Disposition bei Lukas erklären. - 5. Jairus teilte
nach Matthäus und Lukas mit, seine Tochter sei gestorben, aber nach Markus lag
sie vorläufig im Sterben (Mark. 5, 23). Griesbach entdeckte in dieser Änderung
des Markus eine von Lukas veranlasste Korrektur, denn nach letzterem traf die
Nachricht von ihrem Tode erst später ein (Luk. 8, 49). - 6. Über die Heilung des

Bartimäus habe Markus eine genauere Erzählung als die anderen zur Verfügung
gehabt, so dass er Matthäus und Lukas verbessern konnte. - 7. Schliesslich habe
Markus auch bei der Reinigung des Tempels und der Verfluchung des Feigenbaums

die chronologische Ordnung des Matthäus berichtigen können, weil ihm
konkrete Zeitangaben zur Verfügung standen (Mark. 11, 11. 12. 15. 19. 20. 27).

IV. In dreizehn abschliessenden Punkten fasste Griesbach die Konsequenzen
dieser Annahme einer Reihenfolge Matthäus-Lukas-Markus zusammen.

I. Markus verfasste sein Evangelium erst nach der vollständigen Ausarbeitung
der Darstellungen des Matthäus und Lukas. Die von Storr behauptete Priorität
des Markus sei abzulehnen. - 2. Was von Papias über Markus und Petrus
überliefert wurde, ist reine Konstruktion. - 3. Überhaupt haben die Väter der alten
Kirche nicht geschichtliche Nachrichten, sondern persönliche Vermutungen über
Markus und Petrus geboten. Höchstens kann Petrus die Quelle für gewisse
Angaben des Markus gewesen sein, die über Matthäus und Lukas hinausgehen;
jedoch sind daneben andere Quellen denkbar. - 4. Augustin hat Markus mit
Unrecht als Nachfolger nur von Matthäus bezeichnet. - 5. Im ganzen scheinen die
Väter keine sichere Uberlieferung über die Entstehung des Neuen Testaments
empfangen zu haben.

6. Obwohl die Annahme eines älteren hebräischen Matthäusevangeliums die
Erklärung Griesbachs nicht ausschliesst, bleibt sie an sich unwahrscheinlich. Markus

hat jedenfalls ein griechisches Exemplar von Matthäus verwendet. - 7. Falsch
ist aber die Meinung mehrerer Leute, die Evangelisten seien nicht die persönlichen
Verfasser der ihnen zugeschriebenen Bücher. - 8. Am wenigsten wahrscheinlich,
besonders im Blick auf das Mark., ist die Vermutung, die Evangelisten hätten ihre
Bücher aus unbekannten, längst verlorengegangenen Aufzeichnungen auf
Hebräisch oder Griechisch zusammengestellt.

9. Das ursprüngliche Mark, ist vollständig und unversehrt erhalten, allerdings
mit Ausnahme der letzten Verse, die auf einen verlorengegangenen Schlussteil
hinweisen. - 10. Schon zur Zeit des Markus enthielten das Matth, und das Luk.
dasselbe Material in derselben Ordnung wie in der vorliegenden Gestalt. Was von
Markus nicht aufgenommen wurde, fehlte nicht vorher in diesen Evangelien.

II. Bei der Aufstellung einer Harmonie der Evangelien darf man nicht an
Markus appellieren. Er war gar nicht um die zeitliche Reihenfolge der Ereignisse
bemüht, sondern ging ohne Rücksicht auf den Zeitpunkt der betreffenden Episode
von Matthäus zu Lukas oder umgekehrt über. Daraus wird ersichtlich, dass zur
Zeit der Apostel keinerlei Notwendigkeit vorlag, in einem Bericht über die Werke
des Herrn die Zeitfolge zu beachten. Ferner lässt sich darum vermuten, dass auch
die anderen Evangelisten nicht zur Aufgabe hatten, Jahrbücher oder Tagebücher



Bo Reiche, Griesbach und die synoptische Frage 351

zu schreiben. - 12. Markus dachte ganz anders über Zweck und Nutzen von
Evangelien als die meisten Theologen späterer Jahrhunderte. Wäre es ihm in den
Sinn gekommen, Matthäus durch eine richtige Geschichte zu erklären, dann hätte
sich diese gewiss total verschieden im Verhältnis zu normalen Geschichtsbüchern
gestaltet. Zweifellos hätte er Männern wie Lessing und all denjenigen gefallen,
die ihr Gemüt durch Studium klassischer Literatur geschärft und gebildet,
ja durch lange Übung eine rechte Behandlung alter Geschichten gelernt haben.
Letzteres betrifft aber nicht Verfasser von Harmonien und übertrieben geschäftige

Ausleger. - 13. Wer behauptet, Markus habe aus göttlicher Inspiration
geschrieben, der muss ihn als recht unbedeutend darstellen.

Mit diesen etwas ironischen Bemerkungen schloss Griesbach seine im übrigen
streng analytische Argumentation ab. Nach seiner Uberzeugung war mit der
markinischen Modifikation der Benutzungshypothese das literarische Problem der
synoptischen Evangelien endgültig gelöst.

3.

Die unmittelbare Wirkung der Hypothese Griesbachs war nicht allgemein. Zwar
bezeichnete nach dem Erscheinen der erweiterten Auflage der Commentatio im
Jahre 1794 (o. A. 3) Griesbachs damaliger Kollege Heinrich Eberhard Gottlob
Paulus 1795 die Griesbachsche Hypothese als überlegen und trat auch später für
sie ein.35 Aber der Rationalist Paulus war bei den Zeitgenossen nicht hoch
angesehen. Um die Jahrhundertwende fanden die von Lessing und Eichhorn vertretene
Urevangeliumshypothese und die bald nach Griesbachs Commentatio von Herder
vorgelegte Traditionshypothese grössere Beachtung. Etwas später aber bekam
Griesbach unter deutschen Theologen jüngere Fürsprecher und dann auch einflussreiche

Anhänger, vor allem Wilhelm Martin Leberecht de Wette in Basel und
Ferdinand Christian Baur in Tübingen.

In akademischen Abhandlungen wurde die Hypothese Griesbachs 1825 von
zwei jungen Theologen aufgegriffen und verteidigt.

Verfasser der einen Abhandlung war ein Schüler von Friedrich Schleiermacher
in Berlin namens Heinrich Saunier. Er bezeichnete die Annahme einer sekundären

Kürzung der Tradition durch Markus als die beste Erklärung dafür, weshalb
Markus keinen Bericht über die Geburt Jesu gebracht hat.36 Schon am Anfang

35 H. E. G. Paulus, Besprechung der Commentationes theologicae (A. 3): Neues theol.
Journal 5 (1795), S. 211-230; ders., Nachweisung der Entstehung des Markus-Evangeliums
aus den beiden des Matthäus und Lukas: Theologisch-exegetisches Conservatorium (1822),
S. 73-85; ferner ders., Philologisch-kritischer und historischer Kommentar, 1,1 (1800, 21804),
S. 263f.; ders., Exegetisches Handbuch über die drei ersten Evangelien, 1,1 (1830), S. 25-37.
In den genannten Kommentaren war Paulus allerdings nicht bereit, das Matth, als Quelle des

Luk. aufzufassen.
36 H. Saunier, Über die Quellen des Evangeliums des Marcus. Ein Beitrag zu den

Untersuchungen über die Entstehung unserer kanonischen Evangelien (1825), S. 35-37.



352 Bo Reiche, Griesbach und die synoptische Frage

mussten palästinische Judenchristen und auch entfernter wohnende Heidenchristen
über die Umstände bei der Geburt Jesu zur Begründung seiner messianischen
Würde unterrichtet werden. Die erste Verkündigung hat sicher nicht auf diese

christologisch wichtige Information verzichtet, wie es die Annahme einer Priorität

des Markus voraussetzt. Wird aber angenommen, dass Markus unter
Berücksichtigung seines Leserkreises solches ausgelassen hat, was andere Evangelisten
schon ausführlich geschildert hatten, erklärt sich das Fehlen der Geburtsgeschichte
bei ihm. Das literarische Verfahren des Markus im Verhältnis zu den anderen
Evangelisten bildet eine Bestätigung dieser Annahme. In der Fortsetzung seiner
Arbeit verglich Saunier jeden Abschnitt des Markus gründlich mit den Parallelen
bei Matthäus und Lukas. Dabei zeigte sich etwa in der Wiedergabe der Reden des

Täufers die kürzere Version des Markus als sekundär, und bei der Versuchung sei

die markinische Erzählung (Mark. 1, 12-13) ohne Kenntnis der Parallelen sogar
unverständlich.37 Andererseits hat Markus den Bericht über Jesu Tätigkeit in Ka-
pernaum (Mark. 1, 21-3, 6), wo er Lukas folgte, um mehrere Einzelheiten
bereichert, aber das weist nur auf ein Nacherzählen hin.38 Weshalb die Bergpredigt
und die Feldrede bei Markus fehlen, sei im Sinne Griesbachs durch Wechsel der
Quellen zu erklären.80 Auch im Gleichniskapitel erscheint Markus als der
Nacherzählende.40 Dadurch und durch ähnliche Analyse der folgenden Einheiten kam
Saunier zum Ergebnis, dass Markus von den anderen Synoptikern weitgehend
abhängig war. Von insgesamt 79 Perikopen hat das Mark. 51 mit dem Matth, und
Luk. gemeinsam, 15 mit dem Matth, und 8 mit dem Luk. allein, während 4
Perikopen dem Mark, eigentümlich sind.41 Eine partielle Abhängigkeit des Markus
von Petrus sei denkbar, jedoch beruhe die Notiz des Papias über Markus als
Übersetzer des Petrus auf dem Wunsch, Markus mit einem Apostel zu verbinden,
so wie Lukas mit Paulus verbunden war.42 Jedes der synoptischen Evangelien sei

in seiner besonderen Weise entstanden, allerdings weder auf Grund einer bloss
mündlichen Tradition noch auf Grund eines einzelnen Urevangeliums; vielmehr
entstand das Mark, auf der Basis der zwei anderen synoptischen Evangelien, welche

es vereinigt und vermittelt.43
Verfasser der zweiten akademischen Abhandlung, die im selben Jahre 1825 die

Hypothese Griesbachs unterstützte, war der rationalistische Leipziger Theologe
Karl Gottfried Wilhelm Theile. Von seiner Dissertation waren zwei Teile geplant,
aber nur der erste ist erschienen, wo er sich als Anhänger der Flypothese Owens
und Griesbachs erklärte44 und das Problem logisch analysierte. Die textuelle Be-

37 Saunier (A. 36), S. 44-48.
as S. 54.
3» S. 66.
4» S. 74.
44 S. 172f.
« S. 177-180.
43 S. 187.
44 K. G. W. Theile, De trium priorum evangeliorum necessitudine, 1 (Diss. Leipz. 1825), S. 8.



Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage 353

weisführung blieb er der gelehrten Welt schuldig, weil der zweite Teil nicht
veröffentlicht wurde.

Einen noch bedeutenderen und einflussreicheren Verteidiger erhielt aber Griesbach

1826 in seinem ehemaligen Schüler Wilhelm Martin Leberecht de Wette
(1780-1849). Nach einer Studienzeit in Jena, einer Lehrtätigkeit in Heidelberg
und Berlin und nach drei Jahren in einem politisch veranlassten Exil hatte de
Wette 1822 einen Ruf nach Basel erhalten und entfaltete dort eine beispiellose
Produktivität in sämtlichen theologischen Disziplinen. Hier zu berücksichtigen ist
seine Einleitung in das Neue Testament, die 1826 in Berlin herauskam. Sie wurde
1842 in der vierten und 1848 in der fünften Auflage von ihm selber ergänzt und
erschien noch 1860 in einer sechsten, von anderen besorgten Auflage. Im zweiten
Hauptteil dieses Lehrbuchs präsentierte de Wette eine ausführliche, durch ihre
Klarheit und Sachlichkeit souveräne Begründung für die synoptische Theorie
Griesbachs.46 Unten wird aus der sechsten Auflage zitiert, deren Herausgeber in
eckigen Klammern den authentischen Text de Wettes um einige vom Verfasser
offenbar intendierte Bibelstellen und neuere Literaturhinweise ergänzt haben.

Zuerst stellte de Wette die unleugbare Verwandtschaft der Synoptiker fest.
Nicht nur die geschilderten Ereignisse, sondern auch die verwendeten Ausdrücke
stimmen manchmal auffallend überein, was primär nicht auf der Geschichte Jesu
beruhen kann, weil diese im vierten Evangelium abweichend dargestellt wird.46

Besonders merkwürdig ist die vermittelnde Stellung des Mark, zwischen dem
Matth, und dem Luk., über die hinaus das Mark, nur vier kurze Abschnitte und
einige Zusätze als Sondergut aufweist. Markus folgt abwechselnd den beiden
anderen Synoptikern und hat zudem «öfters einen Text, der aus den beiden Andern
zusammengewebt zu sein scheint». Durch mehrere Tabellen und zahlreiche
Textproben unterstützte de Wette diese Beobachtungen. Nach seiner Meinung biete
die Hypothese Griesbachs die beste Erklärung für das Phänomen, und sie habe
sich nach einer Bemerkung in der 5. Auflage von 1848 in der Hauptsache immer
noch zu behaupten gewusst.47

Die von Storr vermutete Priorität des Mark. (o. S. 342) «richtet sich selbst durch
die Hülfsannahme, dass es in seiner gegenwärtigen Gestalt nicht frei von
Interpolationen sei».48 Ferner erkläre das bei Lessing postulierte Urevangelium(o. S. 343)
bei weitem nicht alle die zu erklärenden Erscheinungen und sei durch Eichhorns
künstliche Weiterbildung (o. S. 343) abstossend geworden. Bei der Annahme Koppes
von einer Mehrzahl der Quellen (o. S. 343) bleibe die Verwandtschaft in der ganzen

45 W. M. L. de Wette, Lehrbuch der historisch kritischen Einleitung in die kanonischen
Bücher des Neuen Testaments (1826), S. 128-71; 5. Aufl., mit grösserem Satzspiegel (1848),
S. 131-179; 6. Aufl., hrsg. von H. Messner & G. Lünemann (1860), S. 144-195.

« De Wette (A. 45), 6. Aufl., S. 144-149.
47 In der 6. Aufl. S. 150-152, mit Angaben über 15 deutsche Vertreter der Auffassung

Griesbachs von 1805 bis 1853.
48 Ebd., S. 152f.



354 Bo Reiche, Griesbach und die synoptische Frage

Anlage des Materials unerklärt.49 Hingegen sei die Annahme einer mündlichen
Tradition im Sinne Herders (o.S. 343f.) zum Teil anerkennenswert, falls sie nämlich
in bezug auf das Verhältnis zwischen Matthäus und Lukas mit der Griesbach-
schen Benutzungshypothese kombiniert wird. Durch eine sehr detaillierte und
differenzierte Analyse suchte de Wette diese Kombination durchzuführen50, wobei
auch der Umstand von Interesse ist, dass er als Gymnasiast bei Herder in Weimar
und als Akademiker bei Griesbach in Jena studiert hatte. Bis zu einem gewissen
Grade könne noch die Einwirkung der ursprünglich mündlichen Tradition auf
Matthäus und Lukas gespürt werden, und zwar sowohl in den für sie gemeinsamen
Erzählungen, etwa über den Hauptmann in Kapernaum und die verschiedenen
Nachfolger, wie auch in den Lehrvorträgen, etwa bei der Bergpredigt und der
Erklärung gegen die Wundersucht. Jedoch war de Wette geneigt, der schriftlich
redaktionellen Arbeit mehr Gewicht beizumessen, und er liess bei dieser Betrachtung

der mündlich denkbaren Faktoren das Mark, aus dem Spiel. Er war von der
Priorität des Matth, im Verhältnis zum Luk. fest überzeugt und fand eine Bestätigung

dafür in der Komposition des ersten, von einem jüdisch-christlichen Standpunkt

aus geschriebenen Evangeliums: Redekomplexe mit Bezugnahme auf die

Apostel; Beginn und Vollzug der Laufbahn des Messias nach einem bestimmten
Plan; Erfüllung des Gesetzes, Einführung des Himmelreichs, Kampf gegen die
Heuchler, Vollendung durch Auferstehung und Aussendung. Lukas habe diesen
Aufriss übernommen, aber in mehreren Punkten geändert, und zwar teils unter
dem Einfluss seines Universalismus und Paulinismus, teils unter dem Eindruck
der mündlichen Überlieferung.

Entscheidend war für de Wette die literarische Abhängigkeit des Mark, vom
Matth, und Luk. Er stellte ein grosses, über Griesbach weit hinausgehendes
Material zusammen, das nach seiner Uberzeugung für diese Auffassung sprechen
müsse und in mehreren Punkten immer noch beachtlich erscheint.

«Nach der kirchlichen Überlieferung hat Markus später als die beiden Anderen
geschrieben [in einer Anmerkung Zitate von Irenäus und Klemens], Auch verräth
sich sein späterer Standpunkt durch die vermittelnde Richtung und die mit
geringerem Interesse für die Reden Jesu getroffene Auswahl aus dem evangelischen
Stoffe, weswegen der an die Spitze gestellte (Mark. 1, 1) und sonst beigebrachte
(1, 15; 8, 35; 10, 29) Begriff des 'Evangeliums' als des Inbegriffs der historischen
Thatsachen von der Erscheinung des 'Sohnes Gottes' (1, 1) um so weniger
apostolisch erscheint. Der Mangel an Nachrichten von der übernatürlichen Geburt
Jesu beweist keineswegs für die Ursprünglichkeit des zweiten Evangelisten, denn
er hat die Vorstellung von der vaterlosen Erzeugung (6, 3; vgl. Matth. 13, 55) und
von der Gottheit Christi (1, 1; 3, 11; 5, 7; 15, 39).»

«Es finden sich im Evang. Marc., wenn man die parallelen Berichte besonders
bei Matth, vergleicht, unverkennbare Merkmale der Nicht-Ursprünglichkeit so-

49 S. 154-159.
so S. 159-184.



Bo Reiche, Griesbach und die synoptische Frage 355

wohl in der Darstellung der Reden Jesu, welche theils [1.] nicht im rechten
Zusammenhange theils [2.] irgendwie entstellt wiedergegeben sind, als auch in den

geschichtlichen Berichten, welche theils [3.] willkürlich geändert theils [4.] mit
mehr oder weniger verdächtigen Zutaten vermehrt sind.»51

Gleich nach der zweiten der oben angeführten Bemerkungen brachte de Wette
eine Reihe von textuellen Belegen dafür, dass ein logischer Text des Matthäus
von Markus etwas unklar gestaltet worden sei. Hier können nur ein paar seiner

Beispiele angeführt werden. - [1.] Während in Matth. 12, 31f. eine Lästerung
gegen den Sohn und eine gegen den Geist in einem dialektischen Verhältnis
zueinander standen, fiel in Mark. 3, 28f. das erste Vergleichsglied unlogischerweise
aus. - [2.] Jesus wurde nach Matth. 19, 3 ausdrücklich gefragt, ob Ehescheidung
aus jedem Anlass möglich sei; Mark. 10, 2 liess aber letzterwähnte Einschränkung
aus und bezog somit die Frage auf die Möglichkeit einer Ehescheidung überhaupt,
was bei den Juden gar nicht umstritten war. - [3.] Jesu primäre Sendung zu
den Kindern Israels war nach Matth. 15, 24 der Grund für seine Zurückhaltung
gegen die Phönizierin; statt dessen benutzte Mark. 7, 24 das Prinzip des

Messiasgeheimnisses als Erklärung. - [4.] Als willkürliche Zutaten des Markus bezeichnete

de Wette die Notizen etwa in Mark. 1, 13 (er war zusammen mit den Tieren)
und 15, 44 (Pilatus wunderte sich darüber, dass Jesus schon gestorben war).

Die gleichzeitige Abhängigkeit des Markus von Matthäus und Lukas zeige sich
besonders in seiner Abkürzung der Versuchungsgeschichte (Mark. 1, 12-13).52

Über de Wette hinaus darf zu diesem Argument bemerkt werden: In der Tat
hat Markus einen so abrupten Bericht über die Versuchung Jesu gebracht, dass
seine Darstellung zweifellos eine ausführlichere Tradition voraussetzte, wie sie

etwa bei Matthäus und Lukas vorliegt. Die abschliessende Bemerkung «und die
Engel dienten ihm» ist nur demjenigen Leser verständlich, der bei Matthäus von
der Besiegung des Teufels und der Bedienung des Siegers durch Engel gelesen hat.
Markus kann hier unmöglich als Quelle des Matthäus und Lukas gedient haben.
Andererseits ist das Gegenteil nicht das einzig Denkbare, sondern es lässt sich
auch eine gemeinsame Tradition oder Unterlage vorstellen, die von Matthäus und
Lukas einigermassen beibehalten, von Markus aber übermässig abgekürzt wurde.
Jedenfalls zitierte de Wette, wie vor ihm Saunier, die merkwürdige Kurzform der
Versuchungsgeschichte bei Markus mit Recht als Argument gegen die Behauptung

einer generellen Priorität des Mark.
Nachher führte de Wette mehrere Unklarheiten im Markusbericht an, die von

den Nebenberichten verursacht seien.53 Die schlagkräftigsten Argumente werden
im folgenden mit Ergänzung der von de Wette nur durch Bibelstellen angedeuteten
Einzelheiten charakterisiert.

5! S. 184f. In dem zweiten der oben zitierten Stücke stammen die Zahlen in Klammern
[1.-4.] vom Verfasser dieser Studie.

52 S. 185.
53 S. 186.



356 Bo Reiche, Griesbach und die synoptische Frage

In der Apostelliste zählte Markus die Namen im Akkusativ ohne entsprechende
Verbalform auf (Mark. 3, 16—19), und zwar nach de Wette, weil die Parallele bei
Lukas sie ebenso im Akkusativ hatten, was dort auf Grund des Partizips eklexa-
menos korrekt ist. - Die kurz formulierte Absicht der Gleichnisrede, dass die
Menschen, obwohl sehend, nicht sehen würden usw. (Mark. 4, 12/Luk. 8, 10), wird
nur aus dem Jesajazitat in der Parallele bei Matthäus erklärlich. Hier hätte de

Wette auch betonen können, dass epistrépsôsin bei Markus aus diesem Jesajazitat
stammen muss. - Nach seiner Heilung zeigte sich der gadarenische Besessene

ordentlich mit einem Mantel bekleidet (Mark. 5, 15), und das war von Lukas mit
demselben Worte wie bei Markus (himatisménos) mitgeteilt worden; aber im
Gegensatz zu Markus hatte Lukas am Anfang des Berichtes das bisherige Fehlen
des Mantels erwähnt (Luk. 8, 27), und nur dadurch wird jene am Ende des
Berichts stehende Notiz begreiflich, was Markus bei der Übernahme der Perikope
nicht beachtet hat. - Uber die Verwerfung Jesu in Nazareth schrieb Markus:
«Er konnte dort kein Wunder tun ausser.. kai ethaümasen dià tön apistian
autôn (Mark. 6, 5f.); diese im N.T. eigenartige Anwendung von diâ statt epf
beruhte auf der Parallele bei Matthäus: «Er tat dort nicht viele Wunder dià tën
apistian autôn.» - Von der Reaktion des Herodes Antipas auf die Berichte über
den Erfolg Jesu erzählte Markus dreierlei (Mark. 6, 14-16): 1. Flerodes meinte,
Johannes sei jetzt auferweckt von den Toten. 2. Andere sagten, Elia oder irgendein

Prophet sei aufgetreten. 3. Herodes meinte, Johannes sei auferweckt worden.
Zu 1. bietet Matthäus eine Analogie, zu 2. und 3. Lukas, und nach de Wette
erklärt die wechselnde Abhängigkeit des Markus von beiden seine gedankenlose
Wiederholung von 1. bei 3. - Der markinische Ausdruck «die Menge mit den

Jüngern zusammen» (Mark. 8, 34) sei eine Kontamination der matthäischen
Parallele «die Jünger» und der lukanischen «alle Leute». - Nach dem Ausruf «hier
ist uns schön zu sein» bekam Petrus laut dem Bericht des Markus über die
Verklärung Jesu ganz unbegründet Angst (Mark. 9, 6). Lukas schrieb es der Erscheinung

der Wolke zu, Matthäus aber noch besser der Offenbarung der Stimme, was
durch Jesu nachfolgendes Wort bestätigt wird: Fürchtet euch nicht. - Markus
und Lukas bilden Parallelen im Bericht über die Frage des Zebedaiden Johannes

wegen des fremden Exorzisten (Mark. 9, 38-41/Luk. 9, 49-50), dann hat Markus

ein paar Parallelen zu Matthäus eingeschaltet (Mark. 9, 42-50), während
aber Lukas den Bericht in sachlicher Ordnung mit dem Problem der Zebedaiden
in Samarien fortsetzte (Luk. 9, 51-56). - Die gegen die Schriftgelehrten kritische

Feststellung «niemand wagte es mehr, ihn zu fragen» schliesst bei Markus die
im Gegenteil ganz freundlich gemeinte Frage eines Schriftgelehrten nach dem

grössten Gebot ab (Mark. 12, 34); die entsprechende Wendung bei Lukas findet
sich in viel besser passender Weise nach der Diskussion mit den Sadduzäern
(Luk. 20, 40). - Bei der Vorbereitung zum Abendmahl liess Markus zuerst wie
Matthäus die Jünger nach dem Platz fragen und berichtete dann wie Lukus über
die Sendung von zwei Jüngern in die Stadt (Mark. 14, 12f.), wodurch die
Beantwortung der Frage nicht mehr richtig zum Ausdruck kam. - Jesus wurde vor dem



Bo Reiche, Griesbach und die synoptische Frage 357

Hohenpriester mit verhülltem Angesicht geschlagen, und die Wächter sagten dabei

nach Markus: «Prophezeie jetzt» (Mark. 14, 65); de Wette entdeckte in
diesem isolierten Imperativ eine allzu lapidarische Abkürzung der Parallele bei
Lukas: «Prophezeie jetzt: Wer war es, der dich schlug?»

Nach diesen Beobachtungen präsentierte de Wette im Anschluss an Griesbach
eine Übersicht der Abschnitte in Mark. 1-9, welche abwechselnd mit dem Matth,
und dem Luk. vergleichbar erscheinen, so dass ein Zickzack-Muster entsteht.54

Er versuchte abschliessend durch zahlreiche weitere Beispiele zu bestätigen, dass

Situationsangaben, Konkretionen und andere Eigentümlichkeiten im Mark, teils
auf dem Geschmack, dem Programm und der Schreibweise des Evangelisten und
teils auf seiner indirekten Berücksichtigung der abzukürzenden Parallelberichte
beruhen, also kein primäres Material bilden.55

Die gründliche und logische Anwendung der Hypothese Griesbachs in de Wettes
Lehrbuch ist noch heute eindrucksvoll. Gegen jede pauschale Annahme einer
Priorität des Mark, hat de Wette mehrere Argumente vorgelegt, die nicht
übersehen werden sollten. Die angenommene Influenz der Evangelisten aufeinander
dachte sich de Wette allerdings nur literarisch und mechanisch, was nach unserer
Meinung anachronistisch war, indem akustische und psychologische Faktoren zu
wenig berücksichtigt wurden. Jedoch war seine Darstellung ein Meisterstück, und
hätten die Exegeten des neunzehnten Jahrhunderts die strenge Empirie de Wettes
mehr beachtet, wären der späteren Forschung über das synoptische Problem manche

Entgleisung und Sackgasse erspart geblieben.
Bei katholischen Verfassern wie Johann Kuhn in Tübingen oder Adalbert

Maier in Freiburg erhielt sich die Hypothese Griesbachs recht lange während des

19. Jahrhunderts, wobei die Priorität des Matth, mit einer Abhängigkeit des Mark,
von Petrus kombiniert wurde.56

In der protestantischen Tübinger Schule kam es aber seit etwa 1840 zu einem
dogmatischen Missbrauch der Auffassung Griesbachs. Hier wurde die Literar-
kritik mit der sogenannten Tendenzkritik kombiniert, durch welche jeder Evangelist

auf Grund seines Tendenzcharakters in ein geistesgeschichtliches
Entwicklungsschema eingeordnet werden sollte. Zunächst hatte Eduard Zeller den
Paulinismus des Luk. betont57, und dann wollte Albrecht Ritsehl das Evangelium
Marzions mit seinem Paulinismus für eine Quelle des Evangeliums des Lukas mit seiner

vermeintlichen Kombination von Paulinismus und Judaismus erklären.58
Mit diesen Tendenzen oder «-ismen» arbeitete vor allem der Leiter der Schule,

Ferdinand Christian Baur in Tübingen. Er betrachtete wie Griesbach das Matth.

54 S. 187-190.
55 S. 191-195.
56 F. Neirynck, The Griesbach Hypothesis. Beitrag zum Griesbach-Symposium 1976

(vervielfältigt), A. 78.
57 E. Zeller. Über den dogmatischen Charakter des dritten Evangeliums: Theol. Jahrb. 2

(1843), S. 59-90.
58 A. Ritsehl, Das Evangelium Marcions und das kanonische Evangelium des Lucas (1846),

S. 55-150.



358 Bo Reicke, Griesbach und die synoptische Frage

als das älteste der synoptischen Evangelien, aber keineswegs wegen der apostolischen

Stellung des Matthäus oder wegen des literarischen Verhältnisses der Evangelien

zueinander, sondern nur auf Grund des Judaismus im ersten Evangelium.69
Da das ursprüngliche Luk. eine Antithese gegen das Judenchristentum darstelle60,
sei es vom Matth, abhängig.61 Ferner sei das Mark, von beiden abhängig, weil
sich hier eine neutrale oder vermittelnde Tendenz entdecken lasse.62 Das erste
Evangelium sei wegen der Apokalypse (Matth. 24, 1-51) auf die Zeit Bar Kochbas

130-134 n. Chr. zu beziehen63; daher müssten die anderen Evangelien noch
später datiert werden.

Von der lange Zeit mächtigen Tübinger Schule wurde also die evangelische
Literaturgeschichte nach spekulativen Allgemeinbegriffen zurechtgelegt. In der
Theorie war Hegels Schema der Dialektik ein Ausgangspunkt, aber in der Praxis
wurden Matthäus, Lukas und Markus als literarische Vertreter theologischer
Richtungen dargestellt, wie es in Deutschland zur Zeit Baurs und seiner Freunde eine
Auseinandersetzung zwischen Konservativen, Liberalen und Vermittlungstheolo-
gen gab. Diese stark anachronistische Betrachtung der Evangelisten als

programmatischer Vertreter dialektischer Standpunkte: Judaismus, Universalismus
u. dgl., bedeutete für die synoptische Frage eine Metabasis eis alio genos und
brachte die Hypothese Griesbachs bei empirisch denkenden Forschern in Verruf.

Inzwischen eroberte die Zweiquellentheorie die Arena. Der bürgerliche Realismus

wünschte sich historische Dokumente ohne avanzierte Theologie als

Ausgangspunkte für die evangelische Literatur. So schlug 1836 Karl August Credner
in Giessen vor, einerseits von den als Sprüchen verstandenen Logien des
Matthäus, von denen Papias geschrieben hatte, und andererseits von den Aufzeichnungen

des Markus auszugehen.64 Christian Hermann Weisse suchte vor allem
eine dokumentarische Stütze gegen die nach ihm gefährliche Traditionshypothese,
auf die David Friedrich Strauss seinen radikalen Begriff des Mythos basierte, als

er 1838 in derselben Weise die Logien und Markus als die zwei Quellen
darstellte.65 Ausdrücklich gegen die Hypothese Griesbachs wandte sich Christian
Gottlob Wilke, der im selben Jahr mit grossem Eifer die Priorität des Markus
verteidigte.66

Die zwei Behauptungen von der Priorität des Markusevangeliums und der
Existenz einer Logienquelle wurden im protestantischen Deutschland bald zur

so F. C. Baur, Kritische Untersuchungen über die kanonischen Evangelien, ihr Verhältnis
zueinander, ihren Charakter und Ursprung (1847), S. 608-613.

no Ebd., S. 441.
si S. 535.
62 S. 535. 567.
63 S. 605-609.
64 K. A. Credner, Einleitung in das Neue Testament (1836), S. 201-205.
65 C. H. Weisse, Die evangelische Geschichte kritisch und philosophisch bearbeitet, 1 (1838),

S. 3. 56. 83.
66 C. G. Wilke, Der Urevangelist oder exegetisch kritische Untersuchung über das

Verwandtschaftsverhältnis der drei ersten Evangelien (1838), S. V.



Bo Reiche, Griesbach und, die synoptische Frage 359

Mode, allmählich in verschiedenen Ländern und Kirchen zum Glaubensgut
erhoben, und sie gelten heute weltweit als Axiome. Solche idola theatri sind aber
immer wieder in Frage zu stellen, und bei jüngeren Theologen ist die
Zweiquellentheorie mit Recht zu einem Problem geworden. In diesem Zusammenhang
ist das neue Interesse für Griesbach begründet, und dabei kann auch die
ausführliche Argumentation von de Wette lehrreich sein (o. S. 353-357).

Bo Reiche, Basel


	Griesbach und die synoptische Frage

