
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 6

Artikel: Zur Intention der Botschaft des Amos : Exegetische Überlegungen zu
Am. 5

Autor: Berridge, John M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 32 Heft 6 November/Dezember 1976

Zur Intention der Botschaft des Arnos

Exegetische Überlegungen zu Am. 5

In seinem Kommentar zum Amosbuch behauptet H. W. Wolff, dass alles, was
Arnos über Israels Zukunft sagt, als Auslegung des entscheidenden Satzes
«Gekommen ist das Ende über mein Volk» (Am. 8, 2) zu verstehen sei. «Diesem
düsteren, rätselvollen Ergebnis wird die Auslegung nicht ausweichen dürfen: Arnos
hat höchstens einmal andeutend gemahnt, aber nirgendwo eine wirkliche Hoffnung
entzündet, dagegen mit schärfster und immer wiederholter Eindeutigkeit das
seinen Zeitgenossen bevorstehende Ende Israels angekündigt.»1 Dass also Arnos
ausschliesslich als Prophet des Gerichts aufzufassen sei, wird heute von mehreren
Exegeten vertreten.2

Eine kritische Uberprüfung dieser Auffassung wird hier angestellt. Unsere
exegetischen Überlegungen sind dem 5. Kapitel des Amosbuches gewidmet.

1.

Gegen die weitverbreitete Meinung, dass keine primäre Beziehung zwischen
5, 1-3 und 5, 4ff. besteht3, betrachten wir Am. 5,1-6 als eine rhetorische
Einheit.4 Es ist sehr wahrscheinlich, dass diese Einheit auch 5, 14 einschliesst.6

1 H. W. Wolff, Dodekapropheton 2, Bibl. Komm. z. A.T., 14, 2 (1969), S. 125.
2 Vgl. R. Smend, Das Nein des Arnos: Ev. Theol. 23 (1963), S. 415-6; J. Jeremias, Kult-

prophetie und Gerichtsverkündigung in der späten Königszeit, Wiss. Mon. zum A. und N.T.,
35 (1970), S. 151; W. H. Schmidt, Die prophetische «Grundgewissheit»: Ev. Theol. 31 (1971),
S. 630ff.; ders., «Suchet den Herrn, so werdet Ihr leben.» Exegetische Notizen zum Thema
«Gott suchen» in der Prophétie: Ex Orbe Religionum, 1, Numen Suppl. 21 (1972), S. 127ff.;
ders., Zukunftsgewissheit und Gegenwartskritik. Grundzüge prophetischer Verkündigung: Bibl.
Stud. 64 (1973), S. 15-23; H. H. Schmid, Amos. Zur Frage nach der «geistigen Heimat» des

Propheten: Wort u. Dienst N. F. 10 (1969), S. 97, A. 59.
s Vgl. zuletzt Wolff (A. 1), S. 271-2; W.Rudolph, Joel - Amos - Obadja-Jona, Komm,

zum A.T. 13, 2 (1971), S. 186.
4 Am. 5,1-6 wurde schon bei W. Harper, Int. Crit. Comm. (1905), S. 105ff., als eine Einheit

betrachtet. In letzter Zeit wird diese Auffassung von V. Maag, Text, Wortschatz und Begriffswelt

des Buches Arnos (1951), S. 26ff. ; J. Scharbert, Die Propheten Israels bis 700 v. Chr. (1965),
S. 111 (Scharbert nimmt auch Am. 7,9 dazu) und W. Vischer, Arnos, Citoyen de Téqoa:
Etudes Théol. et Rel. 50 (1975), S. 146, vertreten.

s In seinem Kommentar zu Arnos schrieb K. Marti, dass V. 4-6 und V. 14,15 nach Form



322 /. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos

In 5, 1-6. 14 haben wir ein Ineinander von Jahwewort (V. 3. 4 + 5) und
Prophetenwort (V. 1 + 2. 6. 14).

Am. 5 beginnt mit Arnos' eindrucksvoller Totenklage über ein bereits gestorbenes

Israel (5, 2). Mit Recht spricht W. Rudolph von «der schockierenden
Wirkung», die diese Totenklage auf Arnos' Hörer haben musste.6 Die wichtigste Frage
lautet aber: Wieso hat Arnos diese schockierende Wirkung gewollt? Es ist nicht
denkbar, dass seine Absicht nur die Ankündigung der unausweichlichen und
völligen Vernichtung war.7 Dieser Gebrauch der Totenklage hier bei Arnos wird
viel eher verständlich, wenn man annimmt, dass es der Versuch von Arnos war,
das Volk durch diese drastische Ankündigung von Unheil zur Umkehr zu zwingen.8

Dies wird bestätigt, wenn man den Zusammenhang zwischen Arnos' Totenklage
(5, 2) und dem Jahwewort in 5, 3 näher betrachtet, und noch stärker, wenn
anerkannt wird, dass 5, 1-3 zusammen mit 5,4-6. 14 eine rhetorische Einheit
bildet.

In 5, 1. 2 spricht Arnos sein eigenes Wort. Das Prophetenwort gründet sich auf
das Jahwewort von 5, 3."

Es ist oft festgestellt worden, dass, obwohl 5, 310 nur von einer Dezimierung
spricht, dieses Wort ausdrücken soll, dass so gut wie gar nichts übrigbleiben

und Inhalt zusammengehören und so als eine Rede zu betrachten sind, Kurzer Hand-Comm.
zum A.T., 13 (1904), S. 187. So auch jetzt die meisten Kommentare, vgl. zuletzt Rudolph
(A. 3), S. 186. 189-194. Dass ein Zusammenhang zwischen Am. 5,1-6 und 5, 14. 15 besteht,
wird angenommen von M. O'Rourke Boyle, The Covenantal Lawsuit of the Prophets. Amos iii
1-iv 13: Vet. Test. 21 (1971), S. 361; G. Hasel, The Remnant. The History and Theology of
the Remnant Idea from Genesis to Isaiah, Andrews Univ. Mon., 5 (1974), S. 190. J. Wijn-
gaards bemerkt ebenso: «In a parody on a wellknown song of mourning Amos may be singing

of the people's covenantal death and the revival promised to those who seek lahweh in a
renewed covenant (Am. v 2,4,6, 14)», Death and Resurrection in Covenantal Context.
Hos. vi 2: Vet. Test. 17 (1967), S. 238.

« Rudolph (A. 3), S. 188.
7 U. a. gegen Wolff (A. 1), S. 278: Amos' Totenklage «bringt die kurze, bittere Meldung des

Todesfalles. Sie betont wiederholt die Unabänderlichkeit»; C. Westermann, Grundformen
prophetischer Rede (1960), S. 145.

s Vgl. Harper (A. 4), S. 106; H. W. Hoffmann, Form - Funktion - Intention: Zs. at. Wiss.
82 (1970), S. 341-6. - Dass das «Hören» eines Wortes oft nicht «Gesprochenes zur Kenntnis
nehmen», sondern «das Gesprochene wahrnehmen» heisst, wird bei G. C. Macholz betont,
leremia in der Kontinuität der Prophétie: Probleme Biblischer Theologie (1971), S. 311; vgl.
auch H. Weippert, Die Prosareden des leremiabuches: Zs. at. Wiss. Beih. 132 (1973), S. 105.

Das einleitende sim'ü 'aet-haddäbär hazzae 'asaer 'änöki nöse' 'alekaem qinä von Am. 5,1 lässt
sich als ein solcher Ruf zur Wahrnehmung und Besinnung gut verstehen.

» Vgl. u. a. Wolff (A. 1), S. 271-2; Rudolph (A. 3), S. 188.
lo In 5, 3 ist lebët Jisrä'el nicht zu streichen (u. a. gegen L. Rost, Israel bei den Propheten,

Beitr. zur Wiss. vom A. und N.T. 71, 1937, S. 11; Rudolph A. 3, S. 187), sondern eher nach
dem einleitenden «Denn so spricht Jahwe» von V. 3 zu setzen (so z. B. Maag, A. 4, S. 26;
S. Amsler, Comm. de l'Anc. Test., IIa, 1965, S. 203).



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Arnos 323

wird.11 Zweifellos enthält die Ankündigung einer Dezimierung eine schwere
Drohung gegen die Existenz Israels als Staat. Weist aber dieses Jahwewort auf die
völlige Vernichtung des Volkes hin?

In 5, 3 geht es um die Frage des Restes.

In seiner Arbeit über die Vorstellung vom Rest im Alten Testament leitet
W. E. Müller die Herkunft des prophetischen Restgedankens aus der Praxis des

absoluten Krieges ab.12 Beim Verzicht oder Scheitern der Durchführung der totalen

Vernichtungsstrategie ist ein Rest geblieben.13 In überzeugender Weise zeigt
Müller, dass das Alte Testament eine dreifache Antwort auf die Frage des Schicksals

des Restes gibt14: Bedeutungslosigkeit; völlige Vernichtung; oder der Rest
kann wieder zu Bedeutung gelangen («der Rest ist Träger der Existenz eines

Volkes»15).
Der Restgedanke kommt bei Arnos noch öfter vor. In Am. 3, 12 ist wohl eher

von einem Mangel eines Restes überhaupt die Rede16 als von der Kleinheit und
Bedeutungslosigkeit eines Restes.17 In 9, 1-4 und 6, 918 wird zwar vom Uberleben

eines Restes gesprochen, dieser Rest wird aber zur völligen Vernichtung
verurteilt.19 Anders liegen die Dinge bei Am. 5, 15. Hier wird wieder vom Bestehen
eines Restes gesprochen. Das Schicksal dieses Restes hängt aber von der Gnade
Gottes ab. Vielleicht ('ülaj) wird Jahwe dem Rest gnädig sein. Aus diesen
Beispielen wird klar, dass Arnos den Rest als eine Grösse betrachtet, die entweder
etwas Negatives oder etwas Positives bedeuten kann.

Wir kehren jetzt zu Am. 5, 3 zurück. In diesem Jahwewort wird von einem
Zehntel, das übrigbleiben soll, gesprochen. Das Wort redet also nicht ausdrücklich

von völliger Vernichtung, sondern von einer starken Dezimierung.20 Das heisst,
was das kommende Gericht für die Zukunft des Volkes bedeuten soll, wird hier
offengelassen. Ob der Rest das Ende des Volkes bedeutet, oder ob er eher einen

11 Vgl. etwa W. E. Müller, Die Vorstellung vom Rest im Alten Testament (Neuauflage 1973,
hrsg. v. H. D. Preuss), S. 59.

Ebd. Dass der prophetische Restgedanke allein in dem militärisch-politischen Bereich
wurzelt, ist bei Hasel (A. 5) bestritten worden (S. 373ff.).

is Müller (A. 11), S. 30-34.
14 Ebd. S. 36ff.
is Ebd. S. 41.
16 Gegen etwa H. H. Rowley, der von «a torn and bruised Remnant which God in His

mercy spares» spricht, The Biblical Doctrine of Election (1950), S. 72.

ir Etwas anders Hasel (A. 5), S. 181, der von einem Rest spricht, der aber dann die
Bedeutungslosigkeit dieses Restes hervorhebt.

is Wenn 6,10 als Fortsetzung von 6,9 betrachtet wird (so u. a. Wolff, A. 1, S. 324-9;
Rudolph, A. 3, S. 221-5; anders z.B. Müller, A. 11, S. 59), wird nichts Positiveres über einen
möglichen Rest gesagt. 6, 9 spricht von der völligen Vernichtung eines Restes, 6,10 von der
Bedeutungslosigkeit dieses Restes.

i° Vgl. noch Am. 1, 8.
20 Vgl. Maag (A. 4), S. 249; H. D. Preuss, Jahweglaube und Zukunftserwartung, Beitr. zur

Wiss. vom A. und N.T. (1968), S. 159. 160.



324 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos

neuen Anfang darstellt21, hängt jetzt von der Entscheidung des Volkes und vor
allem von dem Willen Jahwes ab (vgl. Am. 5, 15).

Das Gericht scheint jetzt unabwendbar zu sein, es muss aber nicht völlige
Vernichtung bedeuten. Um seinem Volk die möglichen Konsequenzen des kommenden

Gerichts klarzumachen, es von seinen verkehrten Vorstellungen loszureissen22
und es zur Entscheidung zu bringen, gibt Arnos nicht nur das Jahwewort von 5, 3

weiter, sondern stellt sein eigenes Wort voran, seine Totenklage.
Die militärische Dezimierung, die in 5, 3 dargestellt wird, weist möglicherweise

auf das Ende des Staates hin. Diese Vernichtung des Staates muss aber nicht die
Ausrottung des Volkes bedeuten.23 Für Arnos war diese Frage nach der Zukunft
des Volkes die Hauptsache.

In seiner Totenklage konzentriert sich Arnos auf Israel als das erwählte Volk
Gottes. Das wird besonders deutlich in der Bezeichnung von Israel als betülat
Jisrâ'ël, wobei betont wird, dass Israel ausgerottet werden könnte, bevor «es zur
Erfüllung seines Lebensgeschicks kommt».24 Die Wörter «auf ihren Boden» lenken

die Aufmerksamkeit auf das von Jahwe verheissene Land.25 Und die letzten
Wörter der Totenklage - «niemand richtet sie auf (qüm hi.)» - dürften wohl auf
Jahwe selber hinweisen.26 Wenn das Volk von Jahwe verlassen wird27, besteht
keine Hoffnung mehr.

Hier schildert Arnos die schlimmstmöglichen Konsequenzen des Gerichts, nämlich

das Ende des Volkes. Er tut dies aber in der Hoffnung, dass das Volk noch
umkehren wird.28 Nur durch eine Hinwendung zu Jahwe, zu demjenigen, der
Israel zum Volk erwählt hat, kann Israel als Volk noch am Leben bleiben.

In 5, 1-3 geht es also darum, die totale Vernichtung zu vermeiden. Es bleibt
noch die Möglichkeit des Überlebens eines Restes, der wieder zu Bedeutung
gelangen kann.

Unmittelbar schliesst sich jetzt in 5, 4 eine Mahnung mit Heilszusage an 5, 1-3
an.29 Zusammen mit dem Drohwort in V. 5 bildet 5, 4. 5 ein Jahwewort. Die
Echtheit dieser Stelle ist ganz selten bestritten worden30, und in der Tat gibt es

24 Erwähnenswert in diesem Zusammenhang sind die Erwägungen G. W. Ahlström's zu der
umstrittenen Stelle Jes. 6,13, Isaiah VI. 13: lourn. Sem. Stud. 19 (1974), S. 169-172.

22 Vgl. Müller (A. 11), S. 58-9; Hasel (A. 5), S. 189.
23 Vgl. Maag (A. 4), S. 250-1; Preuss (A. 20), S. 160.
24 Wolff (A. 1), S. 277.
25 Vgl. Rudolph (A. 3), S. 188, A. 3.
26 Vgl. Hos. 6, 2 und Ps. 41,11.
27 Vgl. noch «hingestreckt (nts qal) auf ihren Boden» - «nfs k. meint oft, dass Gott sein

Volk aufgibt» (Wolff, A. 1, S. 277).
28 Zu einem ähnlichen Schluss kommt auch Hasel (A. 5), S. 190.
2» Dass dieselben Leute in Am. 5,1-3 und 5, 4ff. angesprochen sind, zeigt schon die

Bezeichnung der Adressaten als bët Jiärä'el in 5,1. 3 (s. hierzu A. 10) und 5, 4. So auch Wolff
(A. 1), S. 279, der allerdings behauptet, dass 5,1-3 und 5, 4ff. zwei selbständige Sprüche sind,
deren Verknüpfung erst in der literarischen Komposition stattgefunden hat (ebd. S. 272).

30 Dass Am. 5, 5. 5 von Arnos stammt, wird von H. Frosbroke, Int. Bible, 6 (1956), S. 812,
bestritten. Auch K. Koch meint, «bei der Mahnrede 5, 4-7 ist... die Herkunft von Arnos



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Arnos 325

keine stichhaltigen Gründe, die gegen eine Herkunft von Arnos sprechen. Obwohl
aber die Echtheit der Verse 4 und 5 von Wolff anerkannt wird, ist bei ihm die
Mahnung von V. 4 nivelliert und kommt nicht zur vollen Geltung.31 Wolff meint,
dass «dieses Mahnwort kaum noch auf Gehorsam rechnen (wird)».32 Die Mahnung

von V. 4 «muss alsbald dem ausgebauten Warn- und Drohwort weichen
(5), das offensichtlich die eigentlich einzuprägende Aussage bringt».33 Wo liegt
aber nun der Höhepunkt von Abschnitt 5, 4. 5?

Gattungsmässig ist 5, 4. 5 als eine Aufforderung zur Umkehr zu bezeichnen.34
Das heisst, obwohl die Mahnung in 5, 4 in der Tat sehr knapp gehalten ist, muss
auf dieser Mahnung der eigentliche Hauptton liegen.36

In dieser Aufforderung zur Umkehr wird aber gleichzeitig auch der Untergang
der Heiligtümer angekündigt (5, 5b). Diese Drohung gegen die Heiligtümer spricht
von Exil und Vernichtung. Sie zeigt, dass der Entschluss Jahwes, Unheil über
Israel zu bringen, das das Ende von Israel bedeuten könnte, nicht aufgehoben ist.36

Es scheint nicht der Fall zu sein, dass dieser Entschluss Jahwes durch die Umkehr
des Volkes geändert werden kann. Aber trotz dieser Ankündigung des Gerichts in
V. 5b wird von Jahwe immer noch die Möglichkeit des Lebens angeboten.

Es gibt damit zwei Höhepunkte in 5, 4. 5, die in einer Spannung zueinander
stehen. Auf der einen Seite steht die Mahnung mit Heilszusage (V. 4b), auf der

nicht sicher, da bei ihm sonst nicht von einer Möglichkeit, der Katastrophe zu entrinnen, die
Rede ist», Die Entstehung der sozialen Kritik bei den Profeten: Probleme Biblischer Theologie

(1971), S. 251. Es ist zuzugeben, dass bei Arnos solche ausdrücklichen Mahnungen ganz
selten vorkommen. Sie befinden sich aber auch noch in 5, 7. 10. 15 (s. unten, Abschnitt 2) und
in 5, 21-24 (s. unten, Abschnitt 4).

Gerade wegen dieses Fehlens der ausdrücklichen Mahnungen bei Arnos ist es besonders
wichtig, jede einzelne Einheit genau nachzuprüfen, ob diese vielleicht als Aufforderung zur
Umkehr dienen soll. Obwohl Exegeten schon lange behauptet haben, dass eine prophetische
Gerichtsankündigung die Absicht haben kann, eine Umkehr zu bewirken (vgl. etwa Harper,
A. 4, S. 104), ist dies in jüngster Zeit noch stärker betont worden. S. u. a. A. Kapelrud, New
Ideas in Amos: Vet. Test. Suppl. 15 (1965), S. 196-7; H. Graf Reventlow, Die Rechtfertigung
im Horizont des Alten Testaments: Ev. Theol. Beih. 58 (1971), S. 52; T. Raitt, The Prophetic
Summons to Repentance: Zs. at. Wiss. 83 (1971), S. 46ff.; ders., Function Setting, and Content
in Jeremiah's Oracles of Judgment: Soc. Bibl. Lit. Sem. Pap. Oct. 1971 (1971), S. 207ff.;
H.W.Hoffmann (A. 8), S. 341-6; ders., Die Intention der Verkündigung Jesajas: Zs. at. Wiss.
Beih. 136 (1974) S. 47-49. Wie wir schon festgestellt haben, ist es sehr wahrscheinlich, dass

Arnos' Totenklage in 5, 2 auf die Umkehr zielt. Jedenfalls darf man keineswegs ohne weiteres
behaupten, dass die Zusage des Lebens in Am. 5, 4 «geradezu im Widerspruch zu der
unmittelbar voraufgehenden wie zu der gesamten Botschaft des Propheten» steht (gegen Wolff
A. 1, S. 278).

31 Eine ähnliche Stellungnahme ist zu finden bei A. Weiser, Die Profetie des Amos: Zs. at.
Wiss. Beih. 53 (1929), S. 190; E. Würthwein: Theol. Wort. z. N.T., 4 (1942), S. 983; Smend
(A. 2), S. 415-6; Schmidt (A. 2), Zukunftsgewissheit, S. 21-2. 40-1.

33 Wolff (A. 1), S. 280.
33 Ebd.
34 Raitt (A. 30), Zs. at. Wiss., S. 30ff. Alle Formelemente dieser Gattung sind in Am. 5, 4. 5

vorhanden (ebd. S. 33).
35 Vgl. ebd. S. 36.
33 Vgl. Wolff (A. 1), S. 279.



326 /. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos

anderen Seite das Drohwort (V. 5b), das kaum als eine beiläufige Hinzufügung
oder Appendix zu betrachten ist.37 Wenn man dennoch wie Wolff in V. 5b den
Höhepunkt sehen will38, «darf doch die Mahnung von 4b nicht ignoriert werden»30.
Die Spannung, die hier besteht, kann nur durch die Restvorstellung gelöst werden.40
Das Gericht muss nicht das Ende des Volkes bedeuten. Die Möglichkeit des
Uberlebens (so ist der Imperativ wihjü in 5, 4 zu verstehen) besteht noch für diejenigen,
die «Jahwe suchen».41

Was heisst dann «Jahwe suchen» bei Arnos? Am. 5, 5 und andere Stellen im
Amosbuch42 machen deutlich, dass das Suchen Jahwes nicht mit dem Aufsuchen
der Heiligtümer verbunden sein kann.43 Nach einer Vermutung von C. Westermann

steht in Am. 5, 4 «Institution gegen Institution: gegen das Sich-Wenden an
Jahwe am Kultort stellt Arnos das Sich-Wenden an Jahwe, das nur durch einen
Propheten möglich ist».44 Aber nichts in Am. 5, 4 deutet darauf hin, dass das

Suchen Jahwes so zu verstehen ist. Die Betonung liegt bei diesem Ausdruck wohl
stärker auf dem Inhalt der prophetischen Verkündigung als auf der Stellung des

Propheten als Vermittlers. In dem Mittelpunkt der prophetischen Verkündigung
aber steht Jahwe selbst. Eine wahre Hinwendung zu Gott, die eine Haltung seiner
Gebote einschliesst, wird verlangt.46 Nur dann darf das Volk auf das Leben hoffen,
ein Leben, das letzten Endes durch Gottes Gnade besteht.

Dass der Ausdruck drs Jhwh so zu verstehen ist, wird durch andere vor-
exilische prophetische Texte nahegelegt.46 Der Ausdruck scheint in der propheti-

37 Gegen F. Hesse, Arnos 5, 4-6.14ff. : Zs. at. Wiss. 68 (1956), S. 6.
38 Wolff (A. 1), S. 279-80. Ähnlich schon Weiser (A. 31), S. 191.
30 K.W.Neubauer, Erwägungen zu Arnos 5,4-15: Zs. at. Wiss. 78 (1966), S. 312. Vgl. auch

Hesse (A. 37), S. 5, A. 25.
Anders Hesse, ebd. S. 13-14, der der Meinung ist, dass das Jahwewort 5,4 von der

totalen Rettung spricht, und dass Arnos die Restvorstellung erst in dem Prophetenwort 5,15b
einführt, um so den Widerspruch zwischen seinem Auftrag als Künder des totalen Gerichts
und Künder der totalen Rettung aufzuheben.

Dass es in Am. 5, 4ff. um die Frage des Überlebens eines Restes geht, wird z. B. auch bei
Maag behauptet (A. 4), S. 249. Vgl. auch E. Jenni, «Remnant»: Int. Diet. Bible, 4 (1962), S. 32.

42 Vgl. noch Am. 4, 4. 5 und 5, 21-24.
43 S. zuletzt Schmidt (A. 2), Ex Orbe Religionum, S. 128.
44 C. Westermann, Die Begriffe für Fragen und Suchen im Alten Testament: Kerygma und

Dogma 6 (1960), S. 22. So auch Wolff (A. 1), S. 280; E. Ruprecht, drs: Theol. Handw. z. A.T., 1

(1971), Sp. 463.
45 Vgl. u. a. K. D. Dietrich, Die Umkehr im Alten Testament und im Judentum (1936),

S. 49; G. Fohrer, Die Propheten des Alten Testaments 1 (1974), S. 36.
4« Zeph. 2, 3 setzt eine Kenntnis der Amosüberlieferung wohl voraus. Obwohl Zephanja hier

den Ausdruck bqs Jhwh gebraucht und nicht drs Jhwh, waren ihm diese Ausdrücke
wahrscheinlich gleichbedeutend, wie man an Hand von Zeph. 1, 6 (die Wörter welö deräsuhü sind
nicht zu streichen - s. L. Sabottka, Zephanja. Versuch einer Neuübersetzung mit philologischem

Kommentar: Bib. et Or. 25, 1975, S. 14, 26-7) zeigen kann (so auch G. Gerleman, bqs,
Theol. Handw. z. A.T., 1, 1971, Sp. 335). In Zeph. 2,3 bedeutet bqs Jhwh die «ernsthafte
Hinwendung zu Gott und tätige Anerkennung seines gebietenden Willens» (Th. H. Robinson,
Handbuch z. A.T. 14, 21954, S. 189). Dies bestätigt unsere Erwägungen zur Bedeutung des

Ausdruckes drs Jhwh bei Arnos in Am. 5, 4. 5.



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos 327

sehen Busspredigt einen Platz gehabt zu haben.47 Besonders aufschlussreich ist
Jes. 9, 12, wo drs Jhwh geradezu als Parallelausdruck zu süb rad gebraucht wird.
Bei Hosea, der allerdings den Ausdruck bqs Jhwh vorzieht, für den aber bqs Jhwh
auf die Umkehr bezogen ist48, scheint der Gebrauch von drs Jhwh in Hos. 10, 12
auch diese umfassende Bedeutung zu haben.49

Dieselbe Spannung, die im Jahwewort 5, 4. 5 vorliegt, ist auch im Prophetenwort
5, 650 zu finden. Zuerst wiederholt Arnos die göttliche Mahnung und Heilszusage
von 5, 4, nur dass hier «Jahwe» statt «mich» steht. Diese sofortige Wiederholung
in V. 6 ist als Arnos' eindringlicher Appell an das Volk, das Angebot Jahwes
anzunehmen, zu verstehen.51 In 5, 6b spricht Arnos von einem Feuer52, das frisst, und
das von niemandem gelöscht werden kann.53 Das heisst, Arnos weist hier das Volk
auf die Möglichkeit der völligen Vernichtung hin, und spricht nicht etwa von der
möglichen Vermeidung des Gerichtes überhaupt.54 Das Volk wird hier vor die
Entscheidung zwischen Leben und Tod gestellt.55 Allerdings ist seine Situation
jetzt äusserst kritisch geworden. Sowohl das Jahwewort 5, 4. 5 als auch das Pro-

47 S. Wagner, drs: Theol. Wort. z. A.T., 2 (1974), Sp. 322.
4S Vgl. etwa J. Reindl, Das Angesicht Gottes im Sprachgebrauch des Alten Testaments,

Erfurter Theol. Stud. 25 (1970), S. 168-9. Vgl. Hos. 3, 5 und vor allem Hos. 7,10, wo welö-
säbü 'ael-Jhwh 'aelöhehaem parallel zu welö biqsuhü verwendet wird. Dagegen dürfte in
Hos. 5,6 von einem Aufsuchen der Heiligtümer die Rede sein - vgl. Gerleman (A. 46),
Sp. 335.

49 Vgl. M. J. Buss, The Prophetic Word of Hosea. A Morphological Study, Zs. at. Wiss.
Beih. 111 (1969), S. 106. - Zu drs Jhwh vgl. noch Ps. 24, 6 und dazu F. Nötscher, «Das
Angesicht Gottes schauen» nach biblischer und babylonischer Auffassung (1969), S. 138; Reindl
(A. 48), S. 170.

so In jüngster Zeit ist die Authentizität von Am. 5, 6 (zusammen mit 5, 14. 15) bei Wolff
verneint worden. Es ist mit Rudolph (A. 3), S. 194 A. 17, gegen Wolff (A. 1, S. 282) festzuhalten,
dass weder Sprache noch Stil darauf hinweisen, dass 5, 6 nicht von Arnos stammt.

51 Vgl. Maag (A. 4), S. 30 zu Am. 5, 4-6: Die Intention des Stückes ist «Ringen um
Einsicht, ehe es zu spät ist». Ungerechtfertigt ist die Behauptung von Hesse (A. 37), S. 11: «Es ist
so, als habe es dem Arnos fürs erste die Sprache verschlagen, so dass er das, was er eben als
Bote eines Anderen als Botenspruch ohne eigene innere Beteiligung hat weitergeben müssen,
nur erst mechanisch wörtlich wiederholen kann.»

52 Gegen die Meinung der meisten Exegeten ist festzuhalten, dass es nicht notwendig ist,
im mas. Text paen-jiçlâh kâ'ês (V. 6a) zu ändern - vgl. E. Hammerschaimb, The Book of
Amos (1970), S. 79; Wolff (A. 1), S. 269; Rudolph (A. 3), S. 189. Dass Jahwe selber Subjekt
ist (anders Wolff), der wie ein Feuer entbrennt (vgl. Rudolph A. 3, S. 189; zu fragen wäre
allerdings, ob çlh hier nicht mit «durchschreiten» zu übersetzen wäre - vgl. 'br in Am. 5, 17 und
j$' in Jer. 4, 4), ist zwar ungewöhnlich, wirkt aber nicht befremdlich. Bei Arnos wird immer
wieder betont, dass es jetzt um eine unmittelbare Gegenüberstellung mit Jahwe selbst geht;
vgl. G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, 2 (31962), S. 144.

58 Es wird fast so gut wie allgemein anerkannt, dass lebët-'ël am Ende von V. 6 zu streichen

ist.
m Ähnlich scheint auch Rudolph (A. 3), S. 193-4, V. 6 zu verstehen, da er V. 6 als ursprüngliche

Fortsetzung von V. 15 betrachtet. Vgl. auch E. Sellin, Komm, zum A.T. 12,1 2.31929),
S. 229; Schmidt (A. 2), Ex Orbe Religionum, S. 133, A. 1.

55 Eine ähnliche Situation wird im Jeremiabuch geschildert. In Jer. 21, 8-10 (z. Echtheit
dieser Stelle s. J. Berridge, Prophet, People, and the Word of Yahweh. An Examination of
Form and Content in the Proclamation of the Prophet Jeremiah, Basel Stud, of Theol. 4,



328 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Arnos

phetenwort 5, 6 deuten also darauf hin, dass das Gericht unausweichlich ist. Das
Angebot des Lebens dürfte nur einem Rest zukommen.

Obwohl es möglich ist, dass 5, 1456 «wohl systematisch an die Seite von 5, 5

gestellt werden muss, chronologisch aber nicht mit diesem zusammenzubringen
ist»57, lässt sich 5, 1458 gut als Abschluss der Einheit 5,1-6 verstehen.69 In 5, 14
wiederholt Arnos Jahwes Wort noch einmal, hier in etwas variierter Form. Damit
es am Leben bleibt, wird das Volk aufgefordert, das «Gute» zu suchen.60 «Das
Gute, das zugleich das Heilsame und Lebensfördernde ist, ist die Befolgung der
göttlichen Gebote, mit der der Israelit seinem Gott für die Gnade der Erwählung
zu danken hat.»61 Der Finalsatz lcma'an tihjü in 5, 14 bedeutet nichts anderes als

1970, S. 204-5) ist das Gericht, das angekündigt wird, unausweichlich und bevorstehend (vgl.
V. 10). Trotzdem kann Jeremia noch den Einwohnern Jerusalems die Wahl zwischen Leben
und Tod anbieten. Das Volk wird in dieser letzten Stunde zur echten Entscheidung gerufen.
Wer in der Stadt bleibt - der wird sterben. Wer sich in die Hände der Babylonier übergibt -
der wird leben.

58 Die Echtheit von Am. 5,14.15 wurde schon bei W. Nowack, Handkomm. z. A.T., 3, 4

(1897), S. 140-1, in Frage gestellt. Später haben auch Weiser (A. 31), S. 183ff.; Würthwein
(A. 31), S. 983 («unter dem Verdacht, nicht ursprüngliches Gut zu sein»); Wolff (A. 1), S. 274,
276, 294-5, diese Meinung vertreten. In seinem Kommentar zum Amosbuch schreibt Weiser
allerdings, dass es unsicher ist, ob diese Verse auf Arnos selbst zurückgehen, A.T. Deutsch, 24
(1967), S. 161.

57 Maag (A. 4), S. 30.
58 Gegen die beherrschende Meinung, dass eine primäre Beziehung zwischen 5,14 und 5,15

besteht (anders aber z. B. Harper, A. 4, S. 121ff.), schlagen wir vor, dass die jetzige Position
dieser Verse erst auf die Redaktion zurückzuführen ist, eine Zusammenstellung, die sich
einfach erklären lässt. Raitt (A. 30), Zs. at. Wiss., S. 35, z. B. betrachtet 5,14. 15 als eine Einheit,
und als Beispiel einer Aufforderung zur Umkehr. Da aber sowohl eine Mahnung als auch eine
(bedingte) Heilszusage in beiden Versen vorkommt, scheint einer Trennung dieser beiden Verse
nichts im Wege zu stehen. Mit Recht behauptet J. L. Mays, Amos: O. T. Library (1969), S. 99,
dass die V. 14 und 15 beide für sich allein stehen könnten. Mays selber möchte trotzdem hier
eine rhetorische Einheit sehen, 1. wegen des Chiasmus (Gut-Böse/Böse-Gut) und 2. da V. 15

eine Erläuterung von «das Gute» von V. 14 enthält. Man kann den Chiasmus aber ebensogut
auf die Redaktion zurückführen. Wir glauben ausserdem nicht, dass das «Gute» einer Erklärung

bedarf. Vgl. etwa O. Procksch, Die kleinen Prophetischen Schriften vor dem Exil (1910),
S. 80; A. Kapelrud, Central Ideas in Arnos (1961), S. 166.

59 Beachtung verdient Neubauers (A. 39) ausführliche Behandlung von 5,14b. Er schlägt
vor, S. 302, dass Arnos in den Wörtern «Jahwe, der Gott der Heerscharen, ist mit Euch» eine
vom Heilsorakel überkommene Formel braucht. Dadurch «nimmt Arnos in 5,14 wie in 4f.
Stellung gegen allzu leichtfertige im Kult genährte Vorstellungen». So auch J. L. Crenshaw,
Amos and the Theophanic Tradition: Zs. at. Wiss. 80 (1968), S. 207-8.

80 Wolff (A. 1), S. 294, meint, dass Am. 5,14 (und 5,15) einem weisheitlichen Schüler des

Propheten zuzuschreiben ist. Mit Recht aber schreibt H. J. Stoebe dazu, Überlegungen zu den
geistlichen Voraussetzungen der Prophétie des Arnos: Wort - Gebot - Glaube, Abh. z.
Theol. des A. und N.T., 59 (1970), S. 225: «Es ist wohl ein Unterschied zwischen dem
weisheitlichen: 'es ist gut, etwas zu tun', und dem 'Fragt nach dem Guten und nicht nach dem
Bösen' des Arnos.»

81 Rudolph (A. 3), S. 192. Vgl. auch hierzu K. Cramer, Amos. Versuch einer Theologischen
Interpretation, Beitr. zur Wiss. vom A. und N.T. 15 (1930), S. 119-125; G. Fohrer, Tradition
und Interpretation im Alten Testament: Zs. at. Wiss. 73 (1961), S. 26-7; jetzt in Studien zur
Alttestamentlichen Theologie und Geschichte, Zs. at. Wiss. Beih. 115 (1969), S. 78-9;



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Arnos 329

der Imperativ wihjü in 5, 4 und 5, 6, nämlich am Leben bleiben im Gericht. Dass
der Prophet hier seiner Sache nicht so sicher ist wie in 5, 462, lässt sich nicht
behaupten. In V. 14b wird lediglich betont: Nur wenn das Volk das «Gute» sucht
(das nicht in dem Kult erreichbar ist63), kann es am Leben bleiben.64 In V. 14
haben wir wieder einen Hinweis auf das Bestreben des Propheten, das Volk in
dieser letzten Stunde zur richtigen Entscheidung zu bringen.65

2.

a) In Am. 5 fängt ein neuer Abschnitt mit V. 7 an. Wie man schon lange
angenommen hat, ist am Anfang von V. 7 wohl ein Weheruf (höj) einzufügen.66 Während

der Weheruf als solcher eine konstante Form hat (höj + Partizip, oft mit
anschliessenden Angaben über die Adressaten in der 3. Person), leitet der Weheruf
nämlich oft eine grössere rhetorische Einheit ein, wobei diese Erweiterungen von
recht verschiedener Art sind.67

Viele Exegeten nehmen an, dass V. 7 und 10 in Am. 5 eine Einheit bilden.68 Wir
bezweifeln aber, dass dieser Spruch, der mit einem Weheruf eingeleitet wird, in
V. 10 seinen Abschluss findet.

Einige Exegeten schlagen vor, dass V. 11 (der eine Gerichtsankündigung
enthält) die Fortsetzung und den Abschluss dieses Spruches bildet.69 Ein
schwerwiegender Einwand gegen die Zusammengehörigkeit von V. 11 und V. 7, 10
scheint uns aber zu sein, dass in V. 11 eine wohl engere Gruppe von Übeltätern

H. J. Stoebe, tob: Theol. Handw. z. A.T., 1 (1971), Sp. 660. - Zu «das Gute» vgl. Mi. 3,2;
6, 8; Hos. 8, 3; Ez. 18, 18; Ps. 14, 1. 3; 37, 27; Isa. 1, 17 (jtb).

So W. Baumgartner, Kennen Arnos und Hosea eine Heilseschatologie? (1913), S. 13; vgl.
Hesse (A. 37), S. 7.12; R. Fey, Arnos und Jesaja. Abhängigkeit und Eigenständigkeit des Jesaja,

Wiss. Mon. zum A. und N.T., 12 (1963), S. 52; Schmidt (A. 2), Ex Orbe Religionum, S. 132.
63 Vgl. Neubauer (A. 39), S. 306.
m Vgl. ebd. S. 305-6; Rudolph (A. 3), S. 190.
«s Maag (A. 4), S. 29, ist völlig zuzustimmen, wenn er schreibt: «Die Verse 5, 6 und 5,14.15
zeigen uns den Menschen Arnos, der nicht ein lebloses Werkzeug der göttlichen Verkündigung,

sondern menschlich beteiligte Persönlichkeit ist.»
s® S. zuletzt Rudolph (A. 3), S. 195. Anders J. D. W. Watts, Vision and Prophecy in Arnos

(1958), S. 56-7; vgl. auch ders., Note on the Text of Amos V. 7: Vet. Test. 4 (1954), S. 215-6;
K. Koch (A. 30), S. 251-2, bes. A. 54, S. 251.

«r Vgl. E. Gerstenberger, The Woe-Oracles of the Prophets: Journ. Bibl. Lit. 81 (1962),
S. 252-3.

os S. u. a. Marti (A. 5), S. 190-2; Gerstenberger (A. 67), S. 254; Wolff (A. 1), S. 273. 284-
290; Rudolph (A. 3), S. 186.197-8; M. Fendler, Zur Sozialkritik des Amos: Ev. Theol. 33

(1973), S. 32 A. 1. - Am. 5, 8. 9 werden von fast alien Exegeten als eine spätere Eintragung
anerkannt. Zu die «Doxologieen» im Amosbuch s. zuletzt K. Koch, Die Rolle der hymnischen

Abschnitte in der Komposition des Amos-Buches: Zs. at. Wiss. 85 (1973), S. 504-537;
W. Berg, Die sogenannten Hymnenfragmente im Amosbuch, Europ. Hochschulschr. 23, 45

(1974).
6» Vgl. u. a. Sellin (A. 54), S. 229-30; I. Willi-Plein, Vorformen der Schriftexegese innerhalb

des Alten Testaments, Zs. at. Wiss. Beih. 123 (1971), S. 33-5; Mays (A. 58), S. 90-5.



330 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Arnos

angesprochen wird. Die Angeredeten in V. 11 gehören zur Oberschicht Israels.70
Dass V. 11 von den Versen 7 und 10 getrennt werden muss, wird noch unterstützt,

wenn man erkennt, wie eng sich die angekündigte Strafe in V. 11 auf die
Übeltäter aus der Oberschicht Israels bezieht. V. 11 ist also als eine Einheit für
sich zu verstehen.71

Auch V. 12 wird bei manchen Exegeten als Fortsetzung von 5, 7. 10 (zusammen
mit 5, 11) verstanden. Am. 5, 7. 10-12 wird entweder als eine Einheit für sich
betrachtet72 oder als Teil einer grösseren Einheit angesehen, die 5, 7. 10-12 + 16. 17
einschliesst.73 V. 12 lässt sich aber schlecht in eine Verbindung mit V. 11 bringen.
Wie wir schon gesehen haben, ist V. 11 am besten als eine Einheit für sich zu
betrachten. Möglich wäre andererseits, V. 12 als die unmittelbare Fortsetzung
von 5, 7. 10 zu verstehen. Die Adressaten dürften die gleichen sein wie in 5, 7. 10,
und in V. 12 geht es auch wieder um ähnliches Vergehen «im Tor». Doch scheint
der Anfang von V. 12 eher auf eine neue Redeeinheit hinzuweisen. Aus den
einleitenden Worten ki jäda'ti lässt sich V. 12 gut als Antwort auf eine Gegenbehauptung

von Arnos' Hörern74, und von daher als Anfang einer neuen Rede
verstehen. Es ist gut möglich, dass V. 12 als der Anfang einer Einheit zu betrachten
ist, die in 5, 16. 17 ihren Schluss findet.75

Wir schlagen die Annahme vor, dass 5, 15 ursprünglich den Abschluss einer
rhetorischen Einheit bildete, die in dem Weheruf 5,1. 10 ihren Anfang hat.
Am. 5, 15 enthält nämlich eine Mahnung mit anschliessender bedingter
Heilszusage. In seiner Mahnung von V. 15a («Hasset das Böse und liebet das Gute.
Und richtet im Tor das Recht auf») nimmt Arnos Stellung zu dem vorangehenden
Weheruf (V. 7. 10). V. 7 spricht von denjenigen, die Recht (mispät) in Wermut
verwandeln und Gerechtigkeit (sedäqä) zu Boden werfen (nüah hi.). In V. 10 wird
ausdrücklich von dem Vergehen im Tor (bassa'ar) gesprochen. In V. 15 steht die
Mahnung: «Und richtet im Tor das Recht auf.» Der Prophet nimmt dabei nicht
nur die beiden Wörter mispät und (be)sa'ar wieder auf, sondern seine Verwendung

von «aufrichten» (jsg hi.) steht auch in einer direkten Gegenüberstellung
zum Ausdruck «zu Boden werfen» (nuah hi.) in V. 7.76 Die Mahnung «Hasset (sn')
das Böse» kann auch mit dem Vorkommen von sn5 in V. 10 in Verbindung
gesetzt werden. Statt diejenigen zu hassen, die das Recht aufrechterhalten, sollte man
das «Böse» hassen.

70 Vgl. Fendler (A. 68), S. 37-8. 50-1.
71 So auch Wolff (A 1), S. 273; Rudolph (A. 3), S. 186.
72 So z. B. Maag (A. 4), S. 30-1 (vgl. aber auch ebd. S. 32, und s. noch unten); J. Botter-

weck, Zur Authentizität des Buches Arnos: Bib. Zs. N. F. 2 (1958), S. 186; W. Janzen, Mourning
Cry and Woe Oracle, Zs. at. Wiss. Beih. 125 (1972), S. 41 A. 4.

78 So z. B. Procksch (A. 58), S. 81-2; H. Gese, Kleine Beiträge zum Verständnis des Amos-
buches: Vet. Test. 12 (1962), S. 434-6; Amsler (A. 10), S. 208-10. Amsler stellt schon fest,
dass «ce passage constitue un tout peu uniforme» (ebd. S. 208).

74 So auch Wolff (A. 1), S. 291; Mays (A. 58), S. 97.
75 So Mays (A. 58), S. 96-9; Wolff (A. 1), S. 273-4. 291-3; Rudolph (A. 3), S. 186. 198ff.
78 Vgl. schon F. Hitzig, Kurzgefasst. exeget. Handb. z. A.T. (1838), S. 48.



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos 331

Bevor wir uns V. 15b zuwenden, müssen wir noch einiges zu dieser zunächst
etwas überraschenden Zusammengehörigkeit von einem Weheruf mit einer Mahnung

sagen. In jüngster Zeit ist die Herkunft des prophetischen Weherufes häufig
erörtert worden.77 Als Sitz im Leben des prophetischen Weherufes wird folgendes
vorgeschlagen: 1. Der Kult78 (der Weheruf wird als schwächere Form des
kultischen Fluches betrachtet); 2. die Totenklage79 (die Propheten haben das höj der
Totenklage übernommen und frei gestaltet); 3. die Sippenweisheit80 (in der
Sippenweisheit haben solche Wehesprüche eine pädagogische Funktion gehabt). Erhebliche

Einwände lassen sich aber gegen eine Herkunft des prophetischen Weherufes
aus 1. dem Kult81 oder 3. der Sippenweisheit82 hervorbringen. Mag die Herkunft
des prophetischen Weherufes letzten Endes noch unbestimmt sein83, am einleuchtendsten

ist wohl die Annahme, dass der prophetische Weheruf aus 2. der Totenklage

stammt.
Wenn aber diese prophetische Redeform in der profanen Totenklage beheimatet

ist, dann weist der Prophet mit seinem Weheruf auf die tödliche Konsequenz
hin, die in dem Verhalten der Adressaten beschlossen liegt.84 In erster Linie ist der
Weheruf als eine Ankündigung des Gerichts zu verstehen.86 Es darf aber auf keinen

Fall behauptet werden, dass bei den Propheten der Weheruf immer über
Lebende ausgerufen wird, die «für den Propheten bereits im Tod sind und denen
keine Chance der Rettung bleibt»86. Wir möchten ausdrücklich betonen, dass der
Weheruf nicht in jedem Fall die gleiche Bedeutung oder Intention haben muss.
Das lässt sich schon aus der Tatsache entnehmen, dass bei den Propheten der

77 S. den Überblick über die einschlägige Literatur bei Wolff (A. 1), S. 248ff.; E. Jenni, höj:
Theol. Handw. z. A.T. (1971), Sp. 476-7; H.J.Zobel, höj: Theol. Wort. z. A.T., 2,3-4
(1974-5), Sp. 382-8.

78 Vgl. zuletzt Westermann (A. 7), S. 137-142; J. L. Crenshaw, The Influence of the Wise
upon Amos: Zs. at. Wiss. 79 (1967), S. 47.

79 Vgl. R. J. Clifford, The Use of HOY in the Prophets: Cath. Bibl. Quart. 28 (1966),
S. 458-464; G. Wanke, 'öj und höj: Zs. at. Wiss. 78 (1966), S. 315-8; Janzen (A. 72);
H. J. Krause, Hoy als profetische Leichenklage über das eigene Volk im 8. Jahrhundert: Zs.
at. Wiss. 85 (1973), S. 15-46; C. van Leeuwen, The Prophecy of the YOM YHWH in Arnos
V. 18-20: Oudtest. Stud. 19 (1974), S. 115ff.; Zobel (A. 77), Sp. 385-6; vgl. auch J. G.
Williams, The Alas-Oracles of the Eighth Century Prophets: Heb. Union Coll. Ann. 38
(1967), S. 86-7.

80 Vgl. Gerstenberger (A. 67), S. 254ff.; H.W.Wolff, Amos' Geistige Heimat, Wiss. Mon.
zum A. und N.T., 18 (1964), S. 12ff.; ders. (A. 1), S. 287; Williams (A. 79), S. 75-91; W. Schottroff,

Der altisraelitische Fluchspruch, Wiss. Mon. zum A. und N.T., 30 (1969), S. 112ff. ;

W. Whedbee, Isaiah and Wisdom (1971), S. 81ff.
st Vgl. Schottroff (A. 80), S. 112ff.
82 Vgl. vor allem Wanke (A. 79), S. 315-8; H. J. Hermisson, Studien zur Israelitischen

Spruchweisheit, Wiss. Mon. zum A. und N.T., 28 (1968), S. 89-90. S. auch Crenshaw
(A. 78), S. 47; Krause (A. 79), S. 17-19.

83 Vgl. W. E. March: Old Testament Form Criticism, hrsg. v. J. H. Hayes, Trinity Univ.
Mon. Series in Rel., 2 (1974), S. 164-5.

84 Zobel (A. 77), Sp. 388.
85 Vgl. ebd. Sp. 385. 387.
86 So Krause (A. 79), S. 44.



332 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Arnos

Weheruf rhetorische Einheiten verschiedener Art einleitet. Es ist daher sehr wichtig,

dass bei jeder Verwendung dieser Gattung der Kontext sehr genau berücksichtigt

wird.
Dass der Weheruf auch als Mahnung gebraucht werden kann87, lässt sich am

Beispiel von Jes. 1, 4-9 beweisen. Es wird fast allgemein anerkannt, dass man die
Einheit Jes. 1, 4-9 als eine letzte Aufforderung zur Umkehr verstehen muss.88

Elier redet Jesaja den erbärmlichen Rest an, der nach einem verheerenden Feldzug
Sanheribs übriggeblieben ist. Sehr anschaulich schildert der Prophet die Zerstörung,

die die Assyrer schon angerichtet haben. Nur die Stadt Jerusalem besteht
noch; und trotzdem zeigt das Volk keine Reue. In 1, 5 spricht Jesaja Worte, die
nicht nur etwas von seinem eigenen Schmerz spüren lassen89, sondern wahrscheinlich

auch von seiner Eloffnung, dass das Volk nicht hartnäckig und unbussfertig
bleiben wird.00 Es ist auch wahrscheinlich, dass andere Weherufe bei Jesaja als
eine eindringliche letzte Mahnung zu verstehen sind.91

Wir betrachten jetzt wieder Am. 5, 7. 10. 15. Wenn eine primäre Beziehung
zwischen 5, 7. 10 und 5, 15 besteht, dann haben wir einen klaren Hinweis auf die
Intention der Verkündigung des Arnos an dieser Stelle. Der Weheruf ist mindestens
hier bei Arnos nicht nur als eine Ankündigung des Gerichts, sondern auch als eine

Mahnung02 zu verstehen.93

87 Dass auch im alten Orient der Weheruf als Mahnung gebraucht wurde, zeigen zwei
ägyptische Beispiele, die bei Schottroff (A. 80), S. 115, zitiert sind. In beiden Fällen sind die
Weherufe mit dem Klageausruf 'imw gebildet.

88 Vgl. W. Eichrodt, Der Heilige in Israel, Die Botsch. des A.T., 17,1 (1960), S. 28-9
(«Bussruf», «das letzte Angebot»); G. Fohrer, Das Buch Jesaja (Zürcher Bibelkomm.), 1 (1960),
S. 35 (anders allerdings ders., Jesaja 1 als Zusammenfassung der Verkündigung Jesajas: Zs. at.
Wiss. 74, 1962, S. 257ff., jetzt in Studien zur Alttestamentlichen Prophétie, Zs. at. Wiss. Beih.
99, 1967, S. 153ff.); H. Wildberger, Jesaja, Bibl. Komm. 10,1 (1972), S.21; Fey (A. 62),
S. 137; J.Vollmer, Geschichtliche Rückblicke und Motive in der Prophétie des Arnos, Hosea
und Jesaja, Zs. at. Wiss. Beih. 119 (1971), S. 162-3.166-7; Hasel (A. 5), S. 313; Hoffmann
(A. 30), S. 57. Anders Krause (A. 79): «es gibt keine Hoffnung auf eine Wendung» (S. 38).

89 Vgl. etwa Wildberger (A. 88), S. 31.
90 Gegen Janzen (A. 72): «In contrast to the other woes of Isaiah, this passage does not look

into the future but laments what has already taken place» (S. 56). V. 5 macht aber klar, dass

die Klage Jesajas auch auf die Zukunft bezogen ist.
91 Vgl. Jes. 29,15.16; 30,1-5 (es ist wahrscheinlich, dass Judas Gesandtschaft noch nicht

nach Ägypten aufgebrochen ist - anders O. Kaiser, Isaiah 13-39: O. T. Library, 1974,
S. 282ff. - und dürfte wohl zu Jesajas Zuhörerschaft gehört haben; Fohrer spricht hier von
Jesajas «eindringlichem Appell», A. 88, S. 88); Jes. 31,1-3. Vgl. hierzu Hoffmann (A. 30),
S. 66-73, bes. S. 73, zu Jes. 18 (wo vielleicht eine verschiedene, aber ähnliche Situation
geschildert wird). Nach Hoffmann, S. 125 (vgl. S. 46ff.), war Jesaja «bis zu einem einschneidenden,

das Ende seiner prophetischen Tätigkeit heraufführenden Umbruch im Jahre 701... ein

Prophet der Umkehrforderung».
92 Zu Am. 5,18-20 s. unten, 2b.
93 Zu einer ähnlichen Beurteilung kommen noch Maag und Neubauer. Maag (A. 4), S. 32,

rechnet mit der Möglichkeit, dass die Mahnung in Am. 5,14.15 sich an die Ausrichtung des

Jahwewortes 5,7-12 angeschlossen hat. Neubauer (A. 39), vor allem S. 314, sieht in 5,4-15
eine rhetorische Einheit, eine Rede, die zur Busse mahnen will.



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Arnos 333

In 5,15b wird der Nachdruck auf die Souveränität und Freiheit Jahwes gelegt.
Dies wird vor allem in dem 'ülaj ausgedrückt.94 Mit K. D. Schunck stellen wir fest:
«Das in diesem Zusammenhang gebrauchte Wörtchen 'vielleicht' deutet dabei
keinesfalls auf eine Unsicherheit in der Feststellung des Propheten hin; Arnos
wollte damit vielmehr die absolute Freiheit und Souveränität Jahwes bei seiner

Entscheidung sicherstellen.»95 Die Freiheit Jahwes wird aber auch in Arnos'
Verwendung des Verbalstammes hnn96 gewährt.97 Zu vergleichen wäre die ähnliche
Zusammenstellung von mi jode3' (der ein Parallelausdruck zu 'ülaj ist98) und dem
Verbalstamm hnn in 2. Sam. 12, 22."

In der rhetorischen Einheit 5, 7. 10. 15 wird die Unausweichlichkeit des Gerichts
vorausgesetzt. Dass dieses Gericht das Ende des Volkes bedeuten könnte, wird
schon in dem einleitenden höj von 5, 7 zum Ausdruck gebracht. Wohl rechnet
Arnos nach 5, 15b mit einem Rest, der das Gericht überleben wird. Was aber aus
diesem Rest wird, das hängt jetzt von der freien Gnade Gottes ab. Der Rest kann
das Ende bedeuten. Wenn aber das Volk das «Gute» liebt und das «Böse» hasst,
wird Jahwe vielleicht diesem Rest gnädig sein. Es besteht also noch die Hoffnung,
dass dieser Rest einen neuen Anfang darstellt.

b) Am. 5, 18-20100 enthält einen zweiten Weheruf, der sehr frei und eigenartig
gestaltet ist. Was beabsichtigt Arnos mit diesem Spruch?

Die Adressaten in 5, 18-20 sind diejenigen, die sich nach dem Tag Jahwes
«sehnen» ('wh hitp.). Was bedeutet das? Die Behauptung, dass in dem Verbum

94 Vgl. u.a. E. Jenni, 'ülaj: Theol. Handw. z. A.T. 1 (1971), Sp. 80-1; Fey (A. 62), S. 52;
W. Zimmerli, Der Mensch und seine Hoffnung im Alten Testament (1968), S. 102; Rudolph
(A. 3), S. 193.

95 K. D. Schunck, Die Eschatologie der Propheten des Alten Testaments und ihre Wandlung
in exilisch-nachexilischer Zeit, Vet. Test. Suppl. 26 (1974), S. 124.

so Nach Neubauer (A. 39), S. 304, liegt auch in Am. 5,15 «eine bewusste Anspielung des
Arnos auf kultische Verhältnisse» vor, wobei eine primäre Beziehung zwischen 5, 14 und
5,15 dann naheliegen würde. In der Tat weist der Verbalstamm hnn eine enge Beziehung zum
Kult auf; vgl. ebd. S. 302-5; H. J. Stoebe, hnn: Theol. Handw. z'. A.T., 1 (1971), Sp. 595. Wir
sind aber der Meinung, dass der Gebrauch von hnn in 5,15 nicht so eng aufgefasst werden
darf. Gerade in Am. 5,15, wo von Jahwes Souveränität und Freiheit die Rede ist, ist der
Verbalstamm hnn ganz richtig am Platz und braucht nicht nur vom Kult her verstanden zu
werden.

97 Vgl. Stoebe (A. 96), Sp. 594: «... die Bedeutungsnuance der freien Gnade (tritt) stark in
den Vordergrund, wo Gott das Gegenüber ist.»

«s Vgl. Jenni (A. 94), Sp. 79-80.
99 Zu hnn vgl. noch Ex. 33, 19.
109 Eine primäre Beziehung mit den vorhergehenden V. 16, 17 (wie oben gesagt, ist es gut

möglich, dass 5,12 +16.17 eine ursprüngliche Einheit bilden) scheint unwahrscheinlich zu sein.
Am. 5,16.17 dürfte einer frühen Sammlung von Amosworten (Am. 5,1-17) als Abschluss
gedient haben, wobei eine Art inclusio beabsichtigt war. Thematisch erinnert 5,16. 17

(Ankündigung von kommenden Trauerriten) sehr an 5,1. 2 (Totenklage); vgl. Wolff (A. 1), S. 271.
275. Dass 5,18-20 später mit 5,16. 17 verknüpft wurde, dürfte wohl auf dem zweimaligen
Ausruf hö-hö (5,16) beruhen, der sowohl an das höj von 5,18 als auch an die wiederholten
o-Laute von 5, 20 (vgl. Rudolph A. 3, S. 203) erinnert. Es ist ebenso unwahrscheinlich, dass

5,18-20 von Anfang an mit 5,21ff. zusammengehört hat. Vgl. u. a. Wolff (A. 1), S. 299;
Rudolph (A. 3), S. 201-2, 208.



334 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Arnos

'wh hitp. ein negativer Untergrund steckt101, ist nicht gerechtfertigt. In Am. 5, 18

wird das höj nicht über Menschen ausgerufen, die den Tag Jahwes «voll Schadenfreude

herbeiwünschen».102 Es ist auch nicht richtig, hier von der Begehrlichkeit
oder der Begierde zu sprechen.103 An sich ist das Verbum 'wh neutral und
bezeichnet einfach das Wollen oder Wünschen des Menschen. Man kann sich sowohl
nach dem Guten als auch nach dem Schlechten sehnen.104 In Am. 5, 18 ist das
Sehnen des Volkes wohl am besten mit anderen Stellen in Verbindung zu setzen,
die den Menschen als einen sich nach etwas Gutem oder Wünschenswertem
Sehnenden darstellen.105 Also wird das höj des Arnos nicht über die gerufen, die etwas
Verwerfliches tun, sondern über ein Volk, das «une erreur funeste»106 begeht.

Wenn Israel hier als ein Volk bezeichnet wird, das eifrig auf den Tag Jahwes als
ein für Israel heilbringendes Ereignis hofft, kann das nur heissen, dass seine
Gottesauffassung falsch ist.107 Israel rechnet zwar noch mit dem Einwirken von Jahwe
in der Geschichte, hat aber eine verkehrte Auffassung von dem Wesen Gottes und
seinen Forderungen. In den geschichtlichen Ereignissen der Vergangenheit, wo
das Volk Jahwe und seine Forderungen hätte erkennen müssen, da hat es ihn
nicht erkannt.108 Wo immer die Gründe für diese irrige Auffassung des Volkes
liegen mögen — und dabei werden sowohl der Kult als auch die sozial-politischen
Zustände in Nordisrael zur Zeit des Jerobeam II. eine grosse Rolle gespielt haben

-, Israel scheint fest davon überzeugt zu sein, dass Jahwe an sein Volk gebunden
ist.100 Daher waren für viele Leute die Worte des Arnos sicherlich überraschend
und schockierend.110 Die verkehrte Vorstellung, die das Volk von dem Tag Jahwes

hat, wird von Arnos vollkommen abgelehnt. Er fasst den Tag Jahwes
ausschliesslich als Drohung gegen Israel auf. Deswegen wird über das Volk das höj

101 So Krause (A. 79), S. 24.
102 Ebd.
103 Gegen Wolff (A. 1), der auf den alttestamentlichen Gebrauch von 'wh hitp. aufmerksam

macht, mit besonderer Hervorhebung des Vorkommens von 'wh hitp. in der Weisheit. Er
verweist auf die Begierde als eine Eigenschaft des Faulen, Frevlers und Zuchtlosen (S. 299-
300). Ein Bedeutungsunterschied zwischen 'wh hitp. und 'wh pi. lässt sich aber kaum
feststellen, obgleich 'wh hitp. manchmal die Bedeutung «lüstern» oder «gierig sein» haben kann;
vgl. E. Gerstenberger, 'wh: Theol. Handw. z. A.T., 1 (1971), Sp. 76. Sowohl 'wh hitp. als auch
'wh pi. können ein Wünschen oder Sehnen nach dem Guten zum Ziel haben, ein Wünschen,
das nichts mit der Begehrlichkeit zu tun hat; vgl. Ps. 45,12; Ko. 6,2 ('wh hitp.) und etwa
Jes. 26, 9 ('wh pi.). S. noch u. a. Prov. 13,12.19 (ta'awa).

104 Hierzu Gerstenberger (A. 103), Sp. 75.
los Vgl. Jes. 26, 9; Mi. 7,1 ('wipi.); Ps. 45,12; Ko. 6, 2 ('wh hitp.); dann u.a. Jes. 26, 8;

Prov. 13, 12; Ps. 21, 3 (ta'awa).
106 Amsler (A. 10), S. 212. Vgl. auch v. Rad (A. 52), S. 148: Das Volk ist «in einer

grausamen Selbsttäuschung befangen».
107 S. u. a. R. Hentschke, Die Stellung der vorexilischen Schriftpropheten zum Kultus: Zs.

at. Wiss. Beih. 75 (1957), S. 52; C. J. Labuschagne, Amos' Conception of God and the Popular
Theology of His Time: Studies on the Books of Hosea and Amos (1964-1965), S. 122ff.

los Vgl. Am. 4, 6ff. und Am. 3, 3ff. S. hierzu Stoebe (A. 60), S. 223-4.
loo Vgl. Am. 9,10b.
no Vgl. Labuschagne (A. 107), S. 128, zu Am. 3, 2: «Understandably, the message of Amos
came as a deep shock.»



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Arnos 335

der Totenklage gerufen. Dass Israel mit Unheil und Tod bedroht ist, wird sowohl
durch das höj als auch durch das Bild der Finsternis111 zum Ausdruck gebracht.

Aber wenn dieser Spruch als Gerichtsankündigung aufzufassen ist, ist damit
keineswegs ausgeschlossen, dass er auch als Mahnung112 beabsichtigt war. Im
ganzen bekommt man von diesem Spruch den Eindruck, dass Arnos hier um die
Einsicht des Volkes ringt, eine Einsicht, die sich nicht so einfach erreichen lässt.

Schon am Anfang des Spruches geht Arnos überraschenderweise zur Anredeform

über: «Was bedeutet euch denn Jahwes Tag?»113 Unseres Erachtens gibt es

keinerlei Gründe, hier von einer «bissige(n) verletzende(n) Frage nach dem Zweck
solcher Hoffnung»114 zu sprechen. Obwohl in den prophetischen Weherufen Fragen

ziemlich oft vorkommen115, sind diese Fragen unterschiedlich in ihrer Art. Die
Worte in Am. 5, 18 scheinen auf der gleichen Ebene wie der Ausruf in Jes. 1, 5

zu liegen. Wie wir schon festgestellt haben, diente der Weheruf Jes. 1, 4-9 als ein
letzter Ruf zur Umkehr. Der Ausdruck lämä läkaem in Am. 5, 18 dürfte am besten
als verzweifelte Klage bezeichnet werden.116 Arnos spricht hier als Mitfühlender
und Mitleidender.117 Aber diese Klage ist gleichzeitig eine Frage an das Volk, eine
Frage, die zur Besinnung rufen soll.

Am Ende des Spruches stellt Arnos nochmals eine Frage an das Volk: «Bedeutet
nicht der Tag Jahwes Finsternis und kein Licht. .?» (V. 20). Diese Frage darf
nicht ohne weiteres als eine rhetorische Frage verstanden werden.118 Wie wir oben
schon angedeutet haben, war die Zustimmung des Volkes keineswegs etwas
Selbstverständliches.

V. 19, der von der Unentrinnbarkeit des Gerichts spricht119, macht den Eindruck

111 Vgl. S. Aalen, Die Begriffe «Licht» und «Finsternis» im Alten Testament, im
Spätjudentum und im Rabbinismus (1951), S. 70-71; N. J. Tromp, Primitive Conceptions of Death
and the Nether World in the Old Testament: Bibl. et Orientalia 21 (1969), S. 142-4; Krause
(A. 79), S. 24-5; van Leeuwen (A. 79), S. 132.

112 Vgl. Fey (A. 62), S. 58, 78; Amsler (A. 10), S. 213; ders., Amos, prophète de la onzième
heure: Theol. Zs. 21 (1965), S. 322-3.

113 Wolffs (A. 1) Übersetzung von V. 18b (S. 298).
114 Weiser (A. 56), S. 170.
us S. Janzen (A. 72), S. 47 A. 18.
H® Vgl. die Verwendung von lämä Ie in Gen. 27, 46 und Hi. 30, 2.
117 Vgl. jetzt Zobel (A. 77), Sp. 387, der bemerkt, dass «in den älteren höj-Worten von

Arnos und Jesaja oftmals der Ton der Klage mitschwingt». «Der Prophet steht eben nicht nur
auf Seiten JHWHs, sondern er bleibt stets auch Angehöriger seines Volkes, bleibt mit diesem
verbunden und leidet an der ihm aufgetragenen Gerichtsbotschaft.»

us V. 20 wird u. a. bei Wolf (A. 1, S. 302) und van Leeuwen (A. 79, S. 117) als rhetorische
Frage bezeichnet.

us y. 19 scheint auch auf «the sudden coming of misfortune when and where it would be
least expected» hinzuweisen - so Harper (A. 4), S. 132. Vgl. auch Weiser (A. 56), S. 170. -
Anders als in Am. 8, 2 und 9,1-4 ist hier nicht von dem Ende Israels als einer unentrinnbaren

Sache die Rede - gegen z. B. Wolff (A. 1), S. 302; Rudolph (A. 3), S. 291; Schmidt
(A. 2), Ex Orbe Religionum, S. 127. Freilich erinnert 5,19 an 9, 1-4. Es besteht aber ein
Unterschied zwischen dem Inhalt von beiden Aussagen. Das Gleichnis in 5,19 wird überfordert,
wenn behauptet wird, dass es einen Hinweis auf die Form des Gerichts enthält. Hier wird nur
betont, dass man dem Gericht nicht ausweichen kann.



336 /. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos

eines Fremkörpers in diesem Spruch.120 Der Vers dürfte wohl von Arnos stammen,
ist aber wahrscheinlich als ein versprengter Spruch zu verstehen.

Wir schlagen also die Hypothese vor, dass die V. 18 (V. 18b sollte auf keinen
Fall getilgt werden) und 20 ursprünglich einen Spruch gebildet haben. Wenn man
so annimmt, dass Arnos die Bilder von Finsternis (die gleichbedeutend ist mit Unheil

und Tod) und Licht (das das Gegenteil von Finsternis darstellt, nämlich das

Heil) von V. 18b sofort wieder aufgenommen hat - das zweite Mal in der Form
einer Frage —, wird ein geschlossener und eindrucksvoller Spruch gewonnen. Es
ist aber anzunehmen, dass dieser Spruch nur ein Bruchstück aus der Auseinandersetzung

zwischen Arnos und seinen Hörern über das Thema «Tag Jahwes»
darstellt. Man könnte diesen Spruch fast als eine Aufforderung zur Auseinandersetzung

bezeichnen. Es ist die Hoffnung des Arnos, dass diese Auseinandersetzung
die Umkehr des Volkes zum Ergebnis haben wird.

Am. 5, 18-20 ist also nicht nur als eine Ankündigung des Gerichts, sondern
auch als eine Mahnung zu verstehen. Das Gericht steht fest, aber die Möglichkeit,
dass ein Rest das Gericht überleben könnte, ist in diesem Spruch (mit oder ohne
V. 19) nicht ausgeschlossen.121

3.

Nach E. Würthwein ist 5, 22-27 als eine Einheit zu verstehen, und zwar ist
dieser Spruch ein Beispiel einer Gattung, die als «prophetischer Kultbescheid» zu
bezeichnen ist.122

Ist aber 5, 21-27 wirklich eine rhetorische Einheit? Kann 5, 21-27 als Ganzes
als prophetischer Kultbescheid bezeichnet werden? Es ist auffallend, dass nur zwei
Beispiele dieser Gattung eine ausdrückliche Mahnung enthalten, nämlich Am. 5,
21ff. (V. 24 ist als Mahnung zu verstehen123) und Jes. 1, lOff. Wie R. Fey über-

120 Vgl. schon M. Lohr, Untersuchungen zum Buch Amos, Zs. at. Wiss. Beih. 4 (1901),
S. 19, der V. 19 als Randbemerkung tilgt («V. 19 steht ohne jede Verbindung»), In 5,18-20
steht das Kommen des Tag Jahwes gar nicht zur Debatte. Es geht hier lediglich um die
Bedeutung dieses Tages für das Volk Israel. Die Bedeutung von V. 19 innerhalb dieses Spruches
wird neuerdings in einer interessanten Weise bei Wolff (A. 1), S. 301-2, und Rudolph (A. 3),
S. 205, erklärt: Die Tatsache, dass Jahwe Israel in der Vergangenheit wiederholt von dem
Feind gerettet hat, bedeutet keinesfalls, dass Jahwe jetzt nicht gegen Israel einschreiten wird.
Diese Auslegung wirkt aber etwas gezwungen. Wir bezweifeln sehr, dass Arnos' Hörer dieses
Gleichnis ohne Erläuterung so hätten verstehen können.

tat Vgl. van Leeuwen (A. 79), S. 132; Schunck, Strukturlinien in der Entwicklung der
Vorstellung vom «Tag Jahves»: Vet. Test. 14 (1964), S. 322-3.

122 E. Würthwein, Kultpolemik oder Kultbescheid? Beobachtungen zu dem Thema
«Prophétie und Kult»: Tradition und Situation (1963), S. 117.120ff. Anders allerdings ders., Arnos
5,21-27: Theol. Lit.zeit. 72 (1947), Sp. 143-152, wo 5,21-24.27 als eine Einheit betrachtet
werden.

123 Am. 5,24 lässt sich auf drei verschiedene Weisen verstehen: 1. als Mahnung (so
Hentschke, A. 107, S. 78-81; Amsler, A. 10, S. 215; Mays, A. 58, S. 108-9; Wolff, A. 1, S. 309;



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos 337

zeugend bewiesen hat, zeigt Jes. 1, lOff. eine Abhängigkeit von Am. 5, 21ff.124

Diese Abhängigkeit Jesajas von Arnos unterstützt nicht nur die herkömmliche
Auffassung von Am. 5, 24 als Mahnung, sondern auch die Vermutung, dass eine

Mahnung kein festes Formelement des prophetischen Kultbescheides ist.125 Die
Mahnung stellt eine Erweiterung des Kultbescheides dar.126 Der Kultbescheid in
Am. 5, 21ff. dürfte mit V. 23b seinen Abschluss haben. Eine Auflockerung der
Form lässt sich schon in dem Imperativ von V. 23a feststellen.127 Mit dieser
Anweisung wird die Mahnung in V. 24 schon angebahnt. Nach Würthwein ist zwar
eine Drohung auch noch ein Formelement dieser Gattung.128 Dass die Drohung
in Am. 5, 27 zur Einheit 5, 21ff. eine primäre Beziehung hat, scheint uns aber
höchst unwahrscheinlich zu sein. Es sprechen sogar inhaltliche Gründe dafür, dass
V. 27 überhaupt kein Amoswort ist.129 Wieder ist es auffallend, dass Jes. 1, lOff.

Rudolph, A. 3, S. 211-2; 2. als Gerichtsdrohung (so schon Hitzig, A. 76, S. 51-2; in letzter
Zeit Würthwein, A. 122, Theol. Lit.zeit., Sp. 150 - anders in Kultpolemik oder Kultbescheid?,
S. 121); 3. als Heilszusage (so J.P.Hyatt, The Translation and Meaning of Amos 5,23-24:
Zs. at. Wiss. 68, 1956, S. 17-24, und zuletzt Koch, A. 30, S. 252-3). Die zwei Hauptargumente
für die traditionelle Auffassung von V. 24 als Mahnung, die unseres Erachtens sehr beweiskräftig

sind, sind oft genannt worden. 1. Sowohl in Am. 5, 7 als auch in Am. 6,12 beziehen
sich mispät und $edäqä auf das menschliche Tun (vgl. u. a. Hentschke, A. 107, S. 78ff.). 2. Ein
Vergleich mit Jes. 1 zeigt «einen bis in die Thematik ähnlichen Übergang vom Kultischen
zum Rechtlichen» (Wolff, A. 1, S. 309; vgl. noch u. a. Fey, A. 62, S. 68ff.).

124 Fey (A. 62), S. 68-77. Nach ihm zeigt Jes. 1, lOff. eine Abhängigkeit von drei Amos-
einheiten, nämlich Am. 5, 21ff., 4, 4. 5 und 5, 4-6. 14ff.

125 Gegen Würthwein (A. 122), Kultpolemik oder Kultbescheid?, S. 121.
128 Diese Gegenüberstellung von Kult und Recht dürfte nicht erst bei den Propheten

geäussert sein. Vgl. Prov. 21, 3 und s. hierzu H. J. Hermisson, Sprache und Ritus im Altisraelitischen

Kult, Wiss. Mon. zum A. und N.T. 19 (1965), S. 123: Wolff (A. 1), S. 309.
127 Vgl. Wolff (A. 1), S. 305-6.
las Würthwein (A. 122), Kultpolemik oder Kultbescheid?, S. 122.
129 Zwei Beobachtungen legen die Vermutung nah, dass V. 27 nicht von Arnos stammt.

1. Obwohl Arnos oft von der Verbannung spricht (4,1-3; 5,5; 6,7; 7,11.17; vgl. auch 8,11.
12), wird diese aber sonst durch glh qal zum Ausdruck gebracht (5, 5; 6, 7; 7,11.17; auch im
Spruch gegen Aram, 1, 5). Nur in 5, 27 wird glh hi. mit Jahwe als Subjekt gebraucht. Ohne
Jahwe als Subjekt steht glh hi. noch in Am. 1, 6. 2. Nur noch in Am. 4, 3 wird das Ziel der
Verbannung in der Verkündigung des Arnos sonst angedeutet. Das «über Damaskus hinaus» deutet
wohl auf Assur (vgl. u. a. Rudolph, A. 3, S. 213), und lässt sich am besten mit dem späteren
V. 26 in Verbindung bringen. - Die Gottesprädikation am Ende von V. 27 stellt wahrscheinlich

den Versuch des Redaktors dar, die Sammlung in Kap. 5 der Sammlung in Kap. 4 (vgl.
(sim'ü ['aet-]haddäbär hazzae) an. - Nach einer eingehenden Analyse der Hymnenstücke im
Amosbuch ist in jüngster Zeit Koch (A. 68), S. 258-9, zu dem Ergebnis gekommen, dass die
Hymnenstücke die Aufgabe haben, Teilsammlungen abzuschliessen: «Bei den sim'ü-Samm-
lungen steht... stets ein Hymnus am Schluss, mit Ausnahme der ersten Sammlung Kap. 3.»

Gegen diese Auffassung scheint uns aber einiges zu sprechen. 1. Wenn die Gottesprädikation
in Am. 3,13 einen hymnischen Abschnitt ersetzen sollte, wäre diese nicht am Anfang des

Spruches 3,13-15 zu erwarten, sondern am Ende. 2. Es ist wahrscheinlich, dass der hymnische

Abschnitt 9, 5ff. entweder die Visionsreihe 7, 1-9, 4 (vgl. Berg, A. 68, S. 266) oder (und
diese Auffassung würden wir vorziehen) nur 9,1-4 abschliesst (vgl. Rudolph, A. 3, S. 246ff.).
Er ist nicht der Abschluss eines vermuteten Teilkomplexes des Amosbuches, 8, 4ff. Dazu muss



338 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Arnos

keine Drohung enthält. Schon von daher liegt die Vermutung nahe, dass Am. 5,
21ff. nicht ursprünglich in der Drohung von V. 27 seinen Abschluss hatte. Es ist
sicher kein Zufall, dass gerade in Jes. 1, lOff. und Am. 5, 21ff., den einzigen
Beispielen der Gattung des prophetischen Kuitbescheides, die eine Mahnung enthalten,

keine Drohung zu finden ist. Obwohl es wohl anzunehmen ist, dass das Volk
in beiden Fällen unter dem Gericht steht, würde eine ausdrückliche Drohung am
Ende dieser Sprüche sehr befremdlich wirken.

Wenn V. 27 als Abschluss des Spruches Am. 5, 21ff. betrachtet wird, entzieht
sich die Mahnung in V. 24 einer sinnvollen Erklärung. Wolff zum Beispiel, der
V. 21-24 + 27 als eine Einheit versteht, meint, dass, da die Mahnung in V. 24
nicht befolgt wurde, sie dem Schuldaufweis in einem normalen prophetischen
Gerichtswort dient.130 Aber nichts deutet darauf hin, dass diese Mahnung nicht
befolgt wurde. Wenn die Mahnung in einer vermuteten Einheit 5, 21-24. 27 als
Schuldaufweis dienen sollte, hätte Arnos sowohl V. 24 als auch V. 27 bestimmt
anders formuliert. Zu erwarten wären wenigstens einige ergänzende Wörter am
Anfang von V. 27, um eine Brücke zwischen Mahnung und Drohung zu bilden. Wenn
aber V. 27 als Abschluss dieses Spruches ausscheidet, wo liegt dann der
Abschluss?

Einige Ausleger meinen, dass dieser Spruch noch V. 25 einschliesst.131 Aber aus
verschiedenen Gründen ist V. 25 wohl am besten als späterer Zusatz zu
verstehen.132 Dies lässt sich auch von dem schwierigen V. 26 behaupten.
W. H. Schmidt hat überzeugende Beweise für die deuteronomistische Herkunft
von V. 26 dargelegt.133 Unseres Erachtens ist es sehr wahrscheinlich, dass der

ganze Abschnitt 5,25-27 der deuteronomistischen Redaktion zuzuschreiben
ist.134

Der ursprüngliche Amosspruch schliesst dann nur die V. 21-24 ein.135 Nach
einem Kultbescheid, der eine Aussage über das Verhalten Jahwes zu dem kulti-

noch bemerkt werden, dass der Appell zur Aufmerksamkeit in 8, 4 von denjenigen in 3,1,
4, 1 und 5, 1 erheblich abweicht. 3. Am. 5, 4-7 ist nicht eine Einheit (gegen Koch, A. 30,
5. 251-2). Dass 5,8 nach 5,7 gestellt wurde (wodurch 5, 7 von seiner ursprünglichen
Fortsetzung in 5, 10 getrennt wurde), beruht wohl auf der Stichwortverbindung (hpk), wie man
schon lange vermutet hat.

i30 Wolff (A. 1), S. 306.
isi So u. a. Fey (A. 62), S. 27ff. ; Willi-Plein (A. 69), S. 37. Wir glauben nicht, dass die Frage

in Jes. 1,11 der Frage in Am. 5,25 entspricht, eine Behauptung, wodurch die Zusammengehörigkeit

von 5, 25 zu der Einheit 5, 21ff. bewiesen werden soll (gegen Hentschke, A. 107,
S. 96; Fey, A. 62, S. 71).

132 Vgl. u. a. Wolff (A. 1), S. 309-10; Vollmer (A. 88), S. 37-43.
133 w. H. Schmidt, Die deuteronomistische Redaktion des Amosbuches: Zs. at. Wiss. 77

(1965), S. 189-190.
134 Wolff (A. 1) behauptet, dass die V. 25 und 26 auf die deuteronomistische Redaktion

zurückzuführen sind (S. 309-311); Mays (A. 58) rechnet mit dieser Möglichkeit für die V. 26
und 27 (S. 113).

135 Dass 5,21-24 als eine Einheit zu betrachten ist, wird u.a. von Mays (A. 58), S. 105ff. ;

Rudolph (A. 3), S. 205ff.; Fohrer (A. 45), S. 36-37 behauptet.



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Arnos 339

sehen Handeln des Volkes enthält, folgt der Abschluss des Spruches, die Mahnung
in V. 24. Gerade nach der detaillierten Darstellung von den kultischen Handlungen

in V. 21ff. wirkt diese knappe Mahnung besonders eindrucksvoll.136 Nachdruck

liegt hier auf der Forderung nach Beständigkeit von Israels mispät und
sedäqä.137

Als Vergleich könnte man Hos. 6, 4 heranziehen. In einem Spruch, der eine
ähnliche Gegenüberstellung von Kult und Recht enthält (vgl. Hos. 6, 6), spricht
Hosea von Israels ha'esaed, die vergänglich ist wie eine Morgenwolke oder wie
der Tau.

In diesem Kultbescheid wird eindeutig auf die Tatsache hingewiesen, dass der
Kult als Weg zu Jahwe für dieses sündige Volk jetzt gesperrt ist. Von einem
kommenden Gericht ist hier nicht ausdrücklich die Rede. Es ist aber höchst
wahrscheinlich, dass der Kultbescheid die Unausweichlichkeit des sonst von Arnos
verkündigten Gerichtes voraussetzt.138 Dass Arnos seinen Kultbescheid mit einer
Mahnung beenden kann, zeigt aber, dass das Verhältnis zwischen Gott und Volk
keineswegs endgültig aufgehoben ist. Es besteht noch eine Hoffnung. Wenn es
unwahrscheinlich ist, dass Arnos hier mit der Möglichkeit der Abwendung des
Gerichts rechnet, dann haftet seine Hoffnung in 5, 21-24 an einem Rest, der das
Gericht überlebt.

*

Am. 5 ist von einer eindrucksvollen Nebeneinanderstellung von Tod und Leben
gekennzeichnet.

Dass Jahwe jetzt das Todesurteil über Israel spricht, wird wiederholt zum
Ausdruck gebracht. Am Anfang des Kapitels steht Arnos' Totenklage über ein schon
gestorbenes Volk (5, 2). In 5, 16. 17 enthält die Gerichtsankündigung eine
anschauliche Schilderung der zukünftigen Trauerriten, von allen Plätzen und Gassen
erschallt die Totenklage. Zweimal werden Sprüche mit dem höj der Totenklage
eingeleitet (5, 7; 5, 18). Niemand wird bestreiten, dass Arnos als Prophet des
Gerichts aufgetreten ist. Er kündigt ein Gericht an, das sowohl das Ende des Staates
als auch das Ende des Volkes bedeuten kann.

Unsere Untersuchung von Am. 5 hat aber gezeigt, dass Arnos nicht ausschliesslich

als ein Prophet des Gerichts aufgefasst werden kann. In Am. 5 ist nicht nur
vom Tod die Rede, sondern auch vom Leben. Der Gott, der Israel mit dem Tod
bedroht, kann auch das Leben schenken. Eine wahre Hinwendung zu Gott kann
das Leben zur Folge haben, wenngleich dieses Leben hier auf einen Rest
beschränkt wird.139 In den Gerichtsworten des Arnos wird immer wieder betont, dass

136 Ähnlich auch Fey (A. 62), S. 28.
137 Vgl. u. a. P. Reymond, L'eau, sa vie et sa signification dans l'Ancien Testament,

Vet. Test. Suppl. 6 (1958), S. 111. Vgl. der ähnliche Gebrauch von nâhal und mâjim in
Thr. 2, 18. 19.

138 Vgl. Würthwein (A. 122), Kultpolemik oder Kultbescheid?, S. 130.
139 Vgl. noch Am. 9, 8-10 und s. hierzu Rudolph (A. 3), S. 275-8.



340 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Arnos

«Israel es jetzt mit Jahwe zu tun bekommt»140. Das Gericht ist eine Begegnung mit
Jahwe selbst.

Diese Gegenüberstellung von Gott und Volk ist aber nicht lediglich ein zukünftiges

Ereignis. Die Botschaft des Arnos ist auch auf eine gegenwärtige Begegnung
mit Jahwe ausgerichtet. Sowohl durch Mahnungen als auch durch Ankündigungen
des Gerichts ruft er zur Umkehr, zu einer Hinwendung zu Gott, die bis jetzt in
Israel gefehlt hat. Nur durch eine derartige Besinnung auf Gott und seine Gebote
kann Israel hoffen, dass ein Rest das Gericht überlebt, ein Rest, dem Jahwe
vielleicht gnädig ist.

John M. Berridge, Antigonish, Nova Scotia (Canada)

wo Von Rad (A. 52), S. 144.


	Zur Intention der Botschaft des Amos : Exegetische Überlegungen zu Am. 5

