Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 6

Artikel: Zur Intention der Botschaft des Amos : Exegetische Uberlegungen zu
Am. 5

Autor: Berridge, John M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878542

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 32 Heft 6 November/Dezember 1976

Zur Intention der Botschaft des Amos
Exegetische Uberlegungen zu Am. 5

In seinem Kommentar zum Amosbuch behauptet H. W. Wolff, dass alles, was
Amos iiber Israels Zukunft sagt, als Auslegung des entscheidenden Satzes «Ge-
kommen ist das Ende iiber mein Volk» (Am. 8, 2) zu verstehen sei. «Diesem dii-
steren, ritselvollen Ergebnis wird die Auslegung nicht ausweichen diirfen: Amos
hat hochstens einmal andeutend gemahnt, aber nirgendwo eine wirkliche Hoffnung
entziindet, dagegen mit schérfster und immer wiederholter Eindeutigkeit das sei-
nen Zeitgenossen bevorstehende Ende Israels angekiindigt.»! Dass also Amos
ausschliesslich als Prophet des Gerichts aufzufassen sei, wird heute von mehreren
Exegeten vertreten.?

Eine kritische Uberpriifung dieser Auffassung wird hier angestellt. Unsere exege-
tischen Uberlegungen sind dem 5. Kapitel des Amosbuches gewidmet.

1.

Gegen die weitverbreitete Meinung, dass keine primédre Beziehung zwischen
5, 1-3 und 5, 4ff. besteht3, betrachten wir Am. 5, I-6 als eine rhetorische Ein-
heit.* Es ist sehr wahrscheinlich, dass diese Einheit auch 5, 14 einschliesst.?

1 H. W. Wolff, Dodekapropheton 2, = Bibl. Komm. z. A.T., 14, 2 (1969), S. 125.

2 Vgl. R.Smend, Das Nein des Amos: Ev. Theol.23 (1963), S.415-6; J.Jeremias, Kult-
prophetie und Gerichtsverkiindigung in der spédten Konigszeit, = Wiss. Mon. zum A. und N.T.,
35 (1970), S.151; W. H. Schmidt, Die prophetische «Grundgewissheit»: Ev. Theol. 31 (1971),
S. 630ff.; ders., «Suchet den Herrn, so werdet Ihr leben.» Exegetische Notizen zum Thema
«Gott suchen» in der Prophetie: Ex Orbe Religionum, 1,=Numen Suppl. 21 (1972), S. 127ff.;
ders., Zukunftsgewissheit und Gegenwartskritik. Grundziige prophetischer Verkiindigung: Bibl.
Stud. 64 (1973), S.15-23; H. H. Schmid, Amos. Zur Frage nach der «geistigen Heimat» des
Propheten: Wort u. Dienst N. F. 10 (1969), S. 97, A. 59.

3 Vgl. zuletzt Wolff (A.1), S.271-2; W. Rudolph, Joel - Amos — Obadja — Jona, = Komm.
zum AT, 13,2 (1971), S. 186.

4 Am. 5, 1-6 wurde schon bei W. Harper, Int. Crit. Comm. (1905), S. 105ff., als eine Einheit
betrachtet. In letzter Zeit wird diese Auffassung von V. Maag, Text, Wortschatz und Begriffs-
welt des Buches Amos (1951), S. 26ff.; J. Scharbert, Die Propheten Israels bis 700 v. Chr. (1965),
S.111 (Scharbert nimmt auch Am.7,9 dazu) und W. Vischer, Amos, Citoyen de Téqoa:
Etudes Théol. et Rel. 50 (1975), S. 146, vertreten.

5 In seinem Kommentar zu Amos schrieb K. Marti, dass V.4-6 und V. 14, 15 nach Form



322 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos

In 5, 1-6. 14 haben wir ein Ineinander von Jahwewort (V. 3.4 +5) und Pro-
phetenwort (V. 1 + 2. 6. 14).

Am. 5 beginnt mit Amos’ eindrucksvoller Totenklage iiber ein bereits gestor-
benes Israel (5, 2). Mit Recht spricht W. Rudolph von «der schockierenden Wir-
kung», die diese Totenklage auf Amos’ Horer haben musste.® Die wichtigste Frage
lautet aber: Wieso hat Amos diese schockierende Wirkung gewollt? Es ist nicht
denkbar, dass seine Absicht nur die Ankiindigung der unausweichlichen und
volligen Vernichtung war.? Dieser Gebrauch der Totenklage hier bei Amos wird
viel eher verstandlich, wenn man annimmt, dass es der Versuch von Amos war,
das Volk durch diese drastische Ankiindigung von Unheil zur Umkehr zu zwingen.8

Dies wird bestitigt, wenn man den Zusammenhang zwischen Amos’ Totenklage
(5, 2) und dem Jahwewort in 5, 3 ndher betrachtet, und noch stirker, wenn an-
erkannt wird, dass 5, 1-3 zusammen mit 5,4-6. 14 eine rhetorische Einheit
bildet.

In 5, 1. 2 spricht Amos sein eigenes Wort. Das Prophetenwort griindet sich auf
das Jahwewort von 5, 3.°

Es ist oft festgestellt worden, dass, obwohl 5, 31 nur von einer Dezimierung
spricht, dieses Wort ausdriicken soll, dass so gut wie gar nichts iibrigbleiben

und Inhalt zusammengehoren und so als eine Rede zu betrachten sind, Kurzer Hand-Comm.
zum A.T., 13 (1904), S.187. So auch jetzt die meisten Kommentare, vgl. zuletzt Rudolph
(A.3), S.186. 189-194. Dass ein Zusammenhang zwischen Am. 5, 1-6 und 5, 14. 15 besteht,
wird angenommen von M. O’Rourke Boyle, The Covenantal Lawsuit of the Prophets. Amos iii
1-iv 13: Vet. Test. 21 (1971), S.361; G. Hasel, The Remnant. The History and Theology of
the Remnant Idea from Genesis to Isaiah, = Andrews Univ. Mon., 5 (1974), S. 190. J. Wijn-
gaards bemerkt ebenso: «In a parody on a wellknown song of mourning Amos ... may be sing-
ing of the people’s covenantal death and the revival promised to those who seek Jahweh in a
renewed covenant (Am. v 2,4,6,14)», Death and Resurrection in Covenantal Context.
Hos. vi 2: Vet. Test. 17 (1967), S. 238.

6 Rudolph (A. 3), S. 188.

7 U. a. gegen Wolff (A. 1), S.278: Amos’ Totenklage «bringt die kurze, bittere Meldung des
Todesfalles. Sie betont wiederholt die Unabénderlichkeit»; C. Westermann, Grundformen
prophetischer Rede (1960), S. 145.

8 Vgl. Harper (A.4), S.106; H. W. Hoffmann, Form - Funktion — Intention: Zs. at. Wiss.
82 (1970), S.341-6. — Dass das «Horen» eines Wortes oft nicht «Gesprochenes zur Kenntnis
nehmen», sondern «das Gesprochene wahrnehmen» heisst, wird bei G. C. Macholz betont,
Jeremia in der Kontinuitdt der Prophetie: Probleme Biblischer Theologie (1971), S.311; vgl.
auch H. Weippert, Die Prosareden des Jeremiabuches: Zs. at. Wiss. Beih. 132 (1973), S. 105.
Das einleitende $im‘G “aet-haddabar hazzae ’aSaer ’anoki nosé’ “alékaem qina von Am. 5, 1 lidsst
sich als ein solcher Ruf zur Wahrnehmung und Besinnung gut verstehen.

9 Vgl. u. a. Wolff (A. 1), S. 271-2; Rudolph (A. 3), S. 188.

10 In 5, 3 ist lebét Jisra’el nicht zu streichen (u. a. gegen L. Rost, Israel bei den Propheten,
= Beitr. zur Wiss. vom A. und N.T. 71, 1937, S. 11; Rudolph A. 3, S. 187), sondern eher nach
dem ceinleitenden «Denn so spricht Jahwe» von V.3 zu setzen (so z.B. Maag, A.4, S.26;
S. Amsler, Comm. de I’Anc. Test., IIa, 1965, S. 203).



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos 323

wird.!! Zweifellos enthilt die Ankiindigung einer Dezimierung eine schwere Dro-
hung gegen die Existenz Israels als Staat. Weist aber dieses Jahwewort auf die
vollige Vernichtung des Volkes hin?

In 5, 3 geht es um die Frage des Restes.

In seiner Arbeit iiber die Vorstellung vom Rest im Alten Testament leitet
W. E. Miiller die Herkunft des prophetischen Restgedankens aus der Praxis des
absoluten Krieges ab.!? Beim Verzicht oder Scheitern der Durchfiihrung der tota-
len Vernichtungsstrategie ist ein Rest geblieben.’® In iiberzeugender Weise zeigt
Miiller, dass das Alte Testament eine dreifache Antwort auf die Frage des Schick-
sals des Restes gibt'*: Bedeutungslosigkeit; vollige Vernichtung; oder der Rest
kann wieder zu Bedeutung gelangen («der Rest ist Trdger der Existenz eines
Volkes»15).

Der Restgedanke kommt bei Amos noch ofter vor. In Am. 3, 12 ist wohl eher
von einem Mangel eines Restes iiberhaupt die Rede!® als von der Kleinheit und
Bedeutungslosigkeit eines Restes.’” In 9, 1-4 und 6, 9'®* wird zwar vom Uber-
leben eines Restes gesprochen, dieser Rest wird aber zur volligen Vernichtung
verurteilt.’® Anders liegen die Dinge bei Am. 5, 15. Hier wird wieder vom Bestehen
eines Restes gesprochen. Das Schicksal dieses Restes hdngt aber von der Gnade
Gottes ab. Vielleicht (*ulaj) wird Jahwe dem Rest gnéddig sein. Aus diesen Bei-
spielen wird klar, dass Amos den Rest als eine Grosse betrachtet, die entweder
etwas Negatives oder etwas Positives bedeuten kann.

Wir kehren jetzt zu Am. 5,3 zuriick. In diesem Jahwewort wird von einem
Zehntel, das iibrigbleiben soll, gesprochen. Das Wort redet also nicht ausdriick-
lich von volliger Vernichtung, sondern von einer starken Dezimierung.2® Das heisst,
was das kommende Gericht fiir die Zukunft des Volkes bedeuten soll, wird hier
offengelassen. Ob der Rest das Ende des Volkes bedeutet, oder ob er eher einen

11 Vgl. etwa W. E. Miiller, Die Vorstellung vom Rest im Alten Testament (Neuauflage 1973,
hrsg. v. H. D. Preuss), S. 59.

12 Ebd. Dass der prophetische Restgedanke allein in dem militdrisch-politischen Bereich
wurzelt, ist bei Hasel (A. 5) bestritten worden (S. 373ff.).

13 Miiller (A. 11), S. 30-34.

14 Ebd. S. 36ff.

15 Ebd. S. 41.

16 Gegen etwa H.H. Rowley, der von «a torn and bruised Remnant which God in His
mercy spares» spricht, The Biblical Doctrine of Election (1950), S. 72.

17 Etwas anders Hasel (A.5), S. 181, der von einem Rest spricht, der aber dann die Bedeu-
tungslosigkeit dieses Restes hervorhebt.

18 Wenn 6, 10 als Fortsetzung von 6,9 betrachtet wird (so u.a. Wolff, A.1, S.324-9;
Rudolph, A.3, S.221-5; anders z. B. Miiller, A. 11, S.59), wird nichts Positiveres iiber einen
moglichen Rest gesagt. 6,9 spricht von der volligen Vernichtung eines Restes, 6,10 von der
Bedeutungslosigkeit dieses Restes.

19 Vgl. noch Am. 1, 8.

20 Vgl. Maag (A. 4), S.249; H. D. Preuss, Jahweglaube und Zukunftserwartung, = Beitr. zur
Wiss. vom A. und N.T. (1968), S. 159. 160.



324 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos

neuen Anfang darstellt®’; hdngt jetzt von der Entscheidung des Volkes und vor
allem von dem Willen Jahwes ab (vgl. Am. 5, 15).

Das Gericht scheint jetzt unabwendbar zu sein, es muss aber nicht vollige Ver-
nichtung bedeuten. Um seinem Volk die moglichen Konsequenzen des kommen-
den Gerichts klarzumachen, es von seinen verkehrten Vorstellungen loszureissen??
und es zur Entscheidung zu bringen, gibt Amos nicht nur das Jahwewort von 5, 3
weiter, sondern stellt sein eigenes Wort voran, seine Totenklage.

Die militdrische Dezimierung, die in 5, 3 dargestellt wird, weist mdglicherweise
auf das Ende des Staates hin. Diese Vernichtung des Staates muss aber nicht die
Ausrottung des Volkes bedeuten.? Fiir Amos war diese Frage nach der Zukunft
des Volkes die Hauptsache.

In seiner Totenklage konzentriert sich Amos auf Israel als das erwdhlte Volk
Gottes. Das wird besonders deutlich in der Bezeichnung von Israel als betulat
Jidra’el, wobei betont wird, dass Israel ausgerottet werden kdnnte, bevor «es zur
Erfiillung seines Lebensgeschicks kommt».2¢ Die Worter «auf ihren Boden» len-
ken die Aufmerksamkeit auf das von Jahwe verheissene Land.25 Und die letzten
Worter der Totenklage — «niemand richtet sie auf (qum hi.)» — diirften wohl auf
Jahwe selber hinweisen.2¢6 Wenn das Volk von Jahwe verlassen wird??, besteht
keine Hoffnung mehr.

Hier schildert Amos die schlimmstmoglichen Konsequenzen des Gerichts, ndm-
lich das Ende des Volkes. Er tut dies aber in der Hoffnung, dass das Volk noch
umkehren wird.2® Nur durch eine Hinwendung zu Jahwe, zu demjenigen, der
Israel zum Volk erwihlt hat, kann Israel als Volk noch am Leben bleiben.

In 5, 1-3 geht es also darum, die totale Vernichtung zu vermeiden. Es bleibt
noch die Moglichkeit des Uberlebens eines Restes, der wieder zu Bedeutung
gelangen kann.

Unmittelbar schliesst sich jetzt in 5, 4 eine Mahnung mit Heilszusage an 5, 1-3
an.?? Zusammen mit dem Drohwort in V.5 bildet 5,4.5 ein Jahwewort. Die
Echtheit dieser Stelle ist ganz selten bestritten worden3?, und in der Tat gibt es

21 Erwahnenswert in diesem Zusammenhang sind die Erwigungen G. W. Ahlstréom’s zu der
umstrittenen Stelle Jes. 6, 13, Isaiah VI. 13: Journ. Sem. Stud. 19 (1974), S. 169-172.

22 Vgl. Miiller (A. 11), S. 58-9; Hasel (A. 5), S. 189.

23 Vgl. Maag (A. 4), S. 250-1; Preuss (A. 20), S. 160.

24 Wolff (A. 1), S. 277.

25 Vgl. Rudolph (A. 3), S. 188, A. 3.

26 Vgl. Hos. 6,2 und Ps. 41, 11.

27 Vgl. noch «hingestreckt (ntS qal) auf ihren Boden» — «nt§ k. meint oft, dass Gott sein
Volk aufgibt» (Wolff, A. 1, S. 277).

28 Zu einem dhnlichen Schluss kommt auch Hasel (A. 5), S. 190.

29 Dass dieselben Leute in Am. 5, 1-3 und 5, 4ff. angesprochen sind, zeigt schon die Be-
zeichnung der Adressaten als bét Jis§ra’él in 5,1.3 (s. hierzu A. 10) und 5, 4. So auch Wolff
(A. 1), S.279, der allerdings behauptet, dass 5, 1-3 und 5, 4ff. zwei selbstindige Spriiche sind,
deren Verkniipfung erst in der literarischen Komposition stattgefunden hat (ebd. S. 272).

30 Dass Am. 5,5.5 von Amos stammt, wird von H. Frosbroke, Int. Bible, 6 (1956), S. 812,
bestritten. Auch K. Koch meint, «bei der Mahnrede 5,4-7 ist...die Herkunft von Amos



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos 325

keine stichhaltigen Griinde, die gegen eine Herkunft von Amos sprechen. Obwohl
aber die Echtheit der Verse 4 und 5 von Wolff anerkannt wird, ist bei ihm die
Mahnung von V. 4 nivelliert und kommt nicht zur vollen Geltung.?! Wolff meint,
dass «dieses Mahnwort kaum noch auf Gehorsam rechnen (wird)».32 Die Mah-
nung von V.4 «muss. .. alsbald dem ausgebauten Warn- und Drohwort weichen
(5), das offensichtlich die eigentlich einzuprigende Aussage bringt».338 Wo liegt
aber nun der Hohepunkt von Abschnitt 5, 4. 5?7

Gattungsmassig ist 5, 4. 5 als eine Aufforderung zur Umkehr zu bezeichnen.3*
Das heisst, obwohl die Mahnung in 5, 4 in der Tat sehr knapp gehalten ist, muss
auf dieser Mahnung der eigentliche Hauptton liegen.35

In dieser Aufforderung zur Umkehr wird aber gleichzeitig auch der Untergang
der Heiligtiimer angekiindigt (5, 5b). Diese Drohung gegen die Heiligtiimer spricht
von Exil und Vernichtung. Sie zeigt, dass der Entschluss Jahwes, Unheil iiber
Israel zu bringen, das das Ende von Israel bedeuten konnte, nicht aufgehoben ist.3¢
Es scheint nicht der Fall zu sein, dass dieser Entschluss Jahwes durch die Umkehr
des Volkes gedndert werden kann. Aber trotz dieser Ankiindigung des Gerichts in
V. 5b wird von Jahwe immer noch die Mdglichkeit des Lebens angeboten.

Es gibt damit zwei Hohepunkte in 5, 4. 5, die in einer Spannung zueinander
stehen. Auf der einen Seite steht die Mahnung mit Heilszusage (V. 4b), auf der

nicht sicher, da bei ihm sonst nicht von einer Moglichkeit, der Katastrophe zu entrinnen, die
Rede ist», Die Entstehung der sozialen Kritik bei den Profeten: Probleme Biblischer Theo-
logie (1971), S. 251. Es ist zuzugeben, dass bei Amos solche ausdriicklichen Mahnungen ganz
selten vorkommen. Sie befinden sich aber auch noch in 5, 7. 10. 15 (s. unten, Abschnitt 2) und
in 5, 21-24 (s. unten, Abschnitt 4).

Gerade wegen dieses Fehlens der ausdriicklichen Mahnungen bei Amos ist es besonders
wichtig, jede einzelne Einheit genau nachzupriifen, ob diese vielleicht als Aufforderung zur
Umkehr dienen soll. Obwohl Exegeten schon lange behauptet haben, dass eine prophetische
Gerichtsankiindigung die Absicht haben kann, eine Umkehr zu bewirken (vgl. etwa Harper,
A.4, S.104), ist dies in jlingster Zeit noch stirker betont worden. S. u.a. A. Kapelrud, New
Ideas in Amos: Vet. Test. Suppl. 15 (1965), S. 196-7; H. Graf Reventlow, Die Rechtfertigung
im Horizont des Alten Testaments: Ev. Theol. Beih. 58 (1971), S. 52; T. Raitt, The Prophetic
Summons to Repentance: Zs. at. Wiss. 83 (1971), S. 46ff.; ders., Function Setting, and Content
in Jeremiah’s Oracles of Judgment: Soc. Bibl. Lit. Sem. Pap. Oct. 1971 (1971), S. 207ff.;
H. W. Hoffmann (A. 8), S. 341-6; ders., Die Intention der Verkiindigung Jesajas: Zs. at. Wiss.
Beih. 136 (1974) S.47-49. Wie wir schon festgestellt haben, ist es sehr wahrscheinlich, dass
Amos’ Totenklage in 5,2 auf die Umkehr zielt. Jedenfalls darf man keineswegs ohne weiteres
behaupten, dass die Zusage des Lebens in Am. 5,4 «geradezu im Widerspruch zu der un-
mittelbar voraufgehenden wie zu der gesamten Botschaft des Propheten» steht (gegen Wolff
A. 1, S. 278).

31 Eine dhnliche Stellungnahme ist zu finden bei A. Weiser, Die Profetie des Amos: Zs. at.
Wiss. Beih. 53 (1929), S. 190; E. Wiirthwein: Theol. Woért. z. N.T., 4 (1942), S.983; Smend
(A. 2), S. 415-6; Schmidt (A. 2), Zukunftsgewissheit, S. 21-2. 40-1.

32 Wolff (A. 1), S. 280.

33 Ebd.

34 Raitt (A. 30), Zs. at. Wiss., S. 30ff. Alle Formelemente dieser Gattung sind in Am. 5, 4.5
vorhanden (ebd. S. 33).

35 Vgl. ebd. S. 36.

36 Vgl. Wolff (A. 1), S. 279.



326 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos

anderen Seite das Drohwort (V. 5b), das kaum als eine beildufige Hinzufiigung
oder Appendix zu betrachten ist.3” Wenn man dennoch wie Wolff in V. 5b den
Hohepunkt sehen will®8, «darf doch die Mahnung von 4b nicht ignoriert werden»3.
Die Spannung, die hier besteht, kann nur durch die Restvorstellung geldst werden.40
Das Gericht muss nicht das Ende des Volkes bedeuten. Die Mdglichkeit des Uber-
lebens (so ist der Imperativ wihju in 5, 4 zu verstehen) besteht noch fiir diejenigen,
die «Jahwe suchen».4!

Was heisst dann «Jahwe suchen» bei Amos? Am. 5,5 und andere Stellen im
Amosbuch#? machen deutlich, dass das Suchen Jahwes nicht mit dem Aufsuchen
der Heiligtiimer verbunden sein kann.* Nach einer Vermutung von C. Wester-
mann steht in Am. 5, 4 «Institution gegen Institution: gegen das Sich-Wenden an
Jahwe am Kultort stellt Amos das Sich-Wenden an Jahwe, das nur durch einen
Propheten moglich ist».4* Aber nichts in Am. 5,4 deutet darauf hin, dass das
Suchen Jahwes so zu verstehen ist. Die Betonung liegt bei diesem Ausdruck wohl
stirker auf dem Inhalt der prophetischen Verkiindigung als auf der Stellung des
Propheten als Vermittlers. In dem Mittelpunkt der prophetischen Verkiindigung
aber steht Jahwe selbst. Eine wahre Hinwendung zu Gott, die eine Haltung seiner
Gebote einschliesst, wird verlangt.*s Nur dann darf das Volk auf das Leben hoffen,
ein Leben, das letzten Endes durch Gottes Gnade besteht.

Dass der Ausdruck dr§ Jhwh so zu verstehen ist, wird durch andere vor-
exilische prophetische Texte nahegelegt.#® Der Ausdruck scheint in der propheti-

37 Gegen F. Hesse, Amos 5, 4-6. 14ff.: Zs. at. Wiss. 68 (1956), S. 6.

38 Wolff (A. 1), S. 279-80. Ahnlich schon Weiser (A. 31), S. 191.

39 K. W. Neubauer, Erwidgungen zu Amos 5, 4-15: Zs. at. Wiss. 78 (1966), S. 312. Vgl. auch
Hesse (A. 37), S. 5, A. 25.

40 Anders Hesse, ebd. S.13-14, der der Meinung ist, dass das Jahwewort 5,4 von der
totalen Rettung spricht, und dass Amos die Restvorstellung erst in dem Prophetenwort 5, 15b
einfithrt, um so den Widerspruch zwischen seinem Auftrag als Kiinder des totalen Gerichts
und Kiinder der totalen Rettung aufzuheben.

41 Dass es in Am. 5, 4ff. um die Frage des Uberlebens eines Restes geht, wird z. B. auch bei
Maag behauptet (A. 4), S. 249. Vgl. auch E. Jenni, «Remnant»: Int. Dict. Bible, 4 (1962), S. 32.

42 Vgl. noch Am. 4, 4.5 und 5, 21-24.

43 S. zuletzt Schmidt (A. 2), Ex Orbe Religionum, S. 128.

44 C. Westermann, Die Begriffe fiir Fragen und Suchen im Alten Testament: Kerygma und
Dogma 6 (1960), S. 22. So auch Wolff (A. 1), S. 280; E. Ruprecht, dr$: Theol. Handw. z. A.T., 1
(1971), Sp. 463.

45 Vgl. u.a. K.D. Dietrich, Die Umkehr im Alten Testament und im Judentum (1936),
S. 49; G. Fohrer, Die Propheten des Alten Testaments 1 (1974), S. 36.

46 Zeph. 2, 3 setzt eine Kenntnis der Amosiiberlieferung wohl voraus. Obwohl Zephanja hier
den Ausdruck bg$ Jhwh gebraucht und nicht dr§ Jhwh, waren ihm diese Ausdriicke wahr-
scheinlich gleichbedeutend, wie man an Hand von Zeph. 1,6 (die Worter weld derasuhti sind
nicht zu streichen — s. L. Sabottka, Zephanja. Versuch einer Neuiibersetzung mit philologi-
schem Kommentar: Bib. et Or. 25, 1975, S. 14, 26-7) zeigen kann (so auch G. Gerleman, bgs,
Theol. Handw. z. A.T., 1, 1971, Sp.335). In Zeph. 2,3 bedeutet bgs Jhwh die «ernsthafte
Hinwendung zu Gott und tétige Anerkennung seines gebietenden Willens» (Th. H. Robinson,
Handbuch z. A.T. 14, 21954, S.189). Dies bestitigt unsere Erwidgungen zur Bedeutung des
Ausdruckes dr§ Jhwh bei Amos in Am. 5, 4. 5.



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos 327

schen Busspredigt einen Platz gehabt zu haben.” Besonders aufschlussreich ist
Jes. 9, 12, wo dr§ Jhwh geradezu als Parallelausdruck zu §ub “ad gebraucht wird.
Bei Hosea, der allerdings den Ausdruck bg$ Jhwh vorzieht, fiir den aber bqS Jhwh
auf die Umkehr bezogen ist*8, scheint der Gebrauch von dr§ Jhwh in Hos. 10, 12
auch diese umfassende Bedeutung zu haben.4?

Dieselbe Spannung, die im Jahwewort 5, 4. 5 vorliegt, ist auch im Prophetenwort
5, 6% zu finden. Zuerst wiederholt Amos die goéttliche Mahnung und Heilszusage
von 5, 4, nur dass hier «Jahwe» statt «mich» steht. Diese sofortige Wiederholung
in V. 6 ist als Amos’ eindringlicher Appell an das Volk, das Angebot Jahwes anzu-
nehmen, zu verstehen.?! In 5, 6b spricht Amos von einem Feuer®2, das frisst, und
das von niemandem geloscht werden kann.?® Das heisst, Amos weist hier das Volk
auf die Moglichkeit der volligen Vernichtung hin, und spricht nicht etwa von der
moglichen Vermeidung des Gerichtes iiberhaupt.’* Das Volk wird hier vor die
Entscheidung zwischen Leben und Tod gestellt.’ Allerdings ist seine Situation
jetzt dusserst kritisch geworden. Sowohl das Jahwewort 5, 4. 5 als auch das Pro-

47 S, Wagner, dr§: Theol. Wért. z. A.T., 2 (1974), Sp. 322.

48 Vgl. etwa J. Reindl, Das Angesicht Gottes im Sprachgebrauch des Alten Testaments, =
Erfurter Theol. Stud. 25 (1970), S. 168-9. Vgl. Hos. 3,5 und vor allem Hos. 7, 10, wo welo-
§abu ’ael-Thwh ’aelohéhaem parallel zu welo biqSuhii verwendet wird. Dagegen diirfte in
Hos. 5,6 von einem Aufsuchen der Heiligtiimer die Rede sein — vgl. Gerleman (A.46),
Sp. 335.

49 Vgl. M. J. Buss, The Prophetic Word of Hosea. A Morphological Study, = Zs. at. Wiss.
Beih. 111 (1969), S. 106. — Zu dr$ Jhwh vgl. noch Ps. 24,6 und dazu F. Notscher, «<Das An-
gesicht Gottes schauen» nach biblischer und babylonischer Auffassung (1969), S. 138; Reindl
(A. 48), S. 170.

50 In jiingster Zeit ist die Authentizitit von Am. 5, 6 (zusammen mit 5, 14. 15) bei Wolff ver-
neint worden. Es ist mit Rudolph (A. 3), S. 194 A.17, gegen Wolff (A. 1, S.282) festzuhalten,
dass weder Sprache noch Stil darauf hinweisen, dass 5, 6 nicht von Amos stammt.

51 Vgl, Maag (A.4), S.30 zu Am. 5, 4-6: Die Intention des Stiickes ist «Ringen um Ein-
sicht, ehe es zu spit ist». Ungerechtfertigt ist die Behauptung von Hesse (A. 37), S. 11: «Es ist
so, als habe es dem Amos fiirs erste die Sprache verschlagen, so dass er das, was er eben als
Bote eines Anderen als Botenspruch ohne eigene innere Beteiligung hat weitergeben miissen,
nur erst mechanisch wortlich wiederholen kann.»

52 Gegen die Meinung der meisten Exegeten ist festzuhalten, dass es nicht notwendig ist,
im mas. Text paen-jislah ka’es (V.6a) zu dndern — vgl. E. Hammerschaimb, The Book of
Amos (1970), S.79; Wolff (A. 1), S.269; Rudolph (A.3), S.189. Dass Jahwe selber Subjekt
ist (anders Wolff), der wie ein Feuer entbrennt (vgl. Rudolph A. 3, S. 189; zu fragen wire aller-
dings, ob slh hier nicht mit «durchschreiten» zu iibersetzen wire — vgl. ‘br in Am. 5, 17 und
js° in Jer. 4, 4), ist zwar ungewGhnlich, wirkt aber nicht befremdlich. Bei Amos wird immer
wieder betont, dass es jetzt um eine unmittelbare Gegeniiberstellung mit Jahwe selbst geht;
vgl. G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, 2 (31962), S. 144,

53 Es wird fast so gut wie allgemein anerkannt, dass lebét-’él am Ende von V.6 zu strei-
chen ist.

54 Ahnlich scheint auch Rudolph (A. 3), S. 193-4, V. 6 zu verstehen, da er V. 6 als urspriing-
liche Fortsetzung von V. 15 betrachtet. Vgl. auch E. Sellin, Komm. zum A.T. 12,1 2.381929),
S. 229; Schmidt (A. 2), Ex Orbe Religionum, S. 133, A. 1.

55 Eine #hnliche Situation wird im Jeremiabuch geschildert. In Jer. 21, 8-10 (z. Echtheit
dieser Stelle s. J. Berridge, Prophet, People, and the Word of Yahweh. An Examination of
Form and Content in the Proclamation of the Prophet Jeremiah, = Basel Stud. of Theol. 4,



328 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos

phetenwort 5, 6 deuten also darauf hin, dass das Gericht unausweichlich ist. Das
Angebot des Lebens diirfte nur einem Rest zukommen.

Obwohl es moglich ist, dass 5, 145¢ «wohl systematisch an die Seite von 5, 5
gestellt werden muss, chronologisch aber nicht mit diesem zusammenzubringen
ist»57, ldsst sich 5, 1458 gut als Abschluss der Einheit 5, 1-6 verstehen.’® In 5, 14
wiederholt Amos Jahwes Wort noch einmal, hier in etwas variierter Form. Damit
es am Leben bleibt, wird das Volk aufgefordert, das «Gute» zu suchen.®® «Das
Gute, das zugleich das Heilsame und Lebensférdernde ist, ist die Befolgung der
gottlichen Gebote, mit der der Israelit seinem Gott fiir die Gnade der Erwiahlung
zu danken hat.»® Der Finalsatz l1°ma‘an tihju in 5, 14 bedeutet nichts anderes als

1970, S.204-5) ist das Gericht, das angekiindigt wird, unausweichlich und bevorstehend (vgl.
V. 10). Trotzdem kann Jeremia noch den Einwohnern Jerusalems die Wahl zwischen Leben
und Tod anbieten. Das Volk wird in dieser letzten Stunde zur echten Entscheidung gerufen.
Wer in der Stadt bleibt — der wird sterben. Wer sich in die Hinde der Babylonier iibergibt —
der wird leben.

56 Die Echtheit von Am. 5, 14. 15 wurde schon bei W.Nowack, Handkomm. z. A.T., 3,4
(1897), S.140-1, in Frage gestellt. Spdater haben auch Weiser (A.31), S.183ff.; Wiirthwein
(A. 31), S.983 («unter dem Verdacht, nicht urspriingliches Gut zu sein»); Wolff (A. 1), S. 274,
276, 294-5, diese Meinung vertreten. In seinem Kommentar zum Amosbuch schreibt Weiser
allerdings, dass es unsicher ist, ob diese Verse auf Amos selbst zuriickgehen, A.T. Deutsch, 24
(1967), S. 161.

57 Maag (A. 4), S. 30.

58 Gegen die beherrschende Meinung, dass eine primire Beziechung zwischen 5, 14 und 5, 15
besteht (anders aber z. B. Harper, A.4, S.121ff.), schlagen wir vor, dass die jetzige Position
dieser Verse erst auf die Redaktion zuriickzufiihren ist, eine Zusammenstellung, die sich ein-
fach erkldren ldsst. Raitt (A. 30), Zs. at. Wiss., S. 35, z. B. betrachtet 5, 14. 15 als eine Einheit,
und als Beispiel einer Aufforderung zur Umkehr. Da aber sowohl eine Mahnung als auch eine
(bedingte) Heilszusage in beiden Versen vorkommt, scheint einer Trennung dieser beiden Verse
nichts im Wege zu stehen. Mit Recht behauptet J. L. Mays, Amos: O. T. Library (1969), S. 99,
dass die V.14 und 15 beide fiir sich allein stehen kOnnten. Mays selber mochte trotzdem hier
eine rhetorische Einheit sehen, 1. wegen des Chiasmus (Gut-Bose/Bése-Gut) und 2. da V. 15
eine Erlduterung von «das Gute» von V. 14 enthdlt. Man kann den Chiasmus aber ebensogut
auf die Redaktion zuriickfiihren. Wir glauben ausserdem nicht, dass das «Gute» einer Erkla-
rung bedarf. Vgl. etwa O. Procksch, Die kleinen Prophetischen Schriften vor dem Exil (1910),
S. 80; A. Kapelrud, Central Ideas in Amos (1961), S. 166.

59 Beachtung verdient Neubauers (A.39) ausfiihrliche Behandlung von 5, 14b. Er schligt
vor, S. 302, dass Amos in den Wortern «Jahwe, der Gott der Heerscharen, ist mit Euch» eine
vom Heilsorakel iiberkommene Formel braucht. Dadurch «nimmt Amos in 5,14 wie in 4f.
Stellung gegen allzu leichtfertige im Kult genihrte Vorstellungen». So auch J. L. Crenshaw,
Amos and the Theophanic Tradition: Zs. at. Wiss. 80 (1968), S. 207-8.

60 Wolff (A. 1), S.294, meint, dass Am. 5, 14 (und 5, 15) einem weisheitlichen Schiiler des
Propheten zuzuschreiben ist. Mit Recht aber schreibt H. J. Stoebe dazu, Uberlegungen zu den
geistlichen Voraussetzungen der Prophetie des Amos: Wort — Gebot — Glaube, = Abh. z.
Theol. des A. und N.T., 59 (1970), S.225: «Es ist wohl ein Unterschied zwischen dem weis-
heitlichen: ‘es ist gut, etwas zu tun’, und dem ‘Fragt nach dem Guten und nicht nach dem
Bosen’ des Amos.»

61 Rudolph (A. 3), S. 192. Vgl. auch hierzu K. Cramer, Amos. Versuch einer Theologischen
Interpretation, = Beitr, zur Wiss. vom A. und N.T. 15 (1930), S. 119-125; G. Fohrer, Tradition
und Interpretation im Alten Testament: Zs. at. Wiss. 73 (1961), S.26-7; jetzt in Studien zur
Alttestamentlichen Theologie und Geschichte, = Zs. at. Wiss. Beih. 115 (1969), S.78-9;



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos 329

der Imperativ wihju in 5, 4 und 5, 6, ndimlich am Leben bleiben im Gericht. Dass
der Prophet hier seiner Sache nicht so sicher ist wie in 5, 462 ldsst sich nicht be-
haupten. In V. 14b wird lediglich betont: Nur wenn das Volk das «Gute» sucht
(das nicht in dem Kult erreichbar ist®3), kann es am Leben bleiben.®* In V. 14
haben wir wieder einen Hinweis auf das Bestreben des Propheten, das Volk in
dieser letzten Stunde zur richtigen Entscheidung zu bringen.%s

8

a) In Am. 5 fingt ein neuer Abschnitt mit V.7 an. Wie man schon lange ange-
nommen hat, ist am Anfang von V.7 wohl ein Weheruf (hoj) einzufiigen.% Wih-
rend der Weheruf als solcher eine konstante Form hat (hoj + Partizip, oft mit an-
schliessenden Angaben iiber die Adressaten in der 3. Person), leitet der Weheruf
namlich oft eine grossere rhetorische Einheit ein, wobei diese Erweiterungen von
recht verschiedener Art sind.®7

Viele Exegeten nehmen an, dass V. 7 und 10 in Am. 5 eine Einheit bilden.%® Wir
bezweifeln aber, dass dieser Spruch, der mit einem Weheruf eingeleitet wird, in
V. 10 seinen Abschluss findet.

Einige Exegeten schlagen vor, dass V. 11 (der eine Gerichtsankiindigung ent-
hélt) die Fortsetzung und den Abschluss dieses Spruches bildet.®® Ein schwer-
wiegender Einwand gegen die Zusammengehdorigkeit von V.11 und V.7,10
scheint uns aber zu sein, dass in V. 11 eine wohl engere Gruppe von Ubeltitern

H. J. Stoebe, tob: Theol. Handw. z. A.T., 1 (1971), Sp. 660. — Zu «das Gute» vgl. Mi. 3, 2;
6, 8; Hos. 8, 3; Ez. 18, 18; Ps, 14, 1. 3; 37, 27; Isa. 1, 17 (jtb).

62 So W. Baumgartner, Kennen Amos und Hosea eine Heilseschatologie? (1913), S. 13; vgl.
Hesse (A. 37), S.7.12; R. Fey, Amos und Jesaja. Abhingigkeit und Eigenstindigkeit des Jesaja,
= Wiss. Mon. zum A. und N.T., 12 (1963), S. 52; Schmidt (A. 2), Ex Orbe Religionum, S. 132.

63 Vgl. Neubauer (A. 39), S. 306.

64 Vgl. ebd. S. 305-6; Rudolph (A. 3), S. 190.

65 Maag (A. 4), S. 29, ist vollig zuzustimmen, wenn er schreibt: «Die Verse 5,6 und 5, 14. 15
...zeigen uns den Menschen Amos, der nicht ein lebloses Werkzeug der goéttlichen Verkiindi-
gung, sondern menschlich beteiligte Personlichkeit ist.»

66 S, zuletzt Rudolph (A. 3), S.195. Anders J. D. W. Watts, Vision and Prophecy in Amos
(1958), S. 56-7; vgl. auch ders., Note on the Text of Amos V.7: Vet. Test. 4 (1954), S. 215-6;
K. Koch (A. 30), S. 251-2, bes. A. 54, S. 251.

67 Vgl. E. Gerstenberger, The Woe-Oracles of the Prophets: Journ. Bibl. Lit. 81 (1962),
S. 252-3.

68 S. u.a. Marti (A.5), S.190-2; Gerstenberger (A.67), S.254; Wolff (A.1), S.273.284-
290; Rudolph (A.3), S.186.197-8; M. Fendler, Zur Sozialkritik des Amos: Ev. Theol. 33
(1973), S.32 A. 1. — Am. 5,8.9 werden von fast allen Exegeten als eine spidtere Eintragung
anerkannt. Zu die «Doxologieen» im Amosbuch s. zuletzt K.Koch, Die Rolle der hymni-
schen Abschnitte in der Komposition des Amos-Buches: Zs. at. Wiss. 85 (1973), S. 504-537,
W. Berg, Die sogenannten Hymnenfragmente im Amosbuch, = Europ. Hochschulschr. 23, 45
(1974).

69 Vgl. u.a. Sellin (A.54), S.229-30; I. Willi-Plein, Vorformen der Schriftexegese inner-
halb des Alten Testaments, = Zs. at. Wiss. Beih. 123 (1971), S. 33-5; Mays (A. 58), S. 90-5.



330 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos

angesprochen wird. Die Angeredeten in V. 11 gehdren zur Oberschicht Israels.”
Dass V.11 von den Versen 7 und 10 getrennt werden muss, wird noch unter-
stiitzt, wenn man erkennt, wie eng sich die angekiindigte Strafe in V.11 auf die
Ubeltédter aus der Oberschicht Israels bezieht. V. 11 ist also als eine Einheit fiir
sich zu verstehen.”

Auch V. 12 wird bei manchen Exegeten als Fortsetzung von 5, 7. 10 (zusammen
mit 5, 11) verstanden. Am. 5, 7. 10-12 wird entweder als eine Einheit fiir sich
betrachtet” oder als Teil einer grosseren Einheit angesehen, die 5, 7. 10-12 + 16. 17
einschliesst.” V. 12 ldsst sich aber schlecht in eine Verbindung mit V. 11 bringen.
Wie wir schon gesehen haben, ist V. 11 am besten als eine Einheit fiir sich zu
betrachten. Moglich wire andererseits, V.12 als die unmittelbare Fortsetzung
von 5, 7. 10 zu verstehen. Die Adressaten diirften die gleichen sein wie in 5, 7. 10,
und in V. 12 geht es auch wieder um dhnliches Vergehen «im Tor». Doch scheint
der Anfang von V. 12 eher auf eine neue Redeeinheit hinzuweisen. Aus den ein-
leitenden Worten ki jada‘ti lasst sich V.12 gut als Antwort auf eine Gegenbe-
hauptung von Amos’ Horern?, und von daher als Anfang einer neuen Rede ver-
stehen. Es ist gut moglich, dass V. 12 als der Anfang einer Einheit zu betrachten
ist, die in 5, 16. 17 ihren Schluss findet.?

Wir schlagen die Annahme vor, dass 5, 15 urspriinglich den Abschluss einer
rhetorischen Einheit bildete, die in dem Weheruf 5,7.10 ihren Anfang hat.
Am. 5, 15 enthidlt ndmlich eine Mahnung mit anschliessender bedingter Heils-
zusage. In seiner Mahnung von V. 15a («Hasset das Bose und liebet das Gute.
Und richtet im Tor das Recht auf») nimmt Amos Stellung zu dem vorangehenden
Weheruf (V.7.10). V.7 spricht von denjenigen, die Recht (miSpat) in Wermut
verwandeln und Gerechtigkeit (sedaqa) zu Boden werfen (nuzh hi.). In V. 10 wird
ausdriicklich von dem Vergehen im Tor (basSa‘ar) gesprochen. In V. 15 steht die
Mahnung: «Und richtet im Tor das Recht auf.» Der Prophet nimmt dabei nicht
nur die beiden Worter mispat und (be)Sa“ar wieder auf, sondern seine Verwen-
dung von «aufrichten» (jsg hi.) steht auch in einer direkten Gegeniiberstellung
zum Ausdruck «zu Boden werfen» (nuzh hi.) in V. 7.7 Die Mahnung «Hasset ($n°)
das Bose» kann auch mit dem Vorkommen von $n’ in V. 10 in Verbindung ge-
setzt werden. Statt diejenigen zu hassen, die das Recht aufrechterhalten, sollte man
das «Bose» hassen.

70 Vgl. Fendler (A. 68), S. 37-8. 50-1.

71 So auch Wolff (A 1), S. 273; Rudolph (A. 3), S. 186.

72 So z. B. Maag (A.4), S.30-1 (vgl. aber auch ebd. S. 32, und s. noch unten); J. Botter-
weck, Zur Authentizitit des Buches Amos: Bib. Zs. N. F. 2 (1958), S. 186; W. Janzen, Mourning
Cry and Woe Oracle, = Zs. at. Wiss. Beih. 125 (1972), S. 41 A. 4.

73 So z. B. Procksch (A. 58), S.81-2; H. Gese, Kleine Beitrige zum Verstindnis des Amos-
buches: Vet. Test. 12 (1962), S.434-6; Amsler (A.10), S.208-10. Amsler stellt schon fest,
dass «ce passage constitue un tout peu uniforme» (ebd. S. 208).

74 So auch Wolff (A. 1), S. 291; Mays (A. 58), S. 97.

75 So Mays (A. 58), S. 96-9; Wolff (A. 1), S. 273-4. 291-3; Rudolph (A. 3), S. 186. 198ff.

76 Vgl. schon F. Hitzig, Kurzgefasst. exeget. Handb. z. A.T. (1838), S. 48.



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos 331

Bevor wir uns V. 15b zuwenden, miissen wir noch einiges zu dieser zunichst
etwas iiberraschenden Zusammengehorigkeit von einem Weheruf mit einer Mah-
nung sagen. In jiingster Zeit ist die Herkunft des prophetischen Weherufes haufig
erortert worden.”” Als Sitz im Leben des prophetischen Weherufes wird folgendes
vorgeschlagen: 1. Der Kult?® (der Weheruf wird als schwéchere Form des kulti-
schen Fluches betrachtet); 2. die Totenklage™ (die Propheten haben das hoj der
Totenklage iibernommen und frei gestaltet); 3. die Sippenweisheit® (in der Sippen-
weisheit haben solche Wehespriiche eine pddagogische Funktion gehabt). Erheb-
liche Einwinde lassen sich aber gegen eine Herkunft des prophetischen Weherufes
aus 1. dem Kult®! oder 3. der Sippenweisheit®? hervorbringen. Mag die Herkunft
des prophetischen Weherufes letzten Endes noch unbestimmt sein3, am einleuch-
tendsten ist wohl die Annahme, dass der prophetische Weheruf aus 2. der Toten-
klage stammt.

Wenn aber diese prophetische Redeform in der profanen Totenklage beheima-
tet ist, dann weist der Prophet mit seinem Weheruf auf die todliche Konsequenz
hin, die in dem Verhalten der Adressaten beschlossen liegt.84 In erster Linie ist der
Weheruf als eine Ankiindigung des Gerichts zu verstehen.85 Es darf aber auf kei-
nen Fall behauptet werden, dass bei den Propheten der Weheruf immer iiber
Lebende ausgerufen wird, die «fiir den Propheten bereits im Tod sind und denen
keine Chance der Rettung bleibt»8., Wir mochten ausdriicklich betonen, dass der
Weheruf nicht in jedem Fall die gleiche Bedeutung oder Intention haben muss.
Das ldsst sich schon aus der Tatsache entnehmen, dass bei den Propheten der

77 S. den Uberblick iiber die einschlagige Literatur bei Wolff (A. 1), S. 248ff.; E. Jenni, hoj:
Theol. Handw. z. A.T. (1971), Sp.476-7; H.J.Zobel, hoj: Theol. Wort. z. A.T., 2,3-4
(1974-5), Sp. 382-8.

78 Vgl. zuletzt Westermann (A.7), S.137-142; J. L. Crenshaw, The Influence of the Wise
upon Amos: Zs. at. Wiss. 79 (1967), S. 47.

79 Vgl. R.]J. Clifford, The Use of HOY in the Prophets: Cath. Bibl. Quart. 28 (1966),
S.458-464; G.Wanke, °6) und hoj: Zs. at. Wiss. 78 (1966), S.315-8; Janzen (A.72);
H. J. Krause, Hoy als profetische Leichenklage iliber das eigene Volk im 8. Jahrhundert: Zs.
at. Wiss. 85 (1973), S.15-46; C. van Leeuwen, The Prophecy of the YOM YHWH in Amos
V. 18-20: Oudtest. Stud. 19 (1974), S.115ff.; Zobel (A.77), Sp.385-6; vgl. auch J.G.
Williams, The Alas-Oracles of the Eighth Century Prophets: Heb. Union Coll. Ann. 38
(1967), S. 86-7.

80 Vgl. Gerstenberger (A. 67), S. 254ff.; H. W. Wolff, Amos’ Geistige Heimat, = Wiss. Mon.
zum A. und N.T., 18 (1964), S. 12ff.; ders. (A. 1), S. 287; Williams (A. 79), S. 75-91; W. Schott-
roff, Der altisraelitische Fluchspruch, = Wiss. Mon. zum A. und N.T., 30 (1969), S. 112ff.;
W. Whedbee, Isaiah and Wisdom (1971), S. 81ff.

81 Vgl. Schottroff (A. 80), S. 112ff.

82 Vgl. vor allem Wanke (A.79), S.315-8; H.J.Hermisson, Studien zur Israelitischen
Spruchweisheit, = Wiss. Mon. zum A. und N.T., 28 (1968), S.89-90. S. auch Crenshaw
(A. 78), S. 47; Krause (A. 79), S. 17-19,

83 Vgl. W. E. March: Old Testament Form Criticism, hrsg. v. J. H. Hayes, = Trinity Univ.
Mon. Series in Rel., 2 (1974), S. 164-5.

84 Zobel (A. 77), Sp. 388.

85 Vgl. ebd. Sp. 385. 387.

86 So Krause (A.79), S. 44.



332 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos

Weheruf rhetorische Einheiten verschiedener Art einleitet. Es ist daher sehr wich-
tig, dass bei jeder Verwendung dieser Gattung der Kontext sehr genau beriick-
sichtigt wird.

Dass der Weheruf auch als Mahnung gebraucht werden kann®, ldsst sich am
Beispiel von Jes. 1, 4-9 beweisen. Es wird fast allgemein anerkannt, dass man die
Einheit Jes. 1, 4-9 als eine letzte Aufforderung zur Umkehr verstehen muss.®8
Hier redet Jesaja den erbarmlichen Rest an, der nach einem verheerenden Feldzug
Sanheribs iibriggeblieben ist. Sehr anschaulich schildert der Prophet die Zersto-
rung, die die Assyrer schon angerichtet haben. Nur die Stadt Jerusalem besteht
noch; und trotzdem zeigt das Volk keine Reue. In 1, 5 spricht Jesaja Worte, die
nicht nur etwas von seinem eigenen Schmerz spiiren lassen®?, sondern wahrschein-
lich auch von seiner Hoffnung, dass das Volk nicht hartnickig und unbussfertig
bleiben wird.?® Es ist auch wahrscheinlich, dass andere Weherufe bei Jesaja als
eine eindringliche letzte Mahnung zu verstehen sind.?!

Wir betrachten jetzt wieder Am. 5, 7. 10. 15. Wenn eine primére Beziehung zwi-
schen 5, 7. 10 und 5, 15 besteht, dann haben wir einen klaren Hinweis auf die In-
tention der Verkiindigung des Amos an dieser Stelle. Der Weheruf ist mindestens
hier bei Amos nicht nur als eine Ankiindigung des Gerichts, sondern auch als eine
Mahnung?®? zu verstehen.?

87 Dass auch im alten Orient der Weheruf als Mahnung gebraucht wurde, zeigen zwei
agyptische Beispiele, die bei Schottroff (A. 80), S. 115, zitiert sind. In beiden Fillen sind die
Weherufe mit dem Klageausruf *imw gebildet.

88 Vgl. W. Eichrodt, Der Heilige in Israel, = Die Botsch. des A.T., 17,1 (1960), S.28-9
(«Bussruf», «das letzte Angebot»); G. Fohrer, Das Buch Jesaja (Ziircher Bibelkomm.), 1 (1960),
S. 35 (anders allerdings ders., Jesaja 1 als Zusammenfassung der Verkiindigung Jesajas: Zs. at.
Wiss. 74, 1962, S. 257ff., jetzt in Studien zur Alttestamentlichen Prophetie, = Zs. at. Wiss. Beih.
99, 1967, S.153ff.); H. Wildberger, Jesaja, = Bibl. Komm. 10,1 (1972), S.21; Fey (A.62),
S.137; J. Vollmer, Geschichtliche Riickblicke und Motive in der Prophetie des Amos, Hosea
und Jesaja, = Zs. at. Wiss. Beih. 119 (1971), S. 162-3. 166-7; Hasel (A.5), S.313; Hoffmann
(A. 30), S. 57. Anders Krause (A. 79): «es gibt keine Hoffnung auf eine Wendung» (S. 38).

89 Vgl. etwa Wildberger (A. 88), S. 31.

90 Gegen Janzen (A. 72): «In contrast to the other woes of Isaiah, this passage does not look
into the future but laments what has already taken place» (S.56). V.5 macht aber klar, dass
die Klage Jesajas auch auf die Zukunft bezogen ist.

91 Vgl. Jes. 29, 15. 16; 30, 1-5 (es ist wahrscheinlich, dass Judas Gesandtschaft noch nicht
nach Agypten aufgebrochen ist — anders O.Kaiser, Isaiah 13-39: O.T.Library, 1974,
S. 282ff. — und diirfte wohl zu Jesajas Zuhorerschaft gehort haben; Fohrer spricht hier von
Jesajas «eindringlichem Appell», A.88, S.88); Jes. 31,1-3. Vgl. hierzu Hoffmann (A. 30),
S. 66-73, bes. S.73, zu Jes. 18 (wo vielleicht eine verschiedene, aber dhnliche Situation ge-
schildert wird). Nach Hoffmann, S. 125 (vgl. S. 46ff.), war Jesaja «bis zu einem einschneiden-
den, das Ende seiner prophetischen Tatigkeit herauffiihrenden Umbruch im Jahre 701...ein
Prophet der Umkehrforderung».

92 Zu Am. 5, 18-20 s. unten, 2b.

93 Zu einer dhnlichen Beurteilung kommen noch Maag und Neubauer. Maag (A. 4), S. 32,
rechnet mit der Moglichkeit, dass die Mahnung in Am. 5, 14. 15 sich an die Ausrichtung des
Jahwewortes 5, 7-12 angeschlossen hat. Neubauer (A.39), vor allem S. 314, sieht in 5, 4-15
eine rhetorische Einheit, eine Rede, die zur Busse mahnen will.



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos 333

In 5, 15b wird der Nachdruck auf die Souver#nitit und Freiheit Jahwes gelegt.
Dies wird vor allem in dem ’ulaj ausgedriickt.** Mit K. D. Schunck stellen wir fest:
«Das in diesem Zusammenhang gebrauchte Wortchen ‘vielleicht’ deutet dabei
keinesfalls auf eine Unsicherheit in der Feststellung des Propheten hin; Amos
wollte damit vielmehr die absolute Freiheit und Souverdnitdt Jahwes bei seiner
Entscheidung sicherstellen.»? Die Freiheit Jahwes wird aber auch in Amos’ Ver-
wendung des Verbalstammes hnn® gewidhrt.?? Zu vergleichen wire die Zhnliche
Zusammenstellung von mi jodé?® (der ein Parallelausdruck zu °ulaj ist*®) und dem
Verbalstamm hnn in 2. Sam. 12, 22.99

In der rhetorischen Einheit 5, 7. 10. 15 wird die Unausweichlichkeit des Gerichts
vorausgesetzt. Dass dieses Gericht das Ende des Volkes bedeuten konnte, wird
schon in dem einleitenden héj von 5,7 zum Ausdruck gebracht. Wohl rechnet
Amos nach 5, 15b mit einem Rest, der das Gericht iiberleben wird. Was aber aus
diesem Rest wird, das héngt jetzt von der freien Gnade Gottes ab. Der Rest kann
das Ende bedeuten. Wenn aber das Volk das «Gute» liebt und das «Bose» hasst,
wird Jahwe vielleicht diesem Rest gnédig sein. Es besteht also noch die Hoffnung,
dass dieser Rest einen neuen Anfang darstellt.

b) Am. 5, 18-201% enthilt einen zweiten Weheruf, der sehr frei und eigenartig
gestaltet ist. Was beabsichtigt Amos mit diesem Spruch?

Die Adressaten in 5, 18-20 sind diejenigen, die sich nach dem Tag Jahwes
«sehnen» (*wh hitp.). Was bedeutet das? Die Behauptung, dass in dem Verbum

94 Vgl. u.a. E. Jenni, 'ulaj: Theol. Handw. z. A.T. 1 (1971), Sp. 80-1; Fey (A. 62), S. 52;
W. Zimmerli, Der Mensch und seine Hoffnung im Alten Testament (1968), S.102; Rudolph
(A. 3), S. 193.

95 K. D. Schunck, Die Eschatologie der Propheten des Alten Testaments und ihre Wandlung
in exilisch-nachexilischer Zeit, = Vet. Test, Suppl. 26 (1974), S. 124.

96 Nach Neubauer (A.39), S.304, liegt auch in Am. 5,15 «eine bewusste Anspielung des
Amos auf kultische Verhaltnisse» vor, wobei eine primdre Beziehung zwischen 5,14 und
5,15 dann naheliegen wiirde. In der Tat weist der Verbalstamm hnn eine enge Beziehung zum
Kult auf; vgl. ebd. S.302-5; H.J. Stoebe, hnn: Theol. Handw. z. A.T., 1 (1971), Sp. 595. Wir
sind aber der Meinung, dass der Gebrauch von hnn in 5,15 nicht so eng aufgefasst werden
darf. Gerade in Am. 5, 15, wo von Jahwes Souverinitit und Freiheit die Rede ist, ist der Ver-
balstamm hnn ganz richtig am Platz und braucht nicht nur vom Kult her verstanden zu
werden.

97 Vgl. Stoebe (A. 96), Sp. 594: «...die Bedeutungsnuance der freien Gnade (tritt) stark in
den Vordergrund, wo Gott das Gegeniiber ist.»

98 Vgl. Jenni (A. 94), Sp. 79-80.

99 Zu hnn vgl. noch Ex. 33, 19.

100 Eine primire Beziehung mit den vorhergehenden V. 16,17 (wie oben gesagt, ist es gut
moglich, dass 5, 12 + 16. 17 eine urspriingliche Einheit bilden) scheint unwahrscheinlich zu sein.
Am. 5,16.17 diirfte einer frilhen Sammlung von Amosworten (Am.5,1-17) als Abschluss
gedient haben, wobei eine Art inclusio beabsichtigt war. Thematisch erinnert 5,16.17 (An-
kiindigung von kommenden Trauerriten) sehr an 5, 1. 2 (Totenklage); vgl. Wolff (A. 1), S.271.
275. Dass 5,18-20 spiater mit 5, 16. 17 verkniipft wurde, diirfte wohl auf dem zweimaligen
Ausruf ho-ho (5, 16) beruhen, der sowohl an das hdj von 5,18 als auch an die wiederholten
o-Laute von 5,20 (vgl. Rudolph A.3, S.203) erinnert. Es ist ebenso unwahrscheinlich, dass
5,18-20 von Anfang an mit 5, 21ff. zusammengehort hat. Vgl. u.a. Wolff (A.1), S.299;
Rudolph (A. 3), S. 201-2, 208.



334 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos

‘wh hitp. ein negativer Untergrund steckt!®!, ist nicht gerechtfertigt. In Am. 5, 18
wird das hoj nicht iiber Menschen ausgerufen, die den Tag Jahwes «voll Schaden-
freude herbeiwiinschen».12 Es ist auch nicht richtig, hier von der Begehrlichkeit
oder der Begierde zu sprechen.!®® An sich ist das Verbum ’wh neutral und be-
zeichnet einfach das Wollen oder Wiinschen des Menschen. Man kann sich sowohl
nach dem Guten als auch nach dem Schlechten sehnen.!® In Am. 5, 18 ist das
Sehnen des Volkes wohl am besten mit anderen Stellen in Verbindung zu setzen,
die den Menschen als einen sich nach etwas Gutem oder Wiinschenswertem Seh-
nenden darstellen.’% Also wird das hdj des Amos nicht iiber die gerufen, die etwas
Verwerfliches tun, sondern iiber ein Volk, das «une erreur funeste»1%¢ begeht.

Wenn Israel hier als ein Volk bezeichnet wird, das eifrig auf den Tag Jahwes als
ein fiir Israel heilbringendes Ereignis hofft, kann das nur heissen, dass seine Got-
tesauffassung falsch ist.17 Israel rechnet zwar noch mit dem Einwirken von Jahwe
in der Geschichte, hat aber eine verkehrte Auffassung von dem Wesen Gottes und
seinen Forderungen. In den geschichtlichen Ereignissen der Vergangenheit, wo
das Volk Jahwe und seine Forderungen hitte erkennen miissen, da hat es ihn
nicht erkannt.'® Wo immer die Griinde fiir diese irrige Auffassung des Volkes lie-
gen mogen — und dabei werden sowohl der Kult als auch die sozial-politischen
Zustdnde in Nordisrael zur Zeit des Jerobeam II. eine grosse Rolle gespielt haben
—, Israel scheint fest davon iiberzeugt zu sein, dass Jahwe an sein Volk gebunden
ist.19® Daher waren fiir viele Leute die Worte des Amos sicherlich iiberraschend
und schockierend.!’® Die verkehrte Vorstellung, die das Volk von dem Tag Jah-
wes hat, wird von Amos vollkommen abgelehnt. Er fasst den Tag Jahwes aus-
schliesslich als Drohung gegen Israel auf. Deswegen wird iiber das Volk das hoj

101 So Krause (A. 79), S. 24.

102 Ebd.

103 Gegen Wolff (A. 1), der auf den alttestamentlichen Gebrauch von *wh hitp. aufmerksam
macht, mit besonderer Hervorhebung des Vorkommens von ’wh hitp. in der Weisheit. Er
verweist auf die Begierde als eine Eigenschaft des Faulen, Frevlers und Zuchtlosen (S.299-
300). Ein Bedeutungsunterschied zwischen ’wh hitp. und ’wh pi. ldsst sich aber kaum fest-
stellen, obgleich *wh hitp. manchmal die Bedeutung «liistern» oder «gierig sein» haben kann;
vgl. E. Gerstenberger, 'wh: Theol. Handw. z. A.T., 1 (1971), Sp. 76. Sowohl ’wh hitp. als auch
'wh pi. konnen ein Wiinschen oder Sehnen nach dem Guten zum Ziel haben, ein Wiinschen,
das nichts mit der Begehrlichkeit zu tun hat; vgl. Ps.45,12; Ko.6,2 (wh hitp.) und etwa
Jes. 26,9 ("wh pi.). S. noch u. a. Prov. 13, 12. 19 (ta’awa).

104 Hierzu Gerstenberger (A. 103), Sp. 75.

105 Vgl. Jes.26,9; Mi.7,1 (Cwipi.); Ps.45,12; Ko.6,2 ('wh hitp.); dann u.a. Jes. 26, 8;
Prov. 13, 12; Ps. 21, 3 (ta’awa).

106 Amsler (A. 10), S.212. Vgl. auch v. Rad (A. 52), S.148: Das Volk ist «in einer grau-
samen Selbsttduschung befangen».

107 S.u. a. R. Hentschke, Die Stellung der vorexilischen Schriftpropheten zum Kultus: Zs.
at. Wiss. Beih. 75 (1957), S. 52; C. J. Labuschagne, Amos’ Conception of God and the Popular
Theology of His Time: Studies on the Books of Hosea and Amos (1964-1965), S. 122ff.

108 Vgl. Am. 4, 6ff. und Am. 3, 3ff. S. hierzu Stoebe (A. 60), S. 223-4.

109 Vgl. Am. 9, 10b.

110 Vgl. Labuschagne (A. 107), S. 128, zu Am. 3, 2: «Understandably, the message of Amos
...came as a deep shock.»



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos 335

der Totenklage gerufen. Dass Israel mit Unheil und Tod bedroht ist, wird sowohl
durch das hoj als auch durch das Bild der Finsternis!!! zum Ausdruck gebracht.

Aber wenn dieser Spruch als Gerichtsankiindigung aufzufassen ist, ist damit
keineswegs ausgeschlossen, dass er auch als Mahnung!!? beabsichtigt war. Im
ganzen bekommt man von diesem Spruch den Eindruck, dass Amos hier um die
Einsicht des Volkes ringt, eine Einsicht, die sich nicht so einfach erreichen lisst.

Schon am Anfang des Spruches geht Amos iiberraschenderweise zur Anrede-
form iiber: «Was bedeutet euch denn Jahwes Tag?»113 Unseres Erachtens gibt es
keinerlei Griinde, hier von einer «bissige(n) verletzende(n) Frage nach dem Zweck
solcher Hoffnung»!1* zu sprechen. Obwohl in den prophetischen Weherufen Fra-
gen ziemlich oft vorkommen!!%, sind diese Fragen unterschiedlich in ihrer Art. Die
Worte in Am. 5, 18 scheinen auf der gleichen Ebene wie der Ausruf in Jes. 1,5
zu liegen. Wie wir schon festgestellt haben, diente der Weheruf Jes. 1, 4-9 als ein
letzter Ruf zur Umkehr. Der Ausdruck 1ama lakaem in Am. 5, 18 diirfte am besten
als verzweifelte Klage bezeichnet werden.!’® Amos spricht hier als Mitfiihlender
und Mitleidender.11? Aber diese Klage ist gleichzeitig eine Frage an das Volk, eine
Frage, die zur Besinnung rufen soll.

Am Ende des Spruches stellt Amos nochmals eine Frage an das Volk: «Bedeutet
nicht der Tag Jahwes Finsternis und kein Licht...?» (V.20). Diese Frage darf
nicht ohne weiteres als eine rhetorische Frage verstanden werden.’® Wie wir oben
schon angedeutet haben, war die Zustimmung des Volkes keineswegs etwas Selbst-
verstindliches.

V. 19, der von der Unentrinnbarkeit des Gerichts spricht!?®, macht den Eindruck

111 Vgl. S. Aalen, Die Begriffe «Licht» und «Finsternis» im Alten Testament, im Spit-
judentum und im Rabbinismus (1951), S. 70-71; N. J. Tromp, Primitive Conceptions of Death
and the Nether World in the Old Testament: Bibl. et Orientalia 21 (1969), S. 142-4; Krause
(A.79), S.24-5; van Leeuwen (A.79), S. 132.

112 Vgl. Fey (A. 62), S. 58, 78; Amsler (A. 10), S.213; ders., Amos, prophéte de la onziéme
heure: Theol. Zs. 21 (1965), S. 322-3.

113 Wolffs (A. 1) Ubersetzung von V. 18b (S. 298).

114 Weiser (A. 56), S. 170.

115 S, Janzen (A. 72), S. 47 A. 18.

116 Vgl, die Verwendung von 1ama l¢ in Gen. 27, 46 und Hi. 30, 2.

117 Vgl. jetzt Zobel (A.77), Sp.387, der bemerkt, dass «in den ilteren hoj-Worten von
Amos und Jesaja oftmals der Ton der Klage mitschwingt». «Der Prophet steht eben nicht nur
auf seiten JHWHs, sondern er bleibt stets auch Angehoriger seines Volkes, bleibt mit diesem
verbunden und leidet an der ihm aufgetragenen Gerichtsbotschaft.»

118 V. 20 wird u. a. bei Wolf (A. 1, S.302) und van Leeuwen (A. 79, S. 117) als rhetorische
Frage bezeichnet.

119 V., 19 scheint auch auf «the sudden coming of misfortune when and where it would be
least expected» hinzuweisen — so Harper (A.4), S.132. Vgl. auch Weiser (A.56), S.170. —
Anders als in Am. 8,2 und 9, 1-4 ist hier nicht von dem Ende Israels als einer unentrinn-
baren Sache die Rede — gegen z.B. Wolff (A.1), S.302; Rudolph (A.3), S.291; Schmidt
(A.2), Ex Orbe Religionum, S. 127. Freilich erinnert 5,19 an 9, 1-4. Es besteht aber ein Un-
terschied zwischen dem Inhalt von beiden Aussagen. Das Gleichnis in 5,19 wird iiberfordert,
wenn behauptet wird, dass es einen Hinweis auf die Form des Gerichts enthilt. Hier wird nur
betont, dass man dem Gericht nicht ausweichen kann.



336 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos

eines Fremkdrpers in diesem Spruch.!2? Der Vers diirfte wohl von Amos stammen,
ist aber wahrscheinlich als ein versprengter Spruch zu verstehen.

Wir schlagen also die Hypothese vor, dass die V. 18 (V. 18b sollte auf keinen
Fall getilgt werden) und 20 urspriinglich einen Spruch gebildet haben. Wenn man
so annimmt, dass Amos die Bilder von Finsternis (die gleichbedeutend ist mit Un-
heil und Tod) und Licht (das das Gegenteil von Finsternis darstellt, nimlich das
Heil) von V. 18b sofort wieder aufgenommen hat — das zweite Mal in der Form
einer Frage —, wird ein geschlossener und eindrucksvoller Spruch gewonnen. Es
ist aber anzunehmen, dass dieser Spruch nur ein Bruchstiick aus der Auseinander-
setzung zwischen Amos und seinen Horern iiber das Thema «Tag Jahwes» dar-
stellt. Man konnte diesen Spruch fast als eine Aufforderung zur Auseinander-
setzung bezeichnen. Es ist die Hoffnung des Amos, dass diese Auseinandersetzung
die Umkehr des Volkes zum Ergebnis haben wird.

Am. 5, 18-20 ist also nicht nur als eine Ankiindigung des Gerichts, sondern
auch als eine Mahnung zu verstehen. Das Gericht steht fest, aber die Moglichkeit,
dass ein Rest das Gericht iiberleben konnte, ist in diesem Spruch (mit oder ohne
V. 19) nicht ausgeschlossen.!2!

3

Nach E. Wiirthwein ist 5, 2/-27 als eine Einheit zu verstehen, und zwar ist
dieser Spruch ein Beispiel einer Gattung, die als «prophetischer Kultbescheid» zu
bezeichnen ist.122

Ist aber 5, 21-27 wirklich eine rhetorische Einheit? Kann 5, 21-27 als Ganzes
als prophetischer Kultbescheid bezeichnet werden? Es ist auffallend, dass nur zwei
Beispicle dieser Gattung eine ausdriickliche Mahnung enthalten, ndmlich Am. 5,
21ff. (V.24 ist als Mahnung zu verstehen!?3) und Jes. 1, 10ff. Wie R. Fey iiber-

120 Vgl. schon M. L6hr, Untersuchungen zum Buch Amos, = Zs. at. Wiss. Beih. 4 (1901),
S.19, der V.19 als Randbemerkung tilgt («V.19 steht ohne jede Verbindung»). In 5, 18-20
steht das Kommen des Tag Jahwes gar nicht zur Debatte. Es geht hier lediglich um die Be-
deutung dieses Tages fiir das Volk Israel. Die Bedeutung von V. 19 innerhalb dieses Spruches
wird neuerdings in einer interessanten Weise bei Wolff (A. 1), S.301-2, und Rudolph (A. 3),
S. 205, erkliart: Die Tatsache, dass Jahwe Israel in der Vergangenheit wiederholt von dem
Feind gerettet hat, bedeutet keinesfalls, dass Jahwe jetzt nicht gegen Israel einschreiten wird.
Diese Auslegung wirkt aber etwas gezwungen. Wir bezweifeln sehr, dass Amos’ Horer dieses
Gleichnis ohne Erlduterung so hitten verstehen konnen.

121 Vgl. van Leeuwen (A.79), S. 132; Schunck, Strukturlinien in der Entwicklung der Vor-
stellung vom «Tag Jahves»: Vet. Test. 14 (1964), S. 322-3.

122 B, Wiirthwein, Kultpolemik oder Kultbescheid? Beobachtungen zu dem Thema «Pro-
phetie und Kult»: Tradition und Situation (1963), S.117. 120ff. Anders allerdings ders., Amos
5,21-27: Theol. Lit.zeit. 72 (1947), Sp.143-152, wo 5,21-24.27 als eine Einheit betrachtet
werden.

123 Am. 5,24 ldsst sich auf drei verschiedene Weisen verstehen: 1. als Mahnung (so
Hentschke, A. 107, S.78-81; Amsler, A. 10, S. 215; Mays, A. 58, S. 108-9; Wolff, A.1, S. 309;



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos 337

zeugend bewiesen hat, zeigt Jes. 1, 10ff. eine Abhidngigkeit von Am. 5, 21ff.124
Diese Abhingigkeit Jesajas von Amos unterstiitzt nicht nur die herkommliche
Auffassung von Am. 5, 24 als Mahnung, sondern auch die Vermutung, dass eine
Mahnung kein festes Formelement des prophetischen Kultbescheides ist.125 Die
Mahnung stellt eine Erweiterung des Kultbescheides dar.1?¢ Der Kultbescheid in
Am. 5, 21ff. diirfte mit V. 23b seinen Abschluss haben. Eine Auflockerung der
Form ldsst sich schon in dem Imperativ von V. 23a feststellen.’*” Mit dieser An-
weisung wird die Mahnung in V. 24 schon angebahnt. Nach Wiirthwein ist zwar
eine Drohung auch noch ein Formelement dieser Gattung.!?®8 Dass die Drohung
in Am. 5, 27 zur Einheit 5, 21ff. eine primidre Beziehung hat, scheint uns aber
hochst unwahrscheinlich zu sein. Es sprechen sogar inhaltliche Griinde dafiir, dass
V. 27 iiberhaupt kein Amoswort ist.1?® Wieder ist es auffallend, dass Jes. 1, 10ff.

Rudolph, A.3, S.211-2; 2. als Gerichtsdrohung (so schon Hitzig, A.76, S.51-2; in letzter
Zeit Wiirthwein, A. 122, Theol. Lit.zeit., Sp. 150 — anders in Kultpolemik oder Kultbescheid?,
S.121); 3. als Heilszusage (so J. P. Hyatt, The Translation and Meaning of Amos 5, 23-24:
Zs. at. Wiss. 68, 1956, S. 17-24, und zuletzt Koch, A. 30, S. 252-3). Die zwei Hauptargumente
fiir die traditionelle Auffassung von V.24 als Mahnung, die unseres Erachtens sehr beweis-
kriftig sind, sind oft genannt worden. 1. Sowohl in Am. 5,7 als auch in Am. 6,12 beziehen
sich mispat und sedaga auf das menschliche Tun (vgl. u. a. Hentschke, A. 107, S. 78ff.). 2. Ein
Vergleich mit Jes. 1 zeigt «einen bis in die Thematik dhnlichen Ubergang vom Kultischen
zum Rechtlichen» (Wolff, A. 1, S. 309; vgl. noch u. a. Fey, A. 62, S. 68ff.).

124 Fey (A.62), S.68-77. Nach ihm zeigt Jes. 1, 10ff. eine Abhingigkeit von drei Amos-
einheiten, nimlich Am. 5, 21ff., 4, 4. 5 und 5, 4-6. 14ff.

125 Gegen Wiirthwein (A. 122), Kultpolemik oder Kultbescheid?, S. 121.

126 Diese Gegeniiberstellung von Kult und Recht diirfte nicht erst bei den Propheten ge-
dussert sein. Vgl. Prov. 21,3 und s. hierzu H. J. Hermisson, Sprache und Ritus im Altisraeliti-
schen Kult, = Wiss. Mon. zum A. und N.T. 19 (1965), S. 123; Wolff (A. 1), S. 309.

127 Vgl. Wolff (A. 1), S. 305-6.

128 Wiirthwein (A. 122), Kultpolemik oder Kultbescheid?, S. 122.

120 Zwei Beobachtungen legen die Vermutung nah, dass V.27 nicht von Amos stammt.
1. Obwohl Amos oft von der Verbannung spricht (4,1-3; 5,5; 6,7; 7,11.17; vgl. auch 8, 11.
12), wird diese aber sonst durch glh qal zum Ausdruck gebracht (5, 5; 6,7; 7,11.17; auch im
Spruch gegen Aram, 1,5). Nur in 5,27 wird glh hi. mit Jahwe als Subjekt gebraucht. Ohne
Jahwe als Subjekt steht glh hi. noch in Am. 1, 6. 2. Nur noch in Am. 4, 3 wird das Ziel der Ver-
bannung in der Verkiindigung des Amos sonst angedeutet. Das «iiber Damaskus hinaus» deutet
wohl auf Assur (vgl. u.a. Rudolph, A.3, S.213), und ldsst sich am besten mit dem spiteren
V.26 in Verbindung bringen. — Die Gottespradikation am Ende von V.27 stellt wahrschein-
lich den Versuch des Redaktors dar, die Sammlung in Kap.5 der Sammlung in Kap. 4 (vgl.
(§im‘0 [aet-]lhaddabar hazzae) an. — Nach einer eingehenden Analyse der Hymnenstiicke im
Amosbuch ist in jingster Zeit Koch (A. 68), S.258-9, zu dem Ergebnis gekommen, dass die
Hymnenstiicke die Aufgabe haben, Teilsammlungen abzuschliessen: «Bei den $im‘G-Samm-
lungen steht...stets ein Hymnus am Schluss, mit Ausnahme der ersten Sammlung Kap. 3.»
Gegen diese Auffassung scheint uns aber einiges zu sprechen. 1. Wenn die Gottespridikation
in Am. 3,13 einen hymnischen Abschnitt ersetzen sollte, wire diese nicht am Anfang des
Spruches 3, 13-15 zu erwarten, sondern am Ende. 2. Es ist wahrscheinlich, dass der hymni-
sche Abschnitt 9, 5ff. entweder die Visionsreihe 7, 1-9,4 (vgl. Berg, A. 68, S.266) oder (und
diese Auffassung wiirden wir vorziehen) nur 9, 1-4 abschliesst (vgl. Rudolph, A. 3, S. 246ff.).
Er ist nicht der Abschluss eines vermuteten Teilkomplexes des Amosbuches, 8, 4ff. Dazu muss



338 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos

keine Drohung enthilt. Schon von daher liegt die Vermutung nahe, dass Am. 3,
21ff. nicht urspriinglich in der Drohung von V.27 seinen Abschluss hatte. Es ist
sicher kein Zufall, dass gerade in Jes. 1, 10ff. und Am. 5, 21ff., den einzigen Bei-
spielen der Gattung des prophetischen Kuitbescheides, die eine Mahnung enthal-
ten, keine Drohung zu finden ist. Obwohl es wohl anzunehmen ist, dass das Volk
in beiden Fdllen unter dem Gericht steht, wiirde eine ausdriickliche Drohung am
Ende dieser Spriiche sehr befremdlich wirken.

Wenn V. 27 als Abschluss des Spruches Am. 5, 21ff. betrachtet wird, entzieht
sich die Mahnung in V. 24 einer sinnvollen Erklirung. Wolff zum Beispiel, der
V.21-24 + 27 als eine Einheit versteht, meint, dass, da die Mahnung in V. 24
nicht befolgt wurde, sie dem Schuldaufweis in einem normalen prophetischen Ge-
richtswort dient.3® Aber nichts deutet darauf hin, dass diese Mahnung nicht be-
folgt wurde. Wenn die Mahnung in einer vermuteten Einheit 5, 21-24.27 als
Schuldaufweis dienen sollte, hdtte Amos sowohl V. 24 als auch V. 27 bestimmt an-
ders formuliert. Zu erwarten widren wenigstens einige erginzende Worter am An-
fang von V. 27, um eine Briicke zwischen Mahnung und Drohung zu bilden. Wenn
aber V.27 als Abschluss dieses Spruches ausscheidet, wo liegt dann der Ab-
schluss?

Einige Ausleger meinen, dass dieser Spruch noch V. 25 einschliesst.!3 Aber aus
verschiedenen Griinden ist V.25 wohl am besten als spiterer Zusatz zu ver-
stehen.’32 Dies ldsst sich auch von dem schwierigen V.26 behaupten.
W. H. Schmidt hat iiberzeugende Beweise fiir die deuteronomistische Herkunft
von V.26 dargelegt.’?3 Unseres Erachtens ist es sehr wahrscheinlich, dass der
ganze Abschnitt 5,25-27 der deuteronomistischen Redaktion zuzuschreiben
ISt

Der urspriingliche Amosspruch schliesst dann nur die V. 21-24 ein.!35 Nach
einem Kultbescheid, der eine Aussage iiber das Verhalten Jahwes zu dem kulti-

noch bemerkt werden, dass der Appell zur Aufmerksamkeit in 8,4 von denjenigen in 3,1,
4,1 und 5,1 erheblich abweicht. 3. Am. 5, 4-7 ist nicht eine Einheit (gegen Koch, A. 30,
S.251-2). Dass 5,8 nach 5,7 gestellt wurde (wodurch 5,7 von seiner urspriinglichen Fort-
setzung in 5,10 getrennt wurde), beruht wohl auf der Stichwortverbindung (hpk), wie man
schon lange vermutet hat.

130 Wolff (A. 1), S. 306.

131 So u. a. Fey (A. 62), S. 27ff.; Willi-Plein (A. 69), S. 37. Wir glauben nicht, dass die Frage
in Jes. 1,11 der Frage in Am.5,25 entspricht, eine Behauptung, wodurch die Zusammen-
gehorigkeit von 5,25 zu der Einheit 5, 21ff. bewiesen werden soll (gegen Hentschke, A. 107,
S. 96; Fey, A. 62, S. 71).

132 Vgl. u. a. Wolff (A. 1), S. 309-10; Vollmer (A. 88), S. 37-43.

133 W. H. Schmidt, Die deuteronomistische Redaktion des Amosbuches: Zs. at. Wiss. 77
(1965), S. 189-190.

134 Wolff (A.1) behauptet, dass die V.25 und 26 auf die deuteronomistische Redaktion
zuriickzufithren sind (S. 309-311); Mays (A. 58) rechnet mit dieser Moglichkeit fiir die V. 26
und 27 (S. 113).

135 Dass 5,21-24 als eine Einheit zu betrachten ist, wird u. a. von Mays (A. 58), S. 105ff.;
Rudolph (A. 3), S. 205ff.; Fohrer (A. 45), S. 36-37 behauptet.



J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos 339

schen Handeln des Volkes enthilt, folgt der Abschluss des Spruches, die Mahnung
in V. 24, Gerade nach der detaillierten Darstellung von den kultischen Handlun-
gen in V. 21ff. wirkt diese knappe Mahnung besonders eindrucksvoll.1*¢ Nach-
druck liegt hier auf der Forderung nach Bestidndigkeit von Israels miSpat und
sedaqa.1s?

Als Vergleich konnte man Hos. 6,4 heranziehen. In einem Spruch, der eine
dhnliche Gegeniiberstellung von Kult und Recht enthilt (vgl. Hos. 6, 6), spricht
Hosea von Israels ha‘esaed, die vergdnglich ist wie eine Morgenwolke oder wie
der Tau.

In diesem Kultbescheid wird eindeutig auf die Tatsache hingewiesen, dass der
Kult als Weg zu Jahwe fiir dieses siindige Volk jetzt gesperrt ist. Von einem kom-
menden Gericht ist hier nicht ausdriicklich die Rede. Es ist aber hochst wahr-
scheinlich, dass der Kultbescheid die Unausweichlichkeit des sonst von Amos ver-
kiindigten Gerichtes voraussetzt.’3® Dass Amos seinen Kultbescheid mit einer
Mahnung beenden kann, zeigt aber, dass das Verhiltnis zwischen Gott und Volk
keineswegs endgiiltig aufgehoben ist. Es besteht noch eine Hoffnung. Wenn es un-
wahrscheinlich ist, dass Amos hier mit der Mdglichkeit der Abwendung des Ge-
richts rechnet, dann haftet seine Hoffnung in 5, 21-24 an einem Rest, der das

Gericht iiberlebt.
%k

Am. 5 ist von einer eindrucksvollen Nebeneinanderstellung von Tod und Leben
gekennzeichnet.

Dass Jahwe jetzt das Todesurteil iiber Israel spricht, wird wiederholt zum Aus-
druck gebracht. Am Anfang des Kapitels steht Amos’ Totenklage iiber ein schon
gestorbenes Volk (5,2). In 5,16. 17 enthdlt die Gerichtsankiindigung eine an-
schauliche Schilderung der zukiinftigen Trauerriten, von allen Pldtzen und Gassen
erschallt die Totenklage. Zweimal werden Spriiche mit dem hodj der Totenklage
eingeleitet (5, 7; 5, 18). Niemand wird bestreiten, dass Amos als Prophet des Ge-
richts aufgetreten ist. Er kiindigt ein Gericht an, das sowohl das Ende des Staates
als auch das Ende des Volkes bedeuten kann.

Unsere Untersuchung von Am. 5 hat aber gezeigt, dass Amos nicht ausschliess-
lich als ein Prophet des Gerichts aufgefasst werden kann. In Am. 5 ist nicht nur
vom Tod die Rede, sondern auch vom Leben. Der Gott, der Israel mit dem Tod
bedroht, kann auch das Leben schenken. Eine wahre Hinwendung zu Gott kann
das Leben zur Folge haben, wenngleich dieses Leben hier auf einen Rest be-
schrankt wird.!®® In den Gerichtsworten des Amos wird immer wieder betont, dass

136 Ahnlich auch Fey (A. 62), S. 28.

137 Vgl. u.a. P. Reymond, L’eau, sa vie et sa signification dans I’Ancien Testament, =
Vet. Test. Suppl. 6 (1958), S.111. Vgl. der dhnliche Gebrauch von ndhal und m4jim in
Thr. 2, 18. 19.

138 Vgl. Wiirthwein (A. 122), Kultpolemik oder Kultbescheid?, S. 130.

139 Vgl. noch Am. 9, 8-10 und s. hierzu Rudolph (A. 3), S. 275-8.



340 J. M. Berridge, Zur Intention der Botschaft des Amos

«Israel es jetzt mit Jahwe zu tun bekommt»140, Das Gericht ist eine Begegnung mit
Jahwe selbst.

Diese Gegeniiberstellung von Gott und Volk ist aber nicht lediglich ein zukiinf-
tiges Ereignis. Die Botschaft des Amos ist auch auf eine gegenwirtige Begegnung
mit Jahwe ausgerichtet. Sowohl durch Mahnungen als auch durch Ankiindigungen
des Gerichts ruft er zur Umkehr, zu einer Hinwendung zu Gott, die bis jetzt in
Israel gefehlt hat. Nur durch eine derartige Besinnung auf Gott und seine Gebote
kann Israel hoffen, dass ein Rest das Gericht iiberlebt, ein Rest, dem Jahwe viel-
leicht gnidig ist.

John M. Berridge, Antigonish, Nova Scotia (Canada)

140 Von Rad (A. 52), S. 144.



	Zur Intention der Botschaft des Amos : Exegetische Überlegungen zu Am. 5

