Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 32 (1976)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Werner Eichhorn, Die Religionen Chinas. = Religionen der Menschheit, 21. Stuttgart, Kohl-
hammer, 1973. 420 S. DM 74.—.

Der Tiibinger Sinologe, den Spezialisten durch sein reiches Schrifttum schon bekannt, legt
nun einem breiteren Publikum als Frucht langjahriger Arbeit sein magnum opus vor. Am
Leitfaden der Dynastien werden die Erscheinungen des religiosen Lebens inventarisiert. Der
Verfasser macht die Geschichte selbst, nicht die Erscheinungen zur Grundlage seiner Glie-
derung. Dies hat den Nachteil, dass der Leser in der ihm vorliegenden Bestandesaufnahme der
Religionen Chinas kaum zum Wesen dessen vordringen kann, was Taoismus, Buddhismus usw.
heisst. Die unter den Gesichtspunkt des Historizismus gestellte Geschichte bringt indes eine
Fiille von Detailinformationen. Der Verfasser greift soweit wie nur moglich auf primiare und
sekundire chinesische Quellen zuriick, unterldsst es aber, zwischen diesen grundsitzlich zu
unterscheiden.

Henri Cordier konnte in seiner Histoire générale de la Chine (1920), S. 64, schreiben: «La
racine profonde de 'ancienne religion chinoise est le désir du bonheur sous la forme la plus
parfaite, & savoir 'immortalité.» Dies Grundbediirfnis hat im Taoismus, spiter mutatis mutan-
dis im Buddhismus den bemerkenswertesten Niederschlag gefunden. Die Frage, ob der Kon-
fuzianismus dem Wesen nach eine religiose Erscheinungsform sei, bleibt offen. Der Verfasser,
der die chinesische Philosophie ganz ausser acht ldsst, unterstellt stillschweigend, wir hitten
es im Konfuzianismus mit einer Religion zu tun. Es muss daran erinnert werden, dass in der
gegenwirtigen Diskussion der Konfuzianismus qua Herrschaftsideologie nur so sachgemiss
beurteilt werden kann, wenn politische und Skonomische Analysen der betreffenden Gesell-
schaft herangezogen werden. Der Verfasser fiihrt wichtige Grundbegriffe ein ohne jegliche
Erlduterung und, was schwerer wiegt, ohne dass sie im Laufe der Darstellung erhellt wiirden.
Begriffe wie «Staat», «Staatsreligion», «Feudalismus» usw. bediirfen heute der Reflexion
und konnen nicht mehr auf Schleichwegen eingefiihrt oder vorausgesetzt werden. Die Theorie
des Verfassers iiber den Wuismus, eine Erscheinungsform des Schamanismus, ist sehr inter-
essant und wird wohl die Diskussion weiter fordern. Anderseits ist dem Legalismus keine Seite
gewidmet; ihn als toten Hund zu behandeln (das Wort fehlt auch im Index; der Verfasser setzt
aber auf S. 162 wohl voraus, jedermann wisse um die Bedeutung des Legalismus), ist ungerecht-
fertigt. Der Verfasser gibt im Vorwort offen zu, sein Werk sei eine «Einmannarbeit» gewesen,
und er schulde niemandem besonderen Dank. Der letzte Abschnitt des Buches ist mit «Mao
Tse-Tung» betitelt; vieles, was der Tiibinger Gelehrte ohne besonderes Niveau und mehr
privatim gegen den Vorsitzenden der Chinesischen Volksrepublik vortragt, ist unverstindlich.
Die marxistisch-leninistische Partei hitte in den Vordergrund der Betrachtung gestellt werden
miissen. Am Leitfaden des Schliisselbegriffes «dang» (heute = «Partei») hitte dem Bedeutungs-
wandel nachgegangen werden konnen, den dieses Phinomen von der konfuzianistischen zur
republikanischen und sozialistischen Gesellschaftsform erfahren hat. Es ist bedauerlich, dass
namhafte Vertreter der deutschen Sinologie wohl in der Lage sind, anhand der klassischen
Texte dem Leser eine Fiille von Einzelbeobachtungen zu unterbreiten, es aber bei der Dar-
stellung der chinesischen Geschichte (unter welchem Aspekt dies auch immer geschehen mag)
an Kohision fehlen lassen. Die Data sind da, oft sorgfiltig freigelegt, es kommt indes nicht zur
Synthesis. Dass bei der Transskription nicht, wie schon langst in Frankreich, das pinyin-System
gewihlt worden ist, das heute in China iiblich ist, ist auch #dusserlich ein Zeichen dafiir, dass
in der fiir Kenner der Geschichte Chinas lesenswerten Einmannarbeit der buchstdblich staubige
Wind Chinas die historizistische Einstellung und Ordnung des Verfassers noch nie beschmutzt
und gestort hat. Andreas Philipp Alder, Kriens



302 Rezensionen

Carl-Martin Edsman, Die Hauptreligionen des heutigen Asiens. = Uni-Taschenbiicher, 448. Titel
des schwed. Originals: Asiens huvudreligioner av idag. Ubers. von P.Smekal. Tiibingen,
J. C. B. Mohr, 1976. IX + 214 S. DM 19.80.

Dieses Lesebuch iiber die heutige Situation der Religionen Asiens ist eine Ubersetzung von
der iiberarbeiteten schwedischen Vorlage von 1971, Das Buch, das eine schéne Ergidnzung
zu den iiblichen wissenschaftlichen Handbiichern der Religionsgeschichte darstellt, ist besonders
geeignet fiir Studenten, die sich am Anfang ihres Studiums der Religionsgeschichte befinden. Es
ist aber auch einem grosseren Kreis von Lesern zu empfehlen. Alle, die sich fiir das heutige
Asien interessieren und es zu verstehen bemiiht sind, werden dieses Buch zu schdtzen wissen.

Eine kurze Einleitung (S. 1-7) trigt den Titel «Was ist Religion?». Darauf folgt der erste
Teil des Buches (S.8-46), eine Ubersicht iiber die heutige Lage der Hauptreligionen Asiens.
Behandelt werden der Hinduismus, der Buddhismus, die Religionen Chinas und der Islam.
Eine Kenntnis der Hauptziige dieser Religionen wird hier vorausgesetzt. Die Ubersicht schliesst
eine kurze Schilderung der Ausbreitung dieser Religionen im Abendland ein. Der Hauptteil des
Buches (S. 47-176) enthilt sowohl eine reiche Auswahl von sorgfiltig ausgesuchten und ver-
kiirzten Ausziigen aus verschiedenen Quellen als auch kurze Beitrige vom Verfasser selber, die
sich auf das Thema «Die Religion in Leben, Ritual und Lehre» beziehen. Der Abschnitt iiber
den Hinduismus (S. 47-80) z. B. enthilt Lesestiicke, die u. a. den folgenden Themen gewidmet
sind: dem tiglichen Tempelkult, Dharma oder Religion und Moral im Hinduismus, und
religiosen Zeremonien, die bei besonderen Anldssen im Leben gehalten werden. Ausserdem
befinden sich hier eine Erorterung der Ergebnisse einer Untersuchung, die 1959/1960 unter der
Universitatsjugend in Indien durchgefiihrt wurde (ein Abschnitt {iber Religion gehorte zu der
Frageliste, die unter den Studenten verteilt wurde), ein Ausschnitt aus einem Gesprach mit dem
Philosophen und Staatsmann Sarvepalli Radhakrishnan und ein Dialog zwischen einem christ-
lichen Inder und einem hinduistischen Pilger.

In einigen Fillen gehen wir nicht mit der Auswahl der Lesestiicke einig. So zum Beispiel
ist es unserer Meinung nach sehr bedauerlich, dass die Abschnitte iiber Hinduismus, Buddhis-
mus und Islam jeweils mit einem Lesestiick, das die Bekehrung zum Christentum zum Thema
hat, abgeschlossen sind.

Mit diesem Buch will der Verfasser nicht nur iiber die Rolle dieser Religionen in Gesell-
schaft, Kultur und Politik informieren, sondern er mochte auch zum fortgesetzten und ver-
tieften Studium anregen. Zu diesem Zweck ist das Buch sowohl mit einer ausfithrlichen Biblio-
graphie (zusammen mit einer hilfreichen Einleitung, die Ratschlige fiir ein weiteres Studium
enthilt) als auch mit einem ebenso reichhaltigen Sachregister versehen.

Es ist erfreulich, dass dieses Buch, das einen wertvollen Beitrag zum Studium der Religions-
geschichte darstellt, jetzt dem deutschsprachigen Leser zugdnglich ist.
John Berridge, Antigonish, Nova Scotia

The Society of Biblical Literature, Seminar Papers. 1-2. Cambridge, Mass., Soc. of Bibl. Lit.,
1974. 125; 113 S. Je §2.—.

Die amerikanische Society of Biblical Literature hat anlédsslich der 110. Versammlung die bis
zum 7. August 1974 eingegangenen Manuskripte der Vortrage in diesen zwei Béndchen ver-
offentlicht. Es handelt sich um nicht definitive Texte. Im 1. Band finden sich die alttestament-
lichen, im 2. Band die neutestamentlichen Vortrige.

Man kann die Verdffentlichung nur begriissen, um so mehr als der Preis bei guter Aus-
fithrung angenehm niedrig liegt. Und man mo&chte den Herausgebern empfehlen, die Materia-
lien der Gesellschaft regelmissig herauszugeben. J. Alberto Soggin, Rom



Rezensionen 303

Harry M. Orlinsky (Hrsg.), 1972 and 1973 Proceedings of the International Organization for
Masoretic Studies. = Masoretic Studies, 1. Missoula, Montana, The Scholars’ Press, 1974.
171 S. $2.—.

Am 4. September 1972 wurde in Los Angeles The International Organization for Masoretic
Studies gegriindet. Das vorliegende Béndchen enthilt Vortrige, gehalten in Los Angeles 1972
und in Chicago 1973. Ein folgender Band soll Vortrige von Edinburgh 1974 bringen. Biblio-
theken, Institute und Privatpersonen, die sich fiir masoretische Studien interessieren, sollten
die gut ausgestalteten, preiswerten Bandchen abonnieren. J. Alberto Soggin, Rom

J. Alberto Soggin, Introduzione all’ Antico Testamento dalle origini alla chiusura del Canone
alessandrino. 2da ed. riveduta ed aggiornata. = Biblioteca di cultura religiosa, 14. Brescia,
Paideia, 1974. 666 S. L. 8.000.

Aprés une premiere édition en deux volumes (1967), voici la deuxiéme édition revue, cor-
rigée et augmentée de cette Introduction a ’Ancien Testament du professeur vaudois de Rome.
Elle est publiée maintenant en un seul volume, divisé en six parties, munis de trois appendices
et de deux excursus. Dans la premiere partie Soggin traite les problémes généraux: définition
du genre littéraire des Introductions; canon de I’Ancien Testament; la critique biblique et ses
méthodes; description de I’Ancien Testament comme livre d’histoire et comme livre inspiré;
genres littéraires de I’Ecriture; évolution pré-littéraire des matériaux bibliques (pp. 21-115). La
deuxiéme partie est consacrée au Pentateuque et aux Prophétes antérieurs: la critique et les
hypothéses appliquées au Pentateuque; les sources: Jahwiste, Elohiste, Deutéronome, école
deutéronomiste, code sacerdotal; le droit en Israél; le livre de Josué; le livre des Juges; les
livres de Samuel; les livres des Rois (pp. 117-282). La troisieme partie étudie les prophétes
antérieurs a I'exil (Amos, Osée, Isaie, Michée, Nahum, Habaquq, Sophonie et Jérémie), apres
un long détour sur le prophétisme en général (pp.285-396). La quatriéme partie traite les
Prophétes de I’exil et de I'apres-exil: Ezéchiel; le deutéro-Isaie; Aggée; Zacharie; le troisiéme
Isaie; Abdias; Malachie; le deutéro-Zacharie; Joél; Jonas (pp.397-472). Dans la cinquiéme
partie c’est le tour des Hagiographes (les Psaumes; les Proverbes; Job; Ruth; les Lamentations;
Qohélet; le Cantique; Esther; Daniel; les Chroniques; Esdras et Néhémie) avec une longue
introduction a la littérature de sagesse (pp. 473-553). Enfin la sixieme partie est consacrée aux
livres deutéro-canoniques: Tobie; Judith; additions a Esther et a Daniel; livre de la Sagesse; le
Siracide; Baruch et la Lettre de Jérémie; la priere de Manassé; les deux premiers livres des
Maccabées; Soggin y ajoute le troisieme livre des Maccabées et le troisiéme livre d’Esdras,
généralement considérés pseudoépigraphes (pp.555-613). Les excursus concernent la notion
d’alliance dans la théologie deutéronomiste (pp. 181-187: critique trés perspicace et serrée des
opinions courantes) et quelques passages deutéronomiques dans les livres du Pentateuque
(pp. 188-190). Les appendices traitent des incriptions palestiniennes de la premiére moitié du
premier millénaire (pp. 615-625) et des manuscrits des premiers siécles apres ’exil (pp. 627-632).
Suit une synopse chronologique tres utile (pp. 633-645). Une index analytique et la table des
matiéres terminent ’ouvrage (pp. 647-666), dont le recenseur ne peut que dire du bien. Cette
Introduction se distingue par sa clarté, sa sobriété, son objectivité, son information ample et
siire; le professeur vaudois a su mettre a profit son expérience pédagogique tant dans le cours
de son exposé que dans le riche choix bibliographique, mis & jour jusqu’a la fin de 1972. Ici et
14 on peut trouver sans doute des positions personnelles; mais ’ensemble est harmonieux. Pour
ces raisons (et bien d’autres qu’on découvre seulement en pratiquant ce livre) cette introduction
de Soggin mérite une attention sérieuse non seulement en Italie (ou actuellement elle est sans
doute la meilleure), mais aussi a I’étranger. Aldo Moda, Torino



304 Rezensionen

Rainer Schmitt, Exodus und Passah. Ihr Zusammenhang im Alten Testament. = Orbis Biblicus
et Orientalis, 7. Freiburg, Univ.-Verl., & Gottingen, Vandenhoeck, 1975. 112 S.

Dieser kleine, aber griindliche Band erfiillt seine Aufgabe, indem er zeigt, dass das Passah
das Fest war, bei dem jahrlich die Dankbarkeit fiir Jahwes gniddiges Erwihlen und erlosendes
Handeln zum Ausdruck kam. Und zwar verpflichtete sich die Gemeinde, indem das Halten
des Gebots auf den Gnadenerweis folgte. Besonders wihrend des Exils erwachte im Volk die
Hoffnung auf ein neues Exoduserlebnis und auf Gottes Treue in der Zukunft. Merkwiirdig
mutet es den Leser an, wenn er die Werke von R. de Vaux (und eins von mir) in der eng-
| lischen Ubersetzung zitiert findet, statt im Original, oder in einer deutschen, ein Schénheits-
' fehler, der aber das wichtige Werk nicht beeintrichtigt. J. Alberto Soggin, Rom

Gian Luigi Prato, Il problema della teodicea in Ben Sira. Composizione del contrari e richiamo
alle origini. = Analecta bibl., 65. Rom, Bibl. Inst. Press, 1975. XXXIV + 455 S. L. 17.000.

Das Problem der gottlichen Gerechtigkeit wird hier fiir das betreffende biblische Buch grund-
legend untersucht. Der Beitrag ist wichtig fiir das Studium des Problems an sich, fiir die
Erforschung der Weisheit Israels, des Judentums in den beiden letzten vorchristlichen Jahr-
hunderten und selbstverstindlich des grossen Denkers Ben Sira. Die aus der Weisheit stam-
mende Fragestellung erkliart, wieso hauptsichlich auf die Schopfung Bezug genommen wird:
fiir Ben Sira scheinen «Schopfungsordnungen» zu bestehen, von denen das Bdse einfach
abweicht, so dass es historisch und anthropologisch zu erkldaren ist. Zu diesem gut iiberdachten
Schluss gelangt der Verfasser nach griindlicher Untersuchung, bei der kaum ein Text des
Sira unberiihrt bleibt.

Das Buch empfiehlt sich, wenn auch die Tatsache, dass es auf italienisch geschrieben wurde,
seine Verbreitung wohl eher hemmen wird. J. Alberto Soggin, Rom

Hans Hiibner, Das Gesetz in der synoptischen Tradition. Studien zur These einer progressiven
Qumranisierung und Judaisierung innerhalb der synoptischen Tradition. Witten, Luther-
Verl., 1973, 261 S. DM 70.—.

Der Verfasser setzt sich in dieser Arbeit — seiner Bochumer Habilitationsschrift — am Bei-
spiel des alttestamentlichen Gesetzes innerhalb der synoptischen Uberlieferung mit der vor
allem von E. Stauffer aufgestellten These einer zunehmenden Durchdringung dieser Uberlie-
ferung durch qumranisches und jiidisches Gedankengut auseinander. Es geht ihm um die Frage:
«Inwiefern wurde in der synoptischen Tradition durch ihre verschiedenen Schichten hindurch
der Standpunkt Jesu durchgehalten bzw. nicht durchgehalten?» (S.11). In fiinf ausfiihrlichen
Kapiteln sucht er diese Frage zu beantworten. 1. Kapitel: Das Programm: Matth. 5, 17-20
(S. 15ff.); 2. Kapitel: Die Antithesen als Konkretisierung (S. 40ff.); 3. Kapitel: Der Sabbat
(S. 113ff.); 4. Kapitel: Rein und Unrein (S. 142ff.); 5. Kapitel: Die Autoritit Jesu (S. 196fF.).
Er gelangt zu folgendem Ergebnis: 1. Von Requmranisierung im Lauf der synoptischen Tra-
dition kann nicht die Rede sein; das Spezifische qumranischer Haltung war nicht die Thoraradi-
kalisierung, sondern ihre priesterliche Priagung. 2. Es trifft zu, dass die Thora im Lauf der
synoptischen Tradition grosseres Gewicht erhilt. Darum wiirde man besser von «Rethoraisie-
rung» als von «Rejudaisierung» sprechen. «Sein (sc. Stauffers) Anliegen ist berechtigt im Blick
auf jene, die allzu leicht den matthédischen Gesetzeserfiiller Jesus mit dem historischen Jesus
identifizieren. Gegeniiber der Schule Goppelts, in der der Unterschied zwischen ... dem Gesetz
des Alten Testaments und der Predigt Jesu doch etwas eingeebnet wird, vermag Stauffer ein
Korrektiv zu bieten. Aber er geht zu weit, viel zu weit!» (S.238). Hiibner sieht den Unter-
schied zwischen dem historischen Jesus und seinem Bild in der synoptischen Uberlieferung,
namentlich bei Matthidus, nicht so radikal wie Stauffer. Es ist fiir ihn mehr ein Unterschied
des Grades als des Prinzips: «Er (sc. Matthdus) hat Jesu Anliegen im Gewand der Thora-



Rezensionen 305

bejahung gewahrt» (S.239). Zu diesem Resultat kommt Hiibner unter sorgfiltiger Anwendung
der form- und redaktionsgeschichtlichen Betrachtungsweise. Es fillt auf, dass er in der An-
nahme von redaktionellen Bildungen eher zuriickhaltend ist und solche nur nach eingehender
Abwigung aller Moglichkeiten postuliert. — Alles in allem handelt es sich um eine Vertrauen
erweckende Arbeit, die durch ein Literaturverzeichnis (S. 240ff.) und ein Autorenregister
(S. 2571F.) zusitzlich erschlossen wird. Martin Kiinzi, Bleienbach, Kt. Bern

Francois Bovon, Les derniers jours de Jésus. Textes et événements. (Coll. «Fléches».) Neuchatel,
Delachaux et Niestlé, 1974. 93 p. Fr. 8.—.

«Jésus a été condamné pour avoir émis des prétentions messianiques et, sans nul doute,
pour avoir provoqué de ’agitation parmi la foule» (p.37). Tel est le point de départ métho-
dologique de cette étude, qui se veut une présentation populaire, qui cependant n’exclut pas
la critique (p. 5). Bovon peut aider la lecture du proceés et de la passion de Jésus dans une per-
spective historique, attentive aux aspects littéraires et théologiques; évidemment il veut rendre
son public conscient des graves difficultés de ces récits, souvent lus d’une maniére fort naive;
tout au long de son livre on découvre le souci de faire comprendre que les évangiles ne sont
point des narrations biographiques, mais théologiques. Il y réussit par le biais de quatre brefs
chapitres suivis d’une conclusion (pp.81-82): les sources dont nous disposons (pp.13-32); la
méthodologie a suivre (pp.34-37); le déroulement des faits (pp.38-74); questions des temps
et des lieux (pp. 75-79). Le livre se termine par une bibliographie (pp. 83-87; pourquoi Bovon
est-il si court vis-a-vis des ouvrages si importants de Cullmann?; cf. p.5) et par une série
d’index (pp. 89-93) qui en font un instrument de travail fort utile et recommandable, surtout
pour un large public. Aldo Moda, Torino

Heinz Schiirmann, Jesu ureigener Tod. Exegetische Besinnungen und Ausblick. Freiburg,
Herder, 1975. 155 S.

«Der Kreuzestod Jesu von Nazareth ist wieder ein Thema»: so beginnt der katholische
Exeget Heinz Schiirmann sein Buch, in dem drei exegetische Studien und ein Ausblick zusam-
mengefasst sind. Dass von dem international anerkannten Erfurter Exegeten dieses Thema
aufgegriffen wurde und in so klarer Weise an Hand der drei Kapitel: «Wie hat Jesus seinen
Tod bestanden und verstanden?», «Das Weiterleben der Sache Jesu im nachdsterlichen Herren-
mahl» und «Das Gesetz des Christus (Gal. 6, 2)» mit grosser Akribie untersucht und abgehan-
delt wurde, ist ein ermutigendes Zeichen des gemeinsamen Verstindnisses zwischen den Kon-
fessionen. Dabei setzt sich der Verfasser kritisch mit der Forschung der letzten 30 Jahre aus-
einander und bleibt eng am biblischen Zeugnis. Ziel seiner Darstellungen — und das zieht sich
durch das ganze Buch hindurch wie ein roter Faden — ist der Versuch, den «proexistenten
Christus» herauszuarbeiten als «die Mitte des Glaubens von morgen». Darum gipfeln alle
Einzelausfithrungen in dem mit Leidenschaft geschriebenen «Ausblick». Gerade aber von der
Voraussetzung dieser Proexistenz Christi als Leitfaden der exegetischen Uberlegungen her
ergeben sich die Riickfragen an die Exegese. Wird nicht das dogmatische Vorverstindnis zur
Barriere fiir einen letzten Consensus? Schlagen nicht doch zuletzt gesellschaftliche Prinzipien
durch, die so nicht von allen nachvollzogen werden konnen? Aber der Versuch, die Gegen-
wartsbedeutung des Kreuzes Jesu und des Abendmahles herauszustellen, bleibt das bleibende
Verdienst dieser Sammlung. Kurt Klein, Traunstein

Michi Miyoshi, Der Anfang des Reiseberichts Luk. 9, 51-10, 24. Eine redaktionsgeschichtliche
Untersuchung. = Analecta Bibl., 60. Rome, Bibl. Instit. Press, 1974. X + 176 S. L. 5.500.

Die redigierende Hand der Evangelisten zeigt sich bekanntlich besonders hiufig am Anfang
und am Ende einer Perikope. Das gilt ebenso fiir die Anfangs- und Endabschnitte einer



306 Rezensionen

Komposition. Um den wichtigsten Themen des lukanischen Reiseberichts auf die Spur zu kom-
men, unterwirft Miyoshi daher den Anfang des Reiseberichts einer eingehenden redaktions-
geschichtlichen Analyse. Sein Hauptergebnis lautet: Im Reisebericht haben wir es mit einer
Prolepse der spateren Weltmission zu tun (S. 153f.). Wir skizzieren de Hauptgriinde fiir
diese These:

1. Von wesentlicher Bedeutung ist das Himmelfahrtsmotiv, das gleich in Luk. 9, 51 auftaucht.
Den hier auffallenden Plural «die Tage seiner Hinaufnahme» interpretiert Miyoshi im Sinne
einer Zusammenfassung von Passion, Ostern und Himmelfahrt, also in Analogie zum johan-
neischen doxasthénai (S. 8. 19). Doch entspricht diese Interpretation dem heilsgeschichtlich dif-
ferenzierenden Denken des Lukas? Bezeichnet der Plural nicht eher mit Flender den Zeitraum
der himmlischen Herrschaft des Erhohten? Ich vermisse an diesem Punkt eine eingehendere
Auseinandersetzung mit Flender. Miyoshis These besteht sicher zu Recht: die Zeit des Erhohten,
die Zeit der Volkermission, wird in den Reisebericht hineinprojiziert. Das bedeutet aber nicht,
dass Passion, Ostern und Himmelfahrt in eins zusammengeschaut werden. — Miyoshi meint
auch in der Mitte des Reiseberichts das Himmelfahrtsmotiv entdecken zu koénnen: 13, 32. Doch
hat mich die Interpretation der Aussage «und am dritten Tage werde ich vollendet» im Sinne
der Erhohungstheologie nicht iiberzeugt (S. 22ff.). Zweifellos taucht das Motiv dann aber am
Ende des Reiseberichts auf, nimlich im Gleichnis von den anvertrauten Pfunden (19, 11-27).
«Die Reise nach Jerusalem ist hier eine Lehre iiber die Bedeutung der Himmelfahrt geworden»
(S.25). Leider geht Miyoshi auf das Gleichnis selber nicht weiter ein. Denn wenn in ihm
— im Unterschied zu Matth. 25 — die Knechte iiber Stddte gesetzt werden, kommt darin zum
Ausdruck, dass sie an der koniglichen Herrschaft Jesu teilnehmen werden (vgl. auch 22, 29f.). -
Es ist sicher richtig, dass Jesu Reise nach Jerusalem im Himmelfahrtsgeschehen zu ihrem letzten
Ziel gelangt. Es ist auch richtig, dass die Erhéhungstheologie den Reisebericht — und nicht
nur ihn — proleptisch iiberlagert. Diese Einsicht darf jedoch nicht dazu fiihren, die Passion
Jesu diesem Ziel einfach ein- und unterzuordnen. Jerusalem stellt eine eigene Etappe auf dem
Weg zur Himmelfahrt dar, hat eigenes Gewicht. Der lukanischen Einleitung zum Gleichnis in
19, 11 geht es doch gerade um die Abwehr des Gedankens, das Jerusalemgeschehen mit dem
Eschaton — und das gilt auch fiir die Himmelfahrt — unmittelbar zu verbinden. Jerusalem ist der
Ort des Leidens Jesu. Nur im Bedenken des heilsgeschichtlich differenzierenden Denkens des
Lukas darf man das anabainein Jesu nach Jerusalem (19, 28) auch im Hinblick auf seine Him-
melfahrt deuten (S. 21). Miyoshi zeigt sich zu einseitig auf die Erhohungstheologie fixiert.

2. Die drei Nachfolgespriiche Luk. 9, 57-62 werden durch zwei Jiingersendungen mit gleicher
Einleitungsformel (9, 52; 10, 1) eingeklammert (S. 46). Damit ist das Sendemotiv als das ent-
scheidende bestimmt. Nicht zufallig formuliert Lukas den zweiten Spruch (im Unterschied zu
Matth. 8,21) im Hinblick auf die folgende Senderede: «Du aber gehe hin und verkiindige das
Reich Gottes» (9,59f.). Es handelt sich also um Nachfolge zur Sendung. — Ausfiihrlich dis-
kutiert Miyoshi die Frage der Urspriinglichkeit von 70 oder 72 Boten in 10, 1 (S. 78ff.). Nach
Num. 11, 24ff. iibertrigt Jahwe den prophetischen Geist des Mose an die um das Zelt ver-
sammelten 70 Altesten. Doch kommt der Geist auch iiber zwei im Lager zuriickgebliebene Miin-
ner, so dass insgesamt 72 prophezeien. Josua sucht das Auftreten der beiden Geistbegabten
zu hindern (Num. 11, 28). Die lukanische Parallele dazu findet Miyoshi in der dem Reise-
bericht unmittelbar vorangehenden Erzahlung vom fremden Exorzisten (Luk. 9, 49-50), dessen
Treiben die Apostel zu hindern suchen. Dieser Fremde, der nicht zum Zwolferkreis gehort,
offnet in seinem Auftreten die Komposition des Lukas in ihrem weiteren Gang nach vorne:
das Evangelium wichst iiber den Zwolferkreis hinaus. Die Nachbarschaft der beiden Perikopen
und eine gewisse Parallelitit zu Num. 11 veranlasst Miyoshi zu der Annahme, dass Lukas in
10,1 von 72 Boten gesprochen hat. — Die Aussendung der 72 im Sinne einer Prolepse der
Volkermission ldsst sich weiter erhidrten. Die Universalitit ihrer Mission kommt in dem eis
pasan pdélin kai topon (10, 1) zum Ausdruck. Das Wort iiber die reiche Ernte (10, 2) wird nur
auf dem Hintergrund der Weltmission verstandlich. Wichtiger noch ist der Kyrios-Titel in 10, 1.
Lukas findet ihn zwar auch schon in seinem Sondergut, setzt ihn aber, vor allem in Einleitungs-



Rezensionen 307

versen, durchaus von sich aus (S. 60). Der Titel meint im Reisebericht den «erhdht-werdenden
Konig» (S.81), der nach Jerusalem reist. Die 72 Boten proklamieren die Gegenwart seiner
Herrschaft. Mit dem Einschub von eph’ hymas in 10, 9 (aus 11, 20) entlehnt) «erklart Lukas,
zu wem speziell die Basileia Gottes gekommen ist: Sie kommt zu den Kranken, Schwachen und
Verstossenen» (S.90). In diesem Zusammenhang sind zwei weitere Beobachtungen Miyoshis
bedeutsam: einmal die fiir Lukas bezeichnende Reihenfolge von Krankenheilung und Ver-
kiindigung (vgl. 10, 9; 24, 19; Apg. 1, 1); sodann typisch kompositionelle Zuordnungen: «Dem
Bericht der Heilung einer verkriippelten Frau am Sabbat, womit Jesus die Unbegrenztheit des
Heils iiber das Sabbatgebot lehrt, wird ein Gleichnispaar angeschlossen, das die universale
Kirche der Zeit des Lukas widerspiegelt (Luk. 13, 10-21). Der Szene eines Wassersiichtigen am
Sabbat schliessen sich die Mahlgleichnisse an (Luk. 14, 1-24), in denen die Einladung der
Armen, Kriippel, Lahmen und Blinden (V.13 und V.21) betont wird» (S.92f., Zitat vom
Rezensenten sinngemaiss verbessert). In diesem Zusammenhang ist auch der Einschub des eph’
hymais in den Verkiindigungsauftrag der Jiinger zu sehen: Er bezieht die Reichsbotschaft auf
den vorangehenden Befehl zur Krankenheilung. — Auch die Riickkehr der 72 Boten (10, 17-20)
interpretiert Miyoshi aus der Perspektive der spédteren Weltmission: «Die Diamonenaustreibung
der Missionare ist sozusagen eine Teilnahme am Wirken des erhGhten Herrn, in dessen Namen
sich jedes Knie der himmlisch-feindlichen Michte beugt» (S. 119).

3. Wichtig sind die Hinweise auf die Elias-Christologie am Anfang des Reiseberichts 9, 51ff.:
«Im Gegengsatz zum alttestamentlichen Elias, der Feuer vom Himmel herabfallen liess und
seinem Nachfolger Elisha den Abschied von den Familienangehdrigen gestattete, verbietet der
Elias des neuen Bundes, Feuer vom Himmel herabfallen zu lassen, und fordert die Nachfolge
ohne Aufschub. Der neue Elias fordert also von seinen Nachfolgern mehr als der Elias des
alten Bundes.» Denn er ist «der Konig der Basilieia Gottes». Der dreifache Nachfolge-Dialog
(9, 57-62) entspricht dem alttestamentlichen Vorbild (2. Kon. 2, 1-15). «So wird die Nachfolge
Jesu die Nachfolge des Erhohten, die sich in der Verkiindigung der Basileia Gottes verwirklicht
(Luk. 9, 60b).» Lukas hat Johannes dem Taufer die Funktion des Elias genommen und sie
Jesus zugeordnet (S. 155). Leider verfolgt Miyoshi die Bedeutung des Elias nicht durch das
ganze Evangelium hindurch. Hier hitte noch sehr viel mehr herausgeholt werden konnen. — Die
Elias-Christologie ist mit Samarien verkniipft. Wie Jesus in seiner Vaterstadt abgewiesen wurde
(4, 16ff.), so nun auch zu Beginn des Reiseberichts in einem Dorf der Samariter (9, 52 ff.). Und
doch ist es gerade ein Samariter, der nach seiner Heilung zu Jesus zuriickkehrt und ihm dankt
(17, 11ff.). Miyoshi urteilt: «Die Reise Jesu nach Jerusalem mitten durch Galildia und Sa-
maria ... ist eine Vorwegnahme, eine Praefiguratio, der Missionsreise des Erhohten in der
Jiingergemeinde in der ganzen Welt» (S. 88). Er hitte seine These durch eine Analyse der text-
lich schwierigen Stelle 17,11 weiter fundamentieren koénnen: das Samaria ungliicklich nach-
gestellte kai Galilajas konnte ein Redaktor hinzugesetzt haben. Er wire ebenso verantwortlich
fiir die Verinderung eines urspriinglichen dia mésou in dia méson. Daraus ergibt sich: Die
Reise Jesu fiihrt mitten durch das halbheidnische Samarien hindurch.

4. Die Abgrenzung des behandelten Stoffs (9, 51-10, 24) ist meines Erachtens nicht gliicklich
gewihlt. Denn der den Reisebericht einleitende Kompositionskomplex reicht von 9,51 bis
10, 42. Sein erster Abschnitt steht unter dem Gedanken der Jiingersendung (9, 51-10, 20); es
folgt das christologisch orientierte Mittelstiick mit dem Selig Jesu iiber seine Jiinger, die in ihm
den Christus erkennen (10, 21-24); die Komposition miindet sodann in eine Parinese, namlich
den Aufruf zum barmherzigen Tun im Horen auf das Wort des Herrn (10, 25-42). In diesem
parinetisch bestimmten Endabschnitt der Komposition findet sich — gleichsam als Gegenstiick
zum Eingangsteil mit der Abweisung Jesu im Samariterdorf — das Gleichnis vom barmherzigen
Samariter (10, 30ff.). Miyoshi hat es leider nicht in seine Uberlegungen einbezogen. Das liegt
daran, dass er die kompositionelle Struktur des Reiseberichts nicht wirklich erfasst hat. — Eben-
so vermag ich nicht der These zuzustimmen, dass der Reisebericht bis 19, 44 reiche, da die
Himmelfahrtstheologie auch den Abschnitt 19, 28-44 in starkem Masse prige (S.21f.). Dieses
Argument ist nicht stichhaltig. Denn die Erhohung Jesu iiberlagert das ganze Evangelium, so
auch seinen Jerusalemteil, wie man z. B. an 22, 69 mitten in der Passionsgeschichte studieren



308 Rezensionen

kann. Dieser Jerusalemteil beginnt aber mit der Reiseformel 19,28. Das an der theologischen
Struktur der Komposition aufzuweisen, kann hier nicht meine Aufgabe sein.

Die Arbeit Miyoshis gibt gute Anregungen. Seine Hauptthese verdient positive Wiirdigung.
Seinen redaktionsgeschichtlichen Analysen kann man weitgehend zustimmen. Ich bin freilich
der Meinung, dass Q und Sondergut schon vorlukanisch zusammengewachsen sind. — Miyoshis
Arbeit wimmelt aber von Fehlern und sprachlichen Unvollkommenheiten. Er hat leider ver-
saumt, seine Arbeit von einem deutschen Korrektor iiberpriifen zu lassen. Man darf dem
Bibelinstitut empfehlen, um der Reihe Analecta Biblica willen, seinerseits solche Arbeiten
kiinftig sprachlich zu iiberpriifen. Wilhelm Wilkens, Lienen/Westf.

Friedrich Gustav Lang, 2. Korinther 5, 1-10 in der neueren Forschung. = Beitr. z. Gesch. d.
bibl. Exegese, 16. Tiibingen, J. C. B. Mohr, 1973. VIII + 207 S. DM 39.—,

Die bei Ernst Kidsemann entstandene Tiibinger Dissertation ist der gelungene Versuch einer
auslegungsgeschichtlichen Bestandesaufnahme mit dem Ziel, mehr Licht in den noch immer
dunklen Text 2.Kor.5, 1-10 zu bringen. In dieser Perikope biindeln sich gleich mehrere
Probleme paulinischer und dogmatischer Theologie. Letzterer beispielsweise dient 2. Kor. 5 als
klassischer Schriftbeweis fiir die mit dem Tod beginnende ewige Seligkeit, wihrend die Exegese
mit diesem Text tief in das religionsgeschichtliche und eschatologische Problemfeld der pau-
linischen Theologie hineingeridt. Der auf die letzten 150 Jahre beschrinkte, mit Johann
Friedrich Flatt (1827) einsetzende und (in der eigenen exegetischen Skizze sehr stark) mit Ernst
Kisemann endende Forschungsbericht vermag «sechs Grundmaoglichkeiten» der Auslegung her-
auszustellen, zwischen denen zu entscheiden ist. Trennt man jedoch die nur auf den Zeitpunkt
des «Uberkleidetwerdens» fixierten Interpretationsmoglichkeiten als unsachgemiss ab, bleiben
noch vier erwiagenswerte. Die Antithese von V. 3f. wird forensisch verstanden: In seiner Sehn-
sucht nach Heilsvollendung wiinscht Paulus Siinde und Gericht endgiiltig zu entgehen. Und
zwar handelt es sich (a) entweder um den soteriologischen Gegensatz von Heil und Unheil des
einzelnen oder (b) um die kollektive Eschatologie im Sinne des Gegensatzes von alter und
neuer Welt. Sieht man die Antithese in V. 3f. dagegen polemisch gegen das korinthische
Vollendungsbewusstsein gerichtet, so bezieht sich die Strittigkeit entweder (c) auf das Selbst-
verstindnis und die Jenseitshoffnung des einzelnen, gleich ob der Leib (Paul Hoffmann) oder
die somatische Existenz (Chr. Demke) die Kernfrage ist; oder (d) die Strittigkeit betrifft primar
das zwischen Paulus und den Korinthern kontroverse Weltverhiltnis (Ernst Fuchs).

Um zu priifen, welche dieser Moglichkeiten den Vorzug verdient, stellt Lang zuletzt zwei
Fragen: (1) «Worum geht es in der Polemik des 2. Kor., und welche Funktion kann 5, 1-10
und speziell den Antithesen in V. 3f. darin moglicherweise zukommen? (2) Welchen Sinn hat
die Bildsprache in der ganzen Perikope und speziell der Begriff oikia in V. 1?» (S.172). Die
knappe Antwort lautet zu (1): Es geht nicht um eine von den Gegnern propagierte Abwertung
des Leibes iiberhaupt. Sondern die Gegner stehen auf sichtbarer Demonstration ihres Geist-
besitzes, welche die Leiblichkeit einschliesst. Paulus dagegen unterscheidet an sich selber zwi-
schen zoé und Iésofl, Er kann in Wahrung des eschatologischen Vorbehaltes das Leben (noch
nicht) einseitig realisiert sein lassen (S. 177). Zu (2): Wegen mangelnder direkter paulinischer
Parallelen bleibt das Bildmaterial ambivalent (S.183). «Der Verdacht liegt nahe, dass dem
Paulus das Bild von den Gegnern zugespielt wurde und er nur polemisch davon Gebrauch
macht» (S. 183), und zwar, um die in Korinth aufgetauchte Spielart von kirchlich oder person-
lich realisierter Eschatologie zu iiberwinden. «Aus alledem ergibt sich, dass Paulus in der
Haus-Terminologie nicht den Leib als von der Seele unterschiedenen Bestandteil der Existenz
in Diesseits und Jenseits thematisiert. Es geht vielmehr um die eschatologische Gegeniiber-
stellung von gegenwirtigem, irdischem, hinfilligem und kiinftigem, himmlischem, ewigem
Lebensbereich, der im Bild vom Haus jeweils als existenzgriindend und existenzbergend dar-
gestellt ist. Anklidnge an alttestamentlich- apokalyptische Traditionen weisen dabei auf ein



Rezensionen 309

iiberindividuelles, kollektives Verstindnis; ob mehr kirchlich oder mehr kosmisch pointiert, sei
dahingestellt» (S. 184f.).

In einer «Auslegungsskizze» (S. 193-199), die 2. Kor. 5 von 4, 18 her einen klaren Aussage-
willen abzugewinnen vermag, kann der Verfasser diesem Ergebnis in einer leider nur sehr
kurzen, aber doch eindrucksvollen Exegese zur Evidenz verhelfen. Erich Grisser, Bochum

Ottfried Hofius, Der Christushymnus Philipper 2, 6-11. Untersuchungen zur Gestalt und Aus-
sage eines urchristlichen Psalms. = Wissenschaftl. Unters. z. N.T., hrsg. von M. Hengel,
J. Jeremias, O. Michel, 17. Tiibingen, J. C. B. Mohr, 1976. VII + 118 S. DM 39.—.

Das schmale Béndchen hat sich vorgenommen, die bisherige Standardexegese von Phil. 2,
6-11 als «verfehlt» zu erweisen, welche die Menschwerdung und den Gehorsam des Erniedrig-
ten das entscheidende Ereignis in der Theologie des vorpaulinischen Christushymnus sein ldsst
und es im Sinne hellenistischen Welt- und Menschenbildes (Versklavtsein unter die kosmischen
Michte) deutet (Kdsemann, Bornkamm, Friedrich, Eichholz, Gnilka, E. Schweizer, Schrage, um
nur die wichtigsten zu nennen). Demgegeniiber tritt die These, dass sich Phil.2, 6-11 der
Gattung der alttestamentlichen Geschichtspsalmen verpflichtet weiss und «in dem Heilsereignis
des Todes und der Erhohung Jesu den zur Huldigung aller Geschopfe vor dem Kyrios der Welt
filhrenden Anbruch der eschatologischen Konigsherrschaft Gottes» besingt (S. 67).

Zum Erweis dieser Gegenthese setzt die Untersuchung bei den beiden neuralgischen Punkten
der Auslegung an, bei V.8c¢c und 10b. V.8c(«ja zum Tod am Kreuz») galt der bisherigen
Exegese als ein kolometrisch und sachlich nachklappendes Interpretament des Paulus. Fiir
Hofius trigt dieser genuin zum Christuslied gehorende Vers den eigentlichen Akzent: der Weg
des Inkarnierten lauft auf das Kreuz als auf sein eigentliches Ziel zu (S. 64). Bei der Trias in
V.10b (himmlische, irdische, unterirdische Michte) stand bisher die ddmonologische Inter-
pretation fest. Nach Hofius lassen weder die Begriffe noch ldsst der Textzusammenhang eine
Deutung auf gottfeindliche Michte zu. Vielmehr stehe hinter der Bezugnahme der Vv. 10
und 11 auf Jes. 45,23 «das Theologumenon von der universalen eschatologischen Huldigung
vor Jahwe» (S. 65).

Die Folgerungen fiir das Gesamtverstindnis des Hymnus sind betrachtlich: Nicht die In-
karnation, sondern die Erniedrigung und Erhohung des Gekreuzigten ist das Thema des Liedes.
Wer die Knechtschaft Jesu durch sein Menschsein erlautert sein ldsst und seine Erniedrigung
als gehorsame Anerkennung der kontingenten menschlichen Existenz versteht (Gnilka), begeht
einen «Grundirrtum» (S. 70, Anm. 48). Mit einer Analyse des angeblich gleichgelagerten Textes
Hebr. 1, 1b—14 sucht der Verfasser sein Ergebnis zu stiitzen, demzuliebe auch eine unregel-
missige Kolometrie gerne in Kauf genommen wird (1. Strophe: 6 ab/7 abcd/8 abc; 2. Strophe:
9 ab/10 ab/11abc).

Die Methode ist es, die das Ergebnis wenig iiberzeugend erscheinen ldsst. Das reichlich her-
angezogene «alttestamentliche und altjiidische» Material — falls es wirklich den Hintergrund
erhellt — macht doch eine ebenfalls aufweisbare hellenistische Priformation nicht gegenstands-
los? Es ist jedenfalls methodische Willkiir, wenn zum morphé-Begriff festgestellt wird, er lasse
sich nicht durch begriffs- und religionsgeschichtliche Erwadgungen, «sondern einzig und allein (!)
aus dem Duktus des Christushymnus selbst» erschliessen (S.58), und wenn man gleichzeitig
den Hymnus kriftig alttestamentlich praformiert sein ldsst. Wird beim religionsgeschichtlichen
Vergleich, dem jiidischen und dem hellenistischen, mit zweierlei Mass gemessen? Der Verdacht
legt sich um so nidher, als man sieht, dass die hellenistische Sprachlichkeit bei Hebr. 1, 1ff.
einfach verschwiegen wird, dass auf die Diskussion mit der gnostischen Deutung des Philipper-
Hymnus von K.Wengst «verzichtet» und die von H.-M. Schenke mit zwolf schwachen An-
merkungszeilen abgetan wird (S. 36, Anm. 58). Wie neben Phil. 2, 8 bc als entsprechende Sach-
aussagen Hebr. 2, 9, 14£.; 9, 26; 10, 5ff. gestellt werden konnen (S. 64), ist unerfindlich. Es wird
aber in der Tendenz deutlich, wenn gleichzeitig Kol. 1, 15-20 als wirklich &hnlicher Hymnus
nicht einmal erwidhnt wird. Denn dadurch konnte ja durch die Hintertiir wieder hereinkommen,



310 Rezensionen

was Hofius durch die Vordertiir hinausgeworfen hat: «Hellenistischen Sprachgebrauch» (vgl.
S.33). Warum das weniger ein Hineinzwingen des Hymnus «in das Prokrustesbett eines vor-
gefassten religionsgeschichtlichen Urteils» (S. 85, Anm. 43) sein soll als die hellenistische Paral-
lelen bemiithenden Interpretationen, verstehe ich nicht. Ich verstehe auch exegetisch nicht das
Verfahren, das aus dem Vergleich mit Hebr. 1f. und 12, 2f. den Aspekt der Kreuzesschande
in den Philipperhymnus einliest. Von sich aus ist er hier nicht vorhanden. Denn dofilos ist
tatsdchlich «dusserster Kontrast zu Gott und seinem Herr-Sein» (S. 61). Diese Machtlosigkeit
impliziert aber nicht eo ipso auch «Entehrung» (gegen S.63), zumal der die Kenosis Jesu
regierende Begriff in 2,3 von Paulus richtig mit sapeinophrosyné (Demut) angegeben wird.
Also auch exegetisch bleibt die bisherige Auslegung (K#dsemann, Bornkamm), die douleia
= Menschsein als solches versteht, mehr im Recht. Jedenfalls, «dass im Hymnus eine feste
Anschauung (!) von der Heilsbedeutung des Sterbens Jesu bereits vorausgesetzt ist» (S.17),
dieser gegen die bisherigen Auslegungen gefiihrte Nachweis scheint mir nicht gelungen. Der
im iibrigen vorgefiihrte religionsgeschichtliche Dualismus (Alttestamentlich-Altjiidisches ist dis-
kutabel, Hellenistisches weniger) wird hoffentlich keine Schule machen. Erich Grisser, Bochum

Marius Victorinus Afer, Commentarii in Epistulas Pauli ad Galates, ad Philippenses, ad
Ephesios, ed. Albrecht Locher. (Bibliotheca Teubneriana.) Leipzig, B. G. Teubner, 1972.
VXI+208 S. DM 30.—.

Marius Victorinus Afer, gest. ca. 363, wirkte lange Zeit in Rom als gefeierter Lehrer der
Rhetorik und Philosophie. Sein Ruhm war so gross, dass ihm die Ehre einer Siule auf dem
Trajansforum zuteil wurde. Um 355 trat er als alter Mann offiziell zum Christentum iiber:
«mirante Roma, gaudente Ecclesia» (Aug. Conf. 8,2,4). Das Edikt Julians gegen die Aus-
iibung des Lehramts durch Christen veranlasste ihn, seine Professur niederzulegen. Bald dar-
auf ist er gestorben.

Marius Victorinus gehort sowohl der profanen wie der kirchlichen Literaturgeschichte an.
Er hat die philosophischen Schriften Ciceros ausgelegt und die Kategorien des Aristoteles ins
Lateinische iibertragen. Besonders wichtig ist er fiir den lateinischen Sprachraum geworden als
Vermittler des neuplatonischen Gedankengutes. Er hat dadurch stark auf Augustin eingewirkt
(Aug. Contf. 8, 2, 3).

Als Christ hat er dann gegen Arius geschrieben und als erster Lateiner Kommentare zu den
Paulusbriefen verfasst. Erhalten sind die Kommentare zu den Briefen an die Galater, Philipper
und Epheser. Diese Kommentare hat nun Albrecht Locher zum ersten Mal kritisch ediert in
der Bibliotheca Teubneriana. Die Ausgabe ist mit einer Einleitung versehen, beigefiigt ist ein
Faksimile einer Seite aus dem Codex Vaticanus Ottobonianus. Die neue Edition, die einen
sehr guten Eindruck macht, ist eine verdienstvolle Tat. Sie erst ermoglicht eine genauere
Untersuchung der Bedeutung und Wirkung dieser Kommentare. Kritisch anzumerken ist
hochstens, dass Locher die drei Kommentare nach der Reihenfolge bei Migne angeordnet hat.
Die richtige Reihenfolge sollte lauten: Galater-, Epheser-, Philipperkommentar, denn Lib. ad
Phil. 2, 6 (Locher S. 85) blickt auf den Epheserkommentar zuriick.

Marius Victorinus hat in den drei Kommentaren eine griindliche wissenschaftliche Arbeit
geleistet. Er hat verschiedene lateinische Handschriften und auch das griechische Original zu
Rate gezogen. Er ist aber auch als Paulusexeget Philosoph geblieben. Seine Kommentare sind
an vielen Stellen mit stark spekulativen Elementen durchmischt. Das erschwert ihr Verstindnis
sehr. Hieronymus, der als Jiingling bei Marius Victorinus in Rom Rhetorik studiert hat, fallt
darum spéter ein negatives Urteil iiber ihn als Theologen (s. die von Locher S. XV angefiihr-
ten Testimonia). Harnack hat Marius Victorinus einen Augustinus ante Augustinum genannt
(Lehrbuch der Dogmengeschichte, 3, S.31ff. — 1. und 3. Aufl. Er hat sich fiir diese Ansicht,
die nicht unbestritten geblieben ist, auf Stellen gestiitzt, die seiner Meinung nach die Recht-
fertigung aus dem Glauben allein betonen und die Priadestinationslehre vertreten. Es ist zu
hoffen, dass die kritische Ausgabe von Locher dazu beitragen wird, die noch keineswegs ab-
schliessend beantwortete Frage nach der Wirkung von Marius Victorinus auf Augustin und
andere neu aufzurollen. Rudolf Brindle, Buus, Kt. Basel-Land



Rezensionen 311

Reinhard M. Hiibner, Die Einheit des Leibes Christi bei Gregor von Nyssa. Untersuchungen
zum Ursprung der «physischen» Erlosungslehre. = Philosophia Patrum, 2. Leiden, E. J. Brill,
1974. XII + 377 S. FL. 78.—.

Der Autor hat sich im vorliegenden Band die Aufgabe gestellt, die komplexe Vorstellung
der Einheit des Leibes Christi bei Gregor von Nyssa durch Analyse der einschligigen Texte
zu erhellen. Entscheidend fiir Hiibner ist die Erkenntnis, dass die Behauptung v. Harnacks, die
nach ihm oft wiederholt wurde, der gregorischen Erlgsungslehre liege der platonische Allge-
meinbegriff «Menschheit» zugrunde, jeder Grundlage entbehrt. Damit aber wird der weitver-
breiteten Uberzeugung, der Nyssener sei das klassische Beispiel der physischen Erlosungslehre
in der griechischen Kirche, der Boden entzogen (s. den instruktiven Forschungsbericht Hiibners
auf S.3-25). Die Elemente innerhalb der gregorischen Soteriologie, die den Gedanken der
physischen Erlosungslehre nahelegen, sind bedingt durch die Polemik gegen Eunomius und vor
allem Apolinarius. Mit Recht schreibt Hiibner: «Man konnte nicht anders reden, wenn man in
der damaligen Zeit die wahrhafte Menschwerdung des Logos verteidigen wollte» (S. 145). Auch
die anderen Viter, die als Vertreter der «physischen Erlosungslehre» in Anspruch genommen
werden wie Irenius und Markell von Ankyra, haben ihre Gedanken nicht als spekulative
Ubungen, sondern in Kampfsituationen formuliert (S.116). Uberzeugend zeigt Hiibner, dass
Gregor von Nyssa versucht, der Konsequenz eines physischen Verstindnisses zu entgehen,
indem er die Formel von dem durch seinen «Erstling» Christus geheiligten «Teig» der ganzen
Menschheit eindeutig als bildliche Aussage iiber die universale Erlosung charakterisiert. Hiibner
weist auch nach, dass Gregor Taufe, Eucharistie und Busse nicht als physische Vermittlungs-
mechanismen des transzendenten Heils versteht. Der Leib Christi wird auch fiir Gregor durch
Glaube und Tugend aufgebaut.

Im zweiten Teil seiner grossangelegten Untersuchung geht Hiibner auf den theologie-
geschichtlichen Hintergrund der gregorischen Konzeption des Leibes Christi ein. Er behandelt
die Soteriologie des Athanasius, soweit sie fiir Gregor wichtig geworden ist. Ferner geht er
ausfiihrlich auf Markell von Ankyra ein, weil Gregor aller Wahrscheinlichkeit nach von ihm
die Gleichsetzung von Menschheit Christi und Gesamtmenschheit als Leib Christi iibernommen
hat. Hochinteressant ist die Analyse eines Textes aus dem Sermo maior de fide im Lichte der
Formeln der homiletischen Paschaliteratur. Hiibner zeigt, dass in all diesen Texten das gno-
stische Erlosungsschema der Hinauffiihrung des gefallenen Menschen, des verlorenen Schafes
durch den Erloser, aufgegriffen und orthodox umgeformt wurde (S.290-301). Somit kann als
Ergebnis festgehalten werden: die «physische Erlosungslehre» hat ihren Ursprung in der anti-
doketischen, antignostischen Deutung der Parabel vom verlorenen Schaf (vgl. die Uberschrift
auf S. 290).

Kritisch anzumerken ist, dass Hiibner eine komplizierte, oft schwer verstindliche Sprache
schreibt, Kritik mag auch in Einzelheiten geiibt werden (bedenkenswerte Einwinde von
E.P. Meijering in Vig. Christ. 29, 1975, S. 154f.). Im ganzen aber verdient Hiibners griindliche
Arbeit hohe Anerkennung. Seine Untersuchung wird in Zukunft zu erhohter Vorsicht mahnen
im Gebrauch der altvertrauten Etikette «physische Erlosungslehre».

Rudolf Brindle, Buus, Kt. Basel-Land.

Charles D. Isbell, Corpus of the Aramaic Incantation Bowls. = Soc. Bibl. Lit. Diss. Ser., 17.
Missoula, Montana, 1975. XIV +200 S.

Die erste Veroffentlichung von aramiischen Zauberschalen-Texten erfolgte bereits 1853. Seit-
her ist die Zahl solch schlichter Terrakotta-Schalen mit spiralférmig angeordneten Tinte-
Aufschriften aus dem Raum Babylon auf iiber hundert angestiegen, so dass sich eine Zusam-
menfassung des zerstreuten Materials nahelegte. Die vorliegende Arbeit ldsst die syrischen und
mandiischen Texte beiseite und beschrinkt sich auf jene jiidisch-araméischer Herkunft, die dem
5. bis 7. Jahrhundert n. Chr. entstammen. Aufgenommen wurde freilich nur, was mittels Photo-



312 Rezensionen

graphien oder Faksimiles nachpriifbar war. So entstand eine Sammlung von 72 Texten unter-
schiedlicher Linge (4 bis 18 Zeilen), denen eine Ubersetzung und ein vornehmlich philolo-
gischer Kommentar beigegeben sind. Eine forschungsgeschichtliche Einleitung, ein alle vor-
kommenden Vokabeln umfassendes Glossar und ein Namensverzeichnis vervollstindigen die
schone und niitzliche Arbeit, die unter der Anleitung von C.H. Gordon entstanden ist. Auf
einen grammatischen Abriss konnte im Blick auf W. H. Rossels Werk von 1953 (A Handbook
of Aramaic Magical Texts) verzichtet werden.

Inhaltlich handelt es sich bei den Texten in erster Linie um Abwehrzauber gegen allerhand
damonische Michte, wobei unter Beibehaltung altbabylonischer Elemente auf synkretischer
Grundlage vor allem der Jahwe-Name in magischer Absicht verwendet wird. Vgl. etwa
Nr. 12, 1: «Im Namen des Herrn der Erlosung», Nr. 19, 2: «Im Namen des Herrn und
des Ich-bin-der-ich-bin», oder Nr. 41, 9/10: «Im Namen des YHYHYHYHYHYHYH...
(3 x 7Tmal!)».1 Vielerlei oft namentlich genannte Damonen sollen dadurch gebannt, gebunden,
verschniirt, geblendet etc. werden, damit man Besitzverlust, Ungliick, Krankheit und Tod von
sich und seinem Haus abwenden kann. Als Beispiel sei hier, leicht gekiirzt, der Text Nr. 14
wiedergegeben: «Diese Schale ist bestimmt zur Versieglung von Hljn, dem Sohn des Scharqoi,
und von Newanduk, seiner Frau, der Tochter des Kapnai, und von Zadoi, seinem Sohn -
damit sie versiegelt seien durch die Barmherzigkeit des Himmels. Ich banne und ich verfiige
und ich bekréftige (den Bann gegen) die Lilits (vgl. Jes. 34, 14), die Unholde, die Dimonen,
die Geisterscharen, die Plagen, die Satane, die bosen Traume, die michtigen Teufel, die mann-
lichen Lilits und die weiblichen Lilits, gegen die drei, vier, die fiinf von euch, die ihr nackt aus-
gezogen und ohne Kleider seid. Euer Haar ist zerzaust und hingt iiber eure Riicken. Es ist
euch zur Kenntnis gebracht, euch, deren Vaters Name Palchas, und deren Mutters Name Lilit
Pachladad ist. Ihr! Erscheinet nicht dem Hljn, ..., der Newanduk ... und dem Zadoi. Es gibt
keine Gemeinsamkeit bei Tag und keine Gemeinschaft bei Nacht... Amen. Amen. Sela Halle-
luja! Zuverldssig.» — Manches in den Texten bleibt dunkel. Man bedauert deshalb, dass der
Verfasser auf einen inhaltlichen Kommentar fast ganz verzichtet hat. Aus diesem Grund blei-
ben bei seiner Ubersetzung auch manchmal Fragen offen.

Welche religiosen Vorstellungen sich hinter den Schalen verbergen, ist immer noch ein
Ritsel. Man fand sie u. a. unter Tiirschwellen vergraben. J. A. Montgomery vermutete in seinem
grundlegenden Werk 1913 (Aramaic Incantation Texts from Nippur), dass die Schalen eine Art
Fallen seien, in denen die Damonen gefangen wiirden, doch wird diese Ansicht weder von den
Texten noch von der offenen Schalenform gestiitzt. Neulich erwog C.H. Gordon, und der
Verfasser schliesst sich ihm vorsichtig an (S.15), ob nicht eine stilisierte Nachbildung der
Schiadelform vorliege, denn schon Montgomery hatte anstelle von Schalen gelegentlich Men-
schenschidel gefunden. Dem widerspricht indessen, dass analoge Texte schon im 3.-5. Jahr-
hundert n. Chr. auf Bleitdfelchen geschrieben worden sind.

Auffillig ist die Verwendung des Gottesnamens zu eindeutig magischen Zwecken bei Juden,
die damit gegen das dritte Gebot verstossen mussten. Auch wenn es sich um Aberglauben und
Ausserungeng der niedern Volksreligion handeln wird, ist das Phdnomen doch beachtlich,
denn es scheinen weite Kreise sich solchen Praktiken hingegeben zu haben. Man wird dabei an
die Fremdgotternamen in den jiidisch-araméischen Elephantine-Papyri aus dem 5. Jahrhundert
v. Chr. erinnert und mag aus all dem ermessen, welche Gefahren in jenen Jahrhunderten das
Judentum zumindest in der Diaspora bedroht haben. Max Wagner, Basel

Gersion Appel, A4 Philosophy of Mizvot. The Religious-Ethical Concepts of Judaism, Their

Roots in Biblical Law and the Oral Tradition. New York, Ktav, 1975. X + 288 S. § 12.50.

Zu den wichtigsten und noch heute in rabbinischen Kreisen oft studierten Werken der
jiidischen Religionsphilosophie und Bibelforschung des Mittelalters gehort das aus dem 13. oder

1 Interessant ist die Gottesbezeichnung bloss durch den Buchstaben Alef (19, 2; 27, 2. 5: hier
6 Alef hintereinander); vgl. Off. 22, 13, ferner Jes. 44, 6 (S. 637).



Rezensionen 313

14. Jahrhundert stammende Sefer Hachinuch («Buch der Erziehung»). Der Autor ist nicht mehr
mit Sicherheit auszumachen, weil das Sefer Hachinuch wihrend rund zweihundert Jahren
anonym erschienen ist. Zumeist gilt als Verfasser der aus Barcelona stammende Rabbi Aaron
Halevi. Appel denkt eher an einen Schiiler dieses Weisen. Den Grund fiir die Anonymitit sieht
er im wieder aufgeflammten Disput um die Zuléssigkeit der philosophischen Schriften des
Moses Maimonides (1135-1204), aus dem sich der Autor, der sich in seinen Gedanken weithin
von Maimonides beeinflusst sieht, herauszuhalten suchte. Beweisen lédsst sich die These Appels
nicht, doch ist sie beachtenswert.

Appel hat eine leicht lesbare und gut verstdndliche Einfithrung in die Philosophie des Sefer
Hachinuch geschrieben, ohne freilich in die Tiefe zu gehen. Das Buch eignet sich fiir den Ein-
stieg in die Kenntnis der Grundideen des jiidischen Glaubens schlechthin. Immer wieder stellt
Appel die Aussagen des Sefer Hachinuch in den breiten Rahmen der jiidischen Religionsphilo-
sophie, sucht die Position des Verfassers zu gewichten und gegen divergierende Meinungen
abzugrenzen. Maimonides und Nachmanides werden dabei ebenso beriicksichtigt wie Saadia
und Joseph Albo. Trotz der klaren Ubersicht wire eine vergleichende Tabelle der diversen
Thesen zu den jeweiligen Diskussionspunkten fiir den Leser sehr niitzlich gewesen. Er hétte
die Nuancen und die Gemeinsamkeiten leichter erkennen konnen.

Worum geht es im Sefer Hachinuch? Ziel der Schrift ist es, der Jugend, die (schon damals!)
nach dem Sinn des Judentums frigt, eine Studienhilfe zu geben. Jedes Gesetz der Tora wird
in der chronologischen Reihenfolge seines Vorkommens im Text interpretiert. Trotz der funda-
mentalistischen Grundannahme, dass die in der sinaitischen Theophanie verkiindeten Gebote im
letzten menschlichen Verstindnis entzogen seien, weil menschliches Wissen nie die ganze Fiille
der gottlichen Weisheit zu ergriinden vermoge, gilt es nicht zu verzagen, sondern unablissig die
Lehre Gottes nach ihrer bleibenden und verpflichtenden Giiltigkeit hin zu erforschen. Gemiss
der Maxime $ib‘im panim lattdra, «siebzig Gesichter hat die Tora», kann das Gotteswort auf
die vielfaltigste Weise verstanden werden. Jeder Gelehrte, der sich ehrlich um eine adidquate
Deutung bemiiht, erkennt einen wesentlichen, vielleicht zuvor noch unbekannten Teil der Wahr-
heit. Im Sefer Hachinuch sind es insbesondere die der Vernunft zuginglichen, durch rationale
Erwiagungen verifizierbaren Erkliarungen, die im Vordergrund stehen, wenngleich freilich auch
Hinweise auf einen mystischen Sinn nicht ganz fehlen.

Ethische, historische und psychologische Aspekte werden gleicherweise angefiihrt, um die
Aktualitiat einer Satzung zu erhdrten. Der Verfasser des Sefer Hachinuch steht damit in einer
Tradition, die weit in die Antike zuriickreicht und sich intensiv mit der Suche nach den
ta‘amé hammiswot, den «Motiven der Gebote», befasst. Der Jude sollte die Vorschriften sei-
ner Religion nicht blindlings befolgen, sondern wissen, weshalb er sie befolgte. Hinter der
intensiven und mit immer neuen Impulsen vorangetriebenen Suche nach jenen Motiven stand
wohl das Wissen um die latente Gefihrdung des Glaubens in der sich d@ndernden Zeit. Wie
konnte ein Gesetzbuch, das einmal in seinem vollen Umfang festgelegt war und fiir alle Zu-
kunft als verbindlich erachtet wurde, vor dem Zerfall und der Versteinerung bewahrt werden?
Nur dadurch, dass jede Generation sich von neuem auf den bleibenden Sinn der Einzelgebote
besann, ihre Zeitbezogenheit zu belegen vermochte und damit auch die Behauptung, sie seien
heillos veraltet, Liigen strafte. Es ist daher nur logisch, dass Gersion Appel seiner Darstellung
der Philosophie des Sefer Hachinuch einen Schlussabschnitt mit dem Titel beifiigt: The con-
tinuing quest. Noch mehr als frither, da die jlidische Gemeinschaft in der Geborgenheit des
Getto ihre geistige Aktivitit entfalten konnte, ist in unseren Tagen das kritische Fragen nach
dem Sinn der jiidischen Lehre von grosster Wichtigkeit. Roland Gradwohl, Bern

Christoph Ziircher, Konrad Pellikans Wirken in Ziirich 1526-1556. = Ziirch. Beitr. z. Refor-
mationsgesch., 4. Ziirich, Theol. Verlag, 1975. 304 S. Fr. 29.—.

Dieses Buch ist eine hochst bemerkenswerte historische Dissertation iiber ein nicht leicht
zugangliches kirchengeschichtliches Thema. Aufgrund der gedruckten Werke Pellikans, des



314 Rezensionen

handschriftlichen Nachlasses und des erstmals zusammengestellten Briefwechsels gelingt dem
Verfasser ein klares und iiberzeugendes Bild des Wirkens und der Bedeutung Pellikans.

Der 1. Teil gibt eine ausfiihrliche, bisher nicht vorhandene Darstellung der Ziircher Zeit
Pellikans. Er schitzte diese Stadt als Verkorperung der Gelehrtenrepublik und der Gemeinde
Gottes, zu ihr und der Schweiz als Heimat blieb sein Verhiltnis distanziert. Als Pidagoge zeigte
sich Pellikan in seinen Bildungsideen: Betonung der Naturwissenschaften und der deutschen
Sprache. So versuchte er, seinen gedruckten lateinischen Bibelkommentaren (die als einzige
biblische Gesamtauslegung der Reformation ein Standardwerk des zwinglisch geprigten Refor-
miertentums wurden, mit drei Auflagen im 16. Jahrhundert) deutsche Kommentare folgen zu
lassen, die jedoch nur handschriftlich ausgearbeitet und von ihm nicht mehr ediert wurden.
Dem Kommentarwerk ist der 2. Teil des Buches gewidmet. Darin wollte Pellikan vor allem
iiber die philologische Arbeit der Prophezei hinaus homiletisch-erbauliche Textauslegung
liefern. In der Deutung des A.T. vertrat Pellikan die «Ziircher Bundestheologie» und die Ein-
heit beider Testamente (S.127ff.). — Im 3. Teil, «Die spidte Hebraistik», stellt der Verfasser
u. a. Pellikans Arbeit an den rabbinischen Bibelkommentaren, dem Talmud und der mystisch-
kabbalistischen Literatur dar, mit einem thematischen Beitrag iiber die Stellung der huma-
nistisch-reformatorisch geprigten Kreise zum Judentum (v.a. S.196-215). Teil 4 endlich be-
schreibt die Beziehungen Pellikans zu Erasmus, von dem er trotz des dussern Bruches ihrer
engen Freundschaft nach einem Streit iiber die Abendmahlsfrage und dem darauffolgenden
Weggang von Basel 1526 in seinem irenischen Charakter und biblisch-pidagogischen Wirken
zeitlebens gepragt blieb und so «als treuer Sachwalter des erasmischen Geistes in Ziirich»
bezeichnet werden kann (S. 277). Ernst Saxer, Diibendorf, Kt. Ziirich

Hans-Jiirgen Goertz (Hrsg.), Umstrittenes Tdufertum 1525-1975. Neue Forschungen. Gottin-
gen, Vandenhoeck, 1975. 314 S. Kart. DM 50.—.

Der Sammelband enthilt ein Dutzend sachkundiger Beitrige, von denen der vorletzte wie
auch die Einleitung aus der Feder des Herausgebers stammen. Drei Untersuchungen sind
englisch geschrieben, nimlich Abraham Friesen, Social Revolution or Religious Reform? Some
Salient Aspects of Anabaptist Historiography; John H. Yoder, Anabaptism and History.
“Restitution ’and the Possibility of Renewal; Walter Klaassen, The Modern Relevance of
Anabaptism. Dazu hat James M. Stayer eingangs iiber «Die Anfinge des schweizerischen Tédu-
fertums im reformierten Kongregationalismus» berichtet, wobei er feststellt, dass «die Men-
noniten und Baptisten die ersten Erwachsenentaufen (sc. von 1525 an) als den Beginn ihrer
konfessionellen Geschichte ansehen». Martin Haas, der Redaktor der Zeitschrift «Zwingliana»,
zeigt den «Weg der Taufer in die Absonderung» und gibt seinem Beitrag den Untertitel «Zur
Independenz von Theologie und sozialem Verhalten». Dabei fiihrt ihn der tduferische «Wild-
wuchs» zur Umkehrung der bisherigen kirchlichen Werte. Als Beispiel wahlt Haas die Stellung
der Taufer zum Abendmahl, da er S.76 schliesst: «So weigerten sich die Taufer auch, zum
Abendmahl zu gehen; denn da liefen alle Siinder ohne Strafe des Bannes herzu, ohne dass sie
Busse oder Reue zeigten. Die offenen Siinder aber hatten am Tisch des Herrn nichts zu suchen.»

Der deutsche Mennonitenpfarrer Heinold Fast stellt unter der Uberschrift «Reformation
durch Provokation» die «Predigtstorungen in den ersten Jahren der Reformation in der
Schweiz» fest. Ausgehend von Fritz Blankes «uniibertroffener Schilderung einer tduferischen
Predigtstorung» durch Blaurock in Zollikon, fithrt Fast solche Erscheinung auf die «den
Taufern zu langsam fortschreitende Reformation Zwinglis» zuriick. Ein ndchstes Kapitel, ge-
schrieben von Christof Windhorst, beschiftigt sich mit dem «Gedéichtnis des Leidens Christi
und Pflichtzeichen briiderlicher Liebe», und zwar «zum Verstindnis des Abendmahls bei
Balthasar Hubmaier». Dem «Verstindnis der Taufe bei Hans Hut», dem friankischen Nach-
fahren Miintzers und Hans Dencks, dient Gottfried Seebass’ «Das Zeichen der Erwihlten».
Werner O. Packull schildert die «Entwicklung des siiddeutschen Taufertums», das nach ihm
urspriinglich «bis auf einige Ausnahmen, seinen theologischen Anstoss nicht von der Reforma-



Rezensionen 315

tion, sondern von einer populdren mystischen Tradition erhielt». Thm schliesst sich «Melchior
Hoffmanns Weg von Luther zu den Tédufern» an, den Klaus Deppermann als «den radikalen
Laienpriadikanten der Reformationszeit» umfangreich und tiefgriindig vorstellt. «Lehre und
Praxis Melchior Hofmans», folgert Albert F. Mellink in seiner Abhandlung iiber «Das nieder-
landisch-westfilische Taufertum im 16. Jahrhundert», «verlichen den mannigfaltigen Strémun-
gen des niederlandisch-westfidlischen Tdufertums das charakteristische Geprige».

Zwischen den englischen Beitragen beschiftigt sich der Herausgeber mit der «Missgliickten
Aneignung des tduferischen Leitbildes im Dritten Reich» unter dem Titel «Nationale Erhebung
und religioser Niedergang», die in dem Gestdndnis ausklingt: «Die ‘nationale Erhebung’ brachte
ihnen (den Mennoniten) nicht religiose Erneuerung, wie sie im Eifer des Ausbruchs hofften,
sondern religiosen Niedergang.» Dennoch bleibt es dabei, was Walter Klaassen gegen Ende
seiner Ausfithrungen iiber «The Modern Relevance of Anabaptism» konstatiert: «Anabaptists
were among the first in the modern world to plead for religious liberty.» Er exemplifiziert
es mit dem Urteil: «Alexander Solzhenitsyn’s courageous stand for literary and religious liberty
in the Soviet Union electrified the world.» Und er macht sich ein katholisches Wort iiber das
zweite vatikanische Konzil zu eigen, das besagt: «It is certain that the Second Council will
produce a strong statement of religious liberty, consonant with the understanding of religious
liberty in the Anabaptist tradition.» Fritz Schmidt-Clausing, Berlin

John W. Elrod, Being and Existence in Kierkegaard's Pseudonymous Works. Princeton, Univ.
Press, 1975. X +272 S. $ 11.50.

Mark C. Taylor, Kierkegaard’s Pseudonymous Authorship. A Study of Time and the Self.
Princeton, Univ. Press, 1975. XIV + 391 S. § 18.50.

Niels Thulstrup (Hrsg.), Kierkegaardiana, 9. Kopenhagen, Rosenkilde og Bagger, 1974. 396 S.

Statt vieler Einzelverweise konnte fiir die ersten beiden Arbeiten als Gesamturteil aufs neue
in Anspruch genommen werden, was nicht nur im angelsichsischen Sprachraum einstweilen
immer noch die Beschiftigung mit Kierkegaard zu belasten scheint: Kierkegaard ohne die von
ihm selbst durch ein langes (!) Studium sich angeeigneten theologischen Voraussetzungen ver-
stehen zu wollen, ist einfach unmoglich. Sicher hinderte hier auch jene Sprachgrenze (aber nicht
erst vom Diénischen, sondern schon aus dem Fundus des deutschen Sprachraums), mit der nach
«aussen» ebenso das «movens» Luthers zu oft verdunkelt blieb und darum auch fiir eine
Kierkegaard-Interpretation hier so wenig zur Hand gewesen war. Kierkegaard war eben aus
der Reihe der Viter nicht zu 16sen, und wie oft sollte man es sagen: und damit auch niemals
philosophisch zu systematisieren (oder gar in eine graphische Anschaulichkeit, wie bei Taylor,
zu bringen) gewesen. Wie «absurd» (um einen existenz-«philosophischen» Begriff zu gebrau-
chen), iiber «Pseudonymous Authorship» zu referieren, ohne «selber» von der subjektiven
Zwiespaltgkeit der niedergeschriebenen Zeugnisse und seiner eigenen Verfasserschaft zu wissen
und gerade dieses aber dann auch in der Darstellungsweise iiber Kierkegaard zu beherzigen.
Auch Elrod, der hier tiefer zu sehen schien («Kierkegaard never refers to his Thought as a
Philosophy», S.258), konnte jener vollig misszuverstehende Satz unterlaufen (der fiir den
Rezensenten nach der englisch-sprachigen Quelle nicht nachpriifbar war: Philosophical Frag-
ments, Princeton Univ. Press, 1962, S. 14): «Kierkegaard accepted the Socratic principle that
selfknowledge is knowledge of God» (S. 155). Denn gerade Kierkegaard war — und nicht nur
hier — schon im voraus jeder «heidnische» Synergismus fremd gewesen. Hingegen eroffnete das
Scheitern jeder Selbsterkenntnis iiberhaupt erst das «confinium» (und dieser Hinweis fehlte
vollig) zur religiosen Dimension des Lebens. Damit war auch am Ende nur noch schmerzhaft
zu erfahren, was stoisch qualifiziert oder allein durch die «Predigt» (Gottes) gefiillt wer-
den konnte.

So bestitigen leider solche Veroffenlichungen iiber Kierkegaard nur wieder den tiefen
Argwohn gegeniiber der «Zeit», durch die Kierkegaard nicht nur seine Aussagen bedroht, son-
dern sich auch in die quilende Nahe prophetischer Klage gedrangt sah: Vergeblich.. .
(Jes. 49, 4).



316 Rezensionen

Denn hier gilt auch unter der Forderung eines Opfers die «Gleichzeitigkeit» der unmittel-
baren Rede (jedweder geschichtlichen Gebundenheit), nimlich allein durch das «Selbst», das
solange nicht definierbar ist, bis aus dem Totalititsanspruch jener Frage nach der arché (die
auch durch eine fiir den einzelnen erzwungene Behauptung Gottes anstelle eines ewigen philo-
sophischen «Nichts» von jeder theologischen Verschulung wieder eingeholt werden wiirde) ver-
wirklicht wird: Dann aber werde ich erkennen, gleich wie ich erkannt bin (1. Kor. 13, 12).

Doch wer wire wessen Wegbereiter, wenn der jetzt studierenden Generation dieses Wehen
des «Geistes» vorenthalten wiirde. Geschichtliche Katastrophen begannen immer mit einem
Bewusstseinsschwund des Menschlichen und iiber des Menschen Tod. Kierkegaards kaum
jemals ausgesprochener «Kulturpessimismus» (verwandt mit der biblischen Traurigkeit Jesu
iiber Jerusalem) wird sich jedenfalls in wenigen Jahrzehnten als erschreckend hellsichtig er-
weisen. Deshalb sei auch aus dem Vielerlei jener Studien, die in der Kierkegaardiana IX jetzt
zusammengetragen wurden, nur auf Anton Hiigli: Kierkegaard und der Kommunismus ver-
wiesen. Es war (aus den bedriickenden gegenwairtigen politischen Umstidnden) der einzige Bei-
trag, der die notwendigen Perspektiven weitete, um auch jener Gefahr zu entgehen, dass
Kierkegaard sehr bald nur noch in Lehrbiicher mit wohldosierten und gerade noch erlaubten
Gedanken verbannt sein wiirde.

Aber schliesslich dient niemandem nur dieses zum Trost, eben schon vor der Zeit alles
warnend gezeigt zu haben: «Wie oft» ..., oder gar zur Rechtfertigung, es selber schon lingst
erlitten zu haben. Denn diese Verschiebung war vollig un-Kierkegaardianisch: Nicht die «Aus-
einandersetzung mit Kierkegaard» ermoglichte den Neu-Beginn eines erkenntnistheoretischen
Tief-Sinns — Kierkegaard stand da immer als nicht biographisch auflésbare Person im Wege —,
sondern, was keinen Menschen ruhen lassen durfte: Was bin ich Mensch? Und dieser Absturz,
schon jenseits von Gut und Bose, konnte nur noch mit dem Eingestindnis jedweder philo-
sophischen Unzureichendheit — nimlich allein mit der Annahme Gottes — aufgefangen werden.

Thomas Buske, Berlin

Wilfried Harle, Sein und Gnade. Die Ontologie in Karl Barths kirchlicher Dogmatik. = Theol.
Bibl. Topelmann, 27. Berlin, de Gruyter, 1975. 428 S. DM 92.—.

In den letzten Jahren sind eine ganze Reihe von Untersuchungen zu Teilbereichen der
Barthschen Ontologie erschienen. Die vorliegende Arbeit untersucht die Ontologie Barths im
Ganzen, in der Erwartung, dass deren Erhellung einen wichtigen Beitrag zur Verstindigung
iiber Barths Theologie erbringt. Mit ehrenswerter Akribie und einem umfangreichen kritischen
Apparat analysiert der Verfasser die Hauptthemen der Barthschen Theologie und deutet ihren
ontologischen Sinn, wobei die christologische Frage nicht abgesondert, sondern passim thema-
tisiert wird.

Den ersten Rang in der Analyse nimmt das Sein Gottes ein, da die Aussage «Gott ist»
am Anfang der Ontologie Barths steht. Der einzigartige Charakter des Seins Gottes in der
Theologie Barths wird erhellt an dessen Verkniipfung der ontologischen Gottesfrage mit der
Noetik der Offenbarung, die sich als Noetik des Glaubens aktualisiert. Der Verfasser zeigt, dass
die Ontologie Gottes bei Barth sich auf das Axiom griindet, dass die einzige Quelle der
Erkenntnis Gottes die Selbstoffenbarung Gottes als Herrn ist. Dadurch ist die Reihenfolge
seiner Behandlung gegeben. Die Barthsche Ontologie des dreieinigen Gottes als Akt, Bezie-
hung und Freiheit wird erst nach der prinzipiellen Frage der Barthschen Noetik besprochen.
Dann folgen die weiteren Themata der Barthschen Theologie: Bund und Schopfung, das Sein
des Menschen, Analogie und Sein und das Nichtige. Aufgrund der Analyse der einzelnen The-
men wird zum Schluss die Ontologie Barths samt ihren noetischen Implikationen zusammen-
fassend behandelt und kritisch gewiirdigt.

Barths Noetik erscheint dem Verfasser als eine im wesentlichen homogene Grosse. Da Jesus
Christus nach Barth der einzige Ermoglichungs- und Realgrund wahrer menschlicher Erkennt-
nis ist, charakterisiert der Verfasser Barths Noetik als eine exklusiv christologische. Da der



Rezensionen 317

Schliissel zur Interpretation des christologischen Erkenntnisprinzips nach Barth der Begriff
«Gnade» ist, bezeichnet der Verfasser die Barthsche Epistemologie als «Noetik der Gnade»,
worin er ihre genaueste Charakterisierung sieht. Wenn man aber nach ihm die Gnade als onto-
logisches Prinzip auffasst, riicken Siinde und Versohnung unter den Aspekt eines notwendigen,
ontologischen Prozesses, wodurch die Geschichtlichkeit der menschlichen Existenz bedroht
ist (S. 327).

Als zentraler Punkt der Barthschen Ontologie erscheint im Buche der Gottesbegriff, von
dem aus Barth die analogia entis ablehnt (S. 181). Der Verfasser erwidhnt nicht die Tatsache,
dass Barthsche Interpretation des Satzes una substantia, tres personae dem einen Wesen (sub-
stantia) Gottes Personlichkeit zuschreibt. Bedeutet die Anwendung dieser anthropologischen
Kategorie auf Gott nicht, dass das Prinzip der analogia entis, gegen welches Barth so scharf
auftritt, eo ipso anerkannt wird? Der Verfasser widmet keine Aufmerksamkeit der Tatsache,
dass die sogenannten modi der Gottesexistenz (Vater, Sohn und Geist), wie wir ihnen in der
bezeugten Offenbarung begegnen, Barth zufolge nicht tatsichliche Personen sind. Hier muss
die kritische Frage an die Noetik Barths gerichtet werden: Wo sonst kénnen wir dann erken-
nen, dass Gott Person ist? Zdenék Trik, Prag

Ernst Wolf, Sozialethik. Theologische Grundfragen. Unter Mitarbeit von Frieda Wolf und Uvo
A. Wolf herausgegeben von Theodor Strohm. Goéttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1975.
356 S.

Leben im Gesetz der Freiheit: dies zu entfalten im Bereich des menschlichen Bemiihens um
Recht als Ordnung der Existenz in Mitmenschlichkeit, ist die Absicht der «Sozialethik» Ernst
Wolfs. «Freiheit und Liebe aber gehoren zusammen; nur der Freie liebt, und nur der Liebende
ist frei. Das heisst: In Christus zur Freiheit berufen ist der Mensch in die Liebe Christi ge-
stellt.» Diese Sitze in der Mitte des Buches (S. 114f.) sprechen die systematische und ethische
Anstrengungen deutlich aus: reformatorische Theologie nach Karl Barth zu treiben. Der Her-
ausgeber sieht in dem sorgfiltig erstellten Werk, fiir das die letzte Fassung der erstmals 1959
gehaltenen Vorlesung E. Wolfs iiber «Theologische Grundfragen der Sozialethik» im Winter-
semester 1968/69 massgebend war, «im wesentlichen sein wissenschaftliches Vermichtnis». Er
fiigt hinzu: Damit werde es zugleich zum sozialethischen Verméchtnis der Theologie, die seit
1919 fiinfzig Jahre lang Theologie, Kirche, Oeckumene und auch die allgemeine Gffentliche Wil-
lensbildung, insbesondere in der Nachkriegszeit, stark mitgepriigt habe. Nicht, dass hier Neues
erschiene; die Thesen Wolfs sind bekannt, Teile des Buchs bereits publiziert. Wichtig ist hin-
gegen, dass nun ein Ganzes vorliegt, ein Gedankengang, der Ort und Bedeutung des einzelnen
klarer erkennen lisst; die nachtriglich vorgenommene Gliederung ist dafiir sehr hilfreich.

Leben im Gesetz der Freiheit: Grundlegende Abschnitte sind der Unterscheidung von Gesetz
und Evangelium gewidmet, einer Frage, die betont nicht als kontroverstheologisches Problem
zwischen lutherisch und reformiert betrachtet wird (dies zu tun, blieb, wie Wolf anmerkt, dem
Berner Matthias Schneckenburger vorbehalten), sondern in der Evangeliumspredigt des 1. Ge-
bots, die das Gesetz zur unausweichlichen Anklage macht, ihre Wurzel hat. Anders: Die Unter-
scheidung von Rechtfertigung und Heiligung aufgrund des Handelns Gottes, das totet, um
lebendig zu machen, bestimmt den konsequent theologischen Ansatz der Ethik beim Problem
des «neuen Menschen» (S. 18), der neue Mensch aber lebt im Christusrecht.

Sozialethik legt das Christusrecht aus. Wolf versucht, unter diesem Legitimationstitel dem
Phianomen des Naturrechts mit Erik Wolf das «Urrecht» der Personalitit und die «Urverfas-
sung» der Solidaritdt abzugewinnen (S. 113); er versucht, den Ruf zur Nachfolge als Aufruf zu
einer «schopferischen Nachfolge» (S. 160) zu verstehen, zur Suche der Christengemeinde nach
richtigem Recht im Lichte der im Kommen verborgen wirksamen Christusherrschaft. Den welt-
lichen Ort dieser Bewahrung siecht Wolf in einer «Trias der Institutionalitit des Menschen»,
nimlich den drei, exemplarischen, Grundinstitutionen Bund, Mitmenschlichkeit (Ehe) und
Dominium (Arbeit/Eigentum). Institutionen sind fiir Wolf nach H.-A. Dombois und der Lehre



318 Zeitschriftenschau

von den «theologischen Institutionen» géttliche Stiftungen, die im Grundriss unverfiigbar sind.
Dem Bund entspricht die Kirche, entspricht aber auch, abbildhaft auf sie bezogen, der Staat;
der Bund ist das Vorzeichen, Kirche und Staat sind der Rahmen, in welchem die konkrete
Verwirklichung der beiden anderen Institutionen sich vollzieht (S. 178f.).

Die Erwigungen Wolfs zur Gestaltung der Institutionen sind wertvolle Diskussionsbeitrige.
Sie tendieren zu einer Lehre vom sozialen Rechtsstaat (S.254), aber dann eben doch nicht zu
einer «Lehre»: geht es doch stets um das lebendige Zeugnis der Gemeinde, die solidarisch mit
den Noten dieser Welt ist. Deshalb kommt Wolf auch nicht iiber «Andeutungen» (S.225)
hinaus. Sein Ansatz lidsst es nicht zu, die institutionelle Wirklichkeit anders als in der streng
theologischen Bewegung zwischen ihrer stiftungsgemissen, existenzbegriindenden Faktizitit
und ihrer Priagung durch den mitmenschlichen Dienst der Christen zu begreifen. Sie wird nicht
zu einem eigenen, sozialwissenschaftlich fundierten Thema, welches den christlichen Beitrag
der Sozialethik zur Bew#hrung aufgrund seiner wirklichen Folgen fiir das Gemeinwesen und
so also zur wirklichen Vermittlung notigen wiirde. An dieser Stelle zeigt sich, dass das Werk
Ernst Wolfs nur eben heranfiihrt an die gegenwirtige sozialethische Diskussion, aber das ist
nicht wenig. Hermann Ringeling, Bern

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 28, 3 (1976): Choan-Seng Song, From Israel to Asia, a
Theological Leap (252-65); S. L. Parmar, Focus on the Poor (266-75); H. L. Perkins, Issues of
Contextual Theology, an Australian Perspective (286-95); A.Blancy, Economic Growth and
the Quality of Life (296-307); Survey of Church Union Negotiations 1973-1975 (308-49).
Kirchenblatr fiir die reformierte Schweiz 132, 14 (1976): J. M. Lochman, Theologie und das
Ritsel des Leidens (209-12); 15: T. Schubert, Den Tod ins Leben einbauen (226-30); E. Bryner,
Kirchen in Georgien und Armenien (230-32). Internationale kirchliche Zeitschrift 66, 2 (1976):
B. Spuler, Die orthodoxen Kirchen, LXXIII (65-98); C. Oeyen, Gibt es ein spezifisch alt-
katholisches Verstindnis der kirchlichen Autoritdt? (107-19). Reformatio 25, 7/8 (1976):
C. F. von Weizsdcker, Zur theologischen Entwicklung Dietrich Bonhoeffers (390-409);
J. M. Lochman, Um eine christliche Perspektive fiir die Menschenrechte (410-22).

Deutschland. Deutsches Pfarrerblatt 76, 13 (1976): F. Rusam, Manipulation in der Fortbil-
dung (380-83). 14: D. Stollberg, Manipulation und Einflussnahme. Auf dem Wege zu einem
menschlicheren Umgang miteinander (403—4); T. Stdhlin, Zur Predigt als Kommunikationspro-
zess (404-8). 15/16: W. Heidland, Die Kritik der Treuen. Zu Grundfragen in der Evang. Kirche
in Deutschland (430-36); S. Meurer, Weltbibelhilfe — Entwicklungshilfe (443-45). — Evangelische
Kommentare 9, 7 (1976): E. Schillebeeckx, Glauben in der Erfahrung des Scheiterns. Die uni-
versale Bedeutung Jesu (402-5). Kerygma und Dogma 22, 2 (1976): W. Krusche, Die Predigt
im Gottesdienst der Gemeinde heute (77-95); P.Brunner, Theologie des Gottesdienstes
(96-121); J. Baur, Die Trinitdtslehre als Summe des Evangeliums (122-31); K. Rosenthal, Be-
merkungen zur gegenwirtigen Behandlung der Trinititslehre (132-48); M. Keller-Hiischemen-
ger, Eine lutherische-anglikanische Konkordie, die Wittenberger Artikel von 1536 (149-61).
Lutherische Monatshefte 15, 7 (1976): H. J. Baden, Der namenlose Gott. Rilkes diskretes Ver-
hiltnis zur Religion (376-80). Theologische Literaturzeitung 101, 4 (1976): W. Ullmann, Wort
und Stunde oder Ereignis und Epoche? Riickblick auf 30 Jahre kirchengeschichtlicher Arbeit
(241-52). 5: N. Walter, «Historischer Jesus» und Osterglaube. Ein Diskussionsbeitrag zur
Christologie (321-38). Wissenschaft und Praxis. 65, 6 (1976): E. Bethge, Christlicher Umgang
mit jlidischer Tradition (198-207); W. Jetter, Der Kasus und das Ritual. Amtshandlungen in der
Volkskirche (208-23); C. Grengel, Das Zusammenspiel von Struktur und Verkiindigung
(224-40); Y. Spiegel, Arbeit und Leistung als sozialethisches Problem (240-56); G. Brock-



	Rezensionen

