
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Werner Eichhorn, Die Religionen Chinas. Religionen der Menschheit, 21. Stuttgart,
Kohlhammer, 1973. 420 S. DM 74.-.

Der Tübinger Sinologe, den Spezialisten durch sein reiches Schrifttum schon bekannt, legt
nun einem breiteren Publikum als Frucht langjähriger Arbeit sein magnum opus vor. Am
Leitfaden der Dynastien werden die Erscheinungen des religiösen Lebens inventarisiert. Der
Verfasser macht die Geschichte selbst, nicht die Erscheinungen zur Grundlage seiner
Gliederung. Dies hat den Nachteil, dass der Leser in der ihm vorliegenden Bestandesaufnahme der
Religionen Chinas kaum zum Wesen dessen vordringen kann, was Taoismus, Buddhismus usw.
heisst. Die unter den Gesichtspunkt des Historizismus gestellte Geschichte bringt indes eine
Fülle von Detailinformationen. Der Verfasser greift soweit wie nur möglich auf primäre und
sekundäre chinesische Quellen zurück, unterlässt es aber, zwischen diesen grundsätzlich zu
unterscheiden.

Henri Cordier konnte in seiner Histoire générale de la Chine (1920), S. 64, schreiben: «La
racine profonde de l'ancienne religion chinoise est le désir du bonheur sous la forme la plus
parfaite, à savoir l'immortalité.» Dies Grundbedürfnis hat im Taoismus, später mutatis mutandis

im Buddhismus den bemerkenswertesten Niederschlag gefunden. Die Frage, ob der Kon-
fuzianismus dem Wesen nach eine religiöse Erscheinungsform sei, bleibt offen. Der Verfasser,
der die chinesische Philosophie ganz ausser acht lässt, unterstellt stillschweigend, wir hätten
es im Konfuzianismus mit einer Religion zu tun. Es muss daran erinnert werden, dass in der
gegenwärtigen Diskussion der Konfuzianismus qua Herrschaftsideologie nur so sachgemäss
beurteilt werden kann, wenn politische und ökonomische Analysen der betreffenden Gesellschaft

herangezogen werden. Der Verfasser führt wichtige Grundbegriffe ein ohne jegliche
Erläuterung und, was schwerer wiegt, ohne dass sie im Laufe der Darstellung erhellt würden.
Begriffe wie «Staat», «Staatsreligion», «Feudalismus» usw. bedürfen heute der Reflexion
und können nicht mehr auf Schleichwegen eingeführt oder vorausgesetzt werden. Die Theorie
des Verfassers über den Wuismus, eine Erscheinungsform des Schamanismus, ist sehr
interessant und wird wohl die Diskussion weiter fördern. Anderseits ist dem Legalismus keine Seite
gewidmet; ihn als toten Hund zu behandeln (das Wort fehlt auch im Index; der Verfasser setzt
aber auf S. 162 wohl voraus, jedermann wisse um die Bedeutung des Legalismus), ist ungerechtfertigt.

Der Verfasser gibt im Vorwort offen zu, sein Werk sei eine «Einmannarbeit» gewesen,
und er schulde niemandem besonderen Dank. Der letzte Abschnitt des Buches ist mit «Mao
Tse-Tung» betitelt; vieles, was der Tübinger Gelehrte ohne besonderes Niveau und mehr
privatim gegen den Vorsitzenden der Chinesischen Volksrepublik vorträgt, ist unverständlich.
Die marxistisch-leninistische Partei hätte in den Vordergrund der Betrachtung gestellt werden
müssen. Am Leitfaden des Schlüsselbegriffes «dang» (heute «Partei») hätte dem Bedeutungswandel

nachgegangen werden können, den dieses Phänomen von der konfuzianistischen zur
republikanischen und sozialistischen Gesellschaftsform erfahren hat. Es ist bedauerlich, dass
namhafte Vertreter der deutschen Sinologie wohl in der Lage sind, anhand der klassischen
Texte dem Leser eine Fülle von Einzelbeobachtungen zu unterbreiten, es aber bei der
Darstellung der chinesischen Geschichte (unter welchem Aspekt dies auch immer geschehen mag)
an Kohäsion fehlen lassen. Die Data sind da, oft sorgfältig freigelegt, es kommt indes nicht zur
Synthesis. Dass bei der Transskription nicht, wie schon längst in Frankreich, das pinyin-System
gewählt worden ist, das heute in China üblich ist, ist auch äusserlich ein Zeichen dafür, dass

in der für Kenner der Geschichte Chinas lesenswerten Einmannarbeit der buchstäblich staubige
Wind Chinas die historizistische Einstellung und Ordnung des Verfassers noch nie beschmutzt
und gestört hat. Andreas Philipp Alder, Kriens



302 Rezensionen

Carl-Martin Edsman, Die Hauptreligionen des heutigen Asiens. Uni-Taschenbücher, 448. Titel
des schwed. Originals: Asiens huvudreligioner av idag. Ubers, von P. Smekal. Tübingen,
J.C.B. Mohr, 1976. IX + 214S. DM 19.80.

Dieses Lesebuch über die heutige Situation der Religionen Asiens ist eine Übersetzung von
der überarbeiteten schwedischen Vorlage von 1971. Das Buch, das eine schöne Ergänzung
zu den üblichen wissenschaftlichen Handbüchern der Religionsgeschichte darstellt, ist besonders
geeignet für Studenten, die sich am Anfang ihres Studiums der Religionsgeschichte befinden. Es
ist aber auch einem grösseren Kreis von Lesern zu empfehlen. Alle, die sich für das heutige
Asien interessieren und es zu verstehen bemüht sind, werden dieses Buch zu schätzen wissen.

Eine kurze Einleitung (S. 1-7) trägt den Titel «Was ist Religion?». Darauf folgt der erste
Teil des Buches (S. 8-46), eine Übersicht über die heutige Lage der Hauptreligionen Asiens.
Behandelt werden der Hinduismus, der Buddhismus, die Religionen Chinas und der Islam.
Eine Kenntnis der Hauptzüge dieser Religionen wird hier vorausgesetzt. Die Übersicht schliesst
eine kurze Schilderung der Ausbreitung dieser Religionen im Abendland ein. Der Hauptteil des
Buches (S. 47-176) enthält sowohl eine reiche Auswahl von sorgfältig ausgesuchten und
verkürzten Auszügen aus verschiedenen Quellen als auch kurze Beiträge vom Verfasser selber, die
sich auf das Thema «Die Religion in Leben, Ritual und Lehre» beziehen. Der Abschnitt über
den Hinduismus (S. 47-80) z. B. enthält Lesestücke, die u. a. den folgenden Themen gewidmet
sind: dem täglichen Tempelkult, Dharma oder Religion und Moral im Hinduismus, und
religiösen Zeremonien, die bei besonderen Anlässen im Leben gehalten werden. Ausserdem
befinden sich hier eine Erörterung der Ergebnisse einer Untersuchung, die 1959/1960 unter der
Universitätsjugend in Indien durchgeführt wurde (ein Abschnitt über Religion gehörte zu der
Frageliste, die unter den Studenten verteilt wurde), ein Ausschnitt aus einem Gespräch mit dem
Philosophen und Staatsmann Sarvepalli Radhakrishnan und ein Dialog zwischen einem christlichen

Inder und einem hinduistischen Pilger.

In einigen Fällen gehen wir nicht mit der Auswahl der Lesestücke einig. So zum Beispiel
ist es unserer Meinung nach sehr bedauerlich, dass die Abschnitte über Hinduismus, Buddhismus

und Islam jeweils mit einem Lesestück, das die Bekehrung zum Christentum zum Thema
hat, abgeschlossen sind.

Mit diesem Buch will der Verfasser nicht nur über die Rolle dieser Religionen in Gesellschaft,

Kultur und Politik informieren, sondern er möchte auch zum fortgesetzten und
vertieften Studium anregen. Zu diesem Zweck ist das Buch sowohl mit einer ausführlichen
Bibliographie (zusammen mit einer hilfreichen Einleitung, die Ratschläge für ein weiteres Studium
enthält) als auch mit einem ebenso reichhaltigen Sachregister versehen.

Es ist erfreulich, dass dieses Buch, das einen wertvollen Beitrag zum Studium der Religionsgeschichte

darstellt, jetzt dem deutschsprachigen Leser zugänglich ist.
John Berridge, Antigonish, Nova Scotia

The Society of Biblical Literature, Seminar Papers. 1-2. Cambridge, Mass., Soc. of Bibl. Lit.,
1974. 125; 113 S. Je $ 2.-.

Die amerikanische Society of Biblical Literature hat anlässlich der 110. Versammlung die bis

zum 7. August 1974 eingegangenen Manuskripte der Vorträge in diesen zwei Bändchen
veröffentlicht. Es handelt sich um nicht definitive Texte. Im 1. Band finden sich die alttestament-
lichen, im 2. Band die neutestamentlichen Vorträge.

Man kann die Veröffentlichung nur begrüssen, um so mehr als der Preis bei guter
Ausführung angenehm niedrig liegt. Und man möchte den Herausgebern empfehlen, die Materialien

der Gesellschaft regelmässig herauszugeben. J. Alberto Soggin, Rom



Rezensionen 303

Harry M. Orlinsky (Hrsg.), 1972 and 1973 Proceedings of the International Organization for
Masoretic Studies. Masoretic Studies, 1. Missoula, Montana, The Scholars' Press, 1974.
171 S. $ 2.-.

Am 4. September 1972 wurde in Los Angeles The International Organization for Masoretic
Studies gegründet. Das vorliegende Bändchen enthält Vorträge, gehalten in Los Angeles 1972
und in Chicago 1973. Ein folgender Band soll Vorträge von Edinburgh 1974 bringen.
Bibliotheken, Institute und Privatpersonen, die sich für masoretische Studien interessieren, sollten
die gut ausgestalteten, preiswerten Bändchen abonnieren. 1. Alberto Soggin, Rom

J.Alberto Soggin, lntroduzione all'Antico Testamento dalle origini alla chiusura del Canone
alessandrino. 2da ed. riveduta ed aggiornata. Biblioteca di cultura religiosa, 14. Brescia,
Paideia, 1974. 666 S. L. 8.000.

Après une première édition en deux volumes (1967), voici la deuxième édition revue,
corrigée et augmentée de cette Introduction à l'Ancien Testament du professeur vaudois de Rome.
Elle est publiée maintenant en un seul volume, divisé en six parties, munis de trois appendices
et de deux excursus. Dans la première partie Soggin traite les problèmes généraux: définition
du genre littéraire des Introductions; canon de l'Ancien Testament; la critique biblique et ses

méthodes; description de l'Ancien Testament comme livre d'histoire et comme livre inspiré;
genres littéraires de l'Ecriture; évolution pré-littéraire des matériaux bibliques (pp. 21-115). La
deuxième partie est consacrée au Pentateuque et aux Prophètes antérieurs: la critique et les
hypothèses appliquées au Pentateuque; les sources: Jahwiste, Elohiste, Deutéronome, école
deutéronomiste, code sacerdotal; le droit en Israël; le livre de Josué; le livre des Juges; les
livres de Samuel; les livres des Rois (pp. 117-282). La troisième partie étudie les prophètes
antérieurs à l'exil (Arnos, Osée, Isaïe, Michée, Nahum, Habaquq, Sophonie et Jérémie), après
un long détour sur le prophétisme en général (pp. 285-396). La quatrième partie traite les

Prophètes de l'exil et de l'après-exil: Ezéchiel; le deutéro-Isaïe; Aggée; Zacharie; le troisième
Isaïe; Abdias; Malachie; le deutéro-Zacharie; Joël; Jonas (pp. 397-472). Dans la cinquième
partie c'est le tour des Hagiographes (les Psaumes; les Proverbes; Job; Ruth; les Lamentations;
Qohélet; le Cantique; Esther; Daniel; les Chroniques; Esdras et Néhémie) avec une longue
introduction à la littérature de sagesse (pp. 473-553). Enfin la sixième partie est consacrée aux
livres deutéro-canoniques: Tobie; Judith; additions à Esther et à Daniel; livre de la Sagesse; le
Siracide; Baruch et la Lettre de Jérémie; la prière de Manassé; les deux premiers livres des

Maccabées; Soggin y ajoute le troisième livre des Maccabées et le troisième livre d'Esdras,
généralement considérés pseudoépigraphes (pp. 555-613). Les excursus concernent la notion
d'alliance dans la théologie deutéronomiste (pp. 181-187: critique très perspicace et serrée des

opinions courantes) et quelques passages deutéronomiques dans les livres du Pentateuque
(pp. 188-190). Les appendices traitent des incriptions palestiniennes de la première moitié du
premier millénaire (pp. 615-625) et des manuscrits des premiers siècles après l'exil (pp. 627-632).
Suit une synopse chronologique très utile (pp. 633-645). Une index analytique et la table des
matières terminent l'ouvrage (pp. 647-666), dont le recenseur ne peut que dire du bien. Cette
Introduction se distingue par sa clarté, sa sobriété, son objectivité, son information ample et
sûre; le professeur vaudois a su mettre à profit son expérience pédagogique tant dans le cours
de son exposé que dans le riche choix bibliographique, mis à jour jusqu'à la fin de 1972. Ici et
là on peut trouver sans doute des positions personnelles; mais l'ensemble est harmonieux. Pour
ces raisons (et bien d'autres qu'on découvre seulement en pratiquant ce livre) cette introduction
de Soggin mérite une attention sérieuse non seulement en Italie (où actuellement elle est sans
doute la meilleure), mais aussi à l'étranger. Aldo Moda, Torino



304 Rezensionen

Rainer Schmitt, Exodus und Passah. Ihr Zusammenhang im Alten Testament. Orbis Biblicus
et Orientalis, 7. Freiburg, Univ.-Verl., & Göttingen, Vandenhoeck, 1975. 112 S.

Dieser kleine, aber gründliche Band erfüllt seine Aufgabe, indem er zeigt, dass das Passah
das Fest war, bei dem jährlich die Dankbarkeit für Jahwes gnädiges Erwählen und erlösendes
Handeln zum Ausdruck kam. Und zwar verpflichtete sich die Gemeinde, indem das Halten
des Gebots auf den Gnadenerweis folgte. Besonders während des Exils erwachte im Volk die
Hoffnung auf ein neues Exoduserlebnis und auf Gottes Treue in der Zukunft. Merkwürdig
mutet es den Leser an, wenn er die Werke von R. de Vaux (und eins von mir) in der
englischen Übersetzung zitiert findet, statt im Original, oder in einer deutschen, ein Schönheitsfehler,

der aber das wichtige Werk nicht beeinträchtigt. J. Alberto Soggin, Rom

Gian Luigi Prato, II problema della teodicea in Ben Sira. Composizione del contrari e richiamo
alle origini. Analecta bibl., 65. Rom, Bibl. Inst. Press, 1975. XXXIV + 455 S. L. 17.000.

Das Problem der göttlichen Gerechtigkeit wird hier für das betreffende biblische Buch grundlegend

untersucht. Der Beitrag ist wichtig für das Studium des Problems an sich, für die
Erforschung der Weisheit Israels, des Judentums in den beiden letzten vorchristlichen
Jahrhunderten und selbstverständlich des grossen Denkers Ben Sira. Die aus der Weisheit
stammende Fragestellung erklärt, wieso hauptsächlich auf die Schöpfung Bezug genommen wird:
für Ben Sira scheinen «Schöpfungsordnungen» zu bestehen, von denen das Böse einfach
abweicht, so dass es historisch und anthropologisch zu erklären ist. Zu diesem gut überdachten
Schluss gelangt der Verfasser nach gründlicher Untersuchung, bei der kaum ein Text des
Sira unberührt bleibt.

Das Buch empfiehlt sich, wenn auch die Tatsache, dass es auf italienisch geschrieben wurde,
seine Verbreitung wohl eher hemmen wird. 1. Alberto Soggin, Rom

Hans Hübner, Das Gesetz in der synoptischen Tradition. Studien zur These einer progressiven
Qumranisierung und Judaisierung innerhalb der synoptischen Tradition. Witten, Luther-
Verl., 1973. 261 S. DM 70.-.

Der Verfasser setzt sich in dieser Arbeit - seiner Bochumer Habilitationsschrift - am
Beispiel des alttestamentlichen Gesetzes innerhalb der synoptischen Überlieferung mit der vor
allem von E. Stauffer aufgestellten These einer zunehmenden Durchdringung dieser Uberlieferung

durch qumranisches und jüdisches Gedankengut auseinander. Es geht ihm um die Frage:
«Inwiefern wurde in der synoptischen Tradition durch ihre verschiedenen Schichten hindurch
der Standpunkt Jesu durchgehalten bzw. nicht durchgehalten?» (S. 11). In fünf ausführlichen
Kapiteln sucht er diese Frage zu beantworten. 1. Kapitel: Das Programm: Matth. 5, 17-20
(S. 15ff.); 2. Kapitel: Die Antithesen als Konkretisierung (S. 40ff.); 3. Kapitel: Der Sabbat
(S. 113ff.); 4. Kapitel: Rein und Unrein (S. 142ff.); 5. Kapitel: Die Autorität Jesu (S. 196ff.).
Er gelangt zu folgendem Ergebnis: 1. Von Requmranisierung im Lauf der synoptischen
Tradition kann nicht die Rede sein; das Spezifische qumranischer Haltung war nicht die Thoraradi-
kalisierung, sondern ihre priesterliche Prägung. 2. Es trifft zu, dass die Thora im Lauf der
synoptischen Tradition grösseres Gewicht erhält. Darum würde man besser von «Rethoraisie-
rung» als von «Rejudaisierung» sprechen. «Sein (sc. Stauffers) Anliegen ist berechtigt im Blick
auf jene, die allzu leicht den matthäischen Gesetzeserfüller Jesus mit dem historischen Jesus

identifizieren. Gegenüber der Schule Goppelts, in der der Unterschied zwischen... dem Gesetz
des Alten Testaments und der Predigt Jesu doch etwas eingeebnet wird, vermag Stauffer ein
Korrektiv zu bieten. Aber er geht zu weit, viel zu weit!» (S. 238). Hübner sieht den Unterschied

zwischen dem historischen Jesus und seinem Bild in der synoptischen Uberlieferung,
namentlich bei Matthäus, nicht so radikal wie Stauffer. Es ist für ihn mehr ein Unterschied
des Grades als des Prinzips: «Er (sc. Matthäus) hat Jesu Anliegen im Gewand der Thora-



Rezensionen 305

bejahung gewahrt» (S. 239). Zu diesem Resultat kommt Hübner unter sorgfältiger Anwendung
der form- und redaktionsgeschichtlichen Betrachtungsweise. Es fällt auf, dass er in der
Annahme von redaktionellen Bildungen eher zurückhaltend ist und solche nur nach eingehender
Abwägung aller Möglichkeiten postuliert. - Alles in allem handelt es sich um eine Vertrauen
erweckende Arbeit, die durch ein Literaturverzeichnis (S. 240ff.) und ein Autorenregister
(S. 257ff.) zusätzlich erschlossen wird. Martin Künzi, Bleienbach, Kt. Bern

François Bovon, Les derniers jours de Jésus. Textes et événements. (Coll. «Flèches».) Neuchâtel,
Delachaux et Niestlé, 1974. 93 p. Fr. 8.-.

«Jésus a été condamné pour avoir émis des prétentions messianiques et, sans nul doute,
pour avoir provoqué de l'agitation parmi la foule» (p. 37). Tel est le point de départ
méthodologique de cette étude, qui se veut une présentation populaire, qui cependant n'exclut pas
la critique (p. 5). Bovon peut aider la lecture du procès et de la passion de Jésus dans une
perspective historique, attentive aux aspects littéraires et théologiques; évidemment il veut rendre
son public conscient des graves difficultés de ces récits, souvent lus d'une manière fort naïve;
tout au long de son livre on découvre le souci de faire comprendre que les évangiles ne sont
point des narrations biographiques, mais théologiques. Il y réussit par le biais de quatre brefs
chapitres suivis d'une conclusion (pp. 81-82): les sources dont nous disposons (pp. 13-32); la
méthodologie à suivre (pp. 34-37); le déroulement des faits (pp. 38-74); questions des temps
et des lieux (pp. 75-79). Le livre se termine par une bibliographie (pp. 83-87; pourquoi Bovon
est-il si court vis-à-vis des ouvrages si importants de Cullmann?; cf. p. 5) et par une série
d'index (pp. 89-93) qui en font un instrument de travail fort utile et recommandable, surtout
pour un large public. Aldo Moda, Torino

Heinz Schürmann, Jesu ureigener Tod. Exegetische Besinnungen und Ausblick. Freiburg,
Herder, 1975. 155 S.

«Der Kreuzestod Jesu von Nazareth ist wieder ein Thema»: so beginnt der katholische
Exeget Heinz Schürmann sein Buch, in dem drei exegetische Studien und ein Ausblick zusam-
mengefasst sind. Dass von dem international anerkannten Erfurter Exegeten dieses Thema
aufgegriffen wurde und in so klarer Weise an Hand der drei Kapitel: «Wie hat Jesus seinen
Tod bestanden und verstanden?», «Das Weiterleben der Sache Jesu im nachösterlichen Herrenmahl»

und «Das Gesetz des Christus (Gal. 6, 2)» mit grosser Akribie untersucht und abgehandelt

wurde, ist ein ermutigendes Zeichen des gemeinsamen Verständnisses zwischen den
Konfessionen. Dabei setzt sich der Verfasser kritisch mit der Forschung der letzten 30 Jahre
auseinander und bleibt eng am biblischen Zeugnis. Ziel seiner Darstellungen - und das zieht sich
durch das ganze Buch hindurch wie ein roter Faden - ist der Versuch, den «proexistenten
Christus» herauszuarbeiten als «die Mitte des Glaubens von morgen». Darum gipfeln alle
Einzelausführungen in dem mit Leidenschaft geschriebenen «Ausblick». Gerade aber von der
Voraussetzung dieser Proexistenz Christi als Leitfaden der exegetischen Überlegungen her
ergeben sich die Rückfragen an die Exegese. Wird nicht das dogmatische Vorverständnis zur
Barriere für einen letzten Consensus? Schlagen nicht doch zuletzt gesellschaftliche Prinzipien
durch, die so nicht von allen nachvollzogen werden können? Aber der Versuch, die
Gegenwartsbedeutung des Kreuzes Jesu und des Abendmahles herauszustellen, bleibt das bleibende
Verdienst dieser Sammlung. Kurt Klein, Traunstein

Michi Miyoshi, Der Anfang des Reiseberichts Luk. 9, 51-10, 24. Eine redaktionsgeschichtliche
Untersuchung. Analecta Bibl., 60. Rome, Bibl. Instit. Press, 1974. X+176 S. L. 5.500.

Die redigierende Hand der Evangelisten zeigt sich bekanntlich besonders häufig am Anfang
und am Ende einer Perikope. Das gilt ebenso für die Anfangs- und Endabschnitte einer



306 Rezensionen

Komposition. Um den wichtigsten Themen des lukanischen Reiseberichts auf die Spur zu kommen,

unterwirft Miyoshi daher den Anfang des Reiseberichts einer eingehenden
redaktionsgeschichtlichen Analyse. Sein Hauptergebnis lautet: Im Reisebericht haben wir es mit einer
Prolepse der späteren Weltmission zu tun (S. 153f.). Wir skizzieren de Hauptgründe für
diese These:

1. Von wesentlicher Bedeutung ist das Himmelfahrtsmotiv, das gleich in Luk. 9, 51 auftaucht.
Den hier auffallenden Plural «die Tage seiner Hinaufnahme» interpretiert Miyoshi im Sinne
einer Zusammenfassung von Passion, Ostern und Himmelfahrt, also in Analogie zum johan-
neischen doxasthênai (S. 8. 19). Doch entspricht diese Interpretation dem heilsgeschichtlich
differenzierenden Denken des Lukas? Bezeichnet der Plural nicht eher mit Flender den Zeitraum
der himmlischen Herrschaft des Erhöhten? Ich vermisse an diesem Punkt eine eingehendere
Auseinandersetzung mit Flender. Miyoshis These besteht sicher zu Recht: die Zeit des Erhöhten,
die Zeit der Völkermission, wird in den Reisebericht hineinprojiziert. Das bedeutet aber nicht,
dass Passion, Ostern und Himmelfahrt in eins zusammengeschaut werden. - Miyoshi meint
auch in der Mitte des Reiseberichts das Himmelfahrtsmotiv entdecken zu können: 13, 32. Doch
hat mich die Interpretation der Aussage «und am dritten Tage werde ich vollendet» im Sinne
der Erhöhungstheologie nicht überzeugt (S. 22ff.). Zweifellos taucht das Motiv dann aber am
Ende des Reiseberichts auf, nämlich im Gleichnis von den anvertrauten Pfunden (19, 11-27).
«Die Reise nach Jerusalem ist hier eine Lehre über die Bedeutung der Himmelfahrt geworden»
(S. 25). Leider geht Miyoshi auf das Gleichnis selber nicht weiter ein. Denn wenn in ihm
- im Unterschied zu Matth. 25 - die Knechte über Städte gesetzt werden, kommt darin zum
Ausdruck, dass sie an der königlichen Herrschaft Jesu teilnehmen werden (vgl. auch 22,29f.). -
Es ist sicher richtig, dass Jesu Reise nach Jerusalem im Himmelfahrtsgeschehen zu ihrem letzten
Ziel gelangt. Es ist auch richtig, dass die Erhöhungstheologie den Reisebericht - und nicht
nur ihn - proleptisch überlagert. Diese Einsicht darf jedoch nicht dazu führen, die Passion
Jesu diesem Ziel einfach ein- und unterzuordnen. Jerusalem stellt eine eigene Etappe auf dem
Weg zur Himmelfahrt dar, hat eigenes Gewicht. Der lukanischen Einleitung zum Gleichnis in
19,11 geht es doch gerade um die Abwehr des Gedankens, das Jerusalemgeschehen mit dem
Eschaton - und das gilt auch für die Himmelfahrt - unmittelbar zu verbinden. Jerusalem ist der
Ort des Leidens Jesu. Nur im Bedenken des heilsgeschichtlich differenzierenden Denkens des
Lukas darf man das anabainein Jesu nach Jerusalem (19, 28) auch im Hinblick auf seine
Himmelfahrt deuten (S. 21). Miyoshi zeigt sich zu einseitig auf die Erhöhungstheologie fixiert.

2. Die drei Nachfolgesprüche Luk. 9, 57-62 werden durch zwei Jüngersendungen mit gleicher
Einleitungsformel (9, 52; 10, 1) eingeklammert (S. 46). Damit ist das Sendemotiv als das
entscheidende bestimmt. Nicht zufällig formuliert Lukas den zweiten Spruch (im Unterschied zu
Matth. 8,21) im Hinblick auf die folgende Senderede: «Du aber gehe hin und verkündige das
Reich Gottes» (9, 59f.). Es handelt sich also um Nachfolge zur Sendung. - Ausführlich
diskutiert Miyoshi die Frage der Ursprünglichkeit von 70 oder 72 Boten in 10, 1 (S. 78ff.). Nach
Num. 11, 24ff. überträgt Jahwe den prophetischen Geist des Mose an die um das Zelt
versammelten 70 Ältesten. Doch kommt der Geist auch über zwei im Lager zurückgebliebene Männer,

so dass insgesamt 72 prophezeien. Josua sucht das Auftreten der beiden Geistbegabten
zu hindern (Num. 11,28). Die lukanische Parallele dazu findet Miyoshi in der dem
Reisebericht unmittelbar vorangehenden Erzählung vom fremden Exorzisten (Luk. 9, 49-50), dessen
Treiben die Apostel zu hindern suchen. Dieser Fremde, der nicht zum Zwölferkreis gehört,
öffnet in seinem Auftreten die Komposition des Lukas in ihrem weiteren Gang nach vorne:
das Evangelium wächst über den Zwölferkreis hinaus. Die Nachbarschaft der beiden Perikopen
und eine gewisse Parallelität zu Num. 11 veranlasst Miyoshi zu der Annahme, dass Lukas in
10,1 von 72 Boten gesprochen hat. - Die Aussendung der 72 im Sinne einer Prolepse der
Völkermission lässt sich weiter erhärten. Die Universalität ihrer Mission kommt in dem eis
pâsan pölin kai töpon (10,1) zum Ausdruck. Das Wort über die reiche Ernte (10, 2) wird nur
auf dem Hintergrund der Weltmission verständlich. Wichtiger noch ist der Kyrios-Titel in 10, 1.

Lukas findet ihn zwar auch schon in seinem Sondergut, setzt ihn aber, vor allem in Einleitungs-



Rezensionen 307

versen, durchaus von sich aus (S. 60). Der Titel meint im Reisebericht den «erhöht-werdenden
König» (S. 81), der nach Jerusalem reist. Die 72 Boten proklamieren die Gegenwart seiner
Herrschaft. Mit dem Einschub von eph' hymâs in 10, 9 (aus 11, 20) entlehnt) «erklärt Lukas,
zu wem speziell die Basileia Gottes gekommen ist: Sie kommt zu den Kranken, Schwachen und
Verstossenen» (S. 90). In diesem Zusammenhang sind zwei weitere Beobachtungen Miyoshis
bedeutsam: einmal die für Lukas bezeichnende Reihenfolge von Krankenheilung und
Verkündigung (vgl. 10, 9; 24, 19; Apg. 1,1); sodann typisch kompositionelle Zuordnungen: «Dem
Bericht der Heilung einer verkrüppelten Frau am Sabbat, womit Jesus die Unbegrenztheit des

Heils über das Sabbatgebot lehrt, wird ein Gleichnispaar angeschlossen, das die universale
Kirche der Zeit des Lukas widerspiegelt (Luk. 13, 10-21). Der Szene eines Wassersüchtigen am
Sabbat schliessen sich die Mahlgleichnisse an (Luk. 14, 1-24), in denen die Einladung der
Armen, Krüppel, Lahmen und Blinden (V. 13 und V. 21) betont wird» (S. 92f., Zitat vom
Rezensenten sinngemäss verbessert). In diesem Zusammenhang ist auch der Einschub des eph'
hymâs in den Verkündigungsauftrag der Jünger zu sehen: Er bezieht die Reichsbotschaft auf
den vorangehenden Befehl zur Krankenheilung. - Auch die Rückkehr der 72 Boten (10, 17-20)
interpretiert Miyoshi aus der Perspektive der späteren Weltmission: «Die Dämonenaustreibung
der Missionare ist sozusagen eine Teilnahme am Wirken des erhöhten Herrn, in dessen Namen
sich jedes Knie der himmlisch-feindlichen Mächte beugt» (S. 119).

3. Wichtig sind die Hinweise auf die Elias-Christologie am Anfang des Reiseberichts 9, 51ff.:
«Im Gegengsatz zum alttestamentlichen Elias, der Feuer vom Himmel herabfallen liess und
seinem Nachfolger Elisha den Abschied von den Familienangehörigen gestattete, verbietet der
Elias des neuen Bundes, Feuer vom Himmel herabfallen zu lassen, und fordert die Nachfolge
ohne Aufschub. Der neue Elias fordert also von seinen Nachfolgern mehr als der Elias des

alten Bundes.» Denn er ist «der König der Basilieia Gottes». Der dreifache Nachfolge-Dialog
(9, 57-62) entspricht dem alttestamentlichen Vorbild (2. Kön. 2,1-15). «So wird die Nachfolge
Jesu die Nachfolge des Erhöhten, die sich in der Verkündigung der Basileia Gottes verwirklicht
(Luk. 9, 60 b).» Lukas hat Johannes dem Täufer die Funktion des Elias genommen und sie
Jesus zugeordnet (S. 155). Leider verfolgt Miyoshi die Bedeutung des Elias nicht durch das

ganze Evangelium hindurch. Hier hätte noch sehr viel mehr herausgeholt werden können. - Die
Elias-Christologie ist mit Samarien verknüpft. Wie Jesus in seiner Vaterstadt abgewiesen wurde
(4,16fif.), so nun auch zu Beginn des Reiseberichts in einem Dorf der Samariter (9, 52 ff.). Und
doch ist es gerade ein Samariter, der nach seiner Heilung zu Jesus zurückkehrt und ihm dankt
(17, llff.). Miyoshi urteilt: «Die Reise Jesu nach Jerusalem mitten durch Galiläa und
Samaria ist eine Vorwegnahme, eine Praefiguratio, der Missionsreise des Erhöhten in der
Jüngergemeinde in der ganzen Welt» (S. 88). Er hätte seine These durch eine Analyse der textlich

schwierigen Stelle 17,11 weiter fundamentieren können: das Samaria unglücklich
nachgestellte kai Galilaias könnte ein Redaktor hinzugesetzt haben. Er wäre ebenso verantwortlich
für die Veränderung eines ursprünglichen dià mésou in dià méson. Daraus ergibt sich: Die
Reise Jesu führt mitten durch das halbheidnische Samarien hindurch.

4. Die Abgrenzung des behandelten Stoffs (9, 51-10, 24) ist meines Erachtens nicht glücklich
gewählt. Denn der den Reisebericht einleitende Kompositionskomplex reicht von 9, 51 bis
10,42. Sein erster Abschnitt steht unter dem Gedanken der Jüngersendung (9,51-10,20); es

folgt das christologisch orientierte Mittelstück mit dem Selig Jesu über seine Jünger, die in ihm
den Christus erkennen (10,21-24); die Komposition mündet sodann in eine Paränese, nämlich
den Aufruf zum barmherzigen Tun im Hören auf das Wort des Herrn (10, 25-42). In diesem
paränetisch bestimmten Endabschnitt der Komposition findet sich - gleichsam als Gegenstück
zum Eingangsteil mit der Abweisung Jesu im Samariterdorf - das Gleichnis vom barmherzigen
Samariter (10, 30ff.). Miyoshi hat es leider nicht in seine Überlegungen einbezogen. Das liegt
daran, dass er die kompositionelle Struktur des Reiseberichts nicht wirklich erfasst hat. - Ebenso

vermag ich nicht der These zuzustimmen, dass der Reisebericht bis 19, 44 reiche, da die
Himmelfahrtstheologie auch den Abschnitt 19, 28-44 in starkem Masse präge (S. 21f.). Dieses

Argument ist nicht stichhaltig. Denn die Erhöhung Jesu überlagert das ganze Evangelium, so
auch seinen Jerusalemteil, wie man z. B. an 22, 69 mitten in der Passionsgeschichte studieren



308 Rezensionen

kann. Dieser Jerusalemteil beginnt aber mit der Reiseformel 19,28. Das an der theologischen
Struktur der Komposition aufzuweisen, kann hier nicht meine Aufgabe sein.

Die Arbeit Miyoshis gibt gute Anregungen. Seine Hauptthese verdient positive Würdigung.
Seinen redaktionsgeschichtlichen Analysen kann man weitgehend zustimmen. Ich bin freilich
der Meinung, dass Q und Sondergut schon vorlukanisch zusammengewachsen sind. - Miyoshis
Arbeit wimmelt aber von Fehlern und sprachlichen Unvollkommenheiten. Er hat leider
versäumt, seine Arbeit von einem deutschen Korrektor überprüfen zu lassen. Man darf dem
Bibelinstitut empfehlen, um der Reihe Analecta Biblica willen, seinerseits solche Arbeiten
künftig sprachlich zu überprüfen. Wilhelm Wilkens, Lienen/Westf.

Friedrich Gustav Lang, 2. Korinther 5, 1-10 in der neueren Forschung. Beitr. z. Gesch. d.
bibl. Exegese, 16. Tübingen, J. C. B. Mohr, 1973. VIII + 207 S. DM 39.-.

Die bei Ernst Käsemann entstandene Tübinger Dissertation ist der gelungene Versuch einer
auslegungsgeschichtlichen Bestandesaufnahme mit dem Ziel, mehr Licht in den noch immer
dunklen Text 2. Kor. 5, 1-10 zu bringen. In dieser Perikope bündeln sich gleich mehrere
Probleme paulinischer und dogmatischer Theologie. Letzterer beispielsweise dient 2. Kor. 5 als
klassischer Schriftbeweis für die mit dem Tod beginnende ewige Seligkeit, während die Exegese
mit diesem Text tief in das religionsgeschichtliche und eschatologische Problemfeld der pau-
linischen Theologie hineingerät. Der auf die letzten 150 Jahre beschränkte, mit Johann
Friedrich Flatt (1827) einsetzende und (in der eigenen exegetischen Skizze sehr stark) mit Ernst
Käsemann endende Forschungsbericht vermag «sechs Grundmöglichkeiten» der Auslegung
herauszustellen, zwischen denen zu entscheiden ist. Trennt man jedoch die nur auf den Zeitpunkt
des «Überkleidetwerdens» fixierten Interpretationsmöglichkeiten als unsachgemäss ab, bleiben
noch vier erwägenswerte. Die Antithese von V. 3f. wird forensisch verstanden: In seiner Sehnsucht

nach Heilsvollendung wünscht Paulus Sünde und Gericht endgültig zu entgehen. Und
zwar handelt es sich (a) entweder um den soteriologischen Gegensatz von Heil und Unheil des

einzelnen oder (b) um die kollektive Eschatologie im Sinne des Gegensatzes von alter und
neuer Welt. Sieht man die Antithese in V. 3f. dagegen polemisch gegen das korinthische
Vollendungsbewusstsein gerichtet, so bezieht sich die Strittigkeit entweder (c) auf das
Selbstverständnis und die Jenseitshoffnung des einzelnen, gleich ob der Leib (Paul Hoffmann) oder
die somatische Existenz (Chr. Demke) die Kernfrage ist; oder (d) die Strittigkeit betrifft primär
das zwischen Paulus und den Korinthern kontroverse Weltverhältnis (Ernst Fuchs).

Um zu prüfen, welche dieser Möglichkeiten den Vorzug verdient, stellt Lang zuletzt zwei
Fragen: (1) «Worum geht es in der Polemik des 2. Kor., und welche Funktion kann 5,1-10
und speziell den Antithesen in V. 3f. darin möglicherweise zukommen? (2) Welchen Sinn hat
die Bildsprache in der ganzen Perikope und speziell der Begriff oikia in V. 1?» (S. 172). Die
knappe Antwort lautet zu (1): Es geht nicht um eine von den Gegnern propagierte Abwertung
des Leibes überhaupt. Sondern die Gegner stehen auf sichtbarer Demonstration ihres
Geistbesitzes, welche die Leiblichkeit einschliesst. Paulus dagegen unterscheidet an sich selber
zwischen zöe und Iësoû. Er kann in Wahrung des eschatologischen Vorbehaltes das Leben (noch
nicht) einseitig realisiert sein lassen (S. 177). Zu (2): Wegen mangelnder direkter paulinischer
Parallelen bleibt das Bildmaterial ambivalent (S. 183). «Der Verdacht liegt nahe, dass dem
Paulus das Bild von den Gegnern zugespielt wurde und er nur polemisch davon Gebrauch
macht» (S. 183), und zwar, um die in Korinth aufgetauchte Spielart von kirchlich oder persönlich

realisierter Eschatologie zu überwinden. «Aus alledem ergibt sich, dass Paulus in der
Flaus-Terminologie nicht den Leib als von der Seele unterschiedenen Bestandteil der Existenz
in Diesseits und Jenseits thematisiert. Es geht vielmehr um die eschatologische Gegenüberstellung

von gegenwärtigem, irdischem, hinfälligem und künftigem, himmlischem, ewigem
Lebensbereich, der im Bild vom Haus jeweils als existenzgründend und existenzbergend
dargestellt ist. Anklänge an alttestamentlich- apokalyptische Traditionen weisen dabei auf ein



Rezensionen 309

überindividuelles, kollektives Verständnis; ob mehr kirchlich oder mehr kosmisch pointiert, sei

dahingestellt» (S. 184f.).
In einer «Auslegungsskizze» (S. 193-199), die 2. Kor. 5 von 4,18 her einen klaren Aussagewillen

abzugewinnen vermag, kann der Verfasser diesem Ergebnis in einer leider nur sehr
kurzen, aber doch eindrucksvollen Exegese zur Evidenz verhelfen. Erich Grässer, Bochum

Ottfried Hofius, Der Christushymnus Philipper 2, 6-11. Untersuchungen zur Gestalt und Aussage

eines urchristlichen Psalms. Wissenschaftl. Unters, z. N.T., hrsg. von M. Hengel,
J. leremias, O.Michel, 17. Tübingen, J. C. B. Mohr, 1976. VII+118 S. DM 39.-.

Das schmale Bändchen hat sich vorgenommen, die bisherige Standardexegese von Phil. 2,
6-11 als «verfehlt» zu erweisen, welche die Menschwerdung und den Gehorsam des Erniedrigten

das entscheidende Ereignis in der Theologie des vorpaulinischen Christushymnus sein lässt
und es im Sinne hellenistischen Welt- und Menschenbildes (Versklavtsein unter die kosmischen
Mächte) deutet (Käsemann, Bornkamm, Friedrich, Eichholz, Gnilka, E. Schweizer, Schräge, um
nur die wichtigsten zu nennen). Demgegenüber tritt die These, dass sich Phil. 2, 6-11 der
Gattung der alttestamentlichen Geschichtspsalmen verpflichtet weiss und «in dem Heilsereignis
des Todes und der Erhöhung Jesu den zur Huldigung aller Geschöpfe vor dem Kyrios der Welt
führenden Anbruch der eschatologischen Königsherrschaft Gottes» besingt (S. 67).

Zum Erweis dieser Gegenthese setzt die Untersuchung bei den beiden neuralgischen Punkten
der Auslegung an, bei V. 8 c und 10 b. V. 8c («ja zum Tod am Kreuz») galt der bisherigen
Exegese als ein kolometrisch und sachlich nachklappendes Interpretament des Paulus. Für
Hofius trägt dieser genuin zum Christuslied gehörende Vers den eigentlichen Akzent: der Weg
des Inkarnierten läuft auf das Kreuz als auf sein eigentliches Ziel zu (S. 64). Bei der Trias in
V. 10 b (himmlische, irdische, unterirdische Mächte) stand bisher die dämonologische
Interpretation fest. Nach Hofius lassen weder die Begriffe noch lässt der Textzusammenhang eine
Deutung auf gottfeindliche Mächte zu. Vielmehr stehe hinter der Bezugnahme der Vv. 10
und 11 auf Jes. 45, 23 «das Theologumenon von der universalen eschatologischen Huldigung
vor Jahwe» (S. 65).

Die Folgerungen für das Gesamtverständnis des Hymnus sind beträchtlich: Nicht die
Inkarnation, sondern die Erniedrigung und Erhöhung des Gekreuzigten ist das Thema des Liedes.
Wer die Knechtschaft Jesu durch sein Menschsein erläutert sein lässt und seine Erniedrigung
als gehorsame Anerkennung der kontingenten menschlichen Existenz versteht (Gnilka), begeht
einen «Grundirrtum» (S. 70, Anm. 48). Mit einer Analyse des angeblich gleichgelagerten Textes
Hebr. 1, lb-14 sucht der Verfasser sein Ergebnis zu stützen, demzuliebe auch eine unregelmässige

Kolometrie gerne in Kauf genommen wird (1. Strophe: 6 ab/7 abcd/8 abc; 2. Strophe:
9 ab/10 ab/llabc).

Die Methode ist es, die das Ergebnis wenig überzeugend erscheinen lässt. Das reichlich
herangezogene «alttestamentliche und altjüdische» Material - falls es wirklich den Hintergrund
erhellt - macht doch eine ebenfalls aufweisbare hellenistische Präformation nicht gegenstandslos?

Es ist jedenfalls methodische Willkür, wenn zum morphë-Begriff festgestellt wird, er lasse
sich nicht durch begriffs- und religionsgeschichtliche Erwägungen, «sondern einzig und allein
aus dem Duktus des Christushymnus selbst» erschliessen (S. 58), und wenn man gleichzeitig
den Hymnus kräftig alttestamentlich präformiert sein lässt. Wird beim religionsgeschichtlichen
Vergleich, dem jüdischen und dem hellenistischen, mit zweierlei Mass gemessen? Der Verdacht
legt sich um so näher, als man sieht, dass die hellenistische Sprachlichkeit bei Hebr. 1, Iff.
einfach verschwiegen wird, dass auf die Diskussion mit der gnostischen Deutung des Philipper-
Hymnus von K. Wengst «verzichtet» und die von H.-M. Schenke mit zwölf schwachen
Anmerkungszeilen abgetan wird (S. 36, Anm. 58). Wie neben Phil. 2, 8 bc als entsprechende
Sachaussagen Hebr. 2, 9, 14f.; 9, 26; 10, 5ff. gestellt werden können (S. 64), ist unerfindlich. Es wird
aber in der Tendenz deutlich, wenn gleichzeitig Kol. 1, 15-20 als wirklich ähnlicher Hymnus
nicht einmal erwähnt wird. Denn dadurch könnte ja durch die Hintertür wieder hereinkommen,



310 Rezensionen

was Hofius durch die Vordertür hinausgeworfen hat: «Hellenistischen Sprachgebrauch» (vgl.
S. 33). Warum das weniger ein Hineinzwängen des Hymnus «in das Prokrustesbett eines vor-
gefassten religionsgeschichtlichen Urteils» (S. 85, Anm. 43) sein soll als die hellenistische Parallelen

bemühenden Interpretationen, verstehe ich nicht. Ich verstehe auch exegetisch nicht das
Verfahren, das aus dem Vergleich mit Hebr. lf. und 12, 2f. den Aspekt der Kreuzesschande
in den Philipperhymnus einliest. Von sich aus ist er hier nicht vorhanden. Denn doûlos ist
tatsächlich «äusserster Kontrast zu Gott und seinem Herr-Sein» (S. 61). Diese Machtlosigkeit
impliziert aber nicht eo ipso auch «Entehrung» (gegen S. 63), zumal der die Kenosis Jesu
regierende Begriff in 2, 3 von Paulus richtig mit sapeinophrosynë (Demut) angegeben wird.
Also auch exegetisch bleibt die bisherige Auslegung (Käsemann, Bornkamm), die douleia

Menschsein als solches versteht, mehr im Recht. Jedenfalls, «dass im Hymnus eine feste
Anschauung von der Heilsbedeutung des Sterbens Jesu bereits vorausgesetzt ist» (S. 17),
dieser gegen die bisherigen Auslegungen geführte Nachweis scheint mir nicht gelungen. Der
im übrigen vorgeführte religionsgeschichtliche Dualismus (Alttestamentlich-Altjüdisches ist
diskutabel, Hellenistisches weniger) wird hoffentlich keine Schule machen. Erich Grässer, Bochum

Marius Victorinus Afer, Commentarii in Epistulas Pauli ad Galates, ad Philippenses, ad
Ephesios, ed. Albrecht Locher. (Bibliotheca Teubneriana.) Leipzig, B. G. Teubner, 1972.
VXI + 208 S. DM 30.-.

Marius Victorinus Afer, gest. ca. 363, wirkte lange Zeit in Rom als gefeierter Lehrer der
Rhetorik und Philosophie. Sein Ruhm war so gross, dass ihm die Ehre einer Säule auf dem
Trajansforum zuteil wurde. Um 355 trat er als alter Mann offiziell zum Christentum über:
«mirante Roma, gaudente Ecclesia» (Aug. Conf. 8,2,4). Das Edikt Julians gegen die
Ausübung des Lehramts durch Christen veranlasste ihn, seine Professur niederzulegen. Bald darauf

ist er gestorben.
Marius Victorinus gehört sowohl der profanen wie der kirchlichen Literaturgeschichte an.

Er hat die philosophischen Schriften Ciceros ausgelegt und die Kategorien des Aristoteles ins
Lateinische übertragen. Besonders wichtig ist er für den lateinischen Sprachraum geworden als
Vermittler des neuplatonischen Gedankengutes. Er hat dadurch stark auf Augustin eingewirkt
(Aug. Conf. 8, 2, 3).

Als Christ hat er dann gegen Arius geschrieben und als erster Lateiner Kommentare zu den
Paulusbriefen verfasst. Erhalten sind die Kommentare zu den Briefen an die Galater, Philipper
und Epheser. Diese Kommentare hat nun Albrecht Locher zum ersten Mal kritisch ediert in
der Bibliotheca Teubneriana. Die Ausgabe ist mit einer Einleitung versehen, beigefügt ist ein
Faksimile einer Seite aus dem Codex Vaticanus Ottobonianus. Die neue Edition, die einen
sehr guten Eindruck macht, ist eine verdienstvolle Tat. Sie erst ermöglicht eine genauere
Untersuchung der Bedeutung und Wirkung dieser Kommentare. Kritisch anzumerken ist
höchstens, dass Locher die drei Kommentare nach der Reihenfolge bei Migne angeordnet hat.
Die richtige Reihenfolge sollte lauten: Galater-, Epheser-, Philipperkommentar, denn Lib. ad
Phil. 2, 6 (Locher S. 85) blickt auf den Epheserkommentar zurück.

Marius Victorinus hat in den drei Kommentaren eine gründliche wissenschaftliche Arbeit
geleistet. Er hat verschiedene lateinische Handschriften und auch das griechische Original zu
Rate gezogen. Er ist aber auch als Paulusexeget Philosoph geblieben. Seine Kommentare sind
an vielen Stellen mit stark spekulativen Elementen durchmischt. Das erschwert ihr Verständnis
sehr. Hieronymus, der als Jüngling bei Marius Victorinus in Rom Rhetorik studiert hat, fällt
darum später ein negatives Urteil über ihn als Theologen (s. die von Locher S. XV angeführten

Testimonia). Harnack hat Marius Victorinus einen Augustinus ante Augustinum genannt
(Lehrbuch der Dogmengeschichte, 3, S. 31ff. - 1. und 3. Aufl. Er hat sich für diese Ansicht,
die nicht unbestritten geblieben ist, auf Stellen gestützt, die seiner Meinung nach die
Rechtfertigung aus dem Glauben allein betonen und die Prädestinationslehre vertreten. Es ist zu
hoffen, dass die kritische Ausgabe von Locher dazu beitragen wird, die noch keineswegs
abschliessend beantwortete Frage nach der Wirkung von Marius Victorinus auf Augustin und
andere neu aufzurollen. Rudolf Brändle, Buus, Kt. Basel-Land



Rezensionen 311

Reinhard M. Hübner, Die Einheit des Leibes Christi bei Gregor von Nyssa. Untersuchungen
zum Ursprung der «physischen» Erlösungslehre. Philosophia Patrum, 2. Leiden, E. J. Brill,
1974. XII + 377 S. Fl. 78.-.

Der Autor hat sich im vorliegenden Band die Aufgabe gestellt, die komplexe Vorstellung
der Einheit des Leibes Christi bei Gregor von Nyssa durch Analyse der einschlägigen Texte
zu erhellen. Entscheidend für Hübner ist die Erkenntnis, dass die Behauptung v. Harnacks, die
nach ihm oft wiederholt wurde, der gregorischen Erlösungslehre liege der platonische
Allgemeinbegriff «Menschheit» zugrunde, jeder Grundlage entbehrt. Damit aber wird der
weitverbreiteten Überzeugung, der Nyssener sei das klassische Beispiel der physischen Erlösungslehre
in der griechischen Kirche, der Boden entzogen (s. den instruktiven Forschungsbericht Hübners
auf S. 3-25). Die Elemente innerhalb der gregorischen Soteriologie, die den Gedanken der
physischen Erlösungslehre nahelegen, sind bedingt durch die Polemik gegen Eunomius und vor
allem Apolinarius. Mit Recht schreibt Hübner: «Man konnte nicht anders reden, wenn man in
der damaligen Zeit die wahrhafte Menschwerdung des Logos verteidigen wollte» (S. 145). Auch
die anderen Väter, die als Vertreter der «physischen Erlösungslehre» in Anspruch genommen
werden wie Irenaus und Markeil von Ankyra, haben ihre Gedanken nicht als spekulative
Übungen, sondern in Kampfsituationen formuliert (S. 116). Uberzeugend zeigt Hübner, dass

Gregor von Nyssa versucht, der Konsequenz eines physischen Verständnisses zu entgehen,
indem er die Formel von dem durch seinen «Erstling» Christus geheiligten «Teig» der ganzen
Menschheit eindeutig als bildliche Aussage über die universale Erlösung charakterisiert. Hübner
weist auch nach, dass Gregor Taufe, Eucharistie und Busse nicht als physische Vermittlungsmechanismen

des transzendenten Heils versteht. Der Leib Christi wird auch für Gregor durch
Glaube und Tugend aufgebaut.

Im zweiten Teil seiner grossangelegten Untersuchung geht Hübner auf den
theologiegeschichtlichen Hintergrund der gregorischen Konzeption des Leibes Christi ein. Er behandelt
die Soteriologie des Athanasius, soweit sie für Gregor wichtig geworden ist. Ferner geht er
ausführlich auf Markeil von Ankyra ein, weil Gregor aller Wahrscheinlichkeit nach von ihm
die Gleichsetzung von Menschheit Christi und Gesamtmenschheit als Leib Christi übernommen
hat. Hochinteressant ist die Analyse eines Textes aus dem Sermo maior de fide im Lichte der
Formeln der homiletischen Paschaliteratur. Hübner zeigt, dass in all diesen Texten das gno-
stische Erlösungsschema der Hinaufführung des gefallenen Menschen, des verlorenen Schafes
durch den Erlöser, aufgegriffen und orthodox umgeformt wurde (S. 290-301). Somit kann als

Ergebnis festgehalten werden: die «physische Erlösungslehre» hat ihren Ursprung in der anti-
doketischen, antignostischen Deutung der Parabel vom verlorenen Schaf (vgl. die Überschrift
auf S. 290).

Kritisch anzumerken ist, dass Hübner eine komplizierte, oft schwer verständliche Sprache
schreibt. Kritik mag auch in Einzelheiten geübt werden (bedenkenswerte Einwände von
E. P. Meijering in Vig. Christ. 29, 1975, S. 154f.). Im ganzen aber verdient Hübners gründliche
Arbeit hohe Anerkennung. Seine Untersuchung wird in Zukunft zu erhöhter Vorsicht mahnen
im Gebrauch der altvertrauten Etikette «physische Erlösungslehre».

Rudolf Brandie, Buus, Kt. Basel-Land.

Charles D. Isbell, Corpus of the Aramaic Incantation Bowls. Soc. Bibl. Lit. Diss. Ser., 17.

Missoula, Montana, 1975. XIV + 200 S.

Die erste Veröffentlichung von aramäischen Zauberschalen-Texten erfolgte bereits 1853. Seither

ist die Zahl solch schlichter Terrakotta-Schalen mit spiralförmig angeordneten Tinte-
Aufschriften aus dem Raum Babylon auf über hundert angestiegen, so dass sich eine
Zusammenfassung des zerstreuten Materials nahelegte. Die vorliegende Arbeit lässt die syrischen und
mandäischen Texte beiseite und beschränkt sich auf jene jüdisch-aramäischer Herkunft, die dem
5. bis 7. Jahrhundert n. Chr. entstammen. Aufgenommen wurde freilich nur, was mittels Photo-



312 Rezensionen

graphien oder Faksimiles nachprüfbar war. So entstand eine Sammlung von 72 Texten
unterschiedlicher Länge (4 bis 18 Zeilen), denen eine Ubersetzung und ein vornehmlich philologischer

Kommentar beigegeben sind. Eine forschungsgeschichtliche Einleitung, ein alle
vorkommenden Vokabeln umfassendes Glossar und ein Namensverzeichnis vervollständigen die
schöne und nützliche Arbeit, die unter der Anleitung von C. H. Gordon entstanden ist. Auf
einen grammatischen Abriss konnte im Blick auf W. H. Rossels Werk von 1953 (A Handbook
of Aramaic Magical Texts) verzichtet werden.

Inhaltlich handelt es sich bei den Texten in erster Linie um Abwehrzauber gegen allerhand
dämonische Mächte, wobei unter Beibehaltung altbabylonischer Elemente auf synkretischer
Grundlage vor allem der Jahwe-Name in magischer Absicht verwendet wird. Vgl. etwa
Nr. 12, 1: «Im Namen des Herrn der Erlösung», Nr. 19, 2: «Im Namen des Herrn und
des Ich-bin-der-ich-bin», oder Nr. 41, 9/10: «Im Namen des YHYHYHYHYHYHYH.
(3 x Vmal!)».1 Vielerlei oft namentlich genannte Dämonen sollen dadurch gebannt, gebunden,
verschnürt, geblendet etc. werden, damit man Besitzverlust, Unglück, Krankheit und Tod von
sich und seinem Haus abwenden kann. Als Beispiel sei hier, leicht gekürzt, der Text Nr. 14

wiedergegeben: «Diese Schale ist bestimmt zur Versieglung von Hljn, dem Sohn des Scharqoi,
und von Newanduk, seiner Frau, der Tochter des Kapnai, und von Zadoi, seinem Sohn -
damit sie versiegelt seien durch die Barmherzigkeit des Himmels. Ich banne und ich verfüge
und ich bekräftige (den Bann gegen) die Lilits (vgl. Jes. 34,14), die Unholde, die Dämonen,
die Geisterscharen, die Plagen, die Satane, die bösen Träume, die mächtigen Teufel, die männlichen

Lilits und die weiblichen Lilits, gegen die drei, vier, die fünf von euch, die ihr nackt
ausgezogen und ohne Kleider seid. Euer Haar ist zerzaust und hängt über eure Rücken. Es ist
euch zur Kenntnis gebracht, euch, deren Vaters Name Palchas, und deren Mutters Name Lilit
Pachladad ist. Ihr! Erscheinet nicht dem Hljn,..., der Newanduk und dem Zadoi. Es gibt
keine Gemeinsamkeit bei Tag und keine Gemeinschaft bei Nacht.. Amen. Amen. Sela Halle-
luja! Zuverlässig.» - Manches in den Texten bleibt dunkel. Man bedauert deshalb, dass der
Verfasser auf einen inhaltlichen Kommentar fast ganz verzichtet hat. Aus diesem Grund bleiben

hei seiner Übersetzung auch manchmal Fragen offen.
Welche religiösen Vorstellungen sich hinter den Schalen verbergen, ist immer noch ein

Rätsel. Man fand sie u. a. unter Türschwellen vergraben. J. A. Montgomery vermutete in seinem
grundlegenden Werk 1913 (Aramaic Incantation Texts from Nippur), dass die Schalen eine Art
Fallen seien, in denen die Dämonen gefangen würden, doch wird diese Ansicht weder von den
Texten noch von der offenen Schalenform gestützt. Neulich erwog C. H. Gordon, und der
Verfasser schliesst sich ihm vorsichtig an (S. 15), ob nicht eine stilisierte Nachbildung der
Schädelform vorliege, denn schon Montgomery hatte anstelle von Schalen gelegentlich
Menschenschädel gefunden. Dem widerspricht indessen, dass analoge Texte schon im 3.-5.
Jahrhundert n. Chr. auf Bleitäfelchen geschrieben worden sind.

Auffällig ist die Verwendung des Gottesnamens zu eindeutig magischen Zwecken bei Juden,
die damit gegen das dritte Gebot Verstössen mussten. Auch wenn es sich um Aberglauben und
Äusserungeng der niedern Volksreligion handeln wird, ist das Phänomen doch beachtlich,
denn es scheinen weite Kreise sich solchen Praktiken hingegeben zu haben. Man wird dabei an
die Fremdgötternamen in den jüdisch-aramäischen Elephantine-Papyri aus dem 5. Jahrhundert
v. Chr. erinnert und mag aus all dem ermessen, welche Gefahren in jenen Jahrhunderten das
Judentum zumindest in der Diaspora bedroht haben. Max Wagner, Basel

Gersion Appel, A Philosophy of Mizvot. The Religious-Ethical Concepts of Judaism, Their
Roots in Biblical Law and the Oral Tradition. New York, Ktav, 1975. X + 288 S. $ 12.50.

Zu den wichtigsten und noch heute in rabbinischen Kreisen oft studierten Werken der
jüdischen Religionsphilosophie und Bibelforschung des Mittelalters gehört das aus dem 13. oder

1 Interessant ist die Gottesbezeichnung bloss durch den Buchstaben Alef (19, 2; 27, 2. 5: hier
6 Alef hintereinander); vgl. Off. 22,13, ferner Jes. 44,6 (S. 637).



Rezensionen 313

14. Jahrhundert stammende Sefer Hachinuch («Buch der Erziehung»), Der Autor ist nicht mehr
mit Sicherheit auszumachen, weil das Sefer Hachinuch während rund zweihundert Jahren
anonym erschienen ist. Zumeist gilt als Verfasser der aus Barcelona stammende Rabbi Aaron
Halevi. Appel denkt eher an einen Schüler dieses Weisen. Den Grund für die Anonymität sieht
er im wieder aufgeflammten Disput um die Zulässigkeit der philosophischen Schriften des
Moses Maimonides (1135-1204), aus dem sich der Autor, der sich in seinen Gedanken weithin
von Maimonides beeinflusst sieht, herauszuhalten suchte. Beweisen lässt sich die These Appels
nicht, doch ist sie beachtenswert.

Appel hat eine leicht lesbare und gut verständliche Einführung in die Philosophie des Sefer
Hachinuch geschrieben, ohne freilich in die Tiefe zu gehen. Das Buch eignet sich für den
Einstieg in die Kenntnis der Grundideen des jüdischen Glaubens schlechthin. Immer wieder stellt
Appel die Aussagen des Sefer Hachinuch in den breiten Rahmen der jüdischen Religionsphilosophie,

sucht die Position des Verfassers zu gewichten und gegen divergierende Meinungen
abzugrenzen. Maimonides und Nachmanides werden dabei ebenso berücksichtigt wie Saadia
und Joseph Albo. Trotz der klaren Übersicht wäre eine vergleichende Tabelle der diversen
Thesen zu den jeweiligen Diskussionspunkten für den Leser sehr nützlich gewesen. Er hätte
die Nuancen und die Gemeinsamkeiten leichter erkennen können.

Worum geht es im Sefer Hachinuch? Ziel der Schrift ist es, der Jugend, die (schon damals!)
nach dem Sinn des Judentums frägt, eine Studienhilfe zu geben. Jedes Gesetz der Tora wird
in der chronologischen Reihenfolge seines Vorkommens im Text interpretiert. Trotz der
fundamentalistischen Grundannahme, dass die in der sinaitischen Theophanie verkündeten Gebote im
letzten menschlichen Verständnis entzogen seien, weil menschliches Wissen nie die ganze Fülle
der göttlichen Weisheit zu ergründen vermöge, gilt es nicht zu verzagen, sondern unablässig die
Lehre Gottes nach ihrer bleibenden und verpflichtenden Gültigkeit hin zu erforschen. Gemäss
der Maxime sib'fm pänlm lattörä, «siebzig Gesichter hat die Tora», kann das Gotteswort auf
die vielfältigste Weise verstanden werden. Jeder Gelehrte, der sich ehrlich um eine adäquate
Deutung bemüht, erkennt einen wesentlichen, vielleicht zuvor noch unbekannten Teil der Wahrheit.

Im Sefer Hachinuch sind es insbesondere die der Vernunft zugänglichen, durch rationale
Erwägungen verifizierbaren Erklärungen, die im Vordergrund stehen, wenngleich freilich auch
Hinweise auf einen mystischen Sinn nicht ganz fehlen.

Ethische, historische und psychologische Aspekte werden gleicherweise angeführt, um die
Aktualität einer Satzung zu erhärten. Der Verfasser des Sefer Hachinuch steht damit in einer
Tradition, die weit in die Antike zurückreicht und sich intensiv mit der Suche nach den
ta'amë hammiçwôt, den «Motiven der Gebote», befasst. Der Jude sollte die Vorschriften
seiner Religion nicht blindlings befolgen, sondern wissen, weshalb er sie befolgte. Hinter der
intensiven und mit immer neuen Impulsen vorangetriebenen Suche nach jenen Motiven stand
wohl das Wissen um die latente Gefährdung des Glaubens in der sich ändernden Zeit. Wie
konnte ein Gesetzbuch, das einmal in seinem vollen Umfang festgelegt war und für alle
Zukunft als verbindlich erachtet wurde, vor dem Zerfall und der Versteinerung bewahrt werden?
Nur dadurch, dass jede Generation sich von neuem auf den bleibenden Sinn der Einzelgebote
besann, ihre Zeitbezogenheit zu belegen vermochte und damit auch die Behauptung, sie seien
heillos veraltet, Lügen strafte. Es ist daher nur logisch, dass Gersion Appel seiner Darstellung
der Philosophie des Sefer Hachinuch einen Schlussabschnitt mit dem Titel beifügt: The
continuing quest. Noch mehr als früher, da die jüdische Gemeinschaft in der Geborgenheit des

Getto ihre geistige Aktivität entfalten konnte, ist in unseren Tagen das kritische Fragen nach
dem Sinn der jüdischen Lehre von grösster Wichtigkeit. Roland Gradwohl, Bern

Christoph Zürcher, Konrad Pellikans Wirken in Zürich 1526-1556. Zürch. Beitr. z. Reformati

onsgesch., 4. Zürich, Theol. Verlag, 1975. 304 S. Fr. 29.-.

Dieses Buch ist eine höchst bemerkenswerte historische Dissertation über ein nicht leicht
zugängliches kirchengeschichtliches Thema. Aufgrund der gedruckten Werke Pellikans, des



314 Rezensionen

handschriftlichen Nachlasses und des erstmals zusammengestellten Briefwechsels gelingt dem
Verfasser ein klares und überzeugendes Bild des Wirkens und der Bedeutung Pellikans.

Der 1. Teil gibt eine ausführliche, bisher nicht vorhandene Darstellung der Zürcher Zeit
Pellikans. Er schätzte diese Stadt als Verkörperung der Gelehrtenrepublik und der Gemeinde
Gottes, zu ihr und der Schweiz als Heimat blieb sein Verhältnis distanziert. Als Pädagoge zeigte
sich Pellikan in seinen Bildungsideen: Betonung der Naturwissenschaften und der deutschen
Sprache. So versuchte er, seinen gedruckten lateinischen Bibelkommentaren (die als einzige
biblische Gesamtauslegung der Reformation ein Standardwerk des zwinglisch geprägten Refor-
miertentums wurden, mit drei Auflagen im 16. Jahrhundert) deutsche Kommentare folgen zu
lassen, die jedoch nur handschriftlich ausgearbeitet und von ihm nicht mehr ediert wurden.
Dem Kommentarwerk ist der 2. Teil des Buches gewidmet. Darin wollte Pellikan vor allem
über die philologische Arbeit der Prophezei hinaus homiletisch-erbauliche Textauslegung
liefern. In der Deutung des A.T. vertrat Pellikan die «Zürcher Bundestheologie» und die Einheit

beider Testamente (S. 127ff.). - Im 3. Teil, «Die späte Hebraistik», stellt der Verfasser
u. a. Pellikans Arbeit an den rabbinischen Bibelkommentaren, dem Talmud und der
mystischkabbalistischen Literatur dar, mit einem thematischen Beitrag über die Stellung der
humanistisch-reformatorisch geprägten Kreise zum Judentum (v. a. S. 196-215). Teil 4 endlich
beschreibt die Beziehungen Pellikans zu Erasmus, von dem er trotz des äussern Bruches ihrer
engen Freundschaft nach einem Streit über die Abendmahlsfrage und dem darauffolgenden
Weggang von Basel 1526 in seinem irenischen Charakter und biblisch-pädagogischen Wirken
zeitlebens geprägt blieb und so «als treuer Sachwalter des erasmischen Geistes in Zürich»
bezeichnet werden kann (S. 277). Ernst Saxer, Dübendorf, Kt. Zürich

Hans-Jürgen Goertz (Hrsg.), Umstrittenes Täufertum 1525-1975. Neue Forschungen. Göttingen,

Vandenhoeck, 1975. 314 S. Kart. DM 50.-.

Der Sammelband enthält ein Dutzend sachkundiger Beiträge, von denen der vorletzte wie
auch die Einleitung aus der Feder des Herausgebers stammen. Drei Untersuchungen sind
englisch geschrieben, nämlich Abraham Friesen, Social Revolution or Religious Reform? Some
Salient Aspects of Anabaptist Historiography; John H. Yoder, Anabaptism and History.
"Restitution "and the Possibility of Renewal; Walter Klaassen, The Modern Relevance of
Anabaptism. Dazu hat James M. Stayer eingangs über «Die Anfänge des schweizerischen Täu-
fertums im reformierten Kongregationalismus» berichtet, wobei er feststellt, dass «die Men-
noniten und Baptisten die ersten Erwachsenentaufen (sc. von 1525 an) als den Beginn ihrer
konfessionellen Geschichte ansehen». Martin Haas, der Redaktor der Zeitschrift «Zwingliana»,
zeigt den «Weg der Täufer in die Absonderung» und gibt seinem Beitrag den Untertitel «Zur
Independenz von Theologie und sozialem Verhalten». Dabei führt ihn der täuferische
«Wildwuchs» zur Umkehrung der bisherigen kirchlichen Werte. Als Beispiel wählt Haas die Stellung
der Täufer zum Abendmahl, da er S. 76 schliesst: «So weigerten sich die Täufer auch, zum
Abendmahl zu gehen; denn da liefen alle Sünder ohne Strafe des Bannes herzu, ohne dass sie
Busse oder Reue zeigten. Die offenen Sünder aber hatten am Tisch des Herrn nichts zu suchen.»

Der deutsche Mennonitenpfarrer Heinold Fast stellt unter der Überschrift «Reformation
durch Provokation» die «Predigtstörungen in den ersten Jahren der Reformation in der
Schweiz» fest. Ausgehend von Fritz Blankes «unübertroffener Schilderung einer täuferischen
Predigtstörung» durch Blaurock in Zollikon, führt Fast solche Erscheinung auf die «den
Täufern zu langsam fortschreitende Reformation Zwingiis» zurück. Ein nächstes Kapitel,
geschrieben von Christof Windhorst, beschäftigt sich mit dem «Gedächtnis des Leidens Christi
und Pflichtzeichen brüderlicher Liebe», und zwar «zum Verständnis des Abendmahls bei
Balthasar Hubmaier». Dem «Verständnis der Taufe bei Hans Hut», dem fränkischen
Nachfahren Müntzers und Hans Dencks, dient Gottfried Seebass' «Das Zeichen der Erwählten».
Werner O. Packull schildert die «Entwicklung des süddeutschen Täufertums», das nach ihm
ursprünglich «bis auf einige Ausnahmen, seinen theologischen Anstoss nicht von der Reforma-



Rezensionen 315

tion, sondern von einer populären mystischen Tradition erhielt». Ihm schliesst sich «Melchior
Hoffmanns Weg von Luther zu den Täufern» an, den Klaus Deppermann als «den radikalen
Laienprädikanten der Reformationszeit» umfangreich und tiefgründig vorstellt. «Lehre und
Praxis Melchior Hofmans», folgert Albert F. Mellink in seiner Abhandlung über «Das nieder-
ländisch-westfälische Täufertum im 16. Jahrhundert», «verliehen den mannigfaltigen Strömungen

des niederländisch-westfälischen Täufertums das charakteristische Gepräge».
Zwischen den englischen Beiträgen beschäftigt sich der Herausgeber mit der «Missglückten

Aneignung des täuferischen Leitbildes im Dritten Reich» unter dem Titel «Nationale Erhebung
und religiöser Niedergang», die in dem Geständnis ausklingt: «Die'nationale Erhebung'brachte
ihnen (den Mennoniten) nicht religiöse Erneuerung, wie sie im Eifer des Ausbruchs hofften,
sondern religiösen Niedergang.» Dennoch bleibt es dabei, was Walter Klaassen gegen Ende
seiner Ausführungen über «The Modern Relevance of Anabaptism» konstatiert: «Anabaptists
were among the first in the modern world to plead for religious liberty.» Er exemplifiziert
es mit dem Urteil: «Alexander Solzhenitsyn's courageous stand for literary and religious liberty
in the Soviet Union electrified the world.» Und er macht sich ein katholisches Wort über das
zweite vatikanische Konzil zu eigen, das besagt: «It is certain that the Second Council will
produce a strong statement of religious liberty, consonant with the understanding of religious
liberty in the Anabaptist tradition.» Fritz Schmidt-Clausing, Berlin

John W. EIrod, Being and Existence in Kierkegaard's Pseudonymous Works. Princeton, Univ.
Press, J975. X + 272 S. $11.50.

Mark C. Taylor, Kierkegaard's Pseudonymous Authorship. A Study of Time and the Self.
Princeton, Univ. Press, 1975. XIV + 391 S. $ 18.50.

Niels Thulstrup (Hrsg.), Kierkegaardiana, 9. Kopenhagen, Rosenkilde og Bagger, 1974. 396 S.

Statt vieler Einzelverweise könnte für die ersten beiden Arbeiten als Gesamturteil aufs neue
in Anspruch genommen werden, was nicht nur im angelsächsischen Sprachraum einstweilen
immer noch die Beschäftigung mit Kierkegaard zu belasten scheint: Kierkegaard ohne die von
ihm selbst durch ein langes Studium sich angeeigneten theologischen Voraussetzungen
verstehen zu wollen, ist einfach unmöglich. Sicher hinderte hier auch jene Sprachgrenze (aber nicht
erst vom Dänischen, sondern schon aus dem Fundus des deutschen Sprachraums), mit der nach
«aussen» ebenso das «movens» Luthers zu oft verdunkelt blieb und darum auch für eine
Kierkegaard-Interpretation hier so wenig zur Hand gewesen war. Kierkegaard war eben aus
der Reihe der Väter nicht zu lösen, und wie oft sollte man es sagen: und damit auch niemals
philosophisch zu systematisieren (oder gar in eine graphische Anschaulichkeit, wie bei Taylor,
zu bringen) gewesen. Wie «absurd» (um einen existenz-«philosophischen» Begriff zu gebrauchen),

über «Pseudonymous Authorship» zu referieren, ohne «selber» von der subjektiven
Zwiespältgkeit der niedergeschriebenen Zeugnisse und seiner eigenen Verfasserschaft zu wissen
und gerade dieses aber dann auch in der Darstellungsweise über Kierkegaard zu beherzigen.
Auch Elrod, der hier tiefer zu sehen schien («Kierkegaard never refers to his Thought as a
Philosophy», S. 258), konnte jener völlig misszuverstehende Satz unterlaufen (der für den
Rezensenten nach der englisch-sprachigen Quelle nicht nachprüfbar war: Philosophical
Fragments, Princeton Univ. Press, 1962, S. 14): «Kierkegaard accepted the Socratic principle that
selfknowledge is knowledge of God» (S. 155). Denn gerade Kierkegaard war - und nicht nur
hier - schon im voraus jeder «heidnische» Synergismus fremd gewesen. Hingegen eröffnete das
Scheitern jeder Selbsterkenntnis überhaupt erst das «confinium» (und dieser Hinweis fehlte
völlig) zur religiösen Dimension des Lebens. Damit war auch am Ende nur noch schmerzhaft
zu erfahren, was stoisch qualifiziert oder allein durch die «Predigt» (Gottes) gefüllt werden

konnte.
So bestätigen leider solche Veröffenlichungen über Kierkegaard nur wieder den tiefen

Argwohn gegenüber der «Zeit», durch die Kierkegaard nicht nur seine Aussagen bedroht,
sondern sich auch in die quälende Nähe prophetischer Klage gedrängt sah: Vergeblich..
(Jes. 49, 4).



316 Rezensionen

Denn hier gilt auch unter der Forderung eines Opfers die «Gleichzeitigkeit» der unmittelbaren

Rede (jedweder geschichtlichen Gebundenheit), nämlich allein durch das «Selbst», das
solange nicht definierbar ist, bis aus dem Totalitätsanspruch jener Frage nach der arché (die
auch durch eine für den einzelnen erzwungene Behauptung Gottes anstelle eines ewigen
philosophischen «Nichts» von jeder theologischen Verschulung wieder eingeholt werden würde)
verwirklicht wird: Dann aber werde ich erkennen, gleich wie ich erkannt bin (1. Kor. 13,12).

Doch wer wäre wessen Wegbereiter, wenn der jetzt studierenden Generation dieses Wehen
des «Geistes» vorenthalten würde. Geschichtliche Katastrophen begannen immer mit einem
Bewusstseinsschwund des Menschlichen und über des Menschen Tod. Kierkegaards kaum
jemals ausgesprochener «Kulturpessimismus» (verwandt mit der biblischen Traurigkeit Jesu
über Jerusalem) wird sich jedenfalls in wenigen Jahrzehnten als erschreckend hellsichtig
erweisen. Deshalb sei auch aus dem Vielerlei jener Studien, die in der Kierkegaardiana IX jetzt
zusammengetragen wurden, nur auf Anton Hügli: Kierkegaard und der Kommunismus
verwiesen. Es war (aus den bedrückenden gegenwärtigen politischen Umständen) der einzige
Beitrag, der die notwendigen Perspektiven weitete, um auch jener Gefahr zu entgehen, dass

Kierkegaard sehr bald nur noch in Lehrbücher mit wohldosierten und gerade noch erlaubten
Gedanken verbannt sein würde.

Aber schliesslich dient niemandem nur dieses zum Trost, eben schon vor der Zeit alles
warnend gezeigt zu haben: «Wie oft» oder gar zur Rechtfertigung, es selber schon längst
erlitten zu haben. Denn diese Verschiebung war völlig im-Kierkegaardianisch: Nicht die
«Auseinandersetzung mit Kierkegaard» ermöglichte den Neu-Beginn eines erkenntnistheoretischen
Tief-Sinns - Kierkegaard stand da immer als nicht biographisch auflösbare Person im Wege -,
sondern, was keinen Menschen ruhen lassen durfte: Was bin ich Mensch? Und dieser Absturz,
schon jenseits von Gut und Böse, konnte nur noch mit dem Eingeständnis jedweder
philosophischen Unzureichendheit - nämlich allein mit der Annahme Gottes - aufgefangen werden.

Thomas Buske, Berlin

Wilfried Härle, Sein und Gnade. Die Ontologie in Karl Barths kirchlicher Dogmatik. Theol.
Bibl. Töpelmann, 27. Berlin, de Gruyter, 1975. 428 S. DM 92.-.

In den letzten Jahren sind eine ganze Reihe von Untersuchungen zu Teilbereichen der
Barthschen Ontologie erschienen. Die vorliegende Arbeit untersucht die Ontologie Barths im
Ganzen, in der Erwartung, dass deren Erhellung einen wichtigen Beitrag zur Verständigung
über Barths Theologie erbringt. Mit ehrenswerter Akribie und einem umfangreichen kritischen
Apparat analysiert der Verfasser die Hauptthemen der Barthschen Theologie und deutet ihren
ontologischen Sinn, wobei die christologische Frage nicht abgesondert, sondern passim thematisiert

wird.
Den ersten Rang in der Analyse nimmt das Sein Gottes ein, da die Aussage «Gott ist»

am Anfang der Ontologie Barths steht. Der einzigartige Charakter des Seins Gottes in der
Theologie Barths wird erhellt an dessen Verknüpfung der ontologischen Gottesfrage mit der
Noetik der Offenbarung, die sich als Noetik des Glaubens aktualisiert. Der Verfasser zeigt, dass
die Ontologie Gottes bei Barth sich auf das Axiom gründet, dass die einzige Quelle der
Erkenntnis Gottes die Selbstoffenbarung Gottes als Herrn ist. Dadurch ist die Reihenfolge
seiner Behandlung gegeben. Die Barthsche Ontologie des dreieinigen Gottes als Akt, Beziehung

und Freiheit wird erst nach der prinzipiellen Frage der Barthschen Noetik besprochen.
Dann folgen die weiteren Themata der Barthschen Theologie: Bund und Schöpfung, das Sein
des Menschen, Analogie und Sein und das Nichtige. Aufgrund der Analyse der einzelnen Themen

wird zum Schluss die Ontologie Barths samt ihren noetischen Implikationen zusammenfassend

behandelt und kritisch gewürdigt.
Barths Noetik erscheint dem Verfasser als eine im wesentlichen homogene Grösse. Da Jesus

Christus nach Barth der einzige Ermöglichungs- und Realgrund wahrer menschlicher Erkenntnis

ist, charakterisiert der Verfasser Barths Noetik als eine exklusiv christologische. Da der



Rezensionen 317

Schlüssel zur Interpretation des christologischen Erkenntnisprinzips nach Barth der Begriff
«Gnade» ist, bezeichnet der Verfasser die Barthsche Epistemologie als «Noetik der Gnade»,
worin er ihre genaueste Charakterisierung sieht. Wenn man aber nach ihm die Gnade als onto-
logisches Prinzip auffasst, rücken Sünde und Versöhnung unter den Aspekt eines notwendigen,
ontologischen Prozesses, wodurch die Geschichtlichkeit der menschlichen Existenz bedroht
ist (S. 327).

Als zentraler Punkt der Barthschen Ontologie erscheint im Buche der Gottesbegriff, von
dem aus Barth die analogia entis ablehnt (S. 181). Der Verfasser erwähnt nicht die Tatsache,
dass Barthsche Interpretation des Satzes una substantia, très personae dem einen Wesen
(substantia) Gottes Persönlichkeit zuschreibt. Bedeutet die Anwendung dieser anthropologischen
Kategorie auf Gott nicht, dass das Prinzip der analogia entis, gegen welches Barth so scharf
auftritt, eo ipso anerkannt wird? Der Verfasser widmet keine Aufmerksamkeit der Tatsache,
dass die sogenannten modi der Gottesexistenz (Vater, Sohn und Geist), wie wir ihnen in der
bezeugten Offenbarung begegnen, Barth zufolge nicht tatsächliche Personen sind. Hier muss
die kritische Frage an die Noetik Barths gerichtet werden: Wo sonst können wir dann erkennen,

dass Gott Person ist? Zdenëk Trik, Prag

Ernst Wolf, Sozialethik. Theologische Grundfragen. Unter Mitarbeit von Frieda Wolf und Uvo
A. Wolf herausgegeben von Theodor Strohm. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1975.
356 S.

Leben im Gesetz der Freiheit: dies zu entfalten im Bereich des menschlichen Bemühens um
Recht als Ordnung der Existenz in Mitmenschlichkeit, ist die Absicht der «Sozialethik» Ernst
Wolfs. «Freiheit und Liebe aber gehören zusammen; nur der Freie liebt, und nur der Liebende
ist frei. Das heisst: In Christus zur Freiheit berufen ist der Mensch in die Liebe Christi
gestellt.» Diese Sätze in der Mitte des Buches (S. 114f.) sprechen die systematische und ethische
Anstrengungen deutlich aus: reformatorische Theologie nach Karl Barth zu treiben. Der
Herausgeber sieht in dem sorgfältig erstellten Werk, für das die letzte Fassung der erstmals 1959

gehaltenen Vorlesung E. Wolfs über «Theologische Grundfragen der Sozialethik» im
Wintersemester 1968/69 massgebend war, «im wesentlichen sein wissenschaftliches Vermächtnis». Er
fügt hinzu: Damit werde es zugleich zum sozialethischen Vermächtnis der Theologie, die seit
1919 fünfzig Jahre lang Theologie, Kirche, Oekumene und auch die allgemeine öffentliche
Willensbildung, insbesondere in der Nachkriegszeit, stark mitgeprägt habe. Nicht, dass hier Neues
erschiene; die Thesen Wolfs sind bekannt, Teile des Buchs bereits publiziert. Wichtig ist
hingegen, dass nun ein Ganzes vorliegt, ein Gedankengang, der Ort und Bedeutung des einzelnen
klarer erkennen lässt; die nachträglich vorgenommene Gliederung ist dafür sehr hilfreich.

Leben im Gesetz der Freiheit: Grundlegende Abschnitte sind der Unterscheidung von Gesetz
und Evangelium gewidmet, einer Frage, die betont nicht als kontroverstheologisches Problem
zwischen lutherisch und reformiert betrachtet wird (dies zu tun, blieb, wie Wolf anmerkt, dem
Berner Matthias Schneckenburger vorbehalten), sondern in der Evangeliumspredigt des 1.

Gebots, die das Gesetz zur unausweichlichen Anklage macht, ihre Wurzel hat. Anders: Die
Unterscheidung von Rechtfertigung und Heiligung aufgrund des Handelns Gottes, das tötet, um
lebendig zu machen, bestimmt den konsequent theologischen Ansatz der Ethik beim Problem
des «neuen Menschen» (S. 18), der neue Mensch aber lebt im Christusrecht.

Sozialethik legt das Christusrecht aus. Wolf versucht, unter diesem Legitimationstitel dem
Phänomen des Naturrechts mit Erik Wolf das «Urrecht» der Personalität und die «Urverfas-
sung» der Solidarität abzugewinnen (S. 113); er versucht, den Ruf zur Nachfolge als Aufruf zu
einer «schöpferischen Nachfolge» (S. 160) zu verstehen, zur Suche der Christengemeinde nach
richtigem Recht im Lichte der im Kommen verborgen wirksamen Christusherrschaft. Den
weltlichen Ort dieser Bewährung sieht Wolf in einer «Trias der Institutionalität des Menschen»,
nämlich den drei, exemplarischen, Grundinstitutionen Bund, Mitmenschlichkeit (Ehe) und
Dominium (Arbeit/Eigentum). Institutionen sind für Wolf nach H.-A. Dombois und der Lehre



318 Zeitschriftenschau

von den «theologischen Institutionen» göttliche Stiftungen, die im Grundriss unverfügbar sind.
Dem Bund entspricht die Kirche, entspricht aber auch, abbildhaft auf sie bezogen, der Staat;
der Bund ist das Vorzeichen, Kirche und Staat sind der Rahmen, in welchem die konkrete
Verwirklichung der beiden anderen Institutionen sich vollzieht (S. 178f.).

Die Erwägungen Wolfs zur Gestaltung der Institutionen sind wertvolle Diskussionsbeiträge.
Sie tendieren zu einer Lehre vom sozialen Rechtsstaat (S. 254), aber dann eben doch nicht zu
einer «Lehre»: geht es doch stets um das lebendige Zeugnis der Gemeinde, die solidarisch mit
den Nöten dieser Welt ist. Deshalb kommt Wolf auch nicht über «Andeutungen» (S. 225)
hinaus. Sein Ansatz lässt es nicht zu, die institutionelle Wirklichkeit anders als in der streng
theologischen Bewegung zwischen ihrer stiftungsgemässen, existenzbegründenden Faktizität
und ihrer Prägung durch den mitmenschlichen Dienst der Christen zu begreifen. Sie wird nicht
zu einem eigenen, sozialwissenschaftlich fundierten Thema, welches den christlichen Beitrag
der Sozialethik zur Bewährung aufgrund seiner wirklichen Folgen für das Gemeinwesen und
so also zur wirklichen Vermittlung nötigen würde. An dieser Stelle zeigt sich, dass das Werk
Ernst Wolfs nur eben heranführt an die gegenwärtige sozialethische Diskussion, aber das ist
nicht wenig. Hermann Ringeling, Bern

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 28, 3 (1976): Choan-Seng Song, From Israel to Asia, a

Theological Leap (252-65); S. L. Parmar, Focus on the Poor (266-75); H. L. Perkins, Issues of
Contextual Theology, an Australian Perspective (286-95); A. Blancy, Economic Growth and
the Quality of Life (296-307); Survey of Church Union Negotiations 1973-1975 (308-49).
Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 132, 14 (1976): J. M. Lochman, Theologie und das
Rätsel des Leidens (209-12); 15: T. Schubert, Den Tod ins Leben einbauen (226-30); E. Bryner,
Kirchen in Georgien und Armenien (230-32). Internationale kirchliche Zeitschrift 66, 2 (1976):
B. Spuler, Die orthodoxen Kirchen, LXXIII (65-98); C. Oeyen, Gibt es ein spezifisch
altkatholisches Verständnis der kirchlichen Autorität? (107-19). Reformatio 25, 7/8 (1976):
C. F. von Weizsäcker, Zur theologischen Entwicklung Dietrich Bonhoeffers (390-409);
J. M. Lochman, Um eine christliche Perspektive für die Menschenrechte (410-22).

Deutschland. Deutsches Pfarrerblatt 76, 13 (1976): F. Rusam, Manipulation in der Fortbildung

(380-83). 14: D. Stollberg, Manipulation und Einflussnahme. Auf dem Wege zu einem
menschlicheren Umgang miteinander (403-4); T. Stählin, Zur Predigt als Kommunikationspro-
zess (404-8). 15/16: W. Heidland, Die Kritik der Treuen. Zu Grundfragen in der Evang. Kirche
in Deutschland (430-36); S. Meurer, Weltbibelhilfe - Entwicklungshilfe (443-45). - Evangelische
Kommentare 9, 7 (1976): E. Schillebeeckx, Glauben in der Erfahrung des Scheiterns. Die
universale Bedeutung Jesu (402-5). Kerygma und Dogma 22, 2 (1976): W. Krusche, Die Predigt
im Gottesdienst der Gemeinde heute (77-95); P. Brunner, Theologie des Gottesdienstes
(96-121); J. Baur, Die Trinitätslehre als Summe des Evangeliums (122-31); K. Rosenthal,
Bemerkungen zur gegenwärtigen Behandlung der Trinitätslehre (132-48); M. Keller-Hüschemen-
ger, Eine lutherische-anglikanische Konkordie, die Wittenberger Artikel von 1536 (149-61).
Lutherische Monatshefte 15, 7 (1976): H. J. Baden, Der namenlose Gott. Rilkes diskretes
Verhältnis zur Religion (376-80). Theologische Literaturzeitung 101, 4 (1976): W. Ulimann, Wort
und Stunde oder Ereignis und Epoche? Rückblick auf 30 Jahre kirchengeschichtlicher Arbeit
(241-52). 5: N.Walter, «Historischer Jesus» und Osterglaube. Ein Diskussionsbeitrag zur
Christologie (321-38). Wissenschaft und Praxis. 65, 6 (1976): E. Bethge, Christlicher Umgang
mit jüdischer Tradition (198-207); W. Jetter, Der Kasus und das Ritual. Amtshandlungen in der
Volkskirche (208-23); C. Grengel, Das Zusammenspiel von Struktur und Verkündigung
(224-40); Y. Spiegel, Arbeit und Leistung als sozialethisches Problem (240-56); G. Brock-


	Rezensionen

