
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 5

Artikel: Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit : Gedanken zu einer
Neuinterpretation der Eschatologie

Autor: Geyer, Carl-Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit
Gedanken zu einer Neuinterpretation der Eschatologie

Ein Blick auf die theologische Diskussion der letzten Jahre zeigt deutlich eine
Aktualität eschatologischer Fragestellungen. Die Enttäuschung, mit der E. Brunner
1953 feststellte1, dass sich auf dem Gebiete der Eschatologie in der Theologie nichts
Wesentliches ereignet habe, könnte nach der Flut der Publikationen der letzten
Jahre der Enttäuschung weichen, dass sich nur noch auf dem Gebiete der Eschatologie

in der Theologie Wesentliches ereigne.2 Eine isolierte Betrachtung
eschatologischer Fragestellungen scheint in der Tat dieses Urteil nahezulegen. Dabei wird
freilich allzu leicht übersehen, dass die Thematisierung eschatologischer
Fragestellungen kein isolierter Vorgang ist - Ausdruck eines besonderen Interesses (mag
dies auch zutreffen) -, sondern gleichsam eine «Probe aufs Exempel», nämlich der
Versuch, eine durch die Herausforderungen der Moderne notwendig gewordene
Neu- resp. Uminterpretation des Dogmas - am Beispiel dieser theologischen Aussage

- als sinnvoll zu erweisen und je nach dem Ergebnis auch auf andere theologische

Aussagen anzuwenden.
Unter dieser Rücksicht darf die Frage nach der legitimen - und das heisst

methodischen - Neuinterpretation traditioneller kirchlich-dogmatischer Aussagen als das

eigentliche Problem angesehen werden, welches die gegenwärtige Theologie bewegt,
wie umgekehrt die verschiedenen Theologien, die sich verstärkt eschatologischen
Fragestellungen zuwenden, in ihren Ergebnissen ein Gradmesser dafür sein können,

inwiefern eine derartige Neuformulierung gelingt, und das heisst methodisch
vertretbar ist resp. nicht ist. Von daher mag sich auch erklären, dass die Eschatologie

der «Wetterwinkel» «in der Theologie unserer Zeit» ist. «Von ihr steigen
jene Gewitter auf, die das ganze Land der Theologie fruchtbar bedrohen:
verhageln oder erfrischen.»3

1.

Zumindest vorläufig mag es gerechtfertigt erscheinen, die Eschatologie im
weitesten Sinne als das «Produkt theologischer Krisenzeiten» anzusehen, sei es in der
unmittelbaren Kollision mit der vorfindlichen Wirklichkeit (wie in der spätjüdischen
bzw. neutestamentlichen Apokalyptik), in der die theologische Spekulation auf
eine Zukunft verwiesen wird, die - mit bestimmten, immer wiederkehrenden
Begriffen und Vorstellungen belegt (Gericht, Totenerweckung, endgültige Harmonie)

1 E. Brunner, Das Ewige als Zukunft und Gegenwart (1953), S. 22: «Fragen wir, was diese
Theologie, die meinige eingeschlossen..., zur Formulierung der Eschatologie getan hat, so
muss man beschämt und verwundert gestehen, dass hier ein grosses Vakuum sichtbar wird.
(Es ist) fast nichts von grösserer Bedeutung geleistet worden.»

2 Diesen Eindruck kann man gewinnen bei der Lektüre von H. U. von Balthasar, Umrisse
der Eschatologie: Verbum Caro. Skizzen zur Theologie, 1 (1960), S. 276-300.

3 Von Balthasar (A. 2), S. 276.



Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit 283

- das Ende der gegenwärtigen desolaten Zustände verspricht und den Gott erneut
in seine angestammten Rechte einsetzt, oder sei es in der Kollision mit
konkurrierenden Deutungsversuchen menschlichen Welt- und Selbstverständnisses, die auf
das Jetzt setzen, auch oder gerade wegen seiner Mangelhaftigkeit, das theologischer-
seits nicht hingenommen, sondern negiert und in seiner Vorläufigkeit belassen wird,
dies alles im Rückgriff auf Traditionen (und deren Begriffe und Vorstellungen),
die mit ihrer Aussage über die Mangelhaftigkeit und Vorläufigkeit des Jetzt hinausweisen.

Beide Möglichkeiten lassen die Eschatologie als Flucht- resp. Distanzie-
rungsversuche erscheinen, deren Legitimität die Theorie zu erweisen hat. Daneben
steht ein weiterer Versuch, eine Art Vermittlungsposition: das Ungenügen am Jetzt
braucht dessen vorläufige Legitimität nicht unbedingt auszuschliessen; traditionelle
Argumente (funktionale, ontologische oder auch naturrechtliche) sollen dies belegen.

Auf die Eschatologie bezogen bleiben angesichts dieser Entwürfe drei Fragen,
die Frage nach der Wahrheit und Gültigkeit dessen, was die Schrift mit «Eschatologie»

sagen will, die Frage, ob sich dieses Anliegen richtig aufnehmen und aktualisieren

lässt (Adäquation von Interpretament und vorgegebener Aussage), sowie
die Frage nach der grundsätzlichen Möglichkeit und Sinnhaftigkeit einer derartigen
Adäquation. Diese drei Fragen kommen zusammen in der einen, die Theologie
bestimmenden Frage, in der Frage, vermittelst welchen aussertheologischen
Mediums (etwa vermittelst welcher Philosophie) es möglich ist, den Übersetzungs-

prozess zwischen Glaubensaussage und jeweiliger menschlicher Wirklichkeit zu
leisten. Diese Frage schliesst diejenige danach ein, von welchen Interessen dieser
Übersetzungsprozess bestimmt werden darf und ob Traditionen sich wirklich in
jedem Falle aktualisieren lassen.

Drei Schemata, anhand deren versucht wurde, die Lehre von der Eschatologie
einer Neuinterpretation zu unterziehen, können dies verdeutlichen.

a) Geschichte und Eschatologie stehen in einem unmittelbaren Verhältnis
zueinander. Die frühchristliche Parusieerwartung war nicht nur geschichtlich bestimmt,
ihre Herkunft aus der alttestamentlichen Offenbarungsgeschichte prädestinierte sie

geradezu zu der entscheidenden Gegenposition zum zyklischen Denken, das in
vielfacher Variation auch noch die zeitgenössische Philosophie des Hellenismus
bestimmte. Diese Sicht, welche in dem, was sich ereignete, einen kontinuierlichen
Prozess, der sich auf ein bestimmtes Ziel hinbewegte, sah, hat nicht nur die
heilsgeschichtliche Konzeption abendländisch-christlicher Theologie bestimmt, sondern
entfaltete gerade auch als säkularisierte ihre Wirksamkeit, die sich u. a. in der
Fähigkeit zeigte, den Prozess unaufhörlichen Werdens nach beiden Richtungen hin
zu bestimmen, in der Behauptung der Unabgegoltenheit des Vergangenen und der
Möglichkeit einer aktiven Gestaltung des Werdeprozesses auf ein noch Ausstehendes,

Zukünftiges hin, welches das Gegenwärtige ständig zu überbieten imstande
sei (Fortschrittsidee).

Solange es dabei um die Bestimmung eines realen Prozesses ging, liess sich
zumindest formal eine Übereinstimmung zwischen Eschatologie und Geschichtsphilosophie

konstruieren. Diese Übereinstimmung wurde jedoch fraglich mit der Neu-



284 Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit

interpretation dessen, was «Geschichtlichkeit» traditionell meinte, durch die
Existentialphilosophie. Die Kategorien, mit denen der Prozess des Werdens bislang zu
bestimmen versucht wurde, wurden gleichsam entobjektiviert und von der Seite des

Prozesses auf diejenige des ihm gegenüberstehenden Subjekts übertragen; Geschichtlichkeit

wurde das Charakteristikum allgemeiner Grundzüge alles Menschlichen
(im Unterschied zum blossen Natursein), zur Chiffre der radikalen Zeitlichkeit des

menschlichen Daseins. Die Reduktion der Zeit auf Zeitlichkeit und der Geschichte
auf Geschichtlichkeit (auf «Grundbefindlichkeiten») verflüchtigte die konkreten
Inhalte, die mit Zeit und Geschichte gegeben waren. «Die Seinsgeschichte ist weder
die Geschichte des Menschen und eines Menschentums noch die Geschichte des

menschlichen Bezugs zum Seienden und zum Sein. Die Seinsgeschichte ist das Sein
selbst und nur dieses.»4 Die Ontologisierung des prozesshaft-unvorhergesehen Sich-

Ereignenden - besonders sichtbar in der beziehungslosen Gegenüberstellung von
«historisch» und «geschichtlich» - hob die Bedeutung realer Zeitläufte auf
zugunsten eines immerseienden, abstrakten Konzeptes menschlicher Daseinsweisen
und eines daraus resultierenden Daseins- und Weltverständnisses, in dem die
konkrete Geschichte aufgehoben wurde in eine geschichtliche Seinsweise des menschlichen

Geistes überhaupt.
Meinte Geschichtlichkeit zumindest anfänglich die prononcierte Gegenposition

zu Sage und Mythos, die ein Immergültiges in Erzählungen (narrativ5) vergegenwärtigen,

so wurde Geschichtlichkeit nun zum Ersatz für die jeder Legitimationsbasis

ledigen Mythologeme. Geschichtlichkeit wird zum Synonym für die von
jedem konkreten Hintergrund unabhängige Struktur des Ie-Jetzt, die der einzelne
immer wieder als ein zeitloses, gleichsam archetypisch Vorgegebenes nur noch
punktuell realisiert. Das Sein hat «den Menschen immer schon in Anspruch
genommen und dies so entschieden, dass er nur als der so Angesprochene jeweils
Mensch sein kann».6 Auf diesem Hintergrund fallen traditionelle Philosophie und
christliche Theologie, zu deren Konstitutiva reale Geschichtlichkeit unabdingbar
gehört, der gleichen Diffamierung anheim: «Wer die Theologie, sowohl diejenige
des christlichen Glaubens als auch diejenige der Philosophie, aus gewachsener
Herkunft erfahren hat, zieht es heute vor, im Bereich des Denkens von Gott zu
schweigen.»7

Der «christliche Gott» als geschichtliche Grösse, gerade auch in der Lehre von
der Eschatologie als solche bestimmt - Gott steht am Anfang der Geschichte,
erweist sich in ihr als Gott und führt durch sie seine endgültige Herrschaft («Reich
Gottes») herbei -, wird daher in jenen Neuinterpretationen der traditionellen
Eschatologie, die in der «Daseinsanalyse» Heideggers das adäquate Medium für
eine Artikulation des in den eschatologischen Vorstellungen Angezeigten sehen,

4 M. Heidegger, Nietzsche, 2 (1961), S. 489.
5 Unter dieser Rücksicht bedeutet auch eine narrative Theologie nichts anderes als den

konsequenten Rückzug in eine dem Mythos verpflichtete Argumentation.
6 M. Heidegger, Vorträge und Aufsätze (1954), S. 26.
7 M. Heidegger, Identität und Differenz (1957), S. 51.



Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit 285

schwerlich noch zur Sprache kommen können. Eschatologie muss sich hier - analog
der «Umbiegung» der Geschichtlichkeit von der Beschreibung realer Geschichtsprozesse

hin zu einem abstrakten «Dass» von Geschichte - notwendigerweise auf
die Thematisierung eines blossen «Daseins- und Existenzverständnisses» reduzieren,

eine Entwicklung, wie sie sich bereits in der Gestaltung des gnostischen Mythos
beobachten lässt, auf «die radikale Andersheit des menschlichen Ich von allem
welthaften Sein», auf die radikale Andersheit und damit die Einsamkeit des
Menschen in der Welt»8, auf die Habitualisierung «letzter Daseinshaltungen», die nicht
mehr Ausdruck geschichtlicher Hoffnung oder Erwartung sind, sondern Ausdruck
der «Entschlossenheit des einzelnen zu sich selbst», in der der einzelne zu seiner
Wahrheit findet, vermittelst deren «der Mensch zur Bezugsmitte des Seienden als
solchen»9 wird.

b) Eschatologie wie Geschichtlichkeit meinen das wirklich Zukünftige, zeitlich
noch Ausstehende, das freilich nicht bloss «Ende der Zeiten» ist, vielmehr nur in
seinem realen Zusammenhang mit dem gesamten Werdeprozess (im Vergangenen
grundgelegt und in die Gegenwart hineinscheinend) adäquat zur Sprache gebracht
werden kann. Die Kategorien, vermittelst deren dieser Prozess bestimmbar sein

soll, dürfen daher weder bloss abgeschlossene Denkformen allen Erkennens - mithin

auch des Prozesses - sein, noch un- resp. übergeschichtliche allgemeine Strukturen,

die ein Immergleiches je neu aktualisieren. Der Prozess ebenso wie die
Kategorien, die ihn erfassen helfen sollen, stellen sich vielmehr dar als aufeinanderfolgende

Stufen der «Annäherung an das Was des Dass; das Was des Dass kann
aber nur hervortreten in eine Gestalt, in ein qualitatives Quantum von Telos».10

Damit ist zumindest angedeutet, was Eschatologie meinen könnte.
Eine Philosophie, der es um die ontische (nicht ontologische) Differenz zwischen

dem, was ist, und dem, was noch nicht ist, zwischen Vorhandenheit und Zukünftigkeit

geht, die nicht auf ein abstraktes Daseinskonzept vom Menschen, sondern auf
das «ungefundene, zukünftige humanuni»11 rekurriert, wäre vielleicht imstande, im
Falle einer Neuinterpretation der traditionellen Eschatologie zu verhindern, bereits
jeden Augenblick mit eschatologischer Qualität zu belegen, vorzugehen gegen jene
Art Selbstbetrug, als welche die «Entschlossenheit zu sich selbst» angesichts der

8 R. Bultmann, Das Urchristentum im Rahmen der antiken Religionen (31963), S. 178.
9 M. Heidegger, Holzwege (1950), S. 81. - Zu diesem Argumentationsgang bemerkt mit Recht

K. Rahner, Schriften zur Theologie, 4 (41964), S. 411: «Wo der Bezug auf eine reale ausständige
Zukunft, und zwar unter allen Wesensaspekten des Menschen, ausfallen würde oder in einer
vermeintlichen 'Entmythologisierung' zugunsten eines existentiellen Aktualismus eliminiert
würde oder wo übersehen würde, dass zum Menschen auch in der Heilsfrage seine physische,
raumzeitliche, leibhaftige Existenz gehört und immer auch von daher die Verfassung des

Menschen und also auch die seiner einen und ganzen Vollendung ausgesagt werden muss,
da würde der Mensch und sein Selbstverständnis in Wahrheit 'mythologisiert', weil seine
echte lineare Zeitlichkeit auf das zeitlich noch Ausständige, also eine Dimension seiner
Geschichtlichkeit, ausfiele.»

10 E. Bloch, Experimentum mundi (1975), S. 156.
11 J. Moltmann, Theologie der Hoffnung (91973), S. 316.



286 Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit

ständig ins Nichts zerfliessenden Zeit und des alles zermalmenden Todes sich
ausnehmen muss.12

Das Denken Ernst Blochs, innerhalb dessen diese Konzeption von Geschichtlichkeit

am durchsichtigsten und konsequentesten entwickelt scheint, versucht in
der Tat, die reale Gegenwart ausschliesslich von der Zukunft her zu sehen; das

Zukünftige, das Noch-Nicht, tritt in den Strom der Gegenwart ein und besitzt,
obwohl es in seinen Umrissen und in seiner Gestalt noch nicht völlig deutlich ist,
genügend Bestand, um einen ganz neuen Anstoss für das Leben zu geben. Utopien,
Träume und revolutionäre Ideale werden wach. Um ihretwillen setzt ein Umwand-
lungsprozess ein, für den der Mensch sich entscheiden und den er dann realisieren
muss.13 Diese Philosophie, welche die Aussagen der futurischen Eschatologie des

N.T. ziemlich genau wiedergibt, wird jedoch von einem Grundwiderspruch
durchzogen, der sich auch einer theologischen Eschatologie, die auf sie zurückgreift,
mitteilen muss. Einerseits ist der auf die Zukunft gerichtete Prozess in sich selbst

geschlossen, immanent, kann also auf keine Weise von aussen bestimmt werden,

andererseits aber soll dieser Prozess nicht determiniert sein, sondern von
der «Hoffnung als schöpferischer Erwartung»14 der handelnden Subjekte abhängen,

die mit dem Prozess - eine weitere Antinomie - erst sie selber werden.
Diese Konzeption lässt sich nur durchhalten in der Konstruktion eines «utopisch
hypostasierten Ideals des unbekannten Menschen»15, der als projizierter
einmal einen neuen, «unbekannten Gott» reiner Immanenz postuliert, welcher am
Ende der Zeiten erscheinen soll (säkularisierte Reich-Gottes-Idee), sowie als ganz
in die Zukunft verlagerter alles jetzt real sich Ereignende ähnlich wie K. Marx
zur blossen «Vorgeschichte» degradiert und dieses damit gleich der existential-
philosophischen «Daseinsanalyse» im Grunde auch der Vergänglichkeit und dem
Nichts anheimgibt. Entweder findet die Zukunft ihre letzte Norm am gegenwärtigen
Menschen, was doch wieder einen Rekurs auf etwas Statisches, Vorgegebenes wäre,
die Dynamik des Prozesses also relativierte, oder an einer unwirklichen Hypothese,

die eine weitgehende Minimalisierung ihrer realen Bedeutung beinhalten
müsste.

Diese Widersprüche bleiben auch für eine «Theologie der Hoffnung» im Sinne
einer ausschliesslich futurischen Eschatologie bestimmend. Die eschatologische
Botschaft, wie sie beispielsweise die «politische Theologie» versteht, meint so die
öffentliche Kritik der jeweiligen Gegenwart, die Aufdeckung ihrer Veränderungsbedürftigkeit

und die Initiative zu ihrer Humanisierung. Die damit notwendig
zusammenhängende Vermittlung kann aber nur - so die «politische Theologie» -

12 Auf diesem Hintergrund konnte R. Bultmann, Kerygma und Mythos, 1 (1948), S. 146,
noch behaupten: «Das Ereigniswerden der Zeitlosigkeit, das Welthaftwerden des Unweltlichen,
das Fleisdiwerden des Logos - das ist das Geheimnis der neutestamentlichen Eschatologie.»

13 E. Bloch, Der Mensch als Möglichkeit: Forum. Österreichische Monatsblätter für kulturelle
Freiheit, 13 (1965), S. 140f„ 357-361.

14 E. Bloch, Tübinger Einleitung in die Philosophie, 2 (1964), S. 176.
15 Moltmann (A. 11), S. 317.



Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit 287

eine Kirche leisten, die ideologiekritisch ihre eigene Praxis durchschaut, die um
die Differenz zwischen ihrer Botschaft und ihrer eigenen Wirklichkeit weiss und
diese Differenz zu überwinden sucht.10 Ist dieser Konzeption auch der Intention
nach zuzustimmen, so bleibt doch die Frage, wie sich die Kriterien entwickeln
lassen, die es erlauben, eine solche Differenzierung vorzunehmen. Der Weg auf
eine absolute Zukunft hin kann sich schwerlich von dieser selber her, die ja noch
aussteht, bestimmen lassen, ebenso wie eine solche kaum aus bloss historisch

gewonnenen, in die geschichtliche Faktizität eingelassenen Konstitutiva eines sie

erst ermöglichenden Selbstverständnisses (aus der «Offenbarung» also) sich
gewinnen lässt, soll das Grundkonzept einer rein futurischen Eschatologie nicht
aufgegeben werden (der Rekurs auf eine «Offenbarung» setzt, soll dieser in irgendeiner

Form «Heilsbedeutsamkeit» zugesprochen werden, immer auch so etwas wie
eine «präsentische» Eschatologie voraus, nämlich den Glauben daran, dass sich
absolute Zukunft bereits ereignet hat). Bevor der Vermittlungsprozess von futurischer

Eschatologie und Gesellschaft in Angriff genommen wird, müsste erst einmal
der methodische Vermittlungsprozess von schon präsent gewordener und noch
ausstehender absoluter Zukunft geleistet werden. Dieser aber steht noch dahin.17

c) Die Extreme der beiden vorangegangenen Deutungen, einmal die Verflüchtigung

der eschatologischen Aussagen zu einem zeitlosen Je-Jetzt, von Geschichte
und Zukunft losgelöst, und die Verlagerung des eschatologischen Geschehens in
eine absolute Zukunft, in der sowohl die Rolle der Offenbarung als bereits Gegenwart

gewordener Zukunft, diejenige des Menschen in seinen konkreten geschichtlichen

Zusammenhängen wie auch diejenige Gottes, der immanent durch die
Geschichte hindurch wird, merkwürdig leer und unbestimmt bleiben, versuchen die
verschiedenen medialen Interpretationsschemata, soweit sie für die Diskussion einer
theologischen Eschatologie relevant sind, dadurch zu vermeiden, dass sie die
Eschatologie, sowohl als präsente wie futurische, im Sinne einer korrespondierenden

Grösse fassen, etwa im Zusammenhang mit einem universalen Geschichtskonzept

(Natur- und Menschengeschichte), etwa bei Teilhard de Chardin in einer
fraglichen Identifikation von Welt- und Heilsgeschichte, oder mit der Schöpfungs-

16 Hierzu J. B. Metz, Reform und Gegenreformation heute (1969).
17 Moltmann (A. 11), S. 184: «Die zu erwartende Zukunft Christi ist nur aussagbar in

Verheissungen, die das in ihm und seiner Geschichte Verborgene und Angelegte im Vorschein
und Vorweis herausholen und zutage bringen. Verheissung steht auch in diesem Falle zwischen
Wissen und Nichtwissen, zwischen Notwendigkeit und Möglichkeit, zwischen dem, was noch
nicht ist, und dem, was schon ist. Das durch Verheissung angeregte Wissen um die Zukunft
ist darum ein Hoffnungswissen, ist darum prospektiv und antizipatorisch, ist darum aber auch
provisorisch, fragmentarisch, offen und über sich selbst hinausdrängend.» - Wie das «verborgene»

und «angelegte» hermeneutisch oder auch ideologiekritisch zu einem methodisch
sichtbaren Wissen - jenseits eines blossen, wenig greifbaren «Hoffnungswissens» - wird, erfährt
man bei Moltmann nicht. Darauf aber käme es bei einem Interpretationsversuch an, nämlich
auf die Topoi, von denen U-topie lebt, etwa in Umkehrung eines Wortes von P. Celan, Der
Meridian (1961), S. 20: «Toposforschung? Gewiss! Aber im Lichte des zu Erforschenden: im
Lichte der U-topie.»



288 Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit

lehre (Protologie)18, durch die der Eschatologie sowohl eine kosmologische wie
eine christologische Dimension zugesprochen werden soll.

Die Synthese von Kosmologie, Christologie und Eschatologie ergibt sich bei
Teilhard von der Bestimmung Christi als des Einheitspunktes der Wirklichkeit her,
insofern statische Konsistenz als innerer Halt und Bestand der Welt und dynamische

Konvergenz als die zielstrebige Entwicklung allen Seins auf eine letzte Einheit
hin beide ihren Anhaltspunkt im «Christus-Universalis als dem organischen
Zentrum des ganzen Universums»19 finden. Diese Konzeption wird möglich durch das
Ineinsfallen von evolutionärer Weltgeschichte und theologischer Eschatologie resp.
Christologie, welche parallelisiert werden, ohne im einzelnen auf das (heute
überholte) Weltbild, das Hintergrund der traditionellen Eschatologie ist, oder auf die
hermeneutischen Probleme, die eine Transformation dieser Aussagen notwendig
mit sich bringt, zu reflektieren. Aus der Notwendigkeit, auch das moderne
naturwissenschaftliche Weltbild in die theologische Reflexion miteinzubeziehen20, ergibt
sich nicht schon eo ipso eine Lösung der einzelnen, diffizilen theologischen
Fragestellungen. Gerade ein Blick auf die jüngere Diskussion in der Philosophie zeigt,
wie wenig dieses naturwissenschaftliche Weltbild dem, was das Denken gegenwärtig

bewegt, adäquat ist. Was hier bestimmend wirkt, sind sprachphilosophische,
wissenschaftstheoretische (auch und gerade im Bezug auf hermeneutische
Fragestellungen) und ethische (etwa die Frage nach angemessenen Handlungstheorien)
Probleme, die ohnehin von der Gleichgültigkeit der Natur dem Menschen gegenüber

ausgehen. Auch Teilhards Versuch, so «wissenschaftlich» er sich gebärdet,
zielt auf eine neue Mythologie; die Aufnahme der Kosmologie in die Theologie
markiert einen Rückschritt in der Argumentation, nicht etwa einen Fortschritt:
gegenüber der griechischen Mythologie, die ja auch Theologie war, und die das

Immergleiche, Ewige, Gültige und Geschichtslose, wie es im Kosmos der Antike
aufschien, mit den Göttern in Verbindung brachte - daher auch weithin deren
Immanenz - und dem Zufälligen, Vorübergehenden der menschlichen Geschichte

entgegensetzte, behauptete die abendländische Theologie gerade die «Geschichtlichkeit

Gottes» und seine «Menschlichkeit» - die etwas anderes ist als Anthro-
pomorphismus. Hier findet sich nichts Kosmologisches mehr, im Gegenteil: die

gesamte philosophische und theologische Tradition beschreibt geradezu den Distan-
zierungsprozess gegenüber kosmologischen Vorstellungen, welcher selbst da noch

spürbar ist, wo angeblich um der «Grösse Gottes» willen eine Kosmosordnung

18 Exemplarisch durchgeführt bei D. Wiederkehr, Schöpfung und Eschatologie. Korrektur
einer Gleichgewichtsstörung: Wissenschaft und Weisheit, 38 (1975), S. 81-100.

19 P. Teilhard de Chardin, Wissenschaft und Christus, Werke, 7 (1970), S. 37; vgl. dazu
auch A. Schilson & W. Kasper, Christologie im Präsens. Kritische Sichtung neuer Entwürfe
(1974), S. 72ff.

20 P. Teilhard de Chardin, Mein Glaube, Werke, 10 (1972), S. 95f.: «Ein Christus, dessen

Züge sich nicht den Erfordernissen einer Welt von evolutionärer Struktur anpassen würde, wird
ohne weitere Prüfung immer mehr eliminiert werden... Andererseits muss ein Christus, um
voll und ganz anbetenswert zu sein, sich als Retter der Idee und der Wirklichkeit der Evolution
darstellen.»



Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit 289

verherrlicht wird. Eine Neuinterpretation der biblischen Eschatologie versucht
gerade deren mythologische Bilder, die in der Tat durch eine Nähe und Affinität
zu Kosmologischem charakterisiert sind, unter den Bedingungen neu zur Sprache
zu bringen, unter denen Mythologisches ebenso wie implizit darin enthaltene
kosmologische Vorstellungen nicht nur nicht mehr Gegenstand theologischen
Interesses, sondern geradezu ein Hindernis für jenen «Verstehensprozess»
bedeuten, als dessen Ermöglichung Theologie sich versteht.

Das Bemühen D. Wiederkehrs, Protologie und Eschatologie zu verbinden, nimmt
seinen Ausgangspunkt bei einem Schöpfungsbegriff, der «geschichtlich, beweglich
und somit auch eschatologisch offen»21 ist, von einer Schöpfungstheologie, die nur
«nach völliger Verwandlung wieder Daseinsberechtigung und Redeerlaubnis im
theologischen eschatologischen Gespräch erhalten»22 kann. Auf diese Weise soll
«von der Vollendung her auch die Schöpfung selbst an der eschatologischen
Endgültigkeit und Unüberholbarkeit Anteil» gewinnen, dergestalt, dass Schöpfung
«immer schon ein unverlierbares inhaltliches Was, wie etwa die Personalität und
Intersubjektivität des Menschen, seine Leibhaftigkeit und Geschichtlichkeit, die
Beziehungen der Menschen untereinander und gegenüber Gott»23 impliziert.
Eschatologie als Vollendung dieser Dimensionierungen soll demgemäss die vorangehende
Schöpfung notwendig voraussetzen.

Bei diesem Unternehmen bleibt zwar das Anliegen, Eschatologie und Geschichtlichkeit

nicht willkürlich auseinanderzureissen, noch Eschatologie als Umschreibung
eines Fernen, noch Ausstehenden misszuverstehen, gewahrt, nicht aber das herme-
neutische Problem, die Bilder und Vorstellungen der traditionellen Eschatologie
wieder kommunikativ zu machen. Der Rückgriff auf die Protologie stellt die
Fragen der Eschatologie in einen grossen Rahmen und kann vom Aufweis
verwandter Fragestellungen her einer Verflüchtigung der biblischen Eschatologie
entgegenwirken. Dies ist viel, aber nicht die Lösung des anstehenden Problems. Die
eine Problemstellung (die eschatologische) wird nicht etwa geklärt, sondern durch
die Thematisierung einer weiteren, dieser ähnlichen (der protologischen) eher noch
kompliziert. Die Abgrenzung gegenüber falschen Alternativen - das zentrale
Anliegen der «medialen» Position - gewährt - dieser Irrtum charakterisiert ebenfalls
die «mediale» Position - nicht ohne weiteres, schon gar nicht im Sinne eines
Automatismus theologischer Argumentation, den Aufweis der richtigen. Wiederkehr

stellt zwar auch die einzig entscheidende Frage, die eine Neuinterpretation
der traditionellen Eschatologie mit sich bringt, nämlich ob «eine Eschatologie, die
um ihrer existentiellen Bedeutung und Verständlichkeit willen auf mythologische
Anschaulichkeit verzichtet. damit nicht eine neue Mythologie entwickelt, ob
nicht gerade sie objektivierend von einer künftigen Hoffnung redet, die für keinen
der jetzt lebenden Menschen je Gegenwart werden wird, weil nicht mehr sie, sondern

21 Wiederkehr (A. 18), S. 86.
22 Ebd.
23 Wiederkehr (A. 18), S. 88.



290 Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit

andere die Subjekte der künftigen Vollendung sein werden»24, trägt aber selbst
nichts zu einer Antwort auf diese Frage bei.

Die Fraglichkeit einer Eschatologie heute wird durch den Aufweis einer
Beziehung zur Protologie, die in gleicher Weise und aus den gleichen Gründen
fraglich ist, nicht reduziert, sondern eher noch gesteigert, da sie noch weniger in
der Lage sein dürfte, auf «mythologische Anschaulichkeit» zu verzichten, ist doch
gerade sie paradigmatisch für eine Mythologie, die es erlaubt, «indem ihre Tradition
bestimmte Materialien und Schemata fixiert, immer zugleich die Demonstration
von Neuheit und Kühnheit als ermessbare Distanzen zu einem Vertrautheitshorizont

für ein in dieser Tradition stehendes Publikum»25 zu machen, die zwar
Variationen mythologischer Traditionen zulassen, diese aber endgültg zu
überschreiten nicht imstande sind. Die Ersetzung eines Mythologems durch ein anderes
lässt sich schwerlich als Entmythologisierung bezeichnen. Darauf aber käme es an,
und dies soll im nun Folgenden versucht werden.

2.

Die Wahrheit Gottes in futurischer und präsentischer Eschatologie ist das

Grundproblem einer heutigen theologischen Wahrheitskonzeption.
Nicht nur der Begriff, auch die Sache der «Eschatologie» enthält in sich mehrere

Motive, die zusammengenommen erst jene Vielfalt der Bedeutung ausmachen,
welche die Arbeit erschweren, die biblische Eschatologie adäquat in ein modernes
Denken zu übersetzen, ohne sowohl Begriff wie Sache als endgültig überwunden
aufzugeben.

Eschatologie20 als eine mit bestimmten theologischen Implikationen besetzte
Vorstellung begegnet erstmals relevant in den Prophetenbüchern des A.T., und ihr
Motiv lautet: die Völker sollen erkennen, «dass ich der Herr bin» (Ez. 36, 26. 36;
37, 28). Dann «wird sich die Erde erfüllen mit der Erkenntnis göttlicher Herrlichkeit»

(Jes. 11,9; Hab. 2,14). Die Grenze, die Israel von den übrigen Völkern
trennt, soll aufgehoben werden (Jes. 19,25f.); analog zu der mit der Eschatologie
verbundenen Gerichtsvorstellung wird dem Heil universale (kosmische) Bedeutung
zugesprochen. Auch die Grenze des Todes wird - wenn auch am Anfang noch eine

singuläre Vorstellung, die erst nach und nach rezipiert wird - aufgehoben in der
Ankündigung von Leben und Auferstehung (Jes. 26,19; Dan. 12, 2). Die Toten
sollen ebenfalls Anteil am Reiche Gottes haben. Die Eschatologie ist hier fast
ausschliesslich futurisch bestimmt: sie erschöpft sich in der Verbalisierung religiös
begründeter Zukunftserwartungen.

24 Wiederkehr (A. 18), S. 99.
25 H. Blumenberg, Wirklichkeitsbegriff und Wirklichkeitspotential des Mythos: M. Fuhrmann

(Hrsg.), Terror und Spiel. Probleme der Mythenrezeption (1971), 11-66, S. 21.
26 Zur historischen Übersicht vgl. das Stichwort Eschatologie: Rel. Gesch. Geg., 2 (31968),

Sp. 650-689; bes. H. Conzelmann, Eschatologie, 4. Im Urchristentum, Sp. 665-672; P. Althaus,
Eschatologie, 5. Religionsphilosophisch und dogmatisch, Sp. 680-689.



Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit 291

Die zahlreichen Apokalypsen des Spätjudentums bieten ein ähnliches Bild. Darüber

hinaus werden die alttestamentlichen eschatologischen Vorstellungen mit
mythologischen Elementen angereichert. Ihr Kerngehalt ist die Erwartung des Heils
als Nah- resp. als Fernziel, selbst die Gegenwart kann «Endzeit» in der Gestalt
widerfahrenden Heils oder eschatologischer Drangsal sein, die sich ergibt aus dem
Kampf zwischen Gott und seinem Volk auf der einen und dem Widersacher und
seinen irdischen Anhängern auf der anderen Seite. Auch politische Motive spielen
jetzt eine Rolle, etwa die Spannung von nationalem Partikularismus und
universalistischem Heilsanspruch. Daneben findet sich aber auch jene verhängnisvolle
Verlagerung eschatologischen Denkens, die bis in die traditionelle Theologie unserer
Tage wirksam geblieben ist, die Hoffnung auf ausschliesslich überirdische Heilsgüter,

Vorstellungen von Weltuntergang, Auferstehung und neuem Kosmos.
Diese Eschatologie war im Kern diejenige, auf die die Botschaft Jesu und des

frühen Christentums traf. Gerade in letzterem finden sich jüdische und alttesta-
mentliche Vorstellungen in mannigfacher Verarbeitung. Das Gleiche gilt für den

eschatologischen Supranaturalismus: wir finden eine «konsequente Einstellung Jesu
wie des frühen Christentums auf eine überweltliche Zukunft, deren Anbruch in
Bälde erwartet wird. Das Reich Gottes ist nicht ein Zustand, auf den hin sich die
Welt entwickelt; es bricht von aussen in die Welt ein».27 Nicht zuletzt deshalb
findet sich in den neutestamentlichen Schriften eine Kontinuität bezüglich der
eschatologischen Vorstellungen. Diese liegt in dem ständigen geschichtlichen Vorgang

der Übernahme und immer neuen theologischen Verarbeitung, wohingegen
das Vorstellungsmaterial wesentlich ungeschichtlich ist. «Auch wenn man sich das

jenseitige Dasein in Raum und Zeit vorstellt, so sollen doch die Faktoren des

geschichtlichen Daseins gerade aufgehoben sein; das Gottesreich bedeutet negativ
die Aufhebung von Sünde und Tod. Positiv wird es unter den Bildern vom
himmlischen Mahl oder Gottesdienst gedacht. Mit der Zeit gewinnen die Vorstellungen
immer mehr selbständigen Wert; sie drücken nicht mehr unmittelbar das geglaubte
Verhältnis zur Zukunft aus, sondern entfalten sich zum apokalyptischen
Ausblick.»28

Eine der wesentlichen Aufgaben einer Neuinterpretation der Eschatologie besteht
im Rückgängigmachen dieses Prozesses, eines Prozesses der Mythologisierung und
Dogmatisierung, und im Freilegen der ursprünglichen Intentionen, wie sie charakteristisch

sind für ein «geglaubtes Verhältnis zur Zukunft», welcher die Gegenwart
miteinbezieht.

Grundlegend für das eschatologische Kontinuum der neutestamentlichen Schriften
ist Jesu Vorstellung vom «nahen Reich Gottes». Dieser Gedanke dient in den

synoptischen Gleichnissen vorwiegend der Qualifizierung der menschlichen Situation
angesichts des nahen Kommens des Reiches Gottes. Jesus erscheint als derjenige,
der nicht etwa eine neue Antwort auf die Frage nach dem Zeitpunkt dieser Ankunft
gibt, sondern diese Frage als Frage überholt29, was paradigmatisch in der Einheit

27 Conzelmann (A. 26), Sp. 665.
28 Conzelmann (A. 26), Sp. 666.
29 Conzelmann (A. 26), Sp. 667.



292 Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit

von Heilsbotschaft und Bussruf zum Ausdruck kommt: «die Zukunft ist ja nicht
formal verstanden (als noch ausstehende Zeit), sie ist Heil oder Verlorenheit.
Angesichts dieser Konzentration auf den Existenzsinn schwindet das Interesse an
einer Ausmalung des jenseitigen Daseins wie der Vorgänge, welche die
Weltversammlung herbeiführen»30 sollen. Was bei den Synoptikern dergestalt eher
zurückhaltend anklingt, ist im Johannesevangelium und auch bei Paulus - wenn
auch noch nicht in den frühen Briefen, die ganz von der Naherwartung bestimmt
scheinen - aufgehoben in einem präsentischen Verständnis von Erlösung:
«Heilszukunft» und «Weltgegenwart» werden, da die Parusie ausbliebt, dialektisch
miteinander vermittelt.

Auf diesem Hintergrund kann es einer ernsthaften Auseinandersetzung mit den
eschatologischen Vorstellungen, wie sie Jesus und seine Zeit bewegten, nicht
genügen, an der Ausmalung eines neuen Himmels - wenn auch mit anderer Draperie -
weiterzumalen oder im Rahmen der Kategorien von Raum und Zeit an
irgendwelchen «letzten Dingen» festzuhalten. Die Aufgabe, die sich ihr stellt, ist vielmehr
der Gedanke eines mit der Zeit vermittelten «Reiches Gottes» - wie immer diese

Chiffre im einzelnen zu interpretieren ist. Eine derartige Auseinandersetzung fragt
mit Conzelmann: «Ist es nur als künftige (bzw. kommende) Grösse gedacht oder
daneben auch als gegenwärtige, etwa als präsent in Jesu Person? Wie verhält sich
also das Reich Gottes zu ihm selbst?»31 - und: lässt es sich wirklich vorschnell mit
innerweltlichen Institutionen identifizieren?

Das bisher Gesagte legt zwei Weisen nahe, Eschatologie zu verstehen, einmal
im Sinne der traditionellen Lehre von den «letzten Dingen» und einmal - im Sinne
eines transformierten Theologumenons - als Ausdruck des Vollkommenen, der

Erfüllung oder des «Heils» im weitesten Sinne. Mit P. Althaus meint Eschatologie
dann «das heimliche Wissen um das Ganze, um Wesen und Wahrheit», das «angesichts

der widersprechenden Wirklichkeit zum Erhoffen und Ahnen kommender
Aufhebung des Widerspruchs und endlicher Erfüllung» führt.32 Diese griffige
«Kurzformel» enthält in sich aber auch alle oben skizzierten «Fehlgänge», die eine

adäquate Neuinterpretation vermeiden muss.
Eschatologisches Denken als das «Produkt theologischer Krisenzeiten» meint die

Erfahrung des Existenzwiderspruchs und in einem damit den Weg zu seiner
Aufhebung. Da dies unter den Bedingungen von Geschichte möglich und sinnvoll sein

soll, meint Eschatologie das Festhalten an der Auffassung von Geschichte als dem

Ort, an dem Wahrheit (Offenbarung) sich ereignet, sowie theologisch das Erahnen
des Endes der Geschichte (im Glauben). Diejenige Eschatologie, die sich auf Jesus

und die neutestamentliche Verkündigung berufen und dennoch nicht in einem von
mythischen Vorstellungen geprägten Weltbild gefangen bleiben will, wird daher
weder unbekümmert von «letzten Dingen» reden noch naiv an der Identifikation
von «Reich Gottes» und innerweltlicher Institution festhalten. Es geht ihr dar-

3° Ebd.
31 Conzelmann (A. 26), Sp. 666.
32 Althaus (A. 26), Sp. 680.



Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit 293

über hinaus vielmehr um die je besondere Weise der Anwesenheit der Wahrheit
Gottes und deren Erfahrung im Glauben in der Spannung von präsentischer und
futurischer Eschatologie. Geht es ersterer wesentlich um die Betonung der
Gegenwärtigkeit der Wahrheit, so hält letztere fest an der Zukünftigkeit der Verheissung,
die auf dem Wege durch die Geschichte hindurch zu erreichen versucht wird. Beide
gilt es miteinander zu vermitteln.

3.

Der enge Zusammenhang von Eschatologie und «Wahrheit», die nicht nur die
absolute Gültigkeit (Geltungsanspruch) einmal gemachter Aussagen meinen kann,
sondern gerade auch deren geschichtliche Bewährung, Weiterentwicklung und
Vervollkommnung auf die je grössere Wahrheit hin, ohne damit eine ausschliesslich
zukünftige Grösse zu nennen, die als leere Objektivation eine reale Vollendung der
unter geschichtlichen Bedingungen jetzt lebenden Subjekte in dieser noch
ausstehenden Wahrheit ausschliessen müsste, legt es nahe, mit den Mitteln einer
kritischen Hermeneutik diesen Zusammenhang zu reflektieren und ihn zu dem
entscheidenden Kriterium zu machen, an dem eine Neuinterpretation der traditionellen

Eschatologie, will sie nicht unnötige «Fehlgänge» und Umwege in Kauf
nehmen, sich zu orientieren hat. Das Gelingen einer Neuinterpretation unter diesen
Bedingungen hängt am konsequenten Durchdenken der hermeneutischen
Fragestellung und an der ebenso konsequenten Umsetzung ihrer Ergebnisse in das Glau-
bensbewusstsein, das mit dem «geglaubten Verhältnis zur Zukunft», das die Gegenwart

einschliesst, steht und fällt.

a) Der Versuch, die eschatologischen Vorstellungen Jesu und seiner Zeit als
«heilsbedeutende Verkündigung» und damit als Glaubenswahrheit zu erweisen, ist
insofern ein hermeneutisches Problem, als es dabei in erster Linie um die
Erschliessung von Möglichkeiten des Verstehens geht. Eine Neuinterpretation der
biblischen Eschatologie erfordert die Reflexion auf die Möglichkeiten einer sach-

gemässen Übersetzung der biblischen Sprache und ihrer Begriffe in diejenige eines

völlig anderen Kulturkreises, ein Unternehmen, bei dem u. U. die Wahrheit des
Textes gegen die Worte des Textes zu stehen kommen kann. Die mit dem Begriff
«Wahrheit» zumindest angedeutete Objektivität des Textes kollidiert unter
Umständen mit der Charakterisierung dieses Textes als eines «Wortgeschehens», das

von daher wesentlich subjektiv ist. Diese Gegenüberstellung markiert eine erste
Schwierigkeit der hermeneutischen Reflexion. Versteht Hermeneutik sich
ausschliesslich als Vorgang des Übersetzens eines «Wortgeschehens»33, muss sie sich
notwendigerweise absetzen von den hermeneutischen Verfahren, wie sie Dilthey
oder auch Schleiermacher entwickelt haben, die beide auf ihre Weise versuchten,

33 E. Fuchs, Die Spannung im neutestamentlichen Christusglauben: Zs. Theol. u. Ki., 59
(1962), S. 41: «Es genügt, dass wir das Heilsgeschehen als ein Wortgeschehen festhalten, wie
es sich dem Glauben im Geist ereignet.»



294 Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit

mit dem Autor des Textes gleichzeitig zu werden und seine Erfahrungen
nachzuerleben.

Die Ausgangsfrage muss vielmehr lauten: «Vermittelt etwa das eschatologische
Bewusstsein Jesu ein eschatologisches Selbstverständnis demjenigen, der es als
historisches Phänomen wahrnimmt? Reicht der Vollmachtsanspruch Jesu, als
historisches Phänomen wahrgenommen, über die Zeit seines irdischen Wirkens
hinaus?»34 Das zentrale Problem ist also das der Vermittlung. In diesem
Zusammenhang meint aber Vermittlung das Weiterwirken eines «Wortgeschehens»,
das ein dem heutigen Hörer adäquates (eschatologisches) Selbstverständnis
«vermittelt».

Wie müsste dieses unter den Bedingungen des «Wortereignisses»35 aussehen?
Eine Bedingung der Vermittlung eines den vorgegebenen Texten adäquaten
Selbstverständnisses liegt in der Deutung des hermeneutischen Verfahrens als einer
Bewegung vom Wort auf das verstehende Subjekt hin. «Denn das Wort, das einst
geschehen ist und in seinem Geschehensein zum Text geworden ist, muss mit Hilfe
des Textes wiederum Wort werden und so als auslegendes Wort geschehen Die
Tiefe solchen Auslegungsgeschehens ist allerdings erst damit erfasst, dass es als
ein Zur-Wahrheit-Bringen Aufdeckung und Veränderung der Wirklichkeit zugleich
ist.»36 Aufdeckung, insofern das dem Text zugrundeliegende Selbstverständnis ans
Licht gebracht werden soll, und Veränderung, insofern das «geschichtliche
Vorurteil»37, das die Vermittlung des Selbstverständnisses des Textes erschweren muss,
überwunden werden soll.

Ist das hermeneutische Verfahren aber in der Lage, diese zweifache Vermittlung
zu leisten? Das Programm dieses Verfahrens geht auf eine Wahrheit, «die den
Kontrollbereich wissenschaftlicher Methodik übersteigt». Diese Wahrheit will es

«überall aufsuchen, wo sie begegnet, und auf die ihr eigene Legitimation
befragen.»38 Die Ineinssetzung von «Wahrheit» und «Uberlieferung» - um nichts
anderes handelt es sich bei diesem Programm - ist im Grunde jedoch die «Flucht
in Wahrheiten», die sich nicht auf dem Wege strenger Methodik erbringen lassen,

wenn etwa auch Gadamer ausdrücklich auf Subjektivität im strengen Sinne
verzichtet. An deren Stelle tritt ein nur vage bestimmtes «Sich-Einfühlen» in
Uberlieferungszusammenhänge. «Das Verstehen ist selber nicht so sehr als eine Handlung

der Subjektivität zu denken, sondern als das Einrücken in ein Uberlieferungsgeschehen,

in dem sich Vergangenheit und Gegenwart beständig vermitteln. Das

ist es, was in der hermeneutischen Theorie zur Geltung kommen muss, die viel

34 R. Bultmann, Das Verhältnis der urchristlichen Christusbotschaft zum historischen Jesus:

Sitzungsber. d. Heidelberger Akad. d. Wiss., Philos.-histor. Kl. 1960, 3 (1960), S. 17.
35 H. G. Gadamer, Hermeneutik und Historismus: Philos. Rundschau 9 (1962), S. 63.
36 G. Ebeling, Theologie und Verkündigung: Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie,

1 (1962), S. 14.
37 H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode (1960), S. 261: «Die Selbstbestimmung des

Individuums ist nur ein Flackern im geschlossenen Stromkreis des geschichtlichen Lebens. Darum
sind die Vorurteile des Einzelnen weit mehr als seine Urteile die geschichtliche Wirklichkeit
des Seins.»

38 Gadamer (A. 31), S. XIII.



Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit 295

zu sehr von der Idee eines Verfahrens, einer Methode beherrscht ist.»39 Die Hermeneutik

sieht analog dazu auch in der Schrift ein «Überlieferungsgeschehen»; diese

Deutung dürfte jedoch kaum in der Lage sein, die Frage nach der altchristlichen
Eschatologie anders als in den traditionellen Kategorien zu beantworten. Ihr
Vorgehen ähnelt dem interpretatorischen «Schnellverfahren», mich als «Hörer in Moses'
oder Paulus' Haut zu stecken», obwohl ich «weder so noch so heisse».40

Die Hermeneutik in diesem Sinne identifiziert die Wahrheit eines Textes nicht
mit einer bestimmten Position, die an den Text heranzutragen wäre. Vielmehr
versucht sie, gleichsam aufgrund eines «metaphysischen Apriori der
Geistesgeschichte»41 in einer ihr eigentümlichen «hermeneutischen Richtigstellung» Wahrheit
zu rekonstruieren. Subjektivität als Konstituens jeden möglichen «Wortgeschehens»
wird auf diese Weise zugunsten des «Sich-Einfühlens» in eine nicht näher bestimmte
«Objektivität» geleugnet. Diese «Objektivität» hilft jedoch auch nicht weiter: «Objektive

'Heilstatsachen' sind deshalb nur das konträre Gegenteil von 'objektiven
Welttatsachen', d. h. bloss eine apologetische Entgegensetzung, als ob Gott einfach das

Gegenteil der Welt wäre.»42 Die Konsequenz aus alledem ist die Feststellung, dass
Hermeneutik bei der Vermittlung des genuinen Selbstverständnisses des Schrifttextes

nicht weiterhilft. Hermeneutik ist ausschliesslich Vermittlung, m. a. W.:
Auslegung ist primär das Ineinssetzen von zu vermittelndem Selbstverständnis (Text)
und Subjekt dieser Vermittlung im «Universum des Verstehens» (Gadamer), das

das historische «Vorurteil» zwar angreift, aber auch gerade zu einem solchen
beitragen muss: das Bewusstsein der Differenz zwischen Objekt und Subjekt der
Vermittlung wird in einem vorausgesetzt und zu überwinden versucht, so dass diese
Differenz zwischen Subjekt und Gegenstand der hermeneutischen Reflexion mit
innerer Notwendigkeit zur Abhängigkeit von diesem führen muss. Die Polarität
von Vermittlung und Entgegensetzung (Differenz) als Konstitutionsprinzip
philosophischer Reflexion wird im hermeneutischen Verfahren einseitig zugunsten der
blossen Vermittlung aufgegeben, die dennoch nicht Vermittlung mit allen
«Inhalten» ist, denn auch die Differenz zum Reflexionsgegenstand müsste vermittelt
werden: «Die hermeneutische Situation einer Zeit überführt nicht ohne weiteres in
den Standpunkt einer Hermeneutik aller Zeiten.»43

b) «Nicht das Bleiben beim Gegebenen, Überlieferten ist einer Theologie
vorzuwerfen, die traditionalistisch oder positivistisch geworden ist. Im Gegenteil: Gerade
unter dem Schein besonders treuen Festhaltens am Überlieferten wird dieses de

facto preisgegeben, weil es einfach als traditum und damit als praeteritum
'präsentiert' wird, statt es in die Zukunft weisend zu verantworten im gegenwärtig
geschehenden Wort, damit das traditum sich ereigne im Vollzug der traditio. Das

30 Gadamer (A. 31), S. 274f.
40 M. Mezger, Anleitung zur Predigt: Zs. Theol. u. Ki. 56 (1959), 377-397, S. 384.
41 H. Jonas, Augustinus und das paulinische Freiheitsproblem (1930), S. 7.
42 E. Fuchs, Hermeneutik (21958), S. 93f.
43 R. Bubner, Philosophie ist ihre Zeit, in Gedanken erfasst: J. Habermas u. a., Hermeneutik

und Ideologiekritik (1971), 210-243, S. 230.



296 Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit

traditum ist nur dann das, wozu es überliefert ist, wenn es eingeht in den Akt
der Uberlieferung, d. h. wenn aus dem in Buchstaben fixierten Text das
Geistgeschehen des mündlichen Wortes wird.»44 Damit ist der entscheidende Vorwurf
gegenüber der traditionellen Hermeneutik ausgesprochen, die allein an der quaestio
facti festhält und die quaestio iuris gar nicht erst thematisiert. Gadamer konnte
seine Position nicht ohne Grund mit den Worten zusammenfassen: «Ich halte es
allein für wissenschaftlich, anzuerkennen, was ist, statt von dem auszugehen, was
eben sein sollte oder sein möchte. In diesem Sinne versuche ich, über den Methodenbegriff

der modernen Wissenschaft (der sein begrenztes Recht besitzt) hinauszudenken

und in prinzipieller Allgemeinheit zu denken, was immer geschieht.»45 Auf
der Tagung der Alten Marburger (1962) hat er konsequent die Meinung vertreten,
es sei nicht das Selbstverständnis, das in der Sprache zum Ausdruck komme. Das
Wort sei «selbstlos», und das, von dem der biblische Autor spreche, transzendiere
sein Selbstverständnis. Was die Sprache zu sagen habe, sei in der ausgesagten Sache

zu suchen, so dass das Wort in das hinein «verschwinde», was es sage.46

Die Aktualisation eines Textes ist demgegenüber angewiesen auf die Thematisierung

der Differenz von Text und Aktualisierenden. Unter dieser Rücksicht wird
jedoch das, was in der traditionellen Hermeneutik «Objekt des Verstehens» ist,
zum Material der Kritik, durch die die kritische Reflexion die angesprochene
Differenz zu überwinden sucht. Dabei lässt jene sich bewusst auf die Aporie ein,
dass die Dinge, die kritisiert werden, jenseits der kritischen Reflexion
weiterexistieren, «weil die Reflexion sie voraussetzt und ihrer bedarf, um sie zu
kritisieren».47 Die Uberwindung sowohl des Dogmatismus der traditionellen Hermeneutik

(die Verabsolutierung eines universalen Sinnzusammenhangs), der es nicht
um Aktualisation, sondern um ein adäquates (i. e. «kongeniales») Verstehen geht,
wie der Aporie der kritischen Reflexion erscheint nur möglich im Rückgriff auf
das Subjekt kritischer wie traditioneller Hermeneutik. Theorie wird auf diese Weise
erneut - und das ist das Ziel - reduziert «auf die Freiheit der Reflexion, an sich

in Unterscheidung von allem anderen festzuhalten. Diese Selbstgewissheit muss
immer neu erworben werden, indem Reflexion an Inhalten, die sie reflektiert,
just dadurch, dass sie sie reflektiert, erweist, dass sie nicht jene ist und jene nicht
sie sind.»48 Damit ist die Bedeutung der schon angesprochenen Differenz für das

hermeneutische Verfahren explizit zugegeben. Allerdings muss - gegen Adorno -
das Gegenüber als Objekt der Reflexion nicht ipso facto zum «Unwahren» werden,
solange nicht - in Umkehrung zur traditionellen hermeneutischen Reflexion - die
Polarität von Vermittlung und Entgegensetzung einseitig zugunsten der Entgegen-

« Ebeling (A. 36), S. 14.
45 Gadamer (A. 35), S. 248f.
46 W. Kimmerle, Hermeneutische Theorie oder ontologische Hermeneutik: Zs. Theol. u. Ki.

59 (1962), S. 2ff.
47 Bubner (A. 43), S. 215.
4® Bubner (A. 43), S. 219. Vgl. Th. W. Adorno, Eingriffe (1963), S. 23f. bzw. S. 17: «Wer

noch philosophiert, kann es nur, wenn er die marxische These vom Überholtsein der Besinnung
verneint... als auch machtloser Versuch des Gedankens, seiner selbst mächtig zu bleiben.»



Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit 297

Setzung aufgegeben wird. Beide Momente (in ihrem Bezug zur Zeit) als im
reflektierenden Subjekt vermittelte bilden das logische «Gegenüber» des Textes, dessen
Selbstverständnis es zu transponieren und für die je aktuelle Zeit fruchtbar zu
machen gilt. Dieses logische «Gegenüber» ist das Subjekt, dem sich die Frage
Bultmanns49 nach der Möglichkeit einer Vermittlung des eschatologischen Bewusst-
seins Jesu und nach der Relevanz dieses «historischen Phänomens» stellt.

Ohne die kritische Haltung der Entgegensetzung in aller Vermittlung ist ein
«Textverstehen» nicht denkbar. «Die Kritik ist ein integrierendes Moment der
Bemühung um das Textverstehen. Sie richtet sich um dessen willen, was der
biblische Text zum Verstehen bringen will, gegen alles, was dieser 'hermeneutischen'
Funktion des Textes hindernd im Wege steht. Sie ist grundsätzlich Kritik gegenüber
der Entstellung des Textes: seien es Entstellungen des Textverständnisses infolge
überlieferter Vorurteile und unsachgemässer Interpretationsschemata und
Fragestellungen; seien es Entstellungen der Sache selbst, um die es dem Text als
biblischem geht, infolge verwirrender Sprachmittel des Textes.»50 Diese Aufgabe fällt der
Hermeneutik, die das «historische Vorurteil» bewusst in Kauf nimmt, jedenfalls
schwerer als dem «kritischen Subjekt», das sowohl Entgegensetzung wie Vermittlung

zu reflektieren sich bemüht.

c) Interpretation als Kritik an der Entstellung eines Textes (beispielsweise
bedingt durch das «historische Vorurteil» oder die «Ungleichzeitigkeit» von Subjekt
und Objekt der Interpretation) zielt auf die dem Text eigene Wahrheit. Dieses
Ziel lässt sich kaum mit der klassischen Formel der adäquatio umschreiben, da

gerade diese jene fundamentale Distanz (Differenz), die Interpretation überwinden
will, zugunsten einer logischen Gleichzeitigkeit mit dem Text leugnet. Wahrheit
meint allgemein auf der einen Seite «einen Geltungsanspruch, andererseits das
Sichverhalten der Sache selbst».51 Sollen diese Bestimmungen als Kriterien der
Wahrheit eines überlieferten «Wortgeschehens» angesehen werden, dann muss die

Interpretation, welche «Selbstverständnis» vermitteln will, die Bedeutung der Zeit
als des Trennenden und Erschwerenden im Verständnis dieses «Wortgeschehens»,
dessen Wahrheit in der Behauptung des Offenbarungscharakters dieser Texte prä-
judiziert wird, reflektieren. Die Wahrheit «dieses» Wortgeschehens soll erwiesen
werden in Auseinandersetzung mit den erschwerenden Gegebenheiten dessen, was
hier global unter dem Begriff der Zeit zusammengefasst wird.

Diese Wahrheit ist einerseits fremd, als Entgegensetzung, andererseits aber auch,
insofern sie Selbstverständnis konstituiert, vermittelt und somit «nahe». Gerade
die klassische EFnterscheidung von logischer und ontologischer Wahrheit muss sich
hier als ungenügend erweisen. Die Reflexion der Differenz wirkt der Privatisierung
der Wahrheit entgegen, wohingegen die Thematisierung des Subjekts in diesem
Prozess der Wahrheitsfindung auf die «gesellschaftliche», Kommunikation begrün-

40 Vgl. Anm. 34.
s» G. Ebeling, Wort und Glaube: Zs. Theol. u. Ki. 47 (1950), S. 451.
51 L. B. Puntel, Wahrheit: Handbuch philosophischer Grundbegriffe (1974), 1649-1668,

S. 1653.



298 Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit

dende Funktion verweist, in der das Wortgeschehen gründet. Die kritische Reflexion
erscheint unter diesem Aspekt als angemessenste Interpretationsweise. Sie soll in
der Analyse «des Zusammenhangs von Erkenntnis und Interesse die Behauptung

stützen, dass radikale Erkenntniskritik nur als Gesellschaftskritik möglich
ist».52 Damit ist nichts anderes ausgesprochen als die Feststellung, dass die
Selbstverständnis konstituierende Bedeutung des «Wortgeschehens», das es zu interpretieren

gilt, immer auch in seiner kommunikativen Dimension zu sehen ist:
Wahrheitsanspruch ist weder objektive Gültigkeit noch subjektive Gewissheit, also
entweder Vermittlung oder Entgegensetzung, sondern intersubjektives Geschehen, das

trotz der Distanz, welche die Zeit schafft, den Rahmen bereitstellt, innerhalb dessen
eine bestimmte Weise der Kommunikation möglich und sinnvoll ist.

*

Das Wortgeschehen, das dergestalt als intersubjektives bestimmt wird, empfängt
seine Relevanz für unser Selbstverständnis nicht aus einem universal vorgegebenen
Sinngefüge, wie es die hermeneutische Position suggeriert, sondern aus seiner
vorgängigen Bestimmung als Heilsgeschehen,53 Diese lässt sich methodisch nicht
aufweisen. Gleichwohl bestimmt sie die Methodenfrage, insofern die jeweilige Methode
das neu zu konstituierende resp. zu rekonstruierende Selbstverständnis als ein am
Heilsgeschehen orientiertes erweisen muss und dieses auch weitertragen soll
(kommunikative Dimension). Das Wortgeschehen wird als Heilsgeschehen gedeutet. Für
die Frage nach der Wahrheit heisst das, dass diese einmal - nämlich als konkretes
Wortgeschehen - vorgegeben ist, u. U. in Entgegensetzung zu allem, was als «Wahrheit»

ausgegeben werden mag, andererseits aber als eine in ein neues Selbstverständnis

hinein zu vermittelnde sich auch der Leistung des vermittelnden Subjekts
verdankt, welches ihr in intersubjektivem Zusammenhang erst zu ihrer Kompetenz
verhilft. Diese Spannung lässt sich traditionell umschreiben mit dem Begriffspaar
von objektiver Heilstatsache und Erfüllung derselben in präsentischer Eschatologie
und damit wieder korrespondierender noch ausstehender Heilsvermittlung, die zwar
zugesagt, aber noch nicht realisiert ist (als futurische Eschatologie).

«Hier ist, bei vollkommen unverdeckter Anerkennung der Textgestalt und ihrer Freiheit,
die Aussage des Textes heute nur übersetzbar bei radikaler konträrer Aussage-Bewegung zum
Text. Anleitung zur Predigt besteht nicht darin, dass dem Lernenden hier die Anfechtung
des Textes erspart bleibt oder dass man ihm irgendwelche Schliche beibringt, wie er um die
seit langem offenen und bloss immer wieder auf die lange Bank geschobenen Fragen
herumkommt, sondern dass man ihm Mut macht und ihn verpflichtet, dem Text dergestalt unbedingt
zu vertrauen, dass beim wahrhaftigen Übersetzungsversuch heute der Text seinen Aussagewillen

bewährt und durchhält - gerade dort und darin, wo wir um des glaubenschaffenden
Zeugnisses willen die Aussage in völlig anderer Sprache, also u.U. contra versionem explicatam
wiederholen müssen.»54

52 J. Habermas, Erkenntnis und Interesse (1968), S. 9.
53 Vgl. Anm. 33.
54 Mezger (A. 40), S. 387.



Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit 299

Wahrheit als ein in einem «Wortgeschehen» zugängliches «Heilsgeschehen»
scheint auf den ersten Blick wenig mit den traditionellen Bestimmungen der
Eschatologie zu tun zu haben. Wenn beides dennoch in einer Art Identifikationsverfahren

gegenüber- und zusammengestellt wird, dann darum, weil Eschatologie im
neutestamentlichen Verständnis selbst nichts anderes ist als eine Form, in der das

Heil, das sich ereignet hat, zur Sprache zu bringen versucht wird, und zwar in
seinem ausdrücklichen Bezug zur Zeit, wie er hier zu thematisieren unternommen
wurde (entgegen aller existentialphilosophischen «Daseinsanalyse»). Diese Aussage
(und Zusage) ist «Wortgeschehen», das ein an dieser Wahrheit (dass das «Heil da
ist» - Reich Gottes - und in einem bestimmten Verhältnis zur Zeit zu sehen ist,
ja aus «zeitlichen Geschehnissen» Heilsgeschehen macht) orientiertes Selbstverständnis

konstituiert. Die Zeit ist dabei insofern von Bedeutung, als diese einmal in die
Erfahrung der Wahrheit mit einbezogen wird, mythologisch als Thematisierung
der Frage nach dem Ende der das endgültige Heil anscheinend aufhaltenden Zeit,
und als diese zum anderen die Wahrheit der Inhalte dieses Geschehens mit seinen
historischen/geschichtlichen Bedingungen im weitesten Sinne in Verbindung bringt.
Die Transformation des tradierten Wortgeschehens in ein den Bedingungen des

neuzeitlichen Subjekts adäquates Selbstverständnis ist darüber hinaus ebenfalls nur
in kritischer Reflexion auf die Zeit als Ausdruck der Distanz zum ursprünglichen
Wortgeschehen wie als Weise des Wirkens desselben möglich.

Der Versuch, die Eschatologie des N.T. als auch für das Selbstverständnis des

Menschen, der von den Voraussetzungen eines diametral entgegengesetzten
Weltbildes her denkt und handelt, als bedeutsam zu erweisen, erbrachte also folgendes

Ergebnis: Das, was traditionell mit dem Begriff «Eschatologie» umschrieben
wird, ist nicht nur Ausdruck des Versuches, «Heilswahrheit» unter bestimmten
Bedingungen auszusagen, sondern ist darüber hinaus - als das zur Sprache bringen
der Weise, in der diese Wahrheit «anwesend» gedacht wird - nicht nur zur
Interpretation und Transformation in andere Bedingungen des Denkens fähig, sondern
umschreibt gleichzeitig die Bedingungen einer derartigen Interpretation. Das, was
die traditionelle Eschatologie, von jeder Entstellung gereinigt, meint, bleibt daher
konstitutiv für die heute möglichen Versuche, die Wahrheit des Heilsgeschehens
auszulegen.

Eschatologie als der Versuch der Beschreibung und Umschreibung der je
besonderen Weise der Anwesenheit der Wahrheit Gottes und deren Erfahrung im
Glauben und als Bestandteil dieser Wahrheit selbst integriert nicht ipso facto in
einen universal vorgegebenen Wahrheitszusammenhang, sondern kritisiert das

Arrangement von «Wahrheit» und «Zeit», die voreilige Identifikation von Heil und
Gegenwart als gegenwärtiger (i. e. vorläufiger) Institution, ebenso wie sie dieser
das Heil als «mit der Zeit vermitteltes», auch schon anwesendes, für das «Jetzt»
zusagt.

Eschatologie als geschichtlicher Ausdruck der in der Offenbarung zugesagten
Wahrheit darf weder das real Gegenwärtige im Blick auf ein noch ausstehendes

Zukünftiges überspringen, noch die Vollendung der Welt in der Wahrheit Gottes,



300 Carl-Friedrich Geyer, Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit

die als ganze noch aussteht, sowie das Unabgegoltene, Ungenügende des Je-Jetzt

vergessen und das Präsens, meine dies den einzelnen oder die Institution und ihre
Ordnungen, absolut setzen. Beides miteinander zu vermitteln kann der «medialen
Position», welche die Vermittlung zu ihrem ureigenen Geschäft gemacht hat, nicht
gelingen, da sie gleichsam nur Oberflächenphänomene, Umschreibungen und Inter-
pretamente oszillieren lässt, all dies kritisch auf seinen Kern hin zu durchdringen
jedoch nicht imstande ist. Der vorliegende Versuch wollte dies mit den Mitteln
einer Philosophie leisten, die sich als «Ideologiekritik» theologischen Deutungsschemata

nur noch in deren säkularisierter Form verbunden weiss. Dieser Versuch
ist daher ein aussergewöhnliches, nicht nur Beifall findendes Unternehmen55, das
aber - so glauben wir - für eine Neuinterpretation, und eine solche ist ja das
Problem aller gegenwärtigen Theologie, soweit sie Seriosität beanspruchen kann,
fruchtbar gemacht werden könnte. Wenn methodische, wissenschaftstheoretische und
kritische Überlegungen nicht stagnieren - das Gegenteil ist noch nirgendwo sichtbar
geworden -, dann tut auch die Theologie, die ja heute reden will (von einer
Zukunft, die heute faszinieren soll), gut daran, sich nicht nur auf ein traditum,
das weithin zum praeteritum und damit plusquamperfectum geworden ist, zu
berufen, zumal davon für die Theologie nicht wenig, für ihre Glaubwürdigkeit aber
alles abhängt. Im übrigen sollte der, welcher der Führung des Geistes vertraut,
auch wissen, dass dieser sich in der Vernunft, nicht aber in den Vorurteilen der
Gläubigen äussert. «Es tat der Kirche nie gut, sich eigenwillig auf einen Mann -
ob er nun Thomas (seien wir froh, dass wir keinen Thomas haben und brauchen)
oder Luther oder Calvin hiess - und in seiner Schule auf eine Gestalt ihre Lehre
festzulegen. Und es tat ihr überhaupt nie gut, prinzipiell rückwärts statt vorwärts
zu blicken: als ob sie der 'konsequenten Eschatologie' eben doch recht geben wollte,
als ob sie eben doch nicht an den kommenden Herrn glaubte.»56

Carl-Friedrich Geyer, Münster, Westf.

55 Was allerdings wenig zur Sache tut, wenn man bedenkt, dass «ein Theologe nicht nur
das Recht, sondern unter Umständen sogar die Pflicht haben (kann), sein Argument für
eindeutig und sicher zu erklären, auch wenn seine Kollegen ihm keinen Beifall spenden»;
so K. Rahner, Schriften zur Theologie, 4 (41964), S. 32.

56 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, 3, 4 (1951), S. IX.


	Die Gegenwärtigkeit der Wahrheit : Gedanken zu einer Neuinterpretation der Eschatologie

