
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 5

Artikel: Gott ist grösser als unser Herz : zur Interpretation von 1. Joh. 3, 19f.

Autor: Pratscher, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gott ist grösser als unser Herz

Zur Interpretation von 1. Joh. 3,19f.

In 1. Joh. 3, 19f. heisst es in einem Zusammenhang, in dem es um die Verwirklichung

der Bruderliebe und, damit verbunden, um die Frage der Heilszuversicht
geht: Der Christ kann sein Gewissen beruhigen, wessen immer es ihn anklagt, denn
Gott ist grösser als das Gewissen und weiss alles - eine unerwartete und schon auf
den ersten Blick als durchaus ungewöhnlich zu erkennende Aussage. Ihren
Sinngehalt aufzuzeigen, soll im folgenden versucht werden.

1.

Die Voraussetzung für die Ausführungen in 1. Joh. 3,19f. stellt das Verhältnis
von Christ und Sünde dar, das durch zwei einander gegenüberstehende Aussagen
im 1. Joh. formuliert ist. Beide Aussagen kennzeichnen die Situation, in der sich
der Christ befindet: einerseits ist er ein eschatologisch Existierender, andererseits ist
er den Bedingungen der Realität dieser Welt, die immer eine endliche Realität ist,
verhaftet.

Soweit es das erste betrifft, betont Johannes1, dass der Christ nicht mehr auf
die Seite des Todes, der Widergöttlichkeit gehört, sondern auf die Seite Gottes,
auf die Seite des Lebens. Er ist bereits vom Tod ins Leben hinübergeschritten
(3, 14); er ist bereits jetzt Kind Gottes (3, 2). Er ist aus Gott gezeugt (2, 29; 3, 9

u.ö.), das göttliche spérma bleibt in ihm (3, 9). Die Folge davon ist, dass die durch
die Sünde hervorgerufene Entfremdung zwischen dem Menschen und Gott im
Leben des Christen beseitigt ist, definitiv beseitigt ist. Es kann so die Aussage
gemacht werden: «Jeder, der aus Gott gezeugt ist, begeht keine Sünde» (3, 9; vgl.
5, 18). Sünde ist also etwas dem Leben des Christen Fremdes, Uneigentliches.
In 3, 9 ist dieser Gedanke sogar zu der Spitzenaussage gesteigert: «Er kann nicht
sündigen, weil er aus Gott gezeugt ist.» Insofern die Existenz des Christen eine

eschatologische ist2, ist das Vorhandensein von Sünde darin eine unmögliche
Möglichkeit.3

1 Mit «Johannes» ist der Verfasser des 1. Joh. gemeint. Die Frage nach seiner Identität mit
dem Verfasser des Evangeliums kann hier ausser Betracht bleiben.

2 Wenn R. Bultmann das ou dynatai hamartânein als «Möglichkeit des Nichtsündigens»
versteht, «die der Glaubende als das unverlierbare Geschenk der agâpë Gottes empfangen hat,
eine Möglichkeit, die freilich stets zu realisieren ist», Die drei Johannesbriefe (19698), S. 58,
so scheint mir darin die Radikalität der eschatologischen Aussage, die erst mit dem Bezug auf
das reale Leben des Christen ihre Kühnheit bekommt, abgeschwächt zu sein. Es sollte eher
von der «Unmöglichkeit des Sündigens» in bezug auf den eschatologischen Status, in dem sich
der Christ bereits befindet, geredet werden. Ähnliches gilt auch für H. Balz, Der erste Johannesbrief:

H. Balz - W. Schräge, Die «Katholischen» Briefe (197311), S. 183.
3 Die indikativische Proklamation des eschatologischen Status des Christen fordert, da

dieser Status für die Gegenwart reklamiert wird, die entsprechende Ausrichtung des Lebens,
das Bleiben in ihm (2,28 u. ö.). Von dem, der dieses Bleiben realisiert, gilt: er sündigt
nicht (3, 6).



Wilhelm Pratscher, Gott ist grösser als unser Herz 273

Nun ist aber der Christ nicht nur ein eschatologisch Existierender, sondern er ist,
indem er hie et nunc lebt, den Bedingungen der Realität dieser Welt unterworfen.
Und in dieser Hinsicht muss er in seinem Leben auch die Sünde als Wirklichkeit
akzeptieren. «Wenn wir sagen, dass wir keine Sünde haben, führen wir uns selbst

irre, und die Wahrheit ist nicht in uns» (1, 8; vgl. 1, 10).
Beide Aussagen - der Christ ist als eschatologisch Existierender von der Sünde

getrennt und verfällt ihr unausweichlich als ein der Realität der Welt Verhafteter

- stehen hart nebeneinander und dürfen in diesem paradoxen Charakter nicht
abgeschwächt oder harmonisiert werden. Sie sind unvereinbar, dürfen aber nicht
getrennt werden. Sie stehen freilich nicht auf derselben Ebene. Denn das eschato-
logische Sein ist das eigentliche Sein des Christen, in diesen Bereich gehört sein

Selbst, die Sünde ist dagegen das Uneigentliche, das Fremde, das Bedrohende.
Aus dem Zusammentreffen beider Aussagen entsteht nun unvermeidlich ein

Konflikt. Wenn das In-ihm-Bleiben die Voraussetzung für das Nicht-Sündigen ist
(3, 6), so ist bei jedem Sünde-Tun das In-ihm-Bleiben durchbrochen. Wenn das

eschatologische Sein dem Sünde-Tun radikal entgegengesetzt und mit dem Gottes-
kind-Sein identisch ist, so ist bei jedem Sünde-Tun das Gotteskind-Sein in Gefahr.
Dieses ist zwar dadurch noch nicht aufgehoben, denn es wird dem Christen hier
und jetzt zugesprochen (3, lf.)4, wohl aber je und je in Frage gestellt. Um mit dieser

Infragestellung fertig zu werden, stehen Johannes verschiedene Modelle - wie ich
es nennen möchte - zur Verfügung.5

Eine Möglichkeit, diesen Konflikt zu lösen, ist das Bekenntnis der begangenen
Sünden: 1, 9. Es handelt sich nicht nur um ihr inneres Eingeständnis, sondern um
ihr offenes Aussprechen, wie aus dem Zusammenhang der Auseinandersetzung mit
den Irrlehrern zu erkennen ist: V. 8 betont, dass die Irrlehrer sagen, sie hätten
keine Sünde (vgl. auch V. 10). Wo dieses Aussprechen geschieht, bleibt offen; eine
kirchliche Institutionalisierung (ähnlich wie in Did. 4,14; 14,1 oder Jak. 5,16) ist vom
vorliegenden Text aus unwahrscheinlich.0 Als Folge des Bekenntnisses wird die

4 Dieser Sachverhalt ist festzuhalten, auch wenn jetzt noch nicht gesagt werden kann, wer
letztlich im Glauben und in der Bruderliebe bleibt. Das kann immer erst nachträglich
festgestellt werden und auch hier nur mit aller Vorläufigkeit, mit der menschliche Aussagen in
dieser Hinsicht gemacht werden können, vgl. die Causa der Irrlehrer in 2,18ff.; 4, Iff. Die
Gotteskindschaft wird gleichsam auf Hoffnung hin zugesagt, auf die Hoffnung hin, dass der
genannte Konflikt gelöst wird. Johannes stellt «jeden Christen vor die Aufgabe, mit aller Glut
zu glauben, dass er positiv zum Gotteskind berufen ist und mit den ihm verliehenen Kräften
die sittlichen Anforderungen seiner Berufung und Begnadung erfüllen kann», R. Schnackenburg,
Die Johannesbriefe (19704), S. 288.

5 Lösbar ist also nicht die Paradoxie von eschatologischem Sein und Verhaftetsein an die
Sünde, wohl aber der daraus folgende Konflikt.

6 Vgl. Schnackenburg (A. 4), S. 86f.; Bultmann (A. 2), S. 27, Anm. 5; Balz (A. 2), S. 168;
anders R. Seeberg, Die Sünden und die Sündenvergebung nach dem ersten Brief des Johannes:
Das Erbe Martin Luthers und die gegenwärtige theologische Forschung. Festschrift L. Ihmels
(1928), S. 22 (merkwürdigerweise kommt Seeberg in diesem Aufsatz auf 1. Joh. 3,19f. nicht
zusprechen); E. Gaugier, Die Johannesbriefe (1964), S.76.



274 Wilhelm Pratscher, Gott ist grösser als unser Herz

Vergebung des treuen und gerechten Gottes zugesagt7; durch diese wird das gestörte
Verhältnis zwischen Gott und dem Christen wieder beseitigt. Die Möglichkeit der
Vergebung ist allein von Gott her gegeben, der Christ, der gesündigt hat, kann sie
nicht von sich aus bewerkstelligen. Er kann sich nur auf die Zusage verlassen, dass
seine Sünden nach dem Bekennen beseitigt werden. Aber eben dieses Bekennen
muss er vollziehen - immer neu.

Ein weiteres Modell ist im Rekurs des Johannes auf die Vorstellung vom Para-
kleten nach 2, 1 gegeben. Es handelt sich hier durchaus um ein eigenes Modell,
das nicht zu schnell mit dem vorhergehenden des Sündenbekenntnisses verbunden
werden sollte8; denn abgesehen davon, dass 2, 1 sprachlich vom Vorhergehenden
durch die Anrede teknia und das Fehlen der Antithesenform abgesetzt ist, ist das
Eintreten des Parakleten vor Gott vom Bekenntnis völlig unabhängig. Jesus tritt in
einer Gerichtssituation9 vor Gott als Advokat für die Christen ein mit dem zwar
nicht ausgesprochenen, aber erwarteten Ergebnis der Beseitigung der Schuld.10

Das Fremde, Bedrohende, das den Christen zu vernichten droht, wird dadurch stets
aufs neue beseitigt, so dass die Gemeinschaft mit Gott nicht zerstört wird.

2.

Ein drittes Modell, den vorliegenden Konflikt zu lösen, stellt die Aussage dar,
dass Gott grösser ist als das Gewissen der Glaubenden11, 3,19-20.

In l.Joh. 2, 28 bis 3,24 geht es um die Frage der Gotteskindschaft und ihrer
Bedeutung für das Leben des Christen. In 2, 28 bis 3, 10 wird als Hauptaussage
betont, dass Gotteskindschaft und Sünde-Tun schlechterdings unvereinbar sind (bes.
3, 6. 9). Vielmehr ist der (und nur der) ein Gotteskind (bzw. aus Gott gezeugt), der
die Gerechtigkeit tut (2,29; 3,10). Vor 3,10 wird als Gegensatz zum Sünde-Tun
das Tun der Gerechtigkeit hingestellt, in diesem Vers steht parallel dazu - und als
seine Konkretion - die Bruderliebe, die für die folgende Darstellung bestimmend

7 Treue und Gerechtigkeit als Kennzeichen des Verhaltens Gottes dem Menschen gegenüber
sind alttestamentlich bestimmt, vgl. Deut. 32, 4; Jes. 49, 7; Jer. 42, 5. Speziell bezieht sich Gottes
Treue im vorliegenden Zusammenhang auf die Treue zur Verheissung der Vergebung für den
bereuenden Sünder, vgl. Spr. 28,13.

8 Dies scheint bei Schnackenburg (A. 4), S. 89, der Fall zu sein, wenn er betont, Johannes
weise die Christen «an den grossen Fürbitter am Throne Gottes, auf den sie sich berufen
können damit ihnen Gott noch bereitwilliger Verzeihung gewähre».

9 Vgl. O. Betz, Der Paraklet (1963), S. 1.
19 Die Parakletvorstellung des 1. Joh. unterscheidet sich somit stark von der des Evangeliums

und gehört aufs engste mit den alttestamentlichen und frühjüdischen Fürbitte- bzw.
Fürsprachevorstellungen zusammen, vgl. nur Gen. 18, 23ff.; Hi. 33, 23f.; äth. Hen. 40, 6f.; Test.
Lev. 5, 6; Test. Dan. 6, 2, zu Qumran Betz (A. 9), S. 36ff. Zur Fürsprache Christi ohne
Verwendung von parâklëtos vgl. nur Rom. 8, 34; Hebr. 7, 25; 9, 24; 1. Klem. 36,1.

11 Die Vorstellungen vom stellvertretenden Sühnetod (1. Joh. 2, 2; 3, 16 u. ö.) und der
Sendung bzw. Inkarnation Jesu (3,5; 4,9 u.ö.) gehören nicht in den vorliegenden Zusammenhang,
da sie sich nicht speziell auf den mit dem Verhältnis von Christ und Sünde gegebenen Konflikt
beziehen.



Wilhelm Pratscher, Gott ist grösser als unser Herz 275

bleibt. Negativ kontrastiert ist das Verhalten der Christen am Beispiel Kains. Während

dieser seinen Bruder tötet (und insofern zeigt, dass er aus dem Bösen stammt,
3, 12), bedeutet Bruderliebe ein Dasein für den Bruder selbst unter der Gefahr,
dabei das Leben zu verlieren, aufgezeigt am Verhalten Jesu (3, 16). Ist die Bruderliebe

das Kennzeichen der Gotteskindschaft, so ist es unmöglich, den Bruder Mangel
leiden zu lassen, V. 17.12 In einem solchen Christen kann die Liebe Gottes nicht
bleiben, d. h. seine Gotteskindschaft ist in Frage gestellt. Nicht Liebe mit schönen
Worten ist die echte Bruderliebe und als solche das grundlegende Kennzeichen des

Christen, sondern Liebe in Tat und Wahrheit, V. 18.13

Bevor auf den Gedankengang von 1. Joh. 3,19-20 selbst eingegangen werden kann, ist es

nötig, die wichtigsten cruces interpretum kurz zu skizzieren. Zum ersten ist es strittig, ob das
entoütö rückwärts oder vorwärts zu beziehen ist. Letzteres wird etwa vertreten von Utten-
doerfer, Nauck, Kohler und Gaugier14. Doch die dafür vorgebrachten Argumente sind nicht
überzeugend: weder ist es der Hinweis auf die Statistik15 noch der auf die beim Rückbezug
vorgenommene Trennung der beiden Futura gnösometha und peisomen16; auch der Hinweis
auf den beim Rückbezug nötigen Zwischengedanken V. 19a17 überzeugt nicht, da dieser keineswegs

ausgesprochen zu werden braucht. In bezug auf den Inhalt fragt Gaugier, was der
Angefochtene mit dem Gedanken anfangen könne, dass er an seiner Bruderliebe sein Aus-
der-Wahrheit-Sein erkennen könne, denn diese Liebe finde er ja nicht in seinem Herzen vor18.

Doch, so richtig dieser Hinweis Gauglers an sich ist, er ist kein Argument gegen einen
Rückbezug, denn bei diesem ist der Gedanke des Aus-der-Wahrheit-Seins vom folgenden der
Beruhigung des Gewissens getrennt und gerade dadurch wird der Möglichkeit gewehrt, das
Aus-der-Wahrheit-Sein als (eine) Begründung für die Beruhigung des Gewissens anzusehen.
Hingegen lässt sich der Rückbezug gut begründen. Abgesehen davon, dass der Gedanke, das
Aus-der-Wahrheit-Sein sei gerade an der Bruderliebe erkennbar, für den 1. Joh. ausser
Diskussion steht19, ist ein Rückbezug inhaltlich sinnvoller: zum einen ist bei einem engen Bezug
von V. 19a auf V. 18 die indikativische Motivierung für den Imperativ von V. 18 gegeben,

12 Diese konkrete Nennung eines Mangels an Bruderliebe lässt auf eine konkrete Situation
in der Gemeinde schliessen.

13 Mit alëtheia ist hier die «Wirklichkeit Gottes, die eigentliche Wirklichkeit», Bultmann
(A. 2), S. 61, Anm. 7, gemeint, der die Christen zugehören und die sie entsprechend in ihrem
Handeln bezeugen.

14 F. Uttendoerfer, Ein Kennzeichen dafür, dass wir aus der Wahrheit sind. Versuch einer
Auslegung des Abschnittes 1. Joh. 3,18-24: Neue kirchl. Zs. 11 (1900), S. 990ff.; W. Nauck,
Die Tradition und der Charakter des ersten Johannesbriefes (1957), S. 78f.; M. Kohler, Le
Cœur et les Mains (1962), S. 133; Gaugier (A. 6), S. 186.

15 Uttendoerfer (A. 14), S. 990, und Nauck (A. 14), S. 78f., verweisen darauf, dass en toûtô
in 1. Joh. zumeist vorwärts weist (2,3; 3,10.16.24; 4,2.9.10.13.17; 5,2), hingegen nur 2,5
rückwärts. Doch ist auch ek toütou in 1. Joh. 4, 6 rückbezüglich, vgl. auch Joh. 16, 30. In 1. Joh.
4, 13 liegt keine echte Parallele vor (gegen Nauck, A. 14, S. 79), da dort das doppelte hôti von
ginöskomen abhängig ist, während in 3,19f. nach gnösometha nur einmal hoti steht, das

doppelte hoti hingegen von peisomen abhängig ist.
16 Nauck (A. 14), S. 79.
17 Uttendoerfer (A.14), S. 990f., betont, dass bei einem Rückbezug nach en toütö ergänzt

werden müsste: Daran, «dass wir die Ermahnung, in That und Wahrheit zu lieben, erfüllen»,
werden wir erkennen etc., weil nur ein Tatbestand ein Kennzeichen des Aus-der-Wahrheit-
Seins sein könne, V. 18 jedoch eine Ermahnung sei.

18 Gaugier (A. 6), S. 186.
19 Vgl. 1. Joh. 2,29; 4,7.16 u.ö.



276 Wilhelm Pratscher, Gott ist grösser als unser Herz

zum anderen ist nicht recht einzusehen, warum der Christ sein Aus-der-Wahrheit-Sein am
Tatbestand erkennen soll, dass Gott grösser ist als sein Gewissen20.

Noch weniger Übereinstimmung herrscht in der Frage, ob das zweimalige höti von V. 20

jeweils als höti zu lesen21 oder ob das erste als ho ti zu verstehen ist22. Gegen das zweimalige
höti spricht die Schwerfälligkeit, die V. 20 dann bekäme: Der eân-Satz ist so kurz, dass die
Annahme einer Wiederaufnahme des höti nicht gerechtfertigt erscheint23. Im Grunde wäre das

zweite höti dann auch überflüssig, eine Streichung legt sich aber wegen der guten Bezeugung24
nicht nahe25. Ausserdem fehlt in den analogen Fällen 1. Joh. 3, 2; 5,14 nach einem höti eän
das zweite höti26. Dass bei der Konstruktion hö ti eän die Parallele zwischen V. 20 und V. 21

zerstört werde27, ist nicht überzeugend, da sie ohnehin nur insofern besteht, als V. 21 den Fall
setzt, dass das Gewissen nicht verurteilt, V. 20, dass es unter bestimmten Voraussetzungen
verurteilt. In sprachlicher Hinsicht besteht ein antithetisches Verhältnis zwischen den beiden
Versen (wie es Nauck vertritt)28 nur unter der Voraussetzung, dass das erste höti als höti
gelesen wird. Der Hinweis, dass Johannes durch das zweite höti den Gedanken des Grösser-
Seins Gottes besonders betonen will29, entspringt einer Verlegenheit und entfällt bei der
Entscheidung für hö ti, da in diesem Fall das höti vor meizön ohnehin erst das erste ist. Für
die Konstruktion hö ti eän spricht, dass die genannten Schwierigkeiten des doppelten höti
entfallen und sich auf diese Weise der konkret vorliegende Text grammatisch am besten
erklären lässt30. Dass sich in sachlicher Hinsicht kein entscheidender Unterschied aus den
beiden Lösungen ergibt, hat Bultmann mit Recht betont31.

20 Der Rückbezug wird sehr häufig vertreten. Ich nenne nur: B. Weiss, Die drei Briefe des

Apostel Johannes (1899°), S. 103; G. Wohlenberg, Glossen zum ersten Johannesbrief, III. Kap.
3,18-22: Neue kirchl. Zs. 13 (1902), S. 632, Anm. 1; B. Rebstock, «Gott ist grösser als unser
Herz» (1. Jo. 3, 20): Benedikt, Monatsschr. 18 (1936), S. 324; A. Skrinjar, «Maior est Deus
corde nostro» (1. Joh. 3, 20): Verbum Domini 20 (1940), S. 344; C. H. Dodd, The Johannine
Epistles (1946), S. 90; J. Schneider, Die Briefe des Jakobus, Petrus, Judas und Johannes (19619),
S. 168; Schnackenburg (A. 4), S. 201; Bultmann (A. 2), S. 61; Balz (A. 2), S. 186f.

21 Vgl. Weiss (A. 20), S. 104; H. J. Holtzmann-W. Bauer, Evangelium, Briefe und
Offenbarung des Johannes (19083), S. 346; F. Büchsei, Die Johannesbriefe (1933), S. 60; H. Windisch-
H. Preisker, Die Katholischen Briefe (19513), S. 124; Nauck (A. 14), S. 79. 83; Schneider (A. 20),
S. 168; Gaugier (A. 6), S. 184; R. R. Williams, The Letters of John and James (1965), S. 41;
Bultmann (A. 2), S. 62f.; J. Michl, Die Katholischen Briefe (1968), S. 233; Balz (A. 2), S. 186.

22 Uttendoerfer (A. 14), S. 994f.; Wohlenberg (A. 20), S. 636f.; A. E. Brooke, A Crit. and
Exeg. Comm. on the Joh. Epistles (1912, Nachdr. 1957), S. 100; Skrinjar (A. 20), S. 342f.;
J. Chaîne, Les Epîtres Catholiques (1939), S. 192f.; Dodd (A. 20), S. 87; J. R. W. Stott, The
Epistles of John (1964), S. 146; Schnackenburg (A. 4), S. 202.

23 Uttendoerfer (A. 14), S. 994; Brooke (A. 22), S. 99 u.a.
24 Das zweite höti fehlt z. B. in A 33 pc lat.
25 Bultmann (A. 2), S. 62.
26 Schnackenburg (A. 4), S. 202.
27 Büchsei (A. 21), S. 60; Nauck (A. 14), S. 79.
28 Nauck (A. 14), S. 80ff.
29 Nauck (A. 14), S. 83.
30 Zu hö ti an vgl. nur Luk. 10, 35; Joh. 2, 5; 14,13; 15,16. In Joh. 2, 5 lesen P66-75Wfam 1

565 pc eän statt ân, ebenso in Joh. 14,13 P66 565 pc (ohne ti). Zu hö ti eän vgl. 1. Kor. 16, 2;
Kol. 3,17. Zum wechselnden Gebrauch von eän und ân in der Koine vgl. F. Blass-A. De-
hrunner, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch (197013), § 107; E. Mayser, Grammatik
der griech. Papyri aus der Ptolemäerzeit, 2,1 (1926, Nachdr. 1970), S. 261ff.

31 (A. 2), S. 63. Bultmanns Annahme jedoch, dass vor dem zweiten höti ein oidamen
ausgefallen ist (S. 62), ist unwahrscheinlich und unnötig, da der Text durchaus ohne die Annahme
einer Verderbnis sinnvoll interpretiert werden kann.



Wilhelm Pratscher, Gott ist grösser als unser Herz 277

Wir kehren zurück zur Frage nach dem gedanklichen Aufbau. In 1. Joh. 3,18
wird die im sichtbaren Tun und aus der göttlichen Wirklichkeit heraus geübte
Liebe vom Christen gefordert. V. 19a bringt demgegenüber nur insofern etwas
Neues, als an dieser Liebe die Gotteskindschaft, das Aus-der-Wahrheit-Sein erkannt
wird.32 Das Vorhandensein dieser Liebe ist für den Christen das charakteristische
Kennzeichen. In der indikativischen Struktur der Aussage von V. 19a wird ebensowenig

wie V. 21f. vorausgesetzt, dass der Christ diese Liebe nicht tun könnte; an
ihrem Vorhandensein ist ja der Christ als solcher erkennbar. In 19b-20 ist es

freilich anders, wie gleich zu erörtern sein wird. Von hier und dem schon
erwähnten Gedanken aus, dass nicht einzusehen ist, warum der Christ sein Aus-der-
Wahrheit-Sein am grösseren Gott erkennen soll, sollte auch sprachlich zwischen
V. 19a und 19b eine Zäsur gemacht werden.33 In 19b-20 ist im Unterschied zum
Kontext eine Anklagesituation gegeben: der Christ wird von seinem Gewissen34

verklagt, soweit sein Tun seinem eschatologischen Status widerspricht. Er würde
nur dann nicht verklagt werden, wenn sein Tun diesem eschatologischen Status
beständig entspräche, was aber von 1, 8.10 aus nicht möglich ist. Das Beruhigen35
des Gewissens kann nun nicht im Blick auf das Tun der Liebe erfolgen36, denn der
Mangel an derselben ist ja gerade der Grund für die Anklage; es kann nur erfolgen,
indem der Blick vom eigenen Tun weg auf den Gott gerichtet wird, «der grösser
ist als unser Herz und alles weiss». Doch was bedeutet diese Aussage?37

32 Die enge Zusammengehörigkeit ist schon in sprachlicher Hinsicht durch das zweimalige
alëtheia gegeben.

33 Schnackenburgs Ubersetzung (A. 4), S. 194, bringt diese Zäsur zu wenig deutlich zum
Ausdruck: «... dass wir aus der Wahrheit sind, und so werden wir unser Herz vor ihm
beschwichtigen ...»

34 Dass kardia an dieser Stelle mit «Gewissen» zu übersetzen ist, steht ausser Frage.
Johannes steht mit dieser Terminologie in alttestamentlich-jüdischer Tradition, vgl. 1. Sam. 24, 6;
Test. Jud. 20, 5; Test. Gad. 5, 3.

35 Mit «Beruhigen» ist ein Verständnis der Aussage vom Grösser-Sein Gottes gegeben, das

von Luther vertreten wurde (Weim. Ausg. 20, 715f.) und heute allgemein akzeptiert wird: Gott
ist gnädiger als das Gewissen; die entgegengesetzte Interpretation, dass Gott noch strenger
verurteilt als das Gewissen, wurde z. B. von Augustin (Sources Chrét. 75, 282), Oecumenius
(Migne, Patr. Gr. 119, 657), Calvin (Corp. Ref. 83, 342), in jüngerer Zeit von Wohlenberg
(A. 20), S. 633 u.ö. vertreten (dort S. 640ff. zur Geschichte der Auslegung); doch ist vom
Kontext sowie vom Ganzen des 1. Joh. aus nur die erstgenannte Interpretation möglich.

36 Das Missverständnis, der Trost liege nach 3,19 darin, dass die Christen «trotz mancher
Schwächen doch das Hauptgebot des Herrn, in dem das ganze Gesetz zusammengefasst ist,
treu beobachtet haben», Rebstock (A. 20), S. 326, beruht offensichtlich darauf, dass die erwähnte
Zäsur zu wenig beachtet wird.

37 Die Annahme einer in 3,19f. enthaltenen Quelle, R. Bultmann, Analyse des ersten
Johannesbriefes, jetzt in: Exegetica, ed. E. Dinkier (1967), S. 115f.; H. W. Beyer in einer
Rezension der Festschrift A. Jülicher (1927): Theol. Lit.zeit. 54 (1929), col. 612f.; Preisker in
Windisch-Preisker (A. 21), S. 168f., leistet keinen Beitrag zur Interpretation des Sinngehaltes
der Aussage vom Grösser-Sein Gottes; eine sachliche Antithese zwischen V. 20 und 21 ist
jedenfalls nicht gegeben (gegen Beyer, col. 612; von einer solchen Antithese aus kann V. 19f.
also auch nicht interpretiert werden); V. 21 bringt nämlich nur eine positive Wendung (im



278 Wilhelm Pratscher, Gott ist grösser als unser Herz

3.

Die Aussage, dass Gott grösser ist als das Gewissen des Christen, ist in
zweifacher Hinsicht von Bedeutung: a) in Hinsicht auf Momente des hier sichtbar
werdenden Gottesbildes, b) in Hinsicht auf die Implikationen, die sich daraus für
die Lebensführung des Christen ergeben.

a) In bezug auf das Gottesbild scheint der Einsatzpunkt bei der folgenden
Erkenntnis zu liegen: Die Art und Weise, in der das menschliche Gewissen reagiert,
entwickelt sich nicht aus ihm selbst heraus, sondern durch Internalisierung von
Normen, die von aussen kommen und das Leben der betreffenden Person (bzw.
des sozialen Gebildes, dem der Betreffende angehört) regeln sollen. Für den
Christen handelt es sich dabei um Normen, die als Weisungen Gottes verstanden
werden, bei Johannes konzentriert auf die Forderung der Bruderliebe en érgô kai
alêtheia. Auf die Verletzung dieser als gottgesetzt verstandenen Norm reagiert das
Gewissen des Christen mit Anklage, V. 20. Von hier aus impliziert Bultmanns
Aussage, das Grösser-Sein Gottes besage, «dass Gottes Massstäbe andere sind als
die des menschlichen Herzens», «dass also die menschliche Selbstverurteilung vor
ihm verstummen darf»38, zu wenig. Es geht nicht bloss um die Selbstverurteilung
des Christen. Nicht nur über diese setzt sich Gott hinweg, sondern darüber hinaus
über den Massstab, den der Christ als den konkreten Massstab Gottes betrachtet.
Gott ist grösser, heisst: Gott ist grösser als seine eigenen Forderungen in ihrer
notwendig gegebenen, jeweiligen sprachlichen Vermittlung. Sofern Gott anders als
das Gewissen des Christen auf die Verletzung der Forderung nach Bruderliebe (als
Inbegriff des dem neuen eschatologischen Sein entsprechenden Verhaltens) reagiert,
erweist er sich als grösser als die sprachlich vermittelte und damit objektivierte Form
seines Willens. Gott ist als der absolut Freie und Souveräne grösser als die Objektivierung

seines Willens und damit letztlich seiner selbst in einem konkret vorfind-
lichen Gebot; und darin scheint die entscheidende Aussage zu liegen, die 3,19f. in
bezug auf das Gottesbild impliziert. Das Gebot der Bruderliebe als Gottes Forderung

ist damit freilich nicht ausser Kraft gesetzt. Das ist deshalb nicht möglich, da
der Christ auch als eschatologisch Existierender noch den Bedingungen der Realität
der Welt unterworfen ist und in dieser Realität handeln muss, wobei ihm das Gebot
eine Hilfe sein soll. Der Ort, an dem sich Gott über sein eigenes, konkret
vorliegendes Gebot hinwegsetzt, ist genau der Ort, an dem der Hilfscharakter des

Gebotes verkehrt ist in die von diesem her bestimmte Anklage des Gewissens.
Indem Gott sich hier einschaltet, handelt er aus Liebe zu dem, der nur aufgrund
dieser Liebe leben kann.

b) Damit ist bereits der zweite Punkt erreicht, an dem die Bedeutung der
Aussage vom Grösser-Sein Gottes deutlich wird: ihre Implikationen für das kon-

Normalfall, der im Nichtsündigen besteht, hat der Christ Freimut) der negativ formulierten
Aussage von V. 20 (im Fall des Sünde-Tuns klagt das Gewissen an), vgl. auch Schnackenburg
(A. 4), S. 203f.

38 Bultmann (A. 2), S. 63.



Wilhelm Pratscher, Gott ist grösser als unser Herz 279

krete Leben des Christen. Entscheidend scheint mir hier zu sein: Der Christ ist
frei von allem Zwang, den das Gewissen durch seine Verurteilung auf ihn ausübt.
Dieses Frei-Sein bedeutet für den Christen einerseits ein Frei-Sein von allem
Zwang, in der Situation der Gewissensanklage durch ein besonderes Tun seinerseits
oder eines anderen das Vergebungshandeln Gottes gleichsam in Gang zu setzen.
Als Voraussetzung dieser Vergebung ist kein Bekenntnisakt seitens des Christen
und kein Eintreten eines Vermittlers im Blick. Wie Gottes Grösser-Sein seine

Unabhängigkeit von den eigenen Forderungen bedeutet, so bedeutet es für den
Christen, dass er frei ist von allem von der Gewissensanklage ausgehendem Zwang,
die Vergebung Gottes durch ein vorausgehendes Tun zu veranlassen. Johannes
sieht an dieser Stelle in bezug auf den Christen grundsätzlich von jeder solchen

Handlung ab; denn sie müsste notwendigerweise eine andauernd wiederholte und
damit ritualisierte Handlung sein. Dass Gott grösser ist als das Gewissen, heisst,
dass er von einer solchen Handlung unabhängig ist. Gott kommt dem Christen,
der sündigt, von sich aus entgegen; eine vorhergehende Handlung des Christen ist
also nicht notwendig. Gott ist darauf nicht angewiesen, und darin kommt der
Gnadencharakter der Vergebung in wohl nicht zu überbietender Weise zum
Ausdruck.39

Freiheit vom Gewissenszwang heisst nicht nur Freiheit von einer wiederholten
und ritualisierten Handlung im Zusammenhang mit der Vergebung, sie heisst auch
Freiheit von aller Lähmung, die durch diesen Zwang das Leben des Christen festlegt.

Er ist nicht nur befreit von dem Druck, den das Gewissen in der Anklagesituation

auf ihn legt, sondern auch von jenem, der sich im vorhinein aus dem
Wissen des Eintreffens der Anklage bei einer Verfehlung ergibt und das Leben
erdrückt - ein Leben, das doch unter dem Vorzeichen des eschatologischen Befreitseins

steht und von diesem demgemäss auch in seinem konkreten Vollzug geprägt
sein sollte.

In dem Mass, in dem die Gewissensqual auf dem Christen liegt, wird das Befreitsein

verkehrt in ein der Schuld Verhaftetsein, ein Verkümmertsein, dem der Ausblick

auf die Zukunft verwehrt ist. Sofern das Gewissen infolge des Sünde-Tuns
den Christen in seinem eschatologischen Neu-Sein in Frage stellt (bin ich noch
Gotteskind, wenn doch nur die geübte Bruderliebe das Kennzeichen dafür ist?),
wird die Ausrichtung «nach vorne» verstellt, eine Ausrichtung, die eben zu diesem
Neu-Sein unverzichtbar gehört. Darin erweist sich Gott als grösser, dass er dort
Zukunft ermöglicht, wo das Gewissen nur Verkrampfung auslöst. Gott ermöglicht
Zukunft gegen sein eigenes Gebot, wo diese vom Gewissen, das vom Gebot her

30 In diesem bedingungslosen Eintreten Gottes für den Christen liegt der Gnadencharakter,
den 1. Joh. 3,19f. zum Ausdruck bringt und der in der Interpretation dieser Stelle immer
wieder betont wird, vgl. nur Büchsei (A. 21), S. 59; Schnackenburg (A. 4), S. 203; Gaugier
(A. 6), S. 188ff.; Bultmann (A. 2). S. 63; Balz (A. 2), S. 187. Doch scheinen Aussagen wie die,
dass der Christ Gottes Vergebung gewiss sein kann, Bultmann, Theologie des Neuen Testaments

(19686), S. 440, dass seine Grösse seine Gnade ist, Schneider (A. 20), S. 169, dass Gott
all-liebend ist, A. Ross, The Epistles of James and John (1954, Nachdr. 1964), S. 192, zu
allgemein zu sein.



280 Wilhelm Pratscher, Gott ist grösser als unser Herz

seine Massstäbe hat, versperrt wird. Der Christ wird gleichsam auf einen Weg
gesetzt, auf dem er sich nicht andauernd umdrehen muss, er wird zutiefst befreit
bzw. als der bestätigt, der er ist: ein eschatologisch Befreiter. Und das heisst nichts
anderes, als dass er zu sich selbst kommt; der grössere Gott ist die Garantie dafür,
dass der Christ seine Identität als eschatologisch Existierender nicht verliert, auch

wenn sie durch die Sünde stets in Frage gestellt wird.
Unmittelbar mit der Aussage, dass Gott grösser ist als das Gewissen, ist

verbunden: kai ginöskei panta. Sehr häufig wird versucht, diese Aussage mit Hilfe der
Unterscheidung von grundsätzlicher Haltung des Christen (in der dieser in
Ubereinstimmung mit den Forderungen Gottes steht) und einzelnem Handeln (in dem
er diese Forderungen verletzt) zu interpretieren. Dass Gott alles weiss, heisst dann
z. B., dass er nicht bloss das einzelne schuldhafte Tun sieht, sondern dass er «die

ganze Richtung unseres Wesens»40 kennt, «das durchgängige Wollen und Lieben»41,
dass er «auch die Liebe» kennt, «die wir haben»42, dass er «auf die grundsätzliche
Haltung des Herzens»43 schaut und erkennt, «dass wir im Grunde Liebende sind».44

Doch so wenig diese Formulierungen als an sich unrichtig bestritten werden sollen45,

so wenig scheinen sie die Interpretation der Aussage von 1. loh. 3,20, dass Gott
alles weiss, tragen zu können, denn dabei ist der Blick zu sehr auf das Tun der
Christen gerichtet, während an dieser Stelle betont das Heilshandeln Gottes (ohne
Blick auf das Tun des Christen) im Mittelpunkt steht. Dass Gott alles weiss, heisst,
dass er unbeirrt um die Folgerichtigkeit seines Heilshandelns weiss, eine
Folgerichtigkeit gerade auch in bezug auf die Schuldverstrickung, die die Gewissensanklage

des Christen zwar aufzeigt, aber nicht beseitigt.46-47

*

Vergleicht man das Modell 1. loh. 3, 19f. mit den beiden oben genannten des

Bekennens der Sünden und der Fürsprache Christi, so fallen einige wichtige
Unterschiede auf: bei den beiden letztgenannten geschieht etwas, bevor es zur Vergebung
Gottes kommt. Das eine Mal erfolgt zunächst das Bekennen der Schuld (1,9), das

40 O. Holtzmann, Das Neue Testament, 2 (1926), S. 882.
41 O. Baumgarten, Die Johannes-Briefe: W. Bousset-W. Heitmüller, Die Schriften des Neuen

Testaments, 4 (31918), S. 209. Baumgarten spricht dabei davon, dass Gott auf den Herzensgrund
schaut; ähnlich auch Schneider (A. 20), S. 169; Stott (A. 22), S. 146.

42 Windisch-Preisker (A. 21), S. 125; vgl. Balz (A. 2), S. 187. Nach Skrinjar (A. 20), S. 349,
weiss Gott besser als der Christ, dass dieser als Liebender aus der Wahrheit ist.

43 Michl (A. 21), S. 233.
44 Bultmann (A. 2), S. 63.
45 1. Joh. 3,19f. wird dabei von Joh. 21,17 aus interpretiert.
46 Ähnlich deutet auch Gaugier (A. 6), S. 190: Gott «weiss um sein ganzes Werk mit uns,

das auch in dem vermeintlich erstorbenen Herzen noch die Möglichkeit der Erneuerung
erkennt».

47 Entsprechend geht dem Christen in der Anklagesituation auch die parrêsia verloren,
vgl. V. 21f.



Wilhelm Pratscher, Gott ist grösser als unser Herz 281

andere Mal die Fürsprache Christi für den, der gesündigt hat (2,1). Gott wird hier
gleichsam besänftigt durch das seiner Vergebung vorangehende Tun des Christen
oder Christi. In 3,19f. ist hingegen von einem solchen vorausgehenden Tun nicht
die Rede. Gott ist davon unabhängig; er handelt in souveräner Freiheit als der,
der grösser ist als die jeweils sprachlich vermittelte Form seines Willens - zum Heil
des Christen, der im Sünde-Tun sich selbst als eschatologisch Existierendem
untreu wird.

Aber nicht nur die souveräne Freiheit Gottes ist in dem Modell 3,19f. enthalten,
sondern ebenso das radikale Befreitsein des Christen, wie es unter den Bedingungen
der Realität der Welt (womit die Sünde gegeben ist) wohl nicht stärker ausgedrückt
werden kann. Dem Christen wird ermöglicht, nun auch als der zu leben, der er ist:
ein eschatologisch Befreiter. Er ist nicht mehr dem Zwang unterworfen, immer
wieder auf seine Schuld blicken zu müssen und stets neu wiederholte und ritualisierte

Handlungen zu begehen, um Gott zum Wegnehmen der Schuld zu bewegen.
Er ist befreit und darf als solcher getrost leben.48 Insofern dürfte gerade dieses

Modell dem eschatologischen Sein des Christen, das dessen Identität bestimmt, am
besten gerecht werden.

Wilhelm Pratscher, Wien

48 Darin liegt die Heilsgewissheit, die 3,19f. zum Ausdruck bringt.


	Gott ist grösser als unser Herz : zur Interpretation von 1. Joh. 3, 19f.

