Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 5

Artikel: Gott ist grosser als unser Herz : zur Interpretation von 1. Joh. 3, 19f.
Autor: Pratscher, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gott ist grosser als unser Herz
Zur Interpretation von 1. Joh. 3, 191.

In 1.Joh. 3, 19f. heisst es in einem Zusammenhang, in dem es um die Verwirk-
lichung der Bruderliebe und, damit verbunden, um die Frage der Heilszuversicht
geht: Der Christ kann sein Gewissen beruhigen, wessen immer es ihn anklagt, denn
Gott ist grosser als das Gewissen und weiss alles — eine unerwartete und schon auf
den ersten Blick als durchaus ungewOhnlich zu erkennende Aussage. Ihren Sinn-
gehalt aufzuzeigen, soll im folgenden versucht werden.

1.

Die Voraussetzung fiir die Ausfithrungen in 1. Joh. 3, 19f. stellt das Verhéltnis
von Christ und Siinde dar, das durch zwei einander gegeniiberstehende Aussagen
im 1. Joh. formuliert ist. Beide Aussagen kennzeichnen die Situation, in der sich
der Christ befindet: einerseits ist er ein eschatologisch Existierender, andererseits ist
er den Bedingungen der Realitdt dieser Welt, die immer eine endliche Realitit ist,
verhaftet.

Soweit es das erste betrifft, betont Johannes!, dass der Christ nicht mehr auf
die Seite des Todes, der Widergottlichkeit gehort, sondern auf die Seite Gottes,
auf die Seite des Lebens. Er ist bereits vom Tod ins Leben hiniibergeschritten
(3, 14); er ist bereits jetzt Kind Gottes (3, 2). Er ist aus Gott gezeugt (2, 29; 3,9
u.0.), das gottliche spérma bleibt in ihm (3, 9). Die Folge davon ist, dass die durch
die Siinde hervorgerufene Entfremdung zwischen dem Menschen und Gott im
Leben des Christen beseitigt ist, definitiv beseitigt ist. Es kann so die Aussage
gemacht werden: «Jeder, der aus Gott gezeugt ist, begeht keine Siinde» (3, 9; vgl.
5, 18). Siinde ist also etwas dem Leben des Christen Fremdes, Uneigentliches.
In 3,9 ist dieser Gedanke sogar zu der Spitzenaussage gesteigert: «Er kann nicht
siindigen, weil er aus Gott gezeugt ist.» Insofern die Existenz des Christen eine
eschatologische ist?, ist das Vorhandensein von Siinde darin eine unmaogliche Mog-
lichkeit.?

1 Mit «Johannes» ist der Verfasser des 1. Joh. gemeint. Die Frage nach seiner Identitat mit
dem Verfasser des Evangeliums kann hier ausser Betracht bleiben.

2 Wenn R.Bultmann das ou dynatai hamartinein als «Moglichkeit des Nichtsiindigens»
versteht, «die der Glaubende als das unverlierbare Geschenk der agapé Gottes empfangen hat,
eine Moglichkeit, die freilich stets zu realisieren ist», Die drei Johannesbriefe (19698), S. 58,
so scheint mir darin die Radikalitit der eschatologischen Aussage, die erst mit dem Bezug auf
das reale Leben des Christen ihre Kiihnheit bekommt, abgeschwicht zu sein. Es sollte eher
von der «Unmoglichkeit des Siindigens» in bezug auf den eschatologischen Status, in dem sich
der Christ bereits befindet, geredet werden. Ahnliches gilt auch fiir H. Balz, Der erste Johannes-
brief: H. Balz — W. Schrage, Die «Katholischen» Briefe (1973'), S. 183.

3 Die indikativische Proklamation des eschatologischen Status des Christen fordert, da
dieser Status fiir die Gegenwart reklamiert wird, die entsprechende Ausrichtung des Lebens,
das Bleiben in ihm (2,28 u.d.. Von dem, der dieses Bleiben realisiert, gilt: er siindigt
nicht (3, 6).



Wilhelm Pratscher, Gott ist grosser als unser Herz 273

Nun ist aber der Christ nicht nur ein eschatologisch Existierender, sondern er ist,
indem er hic et nunc lebt, den Bedingungen der Realitdt dieser Welt unterworfen.
Und in dieser Hinsicht muss er in seinem Leben auch die Siinde als Wirklichkeit
akzeptieren. «Wenn wir sagen, dass wir keine Siinde haben, fiihren wir uns selbst
irre, und die Wahrheit ist nicht in uns» (1, 8; vgl. 1, 10).

Beide Aussagen — der Christ ist als eschatologisch Existierender von der Siinde
getrennt und verfillt ihr unausweichlich als ein der Realitdt der Welt Verhafteter
— stehen hart nebeneinander und diirfen in diesem paradoxen Charakter nicht
abgeschwicht oder harmonisiert werden. Sie sind unvereinbar, diirfen aber nicht
getrennt werden. Sie stehen freilich nicht auf derselben Ebene. Denn das eschato-
logische Sein ist das eigentliche Sein des Christen, in diesen Bereich gehort sein
Selbst, die Siinde ist dagegen das Uneigentliche, das Fremde, das Bedrohende.

Aus dem Zusammentreffen beider Aussagen entsteht nun unvermeidlich ein
Konflikt. Wenn das In-ihm-Bleiben die Voraussetzung fiir das Nicht-Siindigen ist
(3, 6), so ist bei jedem Siinde-Tun das In-ihm-Bleiben durchbrochen. Wenn das
eschatologische Sein dem Siinde-Tun radikal entgegengesetzt und mit dem Gottes-
kind-Sein identisch ist, so ist bei jedem Siinde-Tun das Gotteskind-Sein in Gefahr.
Dieses ist zwar dadurch noch nicht aufgehoben, denn es wird dem Christen hier
und jetzt zugesprochen (3, 1f.)*, wohl aber je und je in Frage gestellt. Um mit dieser
Infragestellung fertig zu werden, stehen Johannes verschiedene Modelle — wie ich
es nennen mochte — zur Verfiigung.®

Eine Moglichkeit, diesen Konflikt zu 16sen, ist das Bekenntnis der begangenen
Siinden: 1, 9. Es handelt sich nicht nur um ihr inneres Eingestindnis, sondern um
ihr offenes Aussprechen, wie aus dem Zusammenhang der Auseinandersetzung mit
den Irrlehrern zu erkennen ist: V.8 betont, dass die Irrlehrer sagen, sie hitten
keine Siinde (vgl. auch V. 10). Wo dieses Aussprechen geschieht, bleibt offen; eine
kirchliche Institutionalisierung (ahnlich wie in Did. 4, 14; 14, 1 oder Jak. 5, 16) ist vom
vorliegenden Text aus unwahrscheinlich.® Als Folge des Bekenntnisses wird die

4 Dieser Sachverhalt ist festzuhalten, auch wenn jetzt noch nicht gesagt werden kann, wer
letztlich im Glauben und in der Bruderliebe bleibt. Das kann immer erst nachtriglich fest-
gestellt werden und auch hier nur mit aller Vorldufigkeit, mit der menschliche Aussagen in
dieser Hinsicht gemacht werden konnen, vgl. die Causa der Irrlehrer in 2, 18ff.; 4, 1ff. Die
Gotteskindschaft wird gleichsam auf Hoffnung hin zugesagt, auf die Hoffnung hin, dass der
genannte Konflikt gelost wird. Johannes stellt «jeden Christen vor die Aufgabe, mit aller Glut
zu glauben, dass er positiv zum Gotteskind berufen ist und mit den ihm verliechenen Kriften
die sittlichen Anforderungen seiner Berufung und Begnadung erfiillen kann», R. Schnackenburg,
Die Johannesbriefe (19704), S. 288.

5 Losbar ist also nicht die Paradoxie von eschatologischem Sein und Verhaftetsein an die
Siinde, wohl aber der daraus folgende Konflikt.

8 Vgl. Schnackenburg (A.4), S.86f.; Bultmann (A.2), S.27, Anm.5; Balz (A.2), S.168;
anders R. Seeberg, Die Siinden und die Siindenvergebung nach dem ersten Brief des Johannes:
Das Erbe Martin Luthers und die gegenwirtige theologische Forschung. Festschrift L. Ihmels
(1928), S.22 (merkwiirdigerweise kommt Seeberg in diesem Aufsatz auf 1.Joh. 3, 19f. nicht
zu sprechen); E. Gaugler, Die Johannesbriefe (1964), S.76.



274 Wilhelm Pratscher, Gott ist grosser als unser Herz

Vergebung des treuen und gerechten Gottes zugesagt’; durch diese wird das gestorte
Verhiltnis zwischen Gott und dem Christen wieder beseitigt. Die Moglichkeit der
Vergebung ist allein von Gott her gegeben, der Christ, der geslindigt hat, kann sie
nicht von sich aus bewerkstelligen. Er kann sich nur auf die Zusage verlassen, dass
seine Siinden nach dem Bekennen beseitigt werden. Aber eben dieses Bekennen
muss er vollziehen — immer neu.

Ein weiteres Modell ist im Rekurs des Johannes auf die Vorstellung vom Para-
kleten nach 2,1 gegeben. Es handelt sich hier durchaus um ein eigenes Modell,
das nicht zu schnell mit dem vorhergehenden des Siindenbekenntnisses verbunden
werden sollte®; denn abgesehen davon, dass 2, 1 sprachlich vom Vorhergehenden
durch die Anrede teknia und das Fehlen der Antithesenform abgesetzt ist, ist das
Eintreten des Parakleten vor Gott vom Bekenntnis vollig unabhéngig. Jesus tritt in
einer Gerichtssituation® vor Gott als Advokat fiir die Christen ein mit dem zwar
nicht ausgesprochenen, aber erwarteten Ergebnis der Beseitigung der Schuld.*
Das Fremde, Bedrohende, das den Christen zu vernichten droht, wird dadurch stets
aufs neue beseitigt, so dass die Gemeinschaft mit Gott nicht zerstért wird.

2

Ein drittes Modell, den vorliegenden Konflikt zu i6sen, stellt die Aussage dar,
dass Gott grosser ist als das Gewissen der Glaubenden', 3, 19-20.

In 1.Joh. 2,28 bis 3,24 geht es um die Frage der Gotteskindschaft und ihrer
Bedeutung fiir das Leben des Christen. In 2, 28 bis 3, 10 wird als Hauptaussage
betont, dass Gotteskindschaft und Siinde-Tun schlechterdings unvereinbar sind (bes.
3,6.9). Vielmehr ist der (und nur der) ein Gotteskind (bzw. aus Gott gezeugt), der
die Gerechtigkeit tut (2,29; 3,10). Vor 3,10 wird als Gegensatz zum Siinde-Tun
das Tun der Gerechtigkeit hingestellt, in diesem Vers steht parallel dazu — und als
seine Konkretion — die Bruderliebe, die fiir die folgende Darstellung bestimmend

7 Treue und Gerechtigkeit als Kennzeichen des Verhaltens Gottes dem Menschen gegeniiber
sind alttestamentlich bestimmt, vgl. Deut. 32, 4; Jes. 49, 7; Jer. 42, 5. Speziell bezieht sich Gottes
Treue im vorliegenden Zusammenhang auf die Treue zur Verheissung der Vergebung fiir den
bereuenden Siinder, vgl. Spr. 28, 13.

8 Dies scheint bei Schnackenburg (A. 4), S. 89, der Fall zu sein, wenn er betont, Johannes
weise die Christen «an den grossen Fiirbitter am Throne Gottes, auf den sie sich berufen
konnen ..., damit ihnen Gott noch bereitwilliger Verzeihung gewidhre».

9 Vgl. O. Betz, Der Paraklet (1963), S. 1.

10 Die Parakletvorstellung des 1. Joh. unterscheidet sich somit stark von der des Evange-
liums und gehort aufs engste mit den alttestamentlichen und friihjiidischen Fiirbitte- bzw.
Fiirsprachevorstellungen zusammen, vgl. nur Gen. 18, 23ff.; Hi. 33, 23f.; dth. Hen. 40, 6f.; Test.
Lev. 5,6; Test. Dan. 6,2, zu Qumran Betz (A.9), S.36ff. Zur Fiirsprache Christi ohne Ver-
wendung von pariklétos vgl. nur Rom. 8, 34; Hebr. 7, 25; 9, 24; 1. Klem. 36, 1.

11 Die Vorstellungen vom stellvertretenden Siihnetod (1.Joh. 2,2; 3,16 u.d.) und der Sen-
dung bzw. Inkarnation Jesu (3,5; 4,9 u.5.) gehdren nicht in den vorliegenden Zusammenhang,
da sie sich nicht speziell auf den mit dem Verhiltnis von Christ und Siinde gegebenen Konflikt
beziehen.



Wilhelm Pratscher, Gott ist grosser als unser Herz 275

bleibt. Negativ kontrastiert ist das Verhalten der Christen am Beispiel Kains. Wih-
rend dieser seinen Bruder totet (und insofern zeigt, dass er aus dem Bdsen stammt,
3, 12), bedeutet Bruderliebe ein Dasein fiir den Bruder selbst unter der Gefahr,
dabei das Leben zu verlieren, aufgezeigt am Verhalten Jesu (3, 16). Ist die Bruder-
liebe das Kennzeichen der Gotteskindschaft, so ist es unmdoglich, den Bruder Mangel
leiden zu lassen, V. 17.12 In einem solchen Christen kann die Liebe Gottes nicht
bleiben, d. h. seine Gotteskindschaft ist in Frage gestellt. Nicht Liebe mit schénen
Worten ist die echte Bruderliebe und als solche das grundlegende Kennzeichen des
Christen, sondern Liebe in Tat und Wahrheit, V. 18.13

Bevor auf den Gedankengang von 1. Joh. 3, 19-20 selbst eingegangen werden kann, ist es
notig, die wichtigsten cruces interpretum kurz zu skizzieren. Zum ersten ist es strittig, ob das
en toutd riickwirts oder vorwirts zu beziehen ist. Letzteres wird etwa vertreten von Utten-
doerfer, Nauck, Kohler und Gaugler!4. Doch die dafiir vorgebrachten Argumente sind nicht
iiberzeugend: weder ist es der Hinweis auf die Statistik!> noch der auf die beim Riickbezug
vorgenommene Trennung der beiden Futura gnoésémetha und peisomeni®; auch der Hinweis
auf den beim Riickbezug nétigen Zwischengedanken V. 19al7 iiberzeugt nicht, da dieser keines-
wegs ausgesprochen zu werden braucht. In bezug auf den Inhalt fragt Gaugler, was der
Angefochtene mit dem Gedanken anfangen konne, dass er an seiner Bruderliebe sein Aus-
der-Wahrheit-Sein erkennen konne, denn diese Liebe finde er ja nicht in seinem Herzen vorls,
Doch, so richtig dieser Hinweis Gauglers an sich ist, er ist kein Argument gegen einen Riick-
bezug, denn bei diesem ist der Gedanke des Aus-der-Wahrheit-Seins vom folgenden der
Beruhigung des Gewissens getrennt und gerade dadurch wird der Moglichkeit gewehrt, das
Aus-der-Wahrheit-Sein als (eine) Begriindung fiir die Beruhigung des Gewissens anzusehen.
Hingegen lasst sich der Riickbezug gut begriinden. Abgesehen davon, dass der Gedanke, das
Aus-der-Wahrheit-Sein sei gerade an der Bruderliebe erkennbar, fiir den 1. Joh. ausser Dis-
kussion steht1?, ist ein Riickbezug inhaltlich sinnvoller: zum einen ist bei einem engen Bezug
von V.19a auf V.18 die indikativische Motivierung fiir den Imperativ von V.18 gegeben,

12 Diese konkrete Nennung eines Mangels an Bruderliebe ldsst auf eine konkrete Situation
in der Gemeinde schliessen.

13 Mit alétheia ist hier die «Wirklichkeit Gottes, die eigentliche Wirklichkeit»>, Bultmann
(A.2), S.61, Anm. 7, gemeint, der die Christen zugehdren und die sie entsprechend in ihrem
Handeln bezeugen.

14 F, Uttendoerfer, Ein Kennzeichen dafiir, dass wir aus der Wahrheit sind. Versuch einer
Auslegung des Abschnittes 1. Joh. 3, 18-24: Neue kirchl. Zs. 11 (1900), S.990ff.; W. Nauck,
Die Tradition und der Charakter des ersten Johannesbriefes (1957), S.78f.; M. Kohler, Le
Ceeur et les Mains (1962), S. 133; Gaugler (A.6), S. 186.

15 Uttendoerfer (A. 14), S. 990, und Nauck (A. 14), S. 78f., verweisen darauf, dass en totutdo
in 1, Joh. zumeist vorwirts weist (2, 3; 3, 10. 16.24; 4,2.9.10. 13.17; 5,2), hingegen nur 2,5
rickwirts. Doch ist auch ek toritou in 1. Joh. 4, 6 riickbeziiglich, vgl. auch Joh. 16, 30. In 1. Joh.
4, 13 liegt keine echte Parallele vor (gegen Nauck, A. 14, S.79), da dort das doppelte hoti von

ginéskomen abhingig ist, wahrend in 3, 19f. nach gnosOmetha nur einmal héti steht, das
doppelte héti hingegen von peisomen abhéngig ist.

16 Nauck (A. 14), S.79.

17 Uttendoerfer (A.14), S.990f., betont, dass bei einem Riickbezug nach en toutdo erginzt
werden miisste: Daran, «dass wir die Ermahnung, in That und Wahrheit zu lieben, erfiillen»,
werden wir erkennen etc., weil nur ein Tatbestand ein Kennzeichen des Aus-der-Wahrheit-
Seins sein konne, V. 18 jedoch eine Ermahnung sei.

18 Gaugler (A.6), S. 186.

19 Vgl. 1.Joh. 2,29; 4,7.16 u.o.



276 Wilhelm Pratscher, Gott ist grosser als unser Herz

zum anderen ist nicht recht einzusehen, warum der Christ sein Aus-der-Wahrheit-Sein am
Tatbestand erkennen soll, dass Gott grosser ist als sein Gewissen?0.

Noch weniger Ubereinstimmung herrscht in der Frage, ob das zweimalige héti von V. 20
jeweils als hoti zu lesen2! oder ob das erste als ho ti zu verstehen ist22. Gegen das zweimalige
héti spricht die Schwerfilligkeit, die V.20 dann bekdme: Der ean-Satz ist so kurz, dass die
Annahme einer Wiederaufnahme des héti nicht gerechtfertigt erscheint?®. Im Grunde wire das
zweite héti dann auch iiberfliissig, eine Streichung legt sich aber wegen der guten Bezeugung?*
nicht nahe?, Ausserdem fehlt in den analogen Fillen 1.Joh. 3,2; 5,14 nach einem héti ean
das zweite héti26. Dass bei der Konstruktion hoé ti ean die Parallele zwischen V.20 und V.21
zerstort werde??, ist nicht iiberzeugend, da sie ohnehin nur insofern besteht, als V.21 den Fall
setzt, dass das Gewissen nicht verurteilt, V.20, dass es unter bestimmten Voraussetzungen
verurteilt. In sprachlicher Hinsicht besteht ein antithetisches Verhaltnis zwischen den beiden
Versen (wie es Nauck vertritt)?®8 nur unter der Voraussetzung, dass das erste hoéti als hoéti
gelesen wird. Der Hinweis, dass Johannes durch das zweite héti den Gedanken des Grdsser-
Seins Gottes besonders betonen will??, entspringt einer Verlegenheit und entfillt bei der
Entscheidung fiir hé ti, da in diesem Fall das héti vor meizon ohnehin erst das erste ist. Fiir
die Konstruktion hé ti ean spricht, dass die genannten Schwierigkeiten des doppelten hoti
entfallen und sich auf diese Weise der konkret vorliegende Text grammatisch am besten
erkliiren 1#sst30. Dass sich in sachlicher Hinsicht kein entscheidender Unterschied aus den
beiden Losungen ergibt, hat Bultmann mit Recht betont3!.

20 Der Riickbezug wird sehr hidufig vertreten. Ich nenne nur: B. Weiss, Die drei Briefe des
Apostel Johannes (18999), S. 103; G. Wohlenberg, Glossen zum ersten Johannesbrief, III. Kap.
3,18-22: Neue kirchl. Zs. 13 (1902), S. 632, Anm. 1; B. Rebstock, «Gott ist grosser als unser
Herz» (1.Jo.3, 20): Benedikt, Monatsschr. 18 (1936), S.324; A.Skrinjar, «Maior est Deus
corde nostro» (1.Joh. 3,20): Verbum Domini 20 (1940), S.344; C. H. Dodd, The Johannine
Epistles (1946), S. 90; J. Schneider, Die Briefe des Jakobus, Petrus, Judas und Johannes (1961°9),
S. 168; Schnackenburg (A. 4), S.201; Bultmann (A.2), S.61; Balz (A.2), S. 186f.

21 Vgl, Weiss (A.20), S.104; H.J. Holtzmann-W. Bauer, Evangelium, Briefe und Offen-
barung des Johannes (19083), S. 346; F. Biichsel, Die Johannesbriefe (1933), S. 60; H. Windisch-
H. Preisker, Die Katholischen Briefe (19513), S. 124; Nauck (A. 14), S. 79. 83; Schneider (A. 20),
S. 168; Gaugler (A.6), S.184; R.R. Williams, The Letters of John and James (1965), S.41;
Bultmann (A.2), S.62f.; J. Michl, Die Katholischen Briefe (1968), S.233; Balz (A.2), S. 186.

22 Uttendoerfer (A.14), S.994f.; Wohlenberg (A.?20), S.636f.; A.E.Brooke, A Crit. and
Exeg. Comm. on the Joh., Epistles (1912, Nachdr. 1957), S. 100; Skrinjar (A. 20), S. 342f;
J. Chaine, Les Epitres Catholiques (1939), S.192f.; Dodd (A. 20), S.87; J.R.W. Stott, The
Epistles of John (1964), S. 146; Schnackenburg (A. 4), S.202.

23 Uttendoerfer (A.14), S.994; Brooke (A.22), S.99 u.a.

24 PDas zweite hoti fehlt z. B. in A 33 pc lat.

25 Bultmann (A. 2), S. 62.

26 Schnackenburg (A. 4), S.202.

27 Biichsel (A. 21), S.60; Nauck (A. 14), S. 79.

28 Nauck (A. 14), S. 80ff.

20 Nauck (A. 14), S. 83.

30 Zu hé ti an vgl. nur Luk. 10, 35; Joh. 2, 5; 14, 13; 15, 16. In Joh. 2,5 lesen P66.75W fam 1
565 pc edn statt an, ebenso in Joh. 14, 13 P66 565 pc (ohne ti). Zu hé ti ean vgl. 1. Kor. 16, 2;
Kol. 3,17. Zum wechselnden Gebrauch von ean und 4n in der Koine vgl. F.Blass-A. De-
brunner, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch (197013), § 107; E. Mayser, Grammatik
der griech. Papyri aus der Ptolemierzeit, 2,1 (1926, Nachdr. 1970), S.261ff.

31 (A.2), S.63. Bultmanns Annahme jedoch, dass vor dem zweiten héti ein oidamen aus-
gefallen ist (S. 62), ist unwahrscheinlich und unnotig, da der Text durchans ohne die Annahme
einer Verderbnis sinnvoll interpretiert werden kann.



Wilhelm Pratscher, Gott ist grosser als unser Herz 277

Wir kehren zuriick zur Frage nach dem gedanklichen Aufbau. In 1.Joh. 3,18
wird die im sichtbaren Tun und aus der gottlichen Wirklichkeit heraus geiibte
Liebe vom Christen gefordert. V. 19a bringt demgegeniiber nur insofern etwas
Neues, als an dieser Liebe die Gotteskindschaft, das Aus-der-Wahrheit-Sein erkannt
wird.* Das Vorhandensein dieser Liebe ist fiir den Christen das charakteristische
Kennzeichen. In der indikativischen Struktur der Aussage von V. 19a wird ebenso-
wenig wie V. 21f. vorausgesetzt, dass der Christ diese Liebe nicht tun konnte; an
ihrem Vorhandensein ist ja der Christ als solcher erkennbar. In 19b-20 ist es
freilich anders, wie gleich zu erdrtern sein wird. Von hier und dem schon er-
wahnten Gedanken aus, dass nicht einzusehen ist, warum der Christ sein Aus-der-
Wabhrheit-Sein am grosseren Gott erkennen soll, sollte auch sprachlich zwischen
V.19a und 19b eine Zisur gemacht werden.®® In 19b-20 ist im Unterschied zum
Kontext eine Anklagesituation gegeben: der Christ wird von seinem Gewissen®
verklagt, soweit sein Tun seinem eschatologischen Status widerspricht. Er wiirde
nur dann nicht verklagt werden, wenn sein Tun diesem eschatologischen Status
bestandig entspréiche, was aber von 1, 8. 10 aus nicht moglich ist. Das Beruhigen®
des Gewissens kann nun nicht im Blick auf das Tun der Liebe erfolgen®, denn der
Mangel an derselben ist ja gerade der Grund fiir die Anklage; es kann nur erfolgen,
indem der Blick vom eigenen Tun weg auf den Gott gerichtet wird, «der grosser
ist als unser Herz und alles weiss». Doch was bedeutet diese Aussage?®”

32 Die enge Zusammengehdrigkeit ist schon in sprachlicher Hinsicht durch das zweimalige
alétheia gegeben.

33 Schnackenburgs Ubersetzung (A.4), S.194, bringt diese Zisur zu wenig deutlich zum
Ausdruck: «...dass wir aus der Wahrheit sind, und so werden wir unser Herz vor ihm
beschwichtigen . . .»

34 Dass kardia an dieser Stelle mit «Gewissen» zu iibersetzen ist, steht ausser Frage.
Johannes steht mit dieser Terminologie in alttestamentlich-jiidischer Tradition, vgl. 1. Sam. 24, 6;
Test. Jud. 20, 5; Test. Gad. 5, 3.

35 Mit «Beruhigen» ist ein Verstindnis der Aussage vom Grosser-Sein Gottes gegeben, das
von Luther vertreten wurde (Weim. Ausg. 20, 715f.) und heute allgemein akzeptiert wird: Gott
ist gnédiger als das Gewissen; die entgegengesetzte Interpretation, dass Gott noch strenger
verurteilt als das Gewissen, wurde z.B. von Augustin (Sources Chrét. 75, 282), Oecumenius
(Migne, Patr. Gr. 119, 657), Calvin (Corp. Ref. 83, 342), in jiingerer Zeit von Wohlenberg
(A.20), S.633 u.0. vertreten (dort S.640ff. zur Geschichte der Auslegung); doch ist vom
Kontext sowie vom Ganzen des 1.Joh. aus nur die erstgenannte Interpretation moglich.

3¢ Das Missverstandnis, der Trost liege nach 3,19 darin, dass die Christen «trotz mancher
Schwichen doch das Hauptgebot des Herrn, in dem das ganze Gesetz zusammengefasst ist,
treu beobachtet haben», Rebstock (A. 20), S. 326, beruht offensichtlich darauf, dass die erwihnte
Zisur zu wenig beachtet wird.

37 Die Annahme einer in 3, 19f. enthaltenen Quelle, R.Bultmann, Analyse des ersten
Johannesbriefes, jetzt in: Exegetica, ed. E.Dinkler (1967), S.115f.; H.W. Beyer in einer
Rezension der Festschrift A. Jiilicher (1927): Theol. Lit.zeit. 54 (1929), col. 612f.; Preisker in
Windisch-Preisker (A.21), S. 168f., leistet keinen Beitrag zur Interpretation des Sinngehaltes
der Aussage vom Grosser-Sein Gottes; eine sachliche Antithese zwischen V.20 und 21 ist
jedenfalls nicht gegeben (gegen Beyer, col. 612; von einer solchen Antithese aus kann V. 19f.
also auch nicht interpretiert werden); V.21 bringt ndamlich nur eine positive Wendung (im



278 Wilhelm Pratscher, Gott ist grosser als unser Herz

3.

Die Aussage, dass Gott grosser ist als das Gewissen des Christen, ist in zwei-
facher Hinsicht von Bedeutung: a) in Hinsicht auf Momente des hier sichtbar
werdenden Gottesbildes, b) in Hinsicht auf die Implikationen, die sich daraus fiir
die Lebensfithrung des Christen ergeben.

a) In bezug auf das Gottesbild scheint der Einsatzpunkt bei der folgenden Er-
kenntnis zu liegen: Die Art und Weise, in der das menschliche Gewissen reagiert,
entwickelt sich nicht aus ihm selbst heraus, sondern durch Internalisierung von
Normen, die von aussen kommen und das Leben der betreffenden Person (bzw.
des sozialen Gebildes, dem der Betreffende angehort) regeln sollen. Fiir den
Christen handelt es sich dabei um Normen, die als Weisungen Gottes verstanden
werden, bei Johannes konzentriert auf die Forderung der Bruderliebe en érgo kai
aletheia. Auf die Verletzung dieser als gottgesetzt verstandenen Norm reagiert das
Gewissen des Christen mit Anklage, V.20. Von hier aus impliziert Bultmanns
Aussage, das Grosser-Sein Gottes besage, «dass Gottes Massstibe andere sind als
die des menschlichen Herzens», «dass also die menschliche Selbstverurteilung vor
ihm verstummen darf»*, zu wenig. Es geht nicht bloss um die Selbstverurteilung
des Christen. Nicht nur iiber diese setzt sich Gott hinweg, sondern dariiber hinaus
iiber den Massstab, den der Christ als den konkreten Massstab Gottes betrachtet.
Gott ist grosser, heisst: Gott ist grosser als seine eigenen Forderungen in ihrer
notwendig gegebenen, jeweiligen sprachlichen Vermittlung. Sofern Gott anders als
das Gewissen des Christen auf die Verletzung der Forderung nach Bruderliebe (als
Inbegriff des dem neuen eschatologischen Sein entsprechenden Verhaltens) reagiert,
erweist er sich als grosser als die sprachlich vermittelte und damit objektivierte Form
seines Willens. Gott ist als der absolut Freie und Souverédne grosser als die Objekti-
vierung seines Willens und damit letztlich seiner selbst in einem konkret vorfind-
lichen Gebot; und darin scheint die entscheidende Aussage zu liegen, die 3, 19f. in
bezug auf das Gottesbild impliziert. Das Gebot der Bruderliebe als Gottes Forde-
rung ist damit freilich nicht ausser Kraft gesetzt. Das ist deshalb nicht moglich, da
der Christ auch als eschatologisch Existierender noch den Bedingungen der Realitit
der Welt unterworfen ist und in dieser Realitdt handeln muss, wobei ihm das Gebot
eine Hilfe sein soll. Der Ort, an dem sich Gott iiber sein eigenes, konkret vor-
liegendes Gebot hinwegsetzt, ist genau der Ort, an dem der Hilfscharakter des
Gebotes verkehrt ist in die von diesem her bestimmte Anklage des Gewissens.
Indem Gott sich hier einschaltet, handelt er aus Liebe zu dem, der nur aufgrund
dieser Liebe leben kann.

b) Damit ist bereits der zweite Punkt erreicht, an dem die Bedeutung der
Aussage vom Grosser-Sein Gottes deutlich wird: ihre Implikationen fiir das kon-

Normalfall, der im Nichtsiindigen besteht, hat der Christ Freimut) der negativ formulierten
Aussage von V.20 (im Fall des Siinde-Tuns klagt das Gewissen an), vgl. auch Schnackenburg
(A. 4), S.203f.

38 Bultmann (A. 2), S. 63.



Wilhelm Pratscher, Gott ist grosser als unser Herz 279

krete Leben des Christen. Entscheidend scheint mir hier zu sein: Der Christ ist
frei von allem Zwang, den das Gewissen durch seine Verurteilung auf ihn ausiibt.
Dieses Frei-Sein bedeutet fiir den Christen einerseits ein Frei-Sein von allem
Zwang, in der Situation der Gewissensanklage durch ein besonderes Tun seinerseits
oder eines anderen das Vergebungshandeln Gottes gleichsam in Gang zu setzen.
Als Voraussetzung dieser Vergebung ist kein Bekenntnisakt seitens des Christen
und kein Eintreten eines Vermittlers im Blick. Wie Gottes Grosser-Sein seine
Unabhiangigkeit von den eigenen Forderungen bedeutet, so bedeutet es fiir den
Christen, dass er frei ist von allem von der Gewissensanklage ausgehendem Zwang,
die Vergebung Gottes durch ein vorausgehendes Tun zu veranlassen. Johannes
sicht an dieser Stelle in bezug auf den Christen grundsitzlich von jeder solchen
Handlung ab; denn sie miisste notwendigerweise eine andauernd wiederholte und
damit ritualisierte Handlung sein. Dass Gott grosser ist als das Gewissen, heisst,
dass er von einer solchen Handlung unabhingig ist. Gott kommt dem Christen,
der siindigt, von sich aus entgegen; eine vorhergehende Handlung des Christen ist
also nicht notwendig. Gott ist darauf nicht angewiesen, und darin kommt der
Gnadencharakter der Vergebung in wohl nicht zu iiberbietender Weise zum Aus-
druck.*

Freiheit vom Gewissenszwang heisst nicht nur Freiheit von einer wiederholten
und ritualisierten Handlung im Zusammenhang mit der Vergebung, sie heisst auch
Freiheit von aller Lihmung, die durch diesen Zwang das Leben des Christen fest-
legt. Er ist nicht nur befreit von dem Druck, den das Gewissen in der Anklage-
situation auf ihn legt, sondern auch von jenem, der sich im vorhinein aus dem
Wissen des Eintreffens der Anklage bei einer Verfehlung ergibt und das Leben
erdriickt — ein Leben, das doch unter dem Vorzeichen des eschatologischen Befreit-
seins steht und von diesem demgemiss auch in seinem konkreten Vollzug gepragt
sein sollte.

In dem Mass, in dem die Gewissensqual auf dem Christen liegt, wird das Befreit-
sein verkehrt in ein der Schuld Verhaftetsein, ein Verkiimmertsein, dem der Aus-
blick auf die Zukunft verwehrt ist. Sofern das Gewissen infolge des Siinde-Tuns
den Christen in seinem eschatologischen Neu-Sein in Frage stellt (bin ich noch
Gotteskind, wenn doch nur die geiibte Bruderliebe das Kennzeichen dafiir ist?),
wird die Ausrichtung «nach vorne» verstellt, eine Ausrichtung, die eben zu diesem
Neu-Sein unverzichtbar gehort. Darin erweist sich Gott als grosser, dass er dort
Zukunft ermdoglicht, wo das Gewissen nur Verkrampfung auslost. Gott ermdoglicht
Zukunft gegen sein eigenes Gebot, wo diese vom Gewissen, das vom Gebot her

3 In diesem bedingungslosen Eintreten Gottes fiir den Christen liegt der Gnadencharakter,
den 1.Joh. 3, 19f. zum Ausdruck bringt und der in der Interpretation dieser Stelle immer
wieder betont wird, vgl. nur Biichsel (A.21), S.59; Schnackenburg (A.4), S.203; Gaugler
(A.6), S.188ff.; Bultmann (A.2). S.63; Balz (A.2), S.187. Doch scheinen Aussagen wie die,
dass der Christ Gottes Vergebung gewiss sein kann, Bultmann, Theologie des Neuen Testa-
ments (1968%), S. 440, dass seine Grosse seine Gnade ist, Schneider (A. 20), S. 169, dass Gott
all-liebend ist, A.Ross, The Epistles of James and John (1954, Nachdr. 1964), S.192, zu
allgemein zu sein.



280 Wilhelm Pratscher, Gott ist grosser als unser Herz

seine Massstibe hat, versperrt wird. Der Christ wird gleichsam auf einen Weg
gesetzt, auf dem er sich nicht andauernd umdrehen muss, er wird zutiefst befreit
bzw. als der bestitigt, der er ist: ein eschatologisch Befreiter. Und das heisst nichts
anderes, als dass er zu sich selbst kommt; der grossere Gott ist die Garantie dafiir,
dass der Christ seine Identitédt als eschatologisch Existierender nicht verliert, auch
wenn sie durch die Siinde stets in Frage gestellt wird.

Unmittelbar mit der Aussage, dass Gott grosser ist als das Gewissen, ist ver-
bunden: kai ginoskei panta. Sehr hiufig wird versucht, diese Aussage mit Hilfe der
Unterscheidung von grundsitzlicher Haltung des Christen (in der dieser in Uber-
einstimmung mit den Forderungen Gottes steht) und einzelnem Handeln (in dem
er diese Forderungen verletzt) zu interpretieren. Dass Gott alles weiss, heisst dann
z. B., dass er nicht bloss das einzelne schuldhafte Tun sieht, sondern dass er «die
ganze Richtung unseres Wesens»*® kennt, «das durchgiangige Wollen und Lieben»*,
dass er «auch die Liebe» kennt, «die wir haben»*’, dass er «auf die grundsitzliche
Haltung des Herzens»** schaut und erkennt, «dass wir im Grunde Liebende sind».*
Doch so wenig diese Formulierungen als an sich unrichtig bestritten werden sollen®,
so wenig scheinen sie die Interpretation der Aussage von 1.Joh. 3,20, dass Gott
alles weiss, tragen zu konnen, denn dabei ist der Blick zu sehr auf das Tun der
Christen gerichtet, wihrend an dieser Stelle betont das Heilshandeln Gottes (ohne
Blick auf das Tun des Christen) im Mittelpunkt steht. Dass Gott alles weiss, heisst,
dass er unbeirrt um die Folgerichtigkeit seines Heilshandelns weiss, eine Folge-
richtigkeit gerade auch in bezug auf die Schuldverstrickung, die die Gewissens-
anklage des Christen zwar aufzeigt, aber nicht beseitigt.*-*

Vergleicht man das Modell 1. Joh. 3, 19f. mit den beiden oben genannten des
Bekennens der Siinden und der Fiirsprache Christi, so fallen einige wichtige Unter-
schiede auf: bei den beiden letztgenannten geschieht etwas, bevor es zur Vergebung
Gottes kommt. Das eine Mal erfolgt zunéchst das Bekennen der Schuld (1, 9), das

40 0. Holtzmann, Das Neue Testament, 2 (1926), S. 882.

41 Q. Baumgarten, Die Johannes-Briefe: W. Bousset-W. Heitmiiller, Die Schriften des Neuen
Testaments, 4 (31918), S. 209. Baumgarten spricht dabei davon, dass Gott auf den Herzensgrund
schaut; dhnlich auch Schneider (A.20), S.169; Stott (A.22), S.146.

42 Windisch-Preisker (A.21), S.125; vgl. Balz (A.?2), S.187. Nach Skrinjar (A. 20), S. 349,
weiss Gott besser als der Christ, dass dieser als Liebender aus der Wahrheit ist.

43 Michl (A.21), S.233.

44 Bultmann (A. 2), S. 63.

45 1. Joh. 3, 19f. wird dabei von Joh. 21,17 aus interpretiert.

46 Ahnlich deutet auch Gaugler (A.6), S.190: Gott «weiss um sein ganzes Werk mit uns,
das auch in dem vermeintlich erstorbenen Herzen noch die Moglichkeit der Erneuerung
erkennt».

47 Entsprechend geht dem Christen in der Anklagesituation auch die parrésia verloren.
vgl. V., 21f.,



Wilhelm Pratscher, Gott ist grosser als unser Herz 281

andere Mal die Fiirsprache Christi fiir den, der gesiindigt hat (2, 1). Gott wird hier
gleichsam bes#nftigt durch das seiner Vergebung vorangehende Tun des Christen
oder Christi. In 3, 19f. ist hingegen von einem solchen vorausgehenden Tun nicht
die Rede. Gott ist davon unabhingig; er handelt in souverdner Freiheit als der,
der grosser ist als die jeweils sprachlich vermittelte Form seines Willens — zum Heil
des Christen, der im Siinde-Tun sich selbst als eschatologisch Existierendem
untreu wird.

Aber nicht nur die souverdne Freiheit Gottes ist in dem Modell 3, 19f. enthalten,
sondern ebenso das radikale Befreitsein des Christen, wie es unter den Bedingungen
der Realitit der Welt (womit die Siinde gegeben ist) wohl nicht stirker ausgedriickt
werden kann. Dem Christen wird ermoglicht, nun auch als der zu leben, der er ist:
ein eschatologisch Befreiter. Er ist nicht mehr dem Zwang unterworfen, immer
wieder auf seine Schuld blicken zu miissen und stets neu wiederholte und rituali-
sierte Handlungen zu begehen, um Gott zum Wegnehmen der Schuld zu bewegen.
Er ist befreit und darf als solcher getrost leben.”® Insofern diirfte gerade dieses
Modell dem eschatologischen Sein des Christen, das dessen Identitdt bestimmt, am

besten gerecht werden.
Wilhelm Pratscher, Wien

48 Darin liegt die Heilsgewissheit, die 3,19f. zum Ausdruck bringt.



	Gott ist grösser als unser Herz : zur Interpretation von 1. Joh. 3, 19f.

