
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 5

Artikel: Geschichtliche Erinnerungen im Glauben Israels

Autor: Grimm, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 32 Heft 5 September/Oktober 1976

Geschichtliche Erinnerungen im Glauben Israels

Wer das Leben vergangener Zeit verstehen, wer die Menschen und ihre
Geschichte begreifen möchte, muss sich Zugang verschaffen zu ihren Bewusstseins-
inhalten. Das Alte Testament ist das schriftliche Zeugnis eines Jahrhunderte
währenden Glaubens der Menschen, die den Anspruch des Gottes Jahwe auf
alleinige Verehrung hörten. Das Phänomen der lebendigen Erfahrung dieses
Glaubens haben wir zur Kenntnis zu nehmen. Eine Glaubenserfahrung Alt-Israels
ist es, die sich stets aufs neue ihrer Gewissheit zu versichern wusste. In den Zeiten
der unausbleiblichen Anfechtung seines Glaubens hatte Israel eine sichere Basis:
die Erinnerung an seine Vergangenheit. So erstand die Gegenwart als Teil der
Vergangenheit und vergangenes Geschehen wurde Prototyp für künftig erwartetes.
Will man den Rückgriff in das Reservoir der Geschichtserfahrungen verstehen, ist
man zu einem gut' Teil dem Wesen des alttestamentlichen Glaubens auf der Spur.

1.

Dass man hierbei behutsam zu Werke gehen muss, erhellt sogleich daraus, dass

es für unser Wort Überlieferung oder «Tradition» im Alten Testament keine direkte
Entsprechung1 gibt. Als Überlieferung wird gewöhnlich die Masora bezeichnet, das
Lebenswerk mittelalterlicher Handschriftenexperten, der Masoreten, auf dem
Gebiete der Wahrung des heiligen Textes vor versehentlicher oder beabsichtigter
Verunglimpfung innerhalb der synagogalen Paraschen-Lesung.

In Kap. 36 des Jeremiabuches werden wir auf einen Umstand hingewiesen,
der uns in der Problemstellung helfen kann. Der Schreiber Baruch berichtet von
der Entstehung der Buchrolle aus dem Jahre 605 v. Chr. Jeremia ist durch Jahwespruch

(v. 1) angewiesen, alle seine bisherigen Unheilsweissagungen aufzuschreiben
(v. 2). Nachdem Jeremia das Diktat an Baruch beendet hat (v. 4), soll die durch
Baruch im Jerusalemer Tempel verlesene Buchrolle mit ihrer Wucht von Drohreden
das Volk erschüttern und zur Umkehr veranlassen (v. 3). Königliche Beamte hören
davon (v. 11) und bringen die Rolle an den Hof Jojakims (v. 20). Dieser handelt
nicht in plötzlicher Laune, wenn er nach dem Verlesen Stück für Stück der Rolle
abtrennt und ins Kohlenbecken wirft, wo sie sofort in Flammen aufgeht (v. 23).

1 Im Umkreis dieser Vorstellung tauchen im Alten Testament vorwiegend Verba dicendi auf.



258 D. Grimm, Geschichtliche Erinnerungen im Glauben Israels

Aber die vielleicht beabsichtigte Vernichtung der durch den Propheten
niedergelegten Jahweoffenbarung gelingt nicht, da Jeremia den Inhalt der verbrannten
Buchrolle seinem Schreiber erneut diktiert (v. 32).2 Die in diesem Zusammenhang
wichtige Frage liegt in der Auslegung des letzten Verses (v. 32)3:

«Und Jeremia nahm eine andere Rolle und gab sie Baruch, dem Sohn Nerijas, dem Schreiber,
und er schrieb auf sie nach dem Diktate Jeremias alle Worte des Buches, das Jojakim, der
König von Juda, mit Feuer verbrannt hatte.»

Wie war es möglich, dass Jeremia den Text der vernichteten Buchrolle
wiederherstellen konnte?4 Hier treffen die Meinungen der Exegeten aufeinander. Der Text
schweigt darüber, woher Jeremia die vollständige Kenntnis all seiner Drohworte
hatte, die er im Laufe eines Vierteljahrhunderts (25, 3) als Jahweoffenbarung
erhalten hatte, um sie seinem Schreiber erneut diktieren zu können. Die einen

sagen, dass Jeremia genügend frühere private Aufzeichnungen seiner Orakelworte
zur Verfügung hatte, um das Buch neu gestalten zu können.5 Bei aller
Hochschätzung der Gedächtniskraft sei es doch kaum anzunehmen, dass der
Prophet alle seine Drohworte auswendig zu zitieren wusste. Gerade die
Gedächtniskraft der Orientalen aber ist anderen Unterpfand für den mündlichen
Vortrag seiner früheren Prophezeiungen aus dem Gedächtnis6 und für die

grundsätzliche Feststellung, dass diese Menschen des Altertums über eine «fest

geprägte, unveränderliche mündliche Uberlieferung»7 verfügten. Werden wir
hier den Streit der Exegeten auch nicht schlichten können, so hat dieses Beispiel
der Restitution von Gottesworten doch veranschaulicht, dass wir die Möglichkeit
des Vorhandenseins einer mündlichen Erzähltradition, wie sie uns heute abhanden
gekommen ist, zu erwägen haben. Eines aber hat Jer. 36 deutlich genug zu erkennen
gegeben: die schriftliche Fixierung der Prophetenworte geschah einzig zu dem
Zweck, sie alsbald wieder zu verlesen. Der mündliche Vortrag wurde also ungleich
höher geschätzt8, als dies der Buchrolle galt. Jeremia wurde nur als verhinderter
Redner zum Schriftsteller. Mit der Niederschrift wurde kein anderer Zweck verfolgt,
als es durch mündlichen Vortrag zu erreichen wäre. Die Schrift ist nur ungenügender
Ersatz der Rede, vermag es eben, diese zu konservieren9, ist in ihrer Bedeutung

2 Eigentlich steht in diesem Bericht weniger die Buchrolle im Mittelpunkt als die
Verwerfung des Königs oder aber, da dieses Kapitel im vierten und letzten Teil des Jeremiabuches
steht, die sachliche Zugehörigkeit zur Erzählung der Leiden des Propheten (V. 26). W. Rudolph,
Jeremia (21958), S. 215 A. 1.

3 Eigentlich schon V. 28, wo Jeremia durch Jahwewort den Auftrag zur erneuten Niederschrift

erhält.
4 Dieses Problem ist freilich schon bei dem ersten Diktat Jeremias an Baruch vorhanden.
5 So Rudolph (A. 2), S. 212, und C. von Orelli, Jesaja und Jeremia (1887), S. 344. Freilich

wäre dies auch einer der wenigen Fälle, wo die Kompilation von Texten durch den Propheten
angenommen würde.

6 K. Koch, Was ist Formgeschichte? (21968), S. 100; G. Widengren, Literary and Psychological

Aspects of the Flebrew Prophets (1948), S. 72; E.Nielsen, Oral Tradition (1954), S. 65.
7 Koch (A. 6), ebd.
8 Koch (A. 6), ebd.
9 Wie denn auch die Rolle zunächst von Baruch dem Volk (V. 6 und 10) und den königlichen

Ministern (V. 15) verlesen wird und danach Jojakim vorgelesen wird (V. 21).



D. Grimm, Geschichtliche Erinnerungen im Glauben Israels 259

durch den mündlichen Vortrag relativiert. So sind wir jetzt in doppelter Weise auf
das Problem mündlicher Tradition verwiesen. Wir haben uns also im Alten Testament

mit der grundsätzlichen Gegebenheit mündlicher Uberlieferung auseinanderzusetzen.

Der uns ausschliesslich schriftlich überkommene Bestand alttestamentlicher Texte
verdeckt nur allzu leicht die Tatsache einer mündlichen Überlieferung. In jeder
religiös begründeten Gemeinschaft, so auch vorab in dem Israel des Alten
Testamentes, müssen wir mit der mündlichen Überlieferung aller mit dem religiösen
Leben verbundenen Bereiche rechnen.10

Die von Hermann Gunkel begründete gattungsgeschichtliche Forschung hat einen
wesentlichen Beitrag zum Erkennen der Grundbefindlichkeit mündlicher Überlieferung

beigesteuert.11 In einem Aufsatz beklagte er 1906 die einseitige literarkritische
Sicht der vergangenen Jahrzehnte12 und möchte die Erforschung der israelitischen
Literaturgeschichte durch seinen Beitrag einer Gattungsgeschichte bereichern.13
«Israelitische Literaturgeschichte ist demnach die Geschichte der literarischen
Gattungen Israels...»" Unter den Gattungen der althebräischen Prosa und Poesie
wusste er zu nennen: Mythos, Märchen, Sage, Novelle oder Leichenlied, Spottlied,
Liebeslied, Hymnus, Klagelied, um nur die wichtigsten aufzuzählen. Gunkel kam
aufgrund dieser literaturgeschichtlichen Bestandsaufnahme zu der Feststellung:
«Wer sich in diesen Ursprung der Gattungen vertieft, wird erkennen, dass sie fast
sämtlich ursprünglich nicht geschrieben, sondern gesprochen bestanden haben.»15

Die Bedeutung der Schrift für die altisraelitische Kultur relativierte er entschieden
im Vergleich mit der Moderne. Nun verfolgte Gunkel die Gattungen, wie sie
allmählich einen immer grösseren Umfang angenommen haben16, und bezeichnete
es als den «Hauptwendepunkt im Leben einer antiken Literatur, dass ein Teil der
ursprünglich zum Volksleben gehörenden Gattungen zu bestimmter Zeit in die
Schrift eintritt».17 Die «Krone der Literaturgeschichte Israels» waren für ihn die

grossen Schriftsteller Israels, die «originellen Persönlichkeiten»18, die die mündliche
Tradition in einem komplizierten Prozess zu mehr oder weniger Einheit verwoben
und mit ihrem Geist erfüllten.18

Dieser von Gunkel zuerst beschrittene Weg alttestamentlicher Forschung zeigt
ein gesteigertes Interesse an der mündlichen Überlieferung, aber nicht an der münd-

10 G. Sauer, Überlieferung: Bibl.-hist. Handw. 3 (1966), Sp. 2035-2038.
11 Schon H. Graetz, Kritischer Commentar zu den Psalmen (1882) versuchte eine Einteilung

nach Gattungen; vgl. G. Sauer, Formgeschichtliche Forschung: Bibl.-hist. Handw. 1 (1962),
Sp. 493.

12 H. Gunkel, Die Grundprobleme der israelitischen Literaturgeschichte: Deut. Lit. Zg. 27

(1906), Sp. 1797-1800. 1864-1866; wieder abgedruckt in Reden und Aufsätze (1913), S. 29-38.
13 Gunkel (A. 12), S. 29.
14 Gunkel (A. 12), S. 31.
15 Gunkel (A. 12), S. 33.
16 Gunkel (A. 12), S. 34.
17 Ebd.
18 Gunkel (A. 12), S. 35.
10 Ebd.



260 D. Grimm, Geschichtliche Erinnerungen im Glauben Israels

liehen Überlieferung als solcher, sondern im Hinblick auf ihren Beitrag für eine
altisraelitische Literaturgeschichte. Die gattungsgeschichtliche Forschung Gunkels
sieht ein grundlegendes Erfordernis darin, die literarischen Einheiten im vorhandenen

Text abzugrenzen und auf diese analytische Weise den Werdeprozess
althebräischer Literatur rekonstruieren zu können. Mit dieser Betrachtungsweise kann
nur zu schnell eine Wertung der mündlichen Tradition als «vorliterarisch» oder
«unter-literarisch» einhergehen und auch hinüberfliessen in eine Unterbewertung
der Leistung mündlicher Tradition, weil man fixiert ist an der Aufgabe der Erklärbarkeit

der schriftlichen Uberlieferung20. Es müsste also ein Weg zu suchen sein,
auf dem es gelänge, die mündliche Tradition zu würdigen, ohne sie durch die
Prävalenz der schriftlich aufgezeichneten Texte zu relativieren und zu erdrücken.

2.

Anton Jirku hat in seinem Entwurf einer Geschichte Israels21 (1917) auf die
«Frage nach der mündlichen Überlieferung im Alten Testamente, die die
Grundbedingung für die lehrhafte Darstellung historischer Stoffe bildet»22, hingewiesen.
Was versteht das Alte Testament unter Tradition von geschichtlichen Erinnerungen?

Der Prophet Joel leitet sein Buch mit folgendem Imperativ (1, 2-3) ein:
«Höret dies, ihr Alten, und nehmt es zu Ohren, alle Bewohner des Landes: ist so etwas

in euren Tagen geschehen oder in denen eurer Väter? Davon erzählet euren Söhnen und
eure Söhne ihren Söhnen und deren Söhne dem folgenden Geschlecht!»23

Die Einleitung der prophetischen Botschaft Joels ist ein einziger Appell an das

Erinnerungsvermögen seiner Zeitgenossen. Ausdrücklich werden die Greise24, weil
sie die längste Erfahrung und den grössten Überblick haben, angesprochen. Die
einzigartige Erfahrung, dass Jahwe eine nationale Katastrophe abwendet25, muss
künftigen Generationen bezeugt werden. Hier liegt der Schlüssel zu dem, was das

Alte Testament unter Tradition versteht: «Die mündliche Überlieferung von
Geschlecht zu Geschlecht, von den Eltern zu ihren Kindern.»26 Als natürlicher Ort

20 Vgl. auch Koch (A. 6), S. 98: «Aber man sollte die methodische Vorordnung des Schriftlichen

nicht zu einer grundsätzlichen machen.»
21 A. Jirku, Die älteste Geschichte Israels im Rahmen lehrhafter Darstellungen (1917). Den

methodischen Ansatz hat Jirku seinem Lehrer A. Seeberg, Der Katechismus der Urchristenheit
(1903), entlehnt.

22 Jirku (A. 21), S. 4.
23 Hebr. w'm «oder», mit Rudolph, Joel, Arnos, Obadja, Jona (1974), S. 38 A. 2.
24 Hebr. zqnim, hier die «Alten», nicht die «Ältesten», mit Rudolph (A. 23), S. 41.
25 Dass es sich bei dem Uberlieferungswerten um eine in die Jahwegeschichte eingehende

Denkwürdigkeit handelt, wird gestützt mit dem Hinweis auf das sonst in Israel ausdrücklich
mündlicher Tradition Anbefohlene. Es handelt sich um Heilswissen mit einer ausgeprägten
didaktischen Funktion: nicht die geschichtliche Einmaligkeit einer nationalen Katastrophe ist
das als Vermächtnis von Generation zu Generation Weitergebenswerte, sondern die Tatsache,
dass in dieser Bedrängnis Jahwe ein priesterliches Heilsorakel gegeben hat (Joel 2,17-19);
Rudolph (A. 23), S. 42.

26 Jirku (A. 21), S. 5.



D. Grimm, Geschichtliche Erinnerungen im Glauben Israels 261

dieser Überlieferung gilt die Familie und Sippe.27 Freilich kann dieses Beispiel nur
eben verdeutlichen, was Tradition ist, weil es sich lediglich um ein durch den

Propheten zur Aufnahme in die «Geschichte Israels» als würdig befundenes
Ereignis handelt. Was in Alt-Israel aber die Tradition von geschichtlichen Erinnerungen

heisst, wird am besten veranschaulicht durch Ps. 78,3-7:
«Was wir gehört und erfahren und unsere Väter uns erzählt, nicht verhehlen wir's ihren

Söhnen, dem kommenden Geschlecht erzählend die Ruhmestaten Jahwes und seine Stärke
und seine Wunder, die er getan hat. Er richtet auf ein Zeugnis in Jakob, und eine Weisung
setzte er in Israel, die er gebot unseren Vätern, sie kundzutun ihren Söhnen, dass es erführe
das kommende Geschlecht, die Söhne, die noch geboren werden, dass sie aufständen und es
erzählten ihren Söhnen und sie auf Jahwe ihr Vertrauen setzten und nicht vergössen die Taten
Gottes und seine Gebote hielten ...»

In v. 12ff. folgt die Aufzählung der Ruhmestaten Jahwes, v. 12f.:

«Vor ihren Vätern tat er Wunder im Lande Ägypten, im Gefilde von Tanis. Er spaltete
das Meer und führte sie hindurch und richtete das Wasser auf wie einen Wall.. .»28

Ein anderes Beispiel ist Ps. 77, 12. 15-17. 20-21:
«Ich will gedenken der Taten Jahwes, ja gedenken deiner früheren Wunder. - Du bist der

Gott, der Wunder tut, hast unter den Völkern deine Macht offenbart! Du hast erlöst mit
(deinem) Arm dein Volk, die Söhne Jakobs und Josephs. Es sahen dich die Wasser, Jahwe,
es sahen dich die Wasser - sie bebten; auch die Urfluten erschraken. - Durchs Meer (führte)
dein Weg, o Jahwe, dein Pfad durch grosse Wasser - doch niemand sah seine Spuren. Du
führtest wie Schafe dein Volk durch die Hand Moses und Aarons.»29

Der Dichter besingt die Geschichte Israels vom Auszug aus Ägypten bis zur
Landnahme. Es sind in hohem Grade hymnisch stilisierte Überlieferungen. Es hat
allen Anschein, dass die Weitergabe solcher Überlieferungen eine geistesgeschichtliche

Grundbefindlichkeit Alt-Israels darstellt.
Wann kam in Israel dieser Gedanke einer mündlichen Uberlieferung auf? Mit

letzter Sicherheit lässt sich diese Frage nicht beantworten. Eines der anerkannter-
massen ältesten Stücke des Alten Testamentes ist uns im sogenannten Debora-Lied
(Ri. 5) erhalten.30 Wir stossen hier auf Urgestein der Überlieferung alttestament-
lichen Glaubens. William F.Albright datiert diesen Hymnus um 1150 v.Chr.31
In v. 11 wird gesungen:

«Singet zum Gesang der Fröhlichen, zwischen den Tränkrinnen. Dort preist man die
Gerechtigkeitserweisungen Jahwes, die Heilstaten seiner Führerschaft in Israel.»32

27 Rudolph (A. 23), S. 41.
28 Übersetzung nach O. Eissfeldt, Das Lied Moses Deuteronomium 32, 1-43 und das

Lehrgedicht Asaphs Psalm 78 samt einer Analyse der Umgebung des Mose-Liedes (1958), S. 26f.
29 Übersetzung von H.-J. Kraus, Psalmen, 2 (41972), S. 529.
30 W. F. Albright, Yahweh and the Gods of Canaan (1968), S. 12.
31 Albright (A. 30), S. 13; A. Globe, The Literary Structure and Unity of the Song of

Deborah: Journ. Bibl. Lit. 93 (1974), S. 512: um 1200 v. Chr.
32 Hebr. peräzön, ein unsicheres Wort: W. Gesenius, Hebr. und aram. Handwörterb.17,

S. 658. K. Galling, Die Erwählungstraditionen Israels (1928), S. 70 A. 3, bevorzugt «Führerschaft»

gegen «Bauernschaft». In Hab. 3,14 durchbohrt Jahwe mit seinen Spiessen das Haupt
der ihn bekämpfenden przö (LXX dynastön); somit handelt es sich um eindeutig kriegerische
Personen.



262 D. Grimm, Geschichtliche Erinnerungen im Glauben Israels

Und v. 13:

«Da zog Israel hinab zu den Toren, Jahwes Volk zog hinab als Helden zu ihm.»

Kurt Galling nennt das Debora-Lied in Ri. 5, 2-31 die älteste sichere Urkunde
des politischen Versuchs einer Gestaltung Gross-Israels.33 Der Versuch, nationale
Einheit zu demonstrieren, wird dadurch zum Ausdruck gebracht, dass der Sänger
alle Stämme zum Kampf gegen die Kanaanäer auffordert. «Sein Herz gehört den
Fürsten Israels, die sich dem Rufe Deborahs willig zeigten und eine Heereskoalition
gegen die Könige Kanaans zusammenbrachten.»34 Die dem Kampf vorausgehende
Kriegsmüdigkeit macht der Sänger dem Volke zum Vorwurf, v. 8:

«Schild ward nicht gesehen noch Speer bei vierzigtausend in Israel!»

So können wir uns gut vorstellen, dass v. 11 mit seiner uns wichtigen ersten
Nennung einer Erzähltradition der Gerechtigkeitserweisungen Jahwes35 auch in den
Rahmen einer dem Kampf vorausgehenden Wehrertüchtigung der sonst
kriegsmüden36 Stämme gehörte. Die an früheren Jahwekriegen beteiligten gealterten
Recken werden den Kampfesmut der jungen Mannen angeschürt haben.37 Dabei
ist es in höchstem Masse bemerkenswert, mit welchen Bewusstseinsinhalten man
versucht, eine alle Stämme umgreifende Kampfesfreude zu entfachen.

Hier wird das erste Mal eine Tradition von Jahwetaten genannt, die die
bisherigen kriegerischen Erfolge lobend Jahwe zuschreibt. Obwohl dieses Stück (Ri. 5)
hymnenartig38 mit einem Lob Jahwes anhebt, ist es doch im übrigen, wie Otto
Eissfeldt sagt, «das gewaltige Geschehen an sich und der Menschen Anteil daran,
der im Vordergrund steht».39 Es kann zusammenfassend für den ältesten
Überlieferungsbestand festgestellt werden, dass man sich im amphiktyonischen Israel
keine bessere stämmeintegrierende geistig-ideologische Macht denken konnte als
den Rückgriff auf eine im Glauben gegenwärtige Jahweüberlieferung.

Hier stellt sich mit aller Deutlichkeit die Frage nach dem Konstitutivum einer
Geschichte Israels, denn in ethnischer Hinsicht ist Israel eine Gemeinschaft sehr
gemischten Ursprungs, wie die ältesten Urkunden freimütig gestehen. Somit kann
für das frühe Israel der Jahweglaube weitgehend als eine für die politische Integration

des Stämme-Israel tragfähige Grundlage zur Bewältigung der existentiell
angefochtenen Wirklichkeit charakterisiert werden.40 Der geschichtliche Zwang zu poli-

33 Galling (A. 32), S. 69.
34 Ebd.
35 Jirku (A. 21), S. 11. H.-J. Zobel, Stammesspruch und Geschichte (1965), S. 105 A. 176,

setzt in Ri. 5,11 eine Erzähltradition «von bereits erfolgten Siegen Jahwes in den einzelnen
Stämmen voraus».

36 Galling (A. 32), S. 69: Kriegsmüdigkeit macht der Sänger dem Volke zum Vorwurf.
37 Galling, ebd. Albright, Abram the Hebrew: Bull, of the Amer. School Or. Res. 163 (1961),

S. 53 A. 76, meint, dass Eselnomaden («members of donkey caravans») die Tradenten sind.
38 Globe (A. 31), S. 495: Dankhymnus, der unmittelbar nach kriegerischem Erfolg gesungen

wurde.
39 O. Eissfeldt, Einleitung in das Alte Testament (31964), S. 134.
40 G. Mendenhall, The Hebrew Conquest of Palestine: Bibl. Archaeologist 25 (1962), S. 87:

«Religion in its formative period was simultaneously a bond between persons in an intolerable
situation, and a way of life.»



D. Grimm, Geschichtliche Erinnerungen im Glauben Israels 263

tischem Zusammenschluss wie das daraus resultierende Selbstverständnis Israels ist
aufs engste an eine solche Konzeption seines Jahweglaubens geknüpft. Die erste
sichere Kunde der Überlieferung einer Kette von Jahwetaten (Ri. 5,11) geschieht
in engem Zusammengreifen mit entscheidenden kriegerischen Aktionen des Stämme-
Israel, d. h. die Tradenten eines so gearteten Jahwewissens sind am Gelingen der
folgenden kriegerischen Auseinandersetzung unmittelbar interessiert, weil damit der
Bestand ihres eigenen Lebens auf dem Spiele steht. Somit gibt es als «Sitz im
Leben» dieser Tradition keinen eigentlich theologischen Ort der Überlieferung,
vielmehr erstellt der unmittelbare zeitliche wie räumliche Umkreis die Voraussetzung

für diese Tradition. In diesem ursprünglichen Zusammenhang kommt der
Kultus nur als sekundärer Überlieferungsträger in Frage.

Die Eigenart bestimmter Elemente des Jahweglaubens, eine die unterschiedlichen
Stämme integrierende Kraft auszuüben, schaffen in der Frühzeit Israels zugleich
eine Selektion nur der Erfahrungen mit Jahwe, die der Selbsterhaltung der Stämme
in ihrem Existenzkampf dienlich waren. In der Frühzeit Israels ist der Existenzkampf

der vom Untergang bedrohten Stämme letzter Beweggrund zum
Jahweglauben. Weniger zu wissen, wie gelebt wird, sondern zu überleben, galt es. Diese
Situation der existentiellen Anfechtung des frühen Jahweglaubens wiederholte sich

exemplarisch für den einzelnen Gläubigen, der nach glücklich überstandener
persönlicher Lebensgefahr Jahwe am Heiligtum Dank darbringt. Die Dankbarkeit ist
die Grundlage israelitischer Frömmigkeit.

3.

Hatten wir festgestellt, dass die Notwendigkeit, die politische Situation zu
meistern, zugleich als Auslesefaktor bzw. Katalysator für die Rezeption alter
Traditionen des Jahweglaubens wirkt, so stellt sich uns in aller Eindringlichkeit
die Frage nach dem ältesten Inhalt oder dem Urbestand dieser für das Selbst-
bewusstsein Alt-Israels so lebenswichtigen Glaubensüberlieferungen.

Martin Noth hat in überzeugender Weise dargeboten, dass das Bekenntnis von
der Herausführung aus Ägypten das «Urbekenntnis Israels» (nach G. Fohrer
«Grundbekenntnis») und zugleich die «Keimzelle der ganzen grossen späteren
Pentateuchüberlieferung»41 ist. Es ist das Bekenntnis Israels zu seinem Gott Jahwe,
der in der Geschichte handelt. Nach der ältesten uns erhaltenen Aussage, dem
zweizeiligen Hymnus des sog. Mirjamliedes, gipfelt die Aussageabsicht dieses
Bekenntnisses in der Freude über die Vernichtung der Ägypter im Meer, Ex. 15,21:42

«Singet Jahwe, denn hoch erhaben ist er, Ross und seinen Reiter hat er ins Meer gestürzt!»

41 M. Noth, Überlieferungsgeschichte des Pentateuchs (1948), S. 52.
42 Ebd. und A. 167.



264 D. Grimm, Geschichtliche Erinnerungen im Glauben Israels

Im letzten Grund stossen wir hier auf die Erinnerung an ein nicht mehr analysierbares,

aber dennoch historisches Ereignis43. Eine die nach Osten abwandernden
Hebräer verfolgende ägyptische Streitwagentruppe versank durch eine unerwartete
Katastrophe im Wasser. Dadurch wurden die fliehenden Israeliten aus scheinbar
auswegloser Gefahr plötzlich befreit. Im Augenblick wurde ihnen bewusst, dass

damit ihr Gott Jahwe ihr zunächst hoffnungsloses Geschick gewendet hatte und
ihre Flucht aus ägyptischer Fron geglückt war. Auch hier haben wir es letzten Endes
mit einem in den Bereich der Kriegführung gehörenden Vorgang zu tun, nur dass
dieses Geschehen geradezu das privilegierte Beispiel darstellt, das kaum zu lösende
Ineinander von göttlicher Initiative und menschlichem Handeln prinzipiell zu klären.
Das Bemerkenswerte ist die hier absolut erfahrbare göttliche Hilfe.44 So bleibt also
auch der statistischen Häufigkeit nach die Herausführungsformel das wichtigste
Theologumenon Israels.45

Hat letzten Endes das Bekenntnis vom Exodus nur dann Sinn, wenn dem
Exodus aus Ägypten ein Introitus in Kanaan folgt, so gibt sich die Rede vom
herausführenden Gott als die Zusammenfassung einer ganzen Kette von
Heilserweisen Gottes für sein Volk zu erkennen.46 Ist das sog. Mirjamlied die älteste
erhaltene und zugleich erste Aussage über die Rettung am Meer47, ganz im Stil
jener Lieder gehalten, die die Frauen den siegreich heimkehrenden Kriegern sangen,

so muss mit der Kürze des Liedes zugleich auch eine damit verwobene
Darstellung der es andeutenden Ereignisse einhergegangen sein. Wegen der Kürze
seines informatorischen Gehaltes konnte dieses Siegestanzlied48 nur unter der
Voraussetzung wirklich verständlich sein, «dass vorher das, was es besingen sollte,
erzählt worden war».49 Auch hier stossen wir jenseits der Grenzen des unmittelbaren
Erweises auf die Tatsache einer mündlichen Tradition von geschichtlichen Erinnerungen.

Die mündliche Überlieferung eines Heilswissens muss mit zu den konstituierenden

Merkmalen der von Alt-Israel gesuchten Identität gerechnet werden. Nirgendwo
wird das Selbstverständnis des Volkes deutlicher zum Ausdruck gebracht als

in dem Bekenntnis, Gottes Volk zu sein. Dieser Anspruch ruht in der anhaltenden
Erfahrbarkeit des Beistandes Jahwes.

Die mit der Tradition von Geschichtserfahrungen ausgedrückte Erinnerung be-

43 Ebd., vgl. Noth, Geschichte Israels (51961), S. 111: «wirkliches Geschehen»; ders., Der
Schauplatz des Meerwunders: Festschrift O. Eissfeldt (1947), S. 190: Die Kunde von bestimmten
geschichtlichen Vorgängen ist das Ursprüngliche und Wesentliche; K. Kenyon, Archäologie im
Heiligen Land (1967), S. 199: Die geschichtliche Grundlage des Exodus muss akzeptiert werden.

44 H. Rücker, Die Begründungen der Weisungen Jahwes im Pentateuch (1973), S. 59: Wird
in Ex. 34,18; 23,15 die Wurzel js' noch im qal verwandt, so will dies nicht Selbstruhm
bedeuten. Ansonsten steht die Wurzel im hifil.

45 Rücker (A. 44), S. 42.
46 G. Fohrer, Überlieferung und Geschichte des Exodus (1964), S. 109.
47 Fohrer (A. 46), S. 111.
48 Ebd. Fohrer korrigiert die Definition «Tanzlied» in J. Hempel, Die althebräische Literatur

und ihr jüdisch-hellenistisches Nachleben (1930), S. 19.
40 So Fohrer (A. 46), S. 111.



D. Grimm, Geschichtliche Erinnerungen im Glauben Israels 265

wahrt insofern zutreffende historische Elemente, als Israel damit bekennt, dass

eine Kette glücklicher Umstände, in denen es letztlich nur die Hilfe seines Gottes
erkennen konnte, seine Existenz gewährte. Mit einer solchen Betrachtung ergibt
sich auch ein deutlicher Hinweis auf die exemplarische Bedeutung des Exodus.
Dort war Israel noch nicht, sondern ent-stand erst. In der Folgezeit ging es immer
wieder darum, dass alle sich als Israel angesprochen fühlenden Gruppen gegen den

gemeinsamen Feind er-standen. Dieses je und je in der geschichtlichen Situation
nascente Israel50 brauchte immer wieder die alten Jahweüberlieferungen von
Exodus und Landnahme, um sich seiner Identität zu vergewissern. Unabdingbarer
Bestandteil eines solchen Umgangs mit der Tradition war der gegenwärtige Erfolg mit
Jahwe, der dann den alten Überlieferungen hinzugefügt wurde. Israel hatte sich so

neu gefunden, d. h. Jahwes Handeln wieder entdeckt.51 Der kriegerische Impetus
für das Zustandekommen einer solchen Tradition ist nicht zu leugnen.

Hans-Jürgen Zobel hat auf folgendes aufmerksam gemacht: «Indem dieser Gott
als derjenige, der das Volk aus Ägypten herausgeführt hat, apostrophiert wird,
wird nicht nur der Bereich der Vergangenheit in den Segen mit einbezogen, sondern

vor allen Dingen die Kontinuität der Geschichte Israels mit seinem Gott stark
herausgestrichen. Denn dieses Mitsein Gottes mit Israel besteht eben bereits von
Ägypten her.»52 Die Kontinuität des göttlichen Handlungserweises kann als solche

nur empfunden werden, wenn parallel dazu ein Bewusstsein der Erwählung durch
diesen Gott wächst, ein Bewusstsein, welches sich bei dem Ausbleiben der erwarteten

Gotteshilfe enttäuscht oder bestraft gibt. In Ri. 6,13 ist die Frage Gideons
an den mal'äk jhwh ein selbstredendes Beispiel:

«Vergib, mein Herr: wenn Jahwe mit uns ist, warum hat uns all dies dann betroffen? Wo
sind all die Wunder, von denen uns unsere Väter erzählten, wenn sie sagen: 'Hat nicht Jahwe
uns aus Ägypten heraufgeführt? ' Und nun hat Jahwe uns verlassen und uns in die Hand
Midians gegeben»,

so auch in Jer. 21, 2 die Frage der Boten des Königs Zedekia an den Propheten
Jeremia:

«Befrage doch Jahwe für uns, da Nebukadnezar, der König von Babel, mit uns im Kampfe
steht; vielleicht handelt Jahwe an uns ganz wie bei seinen früheren Wundertaten, so dass er
von uns abziehen muss.»53

50 G. v. Rad, Offene Fragen im Umkreis einer Theologie des Alten Testaments: Theol. Lit.
Zg. 88 (1963), Sp. 406: «... Israel hat sich und seine Geschichte immer wieder als etwas
Einheitliches zu begreifen gesucht, aber diese Einheit war doch immer nur in der jeweiligen
Stunde seinem Glauben zuhanden ein Credendum.» Ders., Theol. d. A.T., 1 (31957), S. 124:
«Jede Generation stand vor der immer gleichen und immer neuen Aufgabe, sich als Israel
zu begreifen. Jede Generation musste erst in einem gewissen Sinne Israel werden.»

51 G. v. Rad (A. 50), Sp. 411: «... geschichtlich ist auch die Erfahrung, die bis in die Gegenwart

des Erzählers reicht.»
52 H.-J. Zobel, Das Selbstverständnis Israels nach dem Alten Testament. Antrittsvorlesung

in Halle 1968: Zs. at. Wiss. 85 (1973), S. 281-294.
53 In beiden Texten wird deutlich, dass «von einem Handeln Gottes in der Geschichte

Israels nur sinnvoll gesprochen werden kann, wenn dieses Handeln Kontinuität besitzt»; so
R. Rendtorff, Geschichte und Überlieferung (1961), S. 90.



266 D. Grimm, Geschichtliche Erinnerungen im Glauben Israels

Die Tradierung eines Heilswissens in Israel impliziert also eine vorausgehende
Situation der Krisis für die objektiven Bedingungen eines Erwählungsglaubens. In
einer solchen Tradition liegt die Kontinuität des Selbstverständnisses Alt-Israels
als Jahwes Volk. In den späteren heilsgeschichtlichen Summarien hat sich Israel
jedoch stets der Grundbedeutung dieses Überlieferungsgutes erinnert. Bei allem,
was aus gegenwärtiger Aktualisierung in diese Tradition hineingeflossen ist, konnte
die Exoduserfahrung zum Grundbekenntnis Israels werden und dieses bleiben.

Allerdings muss betont werden, dass die Tatsache der kontinuierlichen Tradierung

von geschichtlichen Erinnerungen kaum umfassend genug erklärt wird, wertet
man sie als «Theologie der Dankbarkeit Israels» gegenüber Jahwe für seine

Führungen. Eine solche Verkürzung würde der geschichtsintegrierenden Funktion eines

so gearteten Dankes nicht voll gerecht.
Sind im Grunde genommen die ursprünglich von der Moseschar getragenen

Überlieferungen Landanspruchs- und Landnahmeerzählungen54, so kommt es in
der Tradition offenbar darauf an, den Landbesitz für sicher und unverlierbar zu
erklären. So folgert Rudolf Smend: «Das zu sagen und zu begründen, hatte zweimal

in der Geschichte des alten Israel Sinn: erstens als es noch nicht selbstverständlich

war, zweitens als es nicht mehr selbstverständlich war.»55 Israel brauchte
also die Traditionen von Exodus und Landnahme als geistiges Fundament zur
Bewältigung politischer Gegebenheiten d. h. Landzuwachs oder aber als festen Halt
in den Zeiten des Verlustes des bereits einmal besessenen Landes. Keine anderen

Epochen in der Geschichte Israels konnten somit mehr Wert auf die Tradition
geschichtlicher Erinnerungen legen als die Davids und die Zeit des Exils: auf der
einen Seite überraschender Landzuwachs, wie Landverlust auf der anderen Seite.

Nirgendwo im Alten Testament wird deutlicher, dass die Freude über politische
Erfolge der theologischen Bewältigung vorausgeht, als im jahwistischen Bileamlied
nach Num. 24, 7. 8:

«Ein Held geht hervor aus seiner Nachkommenschaft, er herrscht über zahlreiche Völker.
Mächtiger als Agag ist sein König, reckt sich empor sein Königtum. Gott, der aus Ägypten
es führte, ist ihm wie Wildochshörner.»

Obwohl hier in einem wahren Freudenausbruch über das Königtum Sauls und
nicht Davids das Wort gesucht wird und obwohl Jahwe hinterdrein, nach dem

König, genannt wird, wird doch in der Apostrophierung dieses Gottes als dem
Exodusgott bereits jeder Frage nach der Ausfüllung des religiös-ideologischen
Vakuums die Antwort gesprochen, um politisch neu Gewordenes im Nachhinein
verkraften und begründen, d. h. in den wohlvertrauten religiösen Rahmen
einordnen zu können.

So wird schon hier deutlich, was in den späteren Katalogen des Heilswissens zum
Ausdruck kommt. Die oft stereotyp im Gleichklang der aufgezählten Fakten
ergehenden Kataloge haben nahezu regelmässig eine in die Gegenwart hineinreichende
und sich somit als eigentlichen Überlieferungsanlass zu erkennen gebende Spitze.

54 G. Fohrer, Das Alte Testament, 1 (1971), S. 41.
55 R. Smend, Elemente alttestamentlichen Geschichtsdenkens (1968), S. 29.



D. Grimm, Geschichtliche Erinnerungen im Glauben Israels 267

Geschichte war in Israel vorab ein Erzählen der Taten Jahwes zugunsten seines

Volkes. So kommt die Geschichte zur Ruhe in der Aktualisierung - die Aktualisierung

ruht in der Geschichte. Ein so gearteter Tatbestand einer «ruhelosen Aktualisierung

geschichtlicher Heilsfakten»56 hat Gerhard von Rad57 veranlasst, darauf
hinzuweisen, dass eine Theologie des Alten Testaments sich ihm anpassen müsse.58

*

Haben wir bis jetzt die politisch-integrierende Rolle der Jahweüberlieferungen
betont, so muss die Bedeutung für den Glauben Israels im allgemeinen gewürdigt
werden. Der Zweck der Tradition ist letztlich nicht nur damit zu bestimmen, das

Gefühl der Ehrfurcht vor dem lebendigen Gott wachzuhalten59, sondern gipfelt in
dem Wunsch der Lebenserhaltung bzw. der Lebensbewältigung durch den in der
Überlieferung lebendig gehaltenen Gott. In Israel glaubte man, um zu leben. Somit
gehört die allmähliche Sterilität der Überlieferungen beim Ausbleiben der
Offenbarung zu dem unausweichlichen Schicksal einer mit den Kategorien des Historischen

umgehenden Religion. Mündliche Überlieferung verdankt ihre Existenz der
Zustimmung der Tradenten.60

Die sog. «kultische Vergegenwärtigung» ist seit jeher ein sekundäres Glied in
der Kette von Möglichkeiten, geschichtliche Überlieferungsinhalte zu bewahren.
Wohl war dem Kultus61 die szenische Bearbeitung vorbehalten62, aber deshalb war

56 Von Rad (A. 50), Sp. 405.
57 Ebd.
58 G. v. Rad, Theologie des Alten Testaments, 1 (31957), S. 126: «Wir würden uns den

Zugang zu dem Eigensten der theologischen Arbeit Israels von vornherein verbauen, wenn
wir die Geschichtswelt nicht in der Aufeinanderfolge und inneren Verknüpfung ernstnehmen
wollten, wie sie Israel sich selbst zurechtgelegt hat.»

59 So Jirku (A. 21), S. 10. Freilich sprechen die meisten Texte des A.T. auch diese Sprache.
Vielmehr wird man aber Stellen wie Am. 5, 4 beachten müssen.

60 R. C. Culley, An Approach to the Problem of Oral Tradition: Vet. Test. 13 (1963), S. 121f.
61 Das eigentliche Wesen des Kultus wird hier mit «kultischer Vergegenwärtigung»

gleichgesetzt. In dieser Identifizierung liegt eine gewisse Verkürzung der Leistung des Kultus für
die Tradition. Der literarische Niederschlag der alttestamentlichen Religion ist weitgehend
gekennzeichnet und veranlasst durch eine religiöse Ausnahmesituation. Das vor religiöser
Dekadenz nicht schützende regelmässige Wirken der Priester am Heiligtum stellt «den nicht
erwähnenswerten Normalfall» dar. Haben wir im Kanon des Alten Testamentes vorwiegend
aus prophetischen Kreisen stammende Äusserungen, so verdeckt diese Tatsache die beständige
Wirksamkeit der Priester am Heiligtum, um dem Volke «Gotteserkenntnis» und ein dieser
entsprechendes Verhalten einzuprägen. Die Propheten nahmen lediglich diese im Volksbewusst-
sein vorhandenen Traditionen auf und verfremdeten sie, indem sie Israel die Konsequenz aus
dem Erwählungsglauben zeigten. Die traditionsbewahrende Rolle des Kultus, d. h. des dort
ansässigen clerus minor, kann hier nicht voll gewürdigt werden.

62 Einmaligkeit ist das Kennzeichen der Geschichte. In der kultischen Vergegenwärtigung
wird das historische Geschehen adoptiert und in einer Weise wiedererfahren (re-experienced),
die von den durch eine Geschichtserzählung vermittelten Eindrücken gänzlich unterschieden
ist; vgl. E. Hammershaimb, History and Cult in the Old Testament: Festschrift W. F. Albright
(1971), S. 271.



268 D. Grimm, Geschichtliche Erinnerungen im Glauben Israels

er noch lange nicht der einzige und ursprüngliche Überlieferungsträger.63 Die
Leistung des Kultus für die Aktualisierung der Tradition liegt in der
Erlebnisbereitschaft der kultisch Beteiligten, d. h. der Kult setzt eine parallel laufende
Erzähltradition voraus.64 Im frühen Israel gab es eine vom Kultus unabhängige
Uberlieferung von geschichtlichen Erinnerungen.65 Die eigentlichen Träger dieser
Überlieferungen sind die ewig Ungenannten, die als Familienväter, Wandersänger
oder sich sonst für den Bestand der Volksgemeinschaft verantwortlich fühlende
Tradenten sich gerufen fühlten, ihren Gott in dem Bewusstsein einer Geschichte
dieses Gottes mit seinem Volk, dem sie angehörten, zu bekennen.

Kehren wir zum Schluss zurück zu dem anfangs gestellten Problem einer
Zuordnung von mündlicher und schriftlicher Tradition. Beide vorhandenen
Lösungsvorschläge sind vornehmlich am Text interessiert. Gunkel ging es darum, vom Text
über die noch erkennbaren Gattungen den Weg zurückzuverfolgen bis zur mündlichen

Überlieferung. Dagegen wurde von der traditions-historischen skandinavischen
Schule die Meinung vertreten, dass in vormasoretischer Zeit die mündliche
Überlieferung allein massgeblich war für den Textbestand. Beide Lösungsversuche sind
auf den Text fixiert, der Gunkelsche mit einer entschiedenen qualitativen
Relativierung der mündlichen Überlieferung, der traditions-historische mit einem
überfrachteten Vertrauen in die Zuverlässigkeit der mündlichen Überlieferung. Beide
Wege benutzen die mündliche Überlieferung als methodisches Werkzeug, aber
vernachlässigen doch eine Würdigung dieses religiösen Phänomens in seiner Bedeutung
für den Glauben Alt-Israels.

Weil sich der Gott des alttestamentlichen Gottesvolkes durch jene mündlichen
Überlieferungen alter Glaubenserfahrungen hindurch als der Lebendige erwies,
konnte es keine eigentliche Rückkehr zur Tradition geben, sondern in
weiterführender Interpretation der Tradition66 des alten lahweglaubens durfte das alt-
testamentliche Volk je und je den Weg in ein neues Verhältnis zu seinem Gott
wagen.

Dieter Grimm, Halle (DDR)

63 N. W. Porteous, The Prophets and the Problem of Continuity: Festschrift J. Muilenburg
(1962), S. 18.

64 S. Herrmann, Kultreligion und Buchreligion (1967), S. 101.
65 Herrmann (A. 64), S. 102. Israels Reflektieren über seine Geschichte geschah nicht im

Kultus.
66 Die von G. Fohrer, Tradition und Interpretation im Alten Testament: Zs. at. Wiss. 73

(1967), S. 29, für die Propheten in Anspruch genommene Erscheinung ist durchaus in unserem
Zusammenhang zu verallgemeinern.


	Geschichtliche Erinnerungen im Glauben Israels

