
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 4

Artikel: Konkreter Katholizismus im Libanon

Autor: Antes, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konkreter Katholizismus im Libanon

Von allen mit Rom unierten orientalischen Patriarchen war wohl der der
griechischkatholischen Melkiten, Patriarch Maximos IV. Saigh, während des II. Vaticanums der
bekannteste. Seine Reden auf dem Konzil fanden weithin Beachtung, und viele Europäer
waren erstaunt, derart progressive Äusserungen gerade von einem Patriarchen des Orients
zu vernehmen. Seither ist es wieder still geworden um die Melkiten, und die deutsche
Öffentlichkeit verfolgt kaum die Diskussionen der Melkiten und speziell das religiöse
Geschehen im einzigen christlichen arabischen Land: dem Libanon1.

Gerade die Melkiten sorgten im Jahre 1974 für drei Überraschungen, von denen nur
eine in der deutschsprachigen Presse Aufsehen erregte.

1) Die bekannteste Überraschung war die Entlarvung von Erzbischof Capucci in
Jerusalem, der sich in Zusammenarbeit mit der palästinensischen Befreiungsbewegung
al-Fath als Waffenschmuggler betätigte und seit seiner Verhaftung in palästinenserfreundlichen

christlichen wie islamischen Kreisen als Held der Nation und eine Art Heiliger
gefeiert wird.

2) Obwohl die Melkiten im allgemeinen und ihr gegenwärtiger Patriarch Maximos V.
Hakim im besonderen sehr proarabisch eingestellt sind, entstammt ihren Reihen aber auch

jener Erzbischof, der sich in dem gleichen Jahr 1974 für ein Verbleiben Jerusalems unter
der israelischen Regierung für den Fall aussprach, dass der freie Zugang zu den hl. Stätten
sowie die freie Religionsausübung den drei grossen monotheistischen Religionen
zugesichert ist. Diese Äusserungen des Erzbischofs Raya von Haifa forderten sofort
heftigsten Widerstand bei den übrigen melkitischen Bischöfen heraus, und die Synode der
melkitischen Bischöfe, die im Sommer 1974 im Libanon tagte, verlangte von ihm, die
Aussagen zu widerrufen. Erzbischof Raya blieb jedoch bei seiner Meinung und war
lediglich zu dem Kompromiss bereit, von seinem Amt als Erzbischof von Haifa
zurückzutreten und in die Vereinigten Staaten von Amerika ins Exil zu gehen, was er
schliesslich auch getan hat.

3) Zum Themenkreis der genannten Synode gehörte neben diesen politischen
Problemen noch eine dogmatische Auseinandersetzung mit den Thesen des Erzbischofs
von Beirut Grégoire Haddad. Seit Jahren beunruhigte der sehr sozial und reformfreudig
eingestellte Erzbischof die konservativen Christen im Libanon. Zum offenen Konflikt
kam es jedoch erst, seit Erzbischof Haddad zum Redaktionskomitee der seit 1974
erscheinenden Zeitschrift Afäq ("Horizonte") gehört und in dieser Monatszeitschrift eine
Reihe von Artikeln veröffentlichte, in denen er eine sehr spezielle Befreiungstheologie
verkündet2. Da Grégoire Haddad — so signiert er ohne jedes bischöfliche Würdezeichen
für libanesische Verhältnisse völlig unkonventionell seine Beiträge selbst — während der

1

Zur theologischen Diskussion im Libanon vgl. Ch. Malik (Hrsg.), God and Man in Contemporary
Islamic Thought (Beirut 1972); ders. (Hersg.), God and Man in Contemporary Christian Thought (ebd.
1972); für die Religionskritik innerhalb des Islam St. Wild, Gott und Mensch im Libanon: Der Islam
48 (1972), S. 206-253.

Dem Autor des Artikels standen zur Verfügung Afâq 1 (1974), 1-10. Die Artikel finden sich in
1, S. 32-45; 2, S. 40-49; 3, S. 33-43; 4, S. 28-47; 5, S. 31-46; 7, S. 40-45. Die Artikel in 8,
S. 49-58, und 9, S. 57-64, betreffen "Grégoire Haddad und das II. Vat. Konzil". Eine französische
Übersetzung ist geplant, und dieses Dossier soll u.a. über die Librairie Chidiac in Beyrouth zu beziehen
sein.



208 P. Antes, Konkreter Katholizismus im Libanon

Synode im August auf seiner Position beharrte, wurde er bis zur endgültigen Klärung
seines Falles durch Rom vorläufig von seinem Amt als Erzbischof von Beirut suspendiert.

Der melkitische Erzbischof Haddad beabsichtigt mit seinen Artikeln, einer radikalen
Diskussion dessen, was die christliche Botschaft verkündet, Tür und Tor zu öffnen.
Abgesehen davon, dass er dabei vielen Christen erheblich zu weit geht, halten sie eine
solche Diskussion angesichts der zahlreichen Muslime im Libanon für unklug und für das

Christentum schädlich. In einem ersten Schritt fragt Haddad nach den absoluten Kriterien
und fordert dann die Befreiung Christi und des Menschen.

1.

Eine radikale Hinterfragung der christlichen Botschaft ist nur möglich, wenn dafür
Kriterien, die ihrerseits gerechtfertigt werden, erarbeitet sind. So prüft Haddad zunächst
die üblichen Kriterien auf ihre Brauchbarkeit und nennt dann die ungeeigneten Kriterien
(Afâq 1, S. 40—42):

"Die ungeeigneten Kriterien.
Die richtigen Kriterien sind nicht die, nach denen man in den 'traditionellen' Kirchen spricht und

verfährt, nämlich: 'die heilige Tradition' und 'die Lehre des kirchlichen Lehramtes', denn beide sind,
ohne dass wir jetzt auf Details eingehen, keine letzte und absolute Instanz, sondern gehen selbst auf
das Evangelium und die übrigen heiligen Bücher als Kriterium für die Richtigkeit der Tradition oder
der kirchlichen Lehre zurück.

Es ist auch nicht das Evangelium und die heiligen Bücher, wie man in den neuen 'evangelischen'
Kirchen sagt und danach verfährt. Diese Instanz bedarf nämlich eines weiteren Kriteriums zu 'ihrer
Erklärung'. Es ist entweder die Erklärung der Reformatoren - und so kehrt man zum Kriterium der
Tradition in den traditionellen Kirchen zurück -, oder es ist der Verstand eines jeden Gläubigen, den

der Heilige Geist erleuchtet.
Nun ist es aber unmöglich, dass der Verstand jedes Gläubigen, auch wenn ihn der Heilige Geist

erleuchtet, das absolute Kriterium ist; denn jeder Verstand ist verschieden hinsichtlich der

ursprünglichen Leistungsfähigkeit und Anlage, der Allgemeinbildung und der exegetischen Kenntnisse.
So stellen wir praktisch fest, dass in einigen protestantischen Kirchen, die dieses Kriterium zulassen,
fast jeder Gläubige eine unabhängige Kirche darstellt.

Welches sind nun die absoluten Kriterien?
Es sind zwei Kriterien: Christus und der Mensch.

Das erste Kriterium ist also Christus.
Das ist nicht 'der, von dem die Leute sagen, er ist es' (Matth. 16,13), oder was die Tradition und

das kirchliche Lehramt sagen, wie sehr sie auch rechthaben mögen.
Es ist auch nicht das, was über ihn in den Evangelien und im Neuen und Alten Testament

geschrieben steht; denn es ist in einer Sprache geschrieben, über die die Zeit hinweggeschritten ist und
die der Erklärung und Erneuerung bedarf. Es ist nämlich unmöglich, ihn, wieviel auch über ihn

geschrieben wird, in all seinen Dimensionen zu erfassen. Wer über ihn schreibt, kann bei ihm nur
hinsichtlich des Umfangs und des Wesens Abstriche vornehmen. So ist es nicht vollständig alles, was er

gesagt und getan hat und was auf uns gekommen ist (in Anlehnung an Joh. 21,25) und wie er es gesagt
hat. Es ist vielmehr 'so, wie es die verstanden und berichtet haben, die von Anfang an Augenzeugen
und Diener des Wortes waren' (Luk.1,2), entsprechend dem, was Lukas in der Einleitung seines

Evangeliums sagt.
So aber, wie er selbst in seiner Vollkommenheit ist - jedes vernünftige und freie Wesen hat

unbegrenzte Dimensionen -, können wir ihn unmöglich total begreifen und ihn auch nicht aufgrund
seiner Taten und Aussprüche beurteilen. Er ist tiefer, grösser und weiter als alles, was er gesagt und
getan hat. Wie ist es nun, wenn dieses Wesen mehr als ein gewöhnliches, vernünftiges und freies Wesen



P. Antes, Konkreter Katholizismus im Libanon 209

über sich sagt und sich so verhält, ja mehr als ein Mensch, während er selbst wie ein Mensch ist, mehr
als ein geschichtlicher Mensch, der zu einer bestimmten Zeit der Geschichte gelebt hat und gestorben
ist und der bestimmte Dinge gesagt und getan hat, wie zahlreich und tief sie auch waren. Er erhebt
nämlich den Anspruch, dass 'er vor Abraham war' (Joh. 8,58), 'dass der Menschensohn dorthin
aufsteigt, wo er vorher war' (Joh. 6,62), 'dass er wusste, von wo er kam und wohin er zurückgeht'
(Joh. 8,14), 'dass er die Auferstehung und das Leben ist' (Joh. 11,25), 'dass er im Vater und der Vater
in ihm ist' (Joh. 14,11), 'dass er seine Jünger nicht als Waisen zurücklassen wird (nach seinem

Weggang)' (Joh. 14,18), 'dass die, die ihn lieben, der Vater liebt und er sie liebt und ihnen sein Wesen

offenbaren wird .' (Joh. 14,21), 'er aber zu ihnen kommen wird mit dem Vater und beide werden
bei ihnen wohnen' (Joh. 14,23).

Er behauptet also, dass er vor seinem zeitlichen Leben da war und nach seinem Tod lebendig sein

wird, lebendig und handelnd mit dem Vater in der Menschheit. Er liebt die Menschen und offenbart
ihnen sein Wesen und bleibt in ihnen mit dem Vater

Das erste Kriterium im Christentum ist folglich dieses einzigartige Wesen, das das, was kein anderer
über sich zu sagen wagte, sagte und so seine 'Dimensionen' unauslotbar machte und durch diese

endlose Methode mehr als jedes andere Wesen ist.
Hier aber zeigen sich die Schwierigkeiten dieses Kriteriums.
Sobald man ein religiöses, aktuelles oder traditionelles Problem anpackt und wir die richtige und

radikale Lösung von der absoluten Instanz erwarten, von Christus, von dem Christus, der diese

unendlichen Dimensionen hat, dann bezieht sich jeder auf das, was hinter seinen Dimensionen liegt
oder grösser als sie ist, ohne sie ganz ausloten zu können, und findet so von neuem einen persönlichen
und folglich relativen Standpunkt und keine einheitliche Objektivität aufgrund des Reichtums des

'Themas' Christus. So kommen wir erneut auf das zurück, was oben gesagt wurde hinsichtlich der

Unmöglichkeit, das Evangelium als absoluten Massstab zu betrachten, sofern jeder es gemäss seinen

Möglichkeiten erklärt. Wie sollen wir aus diesem Engpass herauskommen?

Das zweite Kriterium ist der Mensch.
Unsere Antwort ist nach der radikalen Methode der Zeitschrift 'Afäq', dass das zweite Kriterium,

der Mensch, das ist, was es uns ermöglicht herauszukommen. Aber bevor wir dazu gelangen, ist ein
kurzes Wort zur Bedeutung dieser Kriterienart angebracht, kurz, weil das Thema seit einigen
Jahrzehnten in der Welt aktuell ist: Immer mehr nämlich nahm der Mensch den Platz des Zentrums bei
allem ein, beim Denken und Handeln, in der Wissenschaft und Philosophie, ja sogar in der Theologie.
Es ist nicht möglich, diese steigende 'Zentrierung' zusammenzufassen noch ihre Ursachen, ihre
Ausgangspunkte oder ihre Ausmasse. Dies wird nämlich sicherlich Gegenstand vieler Artikel dieser

Zeitschrift sein.

Fin kurzes Wort ist zur Vervollständigung des Gedankengangs in unseren Artikeln notwendig: Der
Mensch als Zentrum, Kriterium und Absolutum gehört zum Wichtigsten der Lehre des Evangeliums
und des Neuen Bundes .3

Aus diesen wenigen Versen können wir die zentrale Rolle des Menschen und dann die Art des

Kriteriums im Evangelium herleiten:
Er ist mehr wert als der Sabbat, 'Herr des Sabbat' (Matth. 12,8), obwohl der Sabbat in einer

ausdrücklichen Setzung Gottes gründet und zu den heiligsten Dingen der jüdischen Religion gehört.
Er ist der Sinn aller Institutionen, ja sogar der Sinn der Welt, des Lebens, des Todes, der Gegenwart

und der Zukunft. ja von allem.
Er entspricht der Absicht Christi selbst. Er verdient es, dass der ihm dient, den das Christentum den

absoluten 'Gott-Menschen' nennt.
Er ist der Sinn des Glaubens und der Kenntnis des Gottessohnes.
Es ist irgendein erwachsener Mensch, ein vollkommener Mensch.

3 Im Original folgen hier Zitate aus Mark. 2,27; Matth. 20,28; 1. Kor. 3,21-23; Eph. 4,11-13
und Kol. 1,28. Auf diese Verse spielt der obige erste Satz nach der Auslassung an.



210 P. Antes, Konkreter Katholizismus im Libanon

Es ist der erwachsene Mensch, der Vollkommene in Christus, in der Fülle der Vollkommenheit
Christi."

Anhand dieser beiden Kriterien entwickelt nun Haddad seine Vorstellung von der
Befreiung.

2.

Anders als die südamerikanische Befreiungstheologie, bei der stets nur der Mensch
befreit wird, spielt Haddad nach arabischer Manier den Gedanken, dass es sich um ein
Freimachen und Freiwerden handelt, durch und gelangt dabei auch zu der Forderung,
man müsse Christus selbst befreien. So wird Theologie der Befreiung auch zu einer
Befreiung Christi. Wovon? wird man sich gespannt fragen (Afâq 3, S. 38):

"Christus von den Christen, dem Christentum und der Kirche befreien.
Die Unterscheidung zwischen Christus und der sichtbaren Kirche nämlich geht in ihren

Konsequenzen über das oben Gesagte hinaus, vor allem hinsichtlich derer, die 'ausserhalb der Kirche'
stehen.

Das Schlimmste, was in der Geschichte Christus zugestossen ist, besonders nachdem das

Christentum unter Kaiser Konstantin im 4. Jahrhundert Staatsreligion geworden war, war, dass

Christus der christlichen Religion und der 'Institution Kirche' unterstellt wurde, ja sogar in eins gesetzt
und so fest mit beiden verbunden wurde, dass es unmöglich wurde, ihn von beiden zu unterscheiden —

und dies nicht nur von Seiten der Gläubigen, die innerhalb leben, sondern auch und insbesondere von
Seiten der übrigen Menschen, die ihn von aussen sehen. Folglich urteilen sie über Christus so, wie sie

über die Kirche urteilen oder - anders gesagt - diese feste Bindung zwischen Christus, dem absoluten
Wert, und der christlichen Religion und der Institution Kirche, d.h. dem relativen Ausdruck für die

Inkarnation Christi und ihre Ausdehnung durch die Geschichte, macht die, die ihn betrachten, unfähig,
ihn so zu entdecken, wie er wirklich ist. Wenn er nun der absolute Wert für alle Menschen ist oder

wenn alle Menschen seiner mehr als irgendeiner anderen Sache bedürfen und wenn diese geschichtliche
Bindung dieses verhindert, dann ist es notwendig, sie aufzugeben, wenn auch dies schwerfällt und

gefährliche Konsequenzen hat.

Christus von den Christen befreien
Zunächst ist es notwendig, Christus von den Christen zu befreien. Das akzeptieren im Prinzip alle,

denn es ist nicht nur auf das Christentum anwendbar, sondern auf jede Religion und Doktrin, sei sie

geistlich oder zeitlich. Christus hatte zu seinen Jüngern gesagt: 'Die Schriftgelchrten und Pharisäer

sitzen auf dem Stuhl des Moses und sagen zu euch: Achtet und tut es. Ihre Taten aber sollt ihr nicht
tun, denn sie sagen es und tun es nicht' (Matth. 23,2f.).

So sprechen heute auch die Jünger Christi, Verantwortliche und einfache Gläubige, indem sie

denen, die das Christentum und Christus durch das Leben der Christen, besonders der Verantwortlichen

hindurch kritisieren, antworten: 'Hört auf ihre Worte, aber tut nicht ihre Taten.'

Christus von der 'Institution Kirche' befreien.
Die Konsequenzen jener 'Einleitungen'4 aber gehen noch weiter. Sie führen zu einer praktischen

Unterscheidung zwischen Christus und der Kirche, die ihm für die Welt 'vorangeht' und 'von ihm
Zeugnis ablegt', so wie er angeordnet hat, dass es im Kern ihre Botschaft sei. Anders gesagt,
überschreiten sie die Unterscheidung zwischen ihm und den Personen (von denen man ganz leicht
erkennt, dass sie zur 'Inkarnation Christi' nicht fähig sind) zugunsten der Unterscheidung zwischen
ihm und den Strukturen, die die Personen hinter sich lassen und die Gewohnheit durch den Begriff
'Institution Kirche' verkürzen.

4 Gemeint sind die beiden vorausgehenden Artikel.



P. Antes, Konkreter Katholizismus im Libanon 211

Wenn nun diese Kirche selbst, sei es die katholische, orthodoxe oder protestantische, die

orientalische oder westliche, die Welt-, National- oder die Ortskirche, die einzige Institution ist und das

weiterhin auch ausdrückt, die Christus besitzt oder auf ihn Anspruch erhebt, während doch er ihr
gegenüber Anrechte hat; die einzige Institution also, die ihn offiziell vorstellt, die in seinem Namen

spricht, die seine Lehren unfehlbar auslegt, die seine Gnade, seine Schätze und Sakramente unter den

Menschen verteilt, die in seinem Namen den Menschen die ewige Erlösung gewährt oder ihnen 'eine

Zusicherung für das ewige Leben' gibt, so handelt sie wie eine Aktiengesellschaft, die ein Monopol hat.

Die Institution Kirche nun hat Christus effektiv monopolisiert, wie irgendeine kapitalistische
Gesellschaft für gewisse Sorten ein Monopol hat oder wie ein Verlag für ein Buch die Druckrechte
behält.

Christus wurde der Gefangene der Kirchen, ihr Unterpfand, von ihnen beschlagnahmt, und keiner
kommt zu ihm ohne durch ihre Vermittlung."

Haddad gibt sich damit aber noch nicht zufrieden. Er fordert weiter (Afâq 3, S. 39f.):
"Christus vom Christentum befreien
Es genügt nicht, Christus von den einzelnen Christen und von der 'Institution Kirche', d.h. den

gesellschaftlichen Strukturen, zu befreien, damit er der absolute, befreite und für alle Menschen

offenbare Wert wird. Es gibt für andere Menschen und Gesellschaften noch Schwierigkeiten und

Hemmnisse, die seine vollkommene Befreiung und seine generelle Verallgemeinerung verhindern, und
dazu gehört das Christentum selbst.

Zu den Menschen und Gesellschaften kommt das Christentum als Gesamtheit von Ausdrucksweisen,

die durch die Geschichte die Gegenwart Christi und das Glaubensbekenntnis von der Theologie
bis zur Liturgie verkörpern.

Es ist die christliche Kultur oder die christlichen Kulturen, die orientalische, die westliche und
andere.

Es ist die christliche Bildung und das ganze Denken, das Christus und das Evangelium geprägt
haben.

Es ist die christliche Kunst, von den Gebäuden angefangen bis zu Bildhauerei, Malerei, Musik und
Poesie was den Christen durch die Jahrhunderte gefiel.

Es ist die Sprache selbst, die Weise des Denkens und des Ausdrucks, nicht nur der materiellen
Wörter (wie der griechischen, lateinischen und syrischen), sondern der Aufbau des Ausdrucks und
damit des Denkens.

Kultur, Bildung, Kunst und Sprache haben ihren tiefen Einfluss auf das Leben derer, die durch die
Jahrhunderte an Christus glauben. Sie sind ein relativer, aber notwendiger Ausdruck für den absoluten
Wert, für Christus und seine Beziehung zum Menschen wie die des Menschen zu ihm. Jeder Ausdruck
ist relativ und notwendig relativ und deshalb vorübergehend.

Nun ergeben sich in der Welt von heute neue Notwendigkeiten hinsichtlich dessen, was diesen
relativen Ausdruck anbelangt ."

Indem Haddad mit diesen Überlegungen auf die historisch vermittelte Form der
Christusbotschaft und auch des Christusbildes zu sprechen kommt und sie als kulturell
bedingt und damit relativ erkennt, kann er in einem weiteren Schritt die Befreiung vom
traditionellen Christusbild fordern. Dies gilt zunächst rein wörtlich im Sinne der
bildlichen Darstellungen von Jesus und speziell der Ikonen, die bei der melkitischen
Liturgie eine grosse Rolle spielen. Es gilt aber auch im übertragenen Sinn (Afâq 3, S. 41):

"Was nun die Vorstellungen des Denkens und Gefühls angeht ungeachtet der materiellen Bilder -
sei es mit ihnen oder ohne sie -, so gehören ihre relativen Ausdrucksformen mit zu den schwierigsten,
denn sie sind unerlässlich wegen der Beschaffenheit des Denkens, der Phantasie und des Gefühls.
Dennoch muss man sicherlich auch über sie hinausgehen aufgrund der fehlenden vollständigen
Entsprechung für den wahren Christus. Hierher gehören (die Bilder) vom Jesuskind, dem gekreuzigten
Jesus, dem König Jesus, dem allgewaltigen Jesus, dem Lehrer Jesus, dem Herz Jesu, der heiligen
Opfergabe Jesus, dem Erlöser Jesus, Jesus, dem Haupt der Kirche usw.

Selten wird mit diesen Vorstellungen, die Teilaspekte oder geschichtlich, d.h. kulturell bedingt
sind, etwas ausgesagt, weil sie der Mehrzahl der heute lebenden Menschen fremd sind.



212 P. Antes, Konkreter Katholizismus im Libanon

Nun sind der heute lebendige Christus und der heute lebende Mensch das Kriterium. Wenn aber

diese Vorstellungen diesem Zweck nicht dienen, d.h. dass der lebendige Christus zum lebendigen
Menschen gelangt, dann muss man Christus selbst befreien, den wahren Christus, den Christus der

Gegenwart vom geschichtlichen Christus, d.h. einerseits vom Christus der Vergangenheit, der und
dadurch dass er in der Vergangenheit gelebt hat, erst heute wieder lebendig zurückkehrt, und zum
andern von den geschichtlichen Vorstellungen von Christus, über die die Zeit hinweggeschritten ist.

Der Christus von heute nämlich muss dem Menschen von heute in all seinen Dimensionen,
Horizonten und Bestrebungen nahe sein (und damit kommen wir wieder auf die beiden aufeinander
einwirkenden Kriterien: Christus und den Menschen)."

Haddads Forderung, Christus zu befreien, erstreckt sich aber noch auf weitere Bereiche

(Afâq 3, S. 41):
"Christus und den Menschen von der Philosophie, der Theologie und den übrigen religiösen

Wissenschaften befreien.
Zu den Konsequenzen der radikalen Sicht des Christentums, für die das Absolute Christus und der

Mensch zugleich ist, denn die beiden aufeinander einwirkenden absoluten Kriterien sind Christus und
der Mensch, gehört als sehr wichtige Konsequenz, dass, wer den christlichen Glauben radikal leben

will, keiner neuen Wissenschaften, weder der Philosophie noch der Theologie, der Exegese oder

sonstiger religiöser Wissenschaften bedarf.
Jesus sagte, indem er seinen Vater anrief:
'Ich preise dich, Vater, Herr des Himmels und der Erde, dass du dieses vor den Weisen und Klugen

verborgen hast und den Kindern geoffenbart hast. Keiner kennt den Sohn als der Vater, keiner
kennt den Vater als der Sohn und wem der Sohn es offenbaren will. Kommet zu mir, ihr alle, die ihr
mühselig und beladen seid, ich will euch erquicken' (Matth. 11,25-27).

Auch Paulus sagte, um die Kolosser zu warnen:
'So wie ihr den Herrn Jesus Christus empfangen habt, so sollt ihr in ihm wandeln, verwurzelt und

auferbaut durch ihn, gestützt auf den Glauben, wie ihr ihn gelernt habt und voll Dankbarkeit. Hütet
euch davor, dass ihn euch einer wegnimmt durch Philosophie und eitle Täuschung nach Menschenart

gemäss der Notwendigkeit der Elemente der Welt und nicht gemäss der Notwendigkeit Christi. Denn in

ihm wohnt leibhaftig die ganze Fülle der Gottheit' (Kol. 2,6-9).
Dies bedeutet nicht, dass die Philosophie, die Theologie, die Exegese und die übrigen religiösen

Wissenschaften notwendigerweise nichtig seien, sondern es bedeutet, dass sie sekundär sind."
Schliesslich fordert der melkitische Erzbischof Haddad noch eine letzte Befreiung,

bevor er zur Befreiung des Menschen übergeht (Afâq 3, S. 42):
"Die menschlichen Werte von den christlichen Werten befreien.
Ein letztes Wort in dieser Richtung ist nötig, und man könnte es 'den Kampf der Werte' nennen.

Christus bringt nämlich in seinem Evangelium neue, revolutionäre Werte. Es genügt dafür, sich einiger
Aussagen zu erinnern:

Selig die Armen - selig die Trauernden
selig die Sanftmütigen - selig die friedfertigen
selig die, die um der Gerechtigkeit willen verfolgt werden.
Wenn dich einer auf die rechte Wange schlägt, so biete ihm auch die linke dar.

Liebet eure Feinde und tut Gutes denen, die euch hassen (Matth. 5, 1-12. 38-46).
Erkennet die Wahrheit, und die Wahrheit wird euch frei machen (Joh. 8,23).
Das Wichtigste im Gesetz sind Gerechtigkeit, Barmherzigkeit und Glaube (Matth. 23,23).
Wenn der Sohn euch befreit, seid ihr wahrhaft frei (Joh. 8,36).
Wo der Geist des Herrn ist, ist Freiheit (2. Kor. 3,17).
Andererseits ist der Mensch, der sich von Tag zu Tag entwickelt wenigstens hinsichtlich der

Entdeckung echt menschlicher Werte (wenn noch nicht hinsichtlich des Lebens aufgrund dieser

Erfordernisse), zu ähnlichen Werten wie den christlichen Werten gelangt oder wird eines Tages dazu

gelangen. Es genügt hier einige jener Werte anzuführen: Freiheit, Gerechtigkeit, Friede, Gleichheit,
Demokratie, Solidarität, Einheit, Mitbestimmung usw."

"Deshalb muss man die menschlichen Werte von der Vorherrschaft der erklärtermassen
christlichen Werte befreien" (Afâq 3, S. 43).



P. Antes, Konkreter Katholizismus im Libanon 213

3.

Das Spezifische dieser Befreiungstheologie ist zweifellos die Akzentverschiebung hin
auf Christus, den es zu befreien gilt. Doch den zwei Kriterien treu, behandelt Haddad in
zwei anderen Aufsätzen die Befreiung des Menschen. Die dogmatischen Anfechtungen,
die schliesslich zu seiner einstweiligen Suspendierung und dem Prozess in Rom geführt
haben, gründen — wie kaum anders zu erwarten — massgeblich auf dem Artikel über die
Befreiung Christi, dem auch in dieser Darlegung der breiteste Platz eingeräumt wurde.

Zwei lange Artikel widmet Haddad der Befreiung des Menschen. Programmatisch
umschreibt er die Absicht dieser Artikel, da er festgestellt hat, dass der Gläubige im
allgemeinen "einerseits nicht fühlt, dass er frei ist oder sich selbst nicht frei äussert oder sich
nicht wie ein freier Mensch verhält und zum andern dass er nicht frei durch die
vollkommene Freiheit handelt und dass seine Freiheit in ihm geboren wird und wächst, wie
sie möglicherweise schwindet und stirbt" (Afâq4, S. 31), mit diesen Worten (ebd., S. 32):

"Das Freiwerden von inneren Abhängigkeiten beinhaltet z.B. ein Freiwerden von Sünde, Gesetz,

Zügellosigkeit, Trieben, Reichtum, Erworbenem, Liebe zum fesselnden anderen und seinem
einnehmenden Wesen, von Tod, körperlicher und materieller Schlechtigkeit sowie das Freiwerden von
den verschiedenen Arten von Furcht, vor allem der Furcht vor Gott.

Was das Freiwerden von äusseren Abhängigkeiten anlangt, so beinhaltet es das Freiwerden von den

kulturellen, sozialen, wirtschaftlichen und politischen Gesellschaftsstrukturen aller Art, die den
Menschen vereinnahmen oder ihm nicht die notwendigen Gelegenheiten bieten, dass er wirklich frei
wird."

Bei diesen Aussagen schwingt massgeblich die arabische Vorstellung von Freiheit im
Sinne einer Bedürfnislosigkeit mit. Haddad hat seine beiden Artikel nun praktisch so

aufgebaut, dass er der Reihe nach die einzelnen Komponenten der inneren und äusseren

Abhängigkeiten erläutert.
Besonders legt der Erzbischof ausführlich dar, dass die Lehre Jesu nicht auf einen

platten Sozialismus reduziert werden darf. Wörtlich sagt er: "Es kann weder von Christus
gesagt werden, er sei der erste Sozialist, weil er weit über jeden Sozialismus oder jede
andere Ordnung hinausging, indem er dem Menschen Gerechtigkeit, Gleichheit und
Freiheit garantieren wollte, noch kann von den ersten Christen gesagt werden, sie seien
Sozialisten oder Kommunisten gewesen" (Afâq 5, S. 41).

Schliesslich spricht sich Haddad zugunsten einer permanenten Revolution als

Grundhaltung des Gläubigen aus, "weil der, der an Christus glaubt, daran glaubt, dass der
Mensch der absolute Wert ist, sowohl als einzelner als auch als Gemeinschaft, in seinem
Wesen und aufgrund dessen, dass Christus in ihm ist, und weil er weiterhin glaubt, dass

Christus jeden Mensch und den ganzen Menschen zur Freiheit und deshalb zum
Freiwerden ruft, und weil er weiss, dass in jeder Gesellschaft, wenn sich auch ihre
Ordnung sozial, wirtschaftlich, politisch und kulturell entwickelt, Abhängigkeiten für den
Menschen bleiben, und weil er schliesslich weiss, dass die äusseren Abhängigkeiten
leidenschaftlich mit den inneren Abhängigkeiten zusammenwirken. Deshalb kann er nicht
am Rande der Gesellschaft leben, bestrebt, 'seine Seele zu retten', ohne sich 'auf die Welt'
einzulassen" (Afâq 5, S. 41 f.).

*

Der kirchenpolitische Ausgang der Affäre Haddad ist inzwischen bekannt. Die
römischen Kurienorgane sind beim vatikanischen Lehrprüfungsverfahren zu dem Schluss
gelangt, die Auffassungen des Erzbischofs seien zwar noch 'mit dem Dogma vereinbar'.



214 P. Antes, Konkreter Katholizismus im Libanon

"Zugleich wurde aber dem Erzbischof empfohlen, bei künftigen Äusserungen einen
Theologen als Ratgeber hinzuzuziehen. Die Entscheidung über den Verbleib Haddads in
seinem Amt hatte der Vatikan in die Hände des Patriarchen zurückgelegt. Dieser forderte
dann den Rücktritt des Metropoliten Die Synode setzte den Erzbischof als

Metropoliten ab, wies ihm jedoch ein Titular-Erzbistum zu und betonte, er sei auch fortan
'vollberechtigtes Mitglied der Heiligen Synode'."5

Unabhängig von dieser kirchenpolitischen Entwicklung führen die Gedanken Haddads
im Libanon bereits ein Eigenleben und werden von mancher Gruppe dort wiederholt,
modifiziert, weitergedacht und bisweilen auch entstellt. Ihrer Originalität und Konzeption
wegen verdienen sie es sicherlich, auch im Rahmen der europäischen Theologie mit
bedacht zu werden.

Peter Antes, Hannover

5 Publik-Forum 4, 18 (5.9.1975), S. 18.


	Konkreter Katholizismus im Libanon

