Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 4

Artikel: Konkreter Katholizismus im Libanon
Autor: Antes, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878536

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Konkreter Katholizismus im Libanon

Von allen mit Rom unierten orientalischen Patriarchen war wohl der der griechisch-
katholischen Melkiten, Patriarch Maximos IV. Saigh, wihrend des II. Vaticanums der
bekannteste. Seine Reden auf dem Konzil fanden weithin Beachtung, und viele Europier
waren erstaunt, derart progressive Ausserungen gerade von einem Patriarchen des Orients
zu vernehmen. Seither ist es wieder still geworden um die Melkiten, und die deutsche
Offentlichkeit verfolgt kaum die Diskussionen der Melkiten und speziell das religitse
Geschehen im einzigen christlichen arabischen Land: dem Libanon®.

Gerade die Melkiten sorgten im Jahre 1974 fiir drei Uberraschungen, von denen nur
eine in der deutschsprachigen Presse Aufsehen erregte.

1) Die bekannteste Uberraschung war die Entlarvung von Erzbischof Capucci in
Jerusalem, der sich in Zusammenarbeit mit der paldstinensischen Befreiungsbewegung
al-Fath als Waffenschmuggler betitigte und seit seiner Verhaftung in paléstinenserfreund-
lichen christlichen wie islamischen Kreisen als Held der Nation und eine Art Heiliger
gefeiert wird.

2) Obwohl die Melkiten im allgemeinen und ihr gegenwirtiger Patriarch Maximos V.
Hakim im besonderen sehr proarabisch eingestellt sind, entstammt ihren Reihen aber auch
jener Erzbischof, der sich in dem gleichen Jahr 1974 fiir ein Verbleiben Jerusalems unter
der israelischen Regierung fiir den Fall aussprach, dass der freie Zugang zu den hl. Stéitten
sowie die freie Religionsausiibung den drei grossen monotheistischen Religionen
zugesichert ist. Diese Ausserungen des Erzbischofs Raya von Haifa forderten sofort
heftigsten Widerstand bei den tibrigen melkitischen Bischdfen heraus, und die Synode der
melkitischen Bischofe, die im Sommer 1974 im Libanon tagte, verlangte von ihm, die
Aussagen zu widerrufen. Erzbischof Raya blieb jedoch bei seiner Meinung und war
lediglich zu dem Kompromiss bereit, von seinem Amt als Erzbischof von Haifa
zuriickzutreten und in die Vereinigten Staaten von Amerika ins Exil zu gehen, was er
schliesslich auch getan hat.

3) Zum Themenkreis der genannten Synode gehorte neben diesen politischen
Problemen noch eine dogmatische Auseinandersetzung mit den Thesen des Erzbischofs
von Beirut Grégoire Haddad. Seit Jahren beunruhigte der sehr sozial und reformfreudig
eingestellte Erzbischof die konservativen Christen im Libanon. Zum offenen Konflikt
kam es jedoch erst, seit Erzbischof Haddad zum Redaktionskomitee der seit 1974
erscheinenden Zeitschrift Afdg (‘““Horizonte’’) gehort und in dieser Monatszeitschrift eine
Reihe von Artikeln verdffentlichte, in denen er eine sehr spezielle Befreiungstheologie
verkiindet?. Da Grégoire Haddad — so signiert er ohne jedes bischofliche Wiirdezeichen
fiir libanesische Verhiltnisse vollig unkonventionell seine Beitrage selbst — wihrend der

U Zur theologischen Diskussion im Libanon vgl. Ch. Malik (Hrsg.), God and Man in Contemporary

Islamic Thought (Beirut 1972); ders. (Hersg.), God and Man in Contemporary Christian Thought (ebd.
1972); fiir die Religionskritik innerhalb des Islam St. Wild, Gott und Mensch im Libanon: Der Islam
48 (21972), S. 206-253.

Dem Autor des Artikels standen zur Verfiigung Afaq 1 (1974), 1-10. Die Artikel finden sich in
1, S.32-45; 2, S.40-49; 3, S. 33—-43; 4, S. 28-47; 5, S. 31-46; 7, S. 40—45. Die Artikel in 8,
S.49-58, und 9, S. 57—64, betreffen “Grégoire Haddad und das II. Vat. Konzil”. Eine franzosische
Ubersetzung ist geplant, und dieses Dossier soll u.a. iiber die Librairie Chidiac in Beyrouth zu beziehen
sein.



208 P. Antes, Konkreter Katholizismus im Libanon

Synode im August auf seiner Position beharrte, wurde er bis zur endgiiltigen Kldrung
seines Falles durch Rom vorldufig von seinem Amt als Erzbischof von Beirut suspendiert.

Der melkitische Erzbischof Haddad beabsichtigt mit seinen Artikeln, einer radikalen
Diskussion dessen, was die christliche Botschaft verkiindet, Tir und Tor zu o6ffnen.
Abgesehen davon, dass er dabei vielen Christen erheblich zu weit geht, halten sie eine
solche Diskussion angesichts der zahlreichen Muslime im Libanon fiir unklug und fiir das
Christentum schadlich. In einem ersten Schritt fragt Haddad nach den absoluten Kriterien
und fordert dann die Befreiung Christi und des Menschen.

Eine radikale Hinterfragung der christlichen Botschaft ist nur moglich, wenn dafiir
Kriterien, die ihrerseits gerechtfertigt werden, erarbeitet sind. So priift Haddad zunichst
die tblichen Kriterien auf ihre Brauchbarkeit und nennt dann die ungeeigneten Kriterien
(Afiq 1, S. 40—-42):

“Die ungeeigneten Kriterien.

Die richtigen Kriterien sind nicht die, nach denen man in den ‘traditionellen’ Kirchen spricht und
verfihrt, namlich: ‘die heilige Tradition’ und ‘die Lehre des kirchlichen Lehramtes’, denn beide sind,
ohne dass wir jetzt auf Details eingehen, keine letzte und absolute Instanz, sondern gehen selbst auf
das Evangelium und die iibrigen heiligen Biicher als Kriterium fiir die Richtigkeit der Tradition oder
der kirchlichen Lehre zuriick.

Es ist auch nicht das Evangelium und die heiligen Biicher, wie man in den neuen ‘evangelischen’
Kirchen sagt und danach verfdhrt. Diese Instanz bedarf nidmlich eines weiteren Kriteriums zu ‘ihrer
Erkliarung’. Es ist entweder die Erklarung der Reformatoren — und so kehrt man zum Kriterium der
Tradition in den traditionellen Kirchen zuriick —, oder es ist der Verstand eines jeden Glaubigen, den
der Heilige Geist erleuchtet.

Nun ist es aber unmoglich, dass der Verstand jedes Gliaubigen, auch wenn ihn der Heilige Geist
erleuchtet, das absolute Kriterium ist; denn jeder Verstand ist verschieden hinsichtlich der
urspriinglichen Leistungsfiahigkeit und Anlage, der Allgemeinbildung und der exegetischen Kenntnisse.
So stellen wir praktisch fest, dass in einigen protestantischen Kirchen, die dieses Kriterium zulassen,
fast jeder Glaubige eine unabhingige Kirche darstellt.

Welches sind nun die absoluten Kriterien?

Es sind zwei Kriterien: Christus und der Mensch.

Das erste Kriterium ist also Christus.

Das ist nicht ‘der, von dem die Leute sagen, er ist es’ (Matth. 16,13), oder was die Tradition und
das kirchliche Lehramt sagen, wie sehr sie auch rechthaben mogen.

Es ist auch nicht das, was lber ihn in den Evangelien und im Neuen und Alten Testament
geschrieben steht; denn es ist in einer Sprache geschrieben, Uiber die die Zeit hinweggeschritten ist und
die der Erklirung und Erneuerung bedarf. Es ist nimlich unmoglich, ihn, wieviel auch iiber ihn
geschrieben wird, in all seinen Dimensionen zu erfassen. Wer tiber ihn schreibt, kann bei ihm nur
hinsichtlich des Umfangs und des Wesens Abstriche vornehmen. So ist es nicht vollstindig alles, was er
gesagt und getan hat und was auf uns gekommen ist (in Anlehnung an Joh. 21,25) und wie er es gesagt
hat. Es ist vielmehr ‘so, wie es die verstanden und berichtet haben, die von Anfang an Augenzeugen
und Diener des Wortes waren’ (Luk.1,2), entsprechend dem, was Lukas in der Einleitung seines
Evangeliums sagt.

So aber, wie er selbst in seiner Vollkommenheit ist — jedes verniinftige und freie Wesen hat
unbegrenzte Dimensionen —, konnen wir ihn unmdoglich total begreifen und ihn auch nicht aufgrund
seiner Taten und Ausspriiche beurteilen. Er ist tiefer, grosser und weiter als alles, was er gesagt und
getan hat. Wie ist es nun, wenn dieses Wesen mehr als ein gewohnliches, verntinftiges und freies Wesen



P. Antes, Konkreter Katholizismus im Libanon 209

iiber sich sagt und sich so verhalt, ja mehr als ein Mensch, wahrend er selbst wie ein Mensch ist, mehr
als ein geschichtlicher Mensch, der zu einer bestimmten Zeit der Geschichte gelebt hat und gestorben
ist und der bestimmte Dinge gesagt und getan hat, wie zahlreich und tief sie auch waren. Er erhebt
namlich den Anspruch, dass ‘er vor Abraham war’ (Joh. 8,58), ‘dass der Menschensohn dorthin
aufsteigt, wo er vorher war’ (Joh. 6,62), ‘dass er wusste, von wo er kam und wohin er zuriickgeht’
(Joh. 8,14), ‘dass er die Auferstehung und das Leben ist” (Joh. 11,25), ‘dass er im Vater und der Vater
in ihm ist’ (Joh. 14,11), ‘dass er seine Jinger nicht als Waisen zuriicklassen wird (nach seinem
Weggang)' (Joh. 14,18), ‘dass die, die ihn lieben, der Vater liebt und er sie liebt und ihnen sein Wesen
offenbaren wird ... (Joh. 14,21), ‘er aber zu ihnen kommen wird mit dem Vater und beide werden
bei ihnen wohnen’ (Joh. 14,23).

Er behauptet also, dass er vor seinem zeitlichen Leben da war und nach seinem Tod lebendig sein
wird, lebendig und handelnd mit dem Vater in der Menschheit. Er liebt die Menschen und offenbart
ihnen sein Wesen und bleibt in ihnen mit dem Vater. . .

Das erste Kriterium im Christentum ist folglich dieses einzigartige Wesen, das das, was kein anderer
iiber sich zu sagen wagte, sagte und so seine ‘Dimensionen’ unauslotbar machte und durch diese
endlose Methode mehr als jedes andere Wesen ist.

Hier aber zeigen sich die Schwierigkeiten dieses Kriteriums.

Sobald man ein religioses, aktuelles oder traditionelles Problem anpackt und wir die richtige und
radikale Losung von der absoluten Instanz erwarten, von Christus, von dem Christus, der diese
unendlichen Dimensionen hat, dann beziecht sich jeder auf das, was hinter seinen Dimensionen liegt
oder grosser als sie ist, ohne sie ganz ausloten zu konnen, und findet so von neuem einen personlichen
und folglich relativen Standpunkt und keine einheitliche Objektivitdt aufgrund des Reichtums des
‘Themas’ Christus. So kommen wir erneut auf das zuriick, was oben gesagt wurde hinsichtlich der
Unmoglichkeit, das Evangelium als absoluten Massstab zu betrachten, sofern jeder es gemadss seinen
Maoglichkeiten erkldrt. Wie sollen wir aus diesem Engpass herauskommen?

Das zweite Kriterium ist der Mensch.

Unsere Antwort ist nach der radikalen Methode der Zeitschrift ‘Afaq’, dass das zweite Kriterium,
der Mensch, das ist, was es uns ermdglicht herauszukommen. Aber bevor wir dazu gelangen, ist ein
kurzes Wort zur Bedeutung dieser Kriterienart angebracht, kurz, weil das Thema seit einigen
Jahrzehnten in der Welt aktuell ist: Immer mehr namlich nahm der Mensch den Platz des Zentrums bei
allem ein, beim Denken und Handeln, in der Wissenschaft und Philosophie, ja sogar in der Theologie.
Es ist nicht moglich, diese steigende ‘Zentrierung’ zusammenzufassen noch ihre Ursachen, ihre
Ausgangspunkte oder ihre Ausmasse. Dies wird namlich sicherlich Gegenstand vieler Artikel dieser
Zeitschrift sein.

Ein kurzes Wort ist zur Vervollstindigung des Gedankengangs in unseren Artikeln notwendig: Der
Mensch als Zentrum, Kriterium und Absolutum gehort zum Wichtigsten der Lehre des Evangeliums
und des Neuen Bundes . . .°

Aus diesen wenigen Versen konnen wir die zentrale Rolle des Menschen und dann die Art des
Kriteriums im Evangelium herleiten:

Er ist mehr wert als der Sabbat, ‘Herr des Sabbat’ (Matth. 12,8), obwohl der Sabbat in einer
ausdriicklichen Setzung Gottes griindet und zu den heiligsten Dingen der jlidischen Religion gehort.

Er ist der Sinn aller Institutionen, ja sogar der Sinn der Welt, des Lebens, des Todes, der Gegenwart
und der Zukunft . . ., ja von allem.

Er entspricht der Absicht Christi selbst. Er verdient es, dass der ihm dient, den das Christentum den
absoluten ‘Gott-Menschen’ nennt.

Er ist der Sinn des Glaubens und der Kenntnis des Gottessohnes.

Es ist irgendein erwachsener Mensch, ein vollkommener Mensch.

Im Original folgen hier Zitate aus Mark. 2,27; Matth. 20,28; 1. Kor. 3,21-23; Eph. 4,11-13
und Kol. 1,28. Auf diese Verse spielt der obige erste Satz nach der Auslassung an.



210 P. Antes, Konkreter Katholizismus im Libanon

Es ist der erwachsene Mensch, der Vollkommene in Christus, in der Fiille der Vollkommenheit
Christi.”

Anhand dieser beiden Kriterien entwickelt nun Haddad seine Vorstellung von der
Befreiung.

2.

Anders als die stidamerikanische Befreiungstheologie, bei der stets nur der Mensch
befreit wird, spielt Haddad nach arabischer Manier den Gedanken, dass es sich um ein
Freimachen und Freiwerden handelt, durch und gelangt dabei auch zu der Forderung,
man miisse Christus selbst befreien. So wird Theologie der Befreiung auch zu einer
Befreiung Christi. Wovon? wird man sich gespannt fragen (Afaq 3, S. 38):

“Christus von den Christen, dem Christentum und der Kirche befreien.

Die Unterscheidung zwischen Christus und der sichtbaren Kirche niamlich geht in ihren
Konsequenzen iiber das oben Gesagte hinaus, vor allem hinsichtlich derer, die ‘ausserhalb der Kirche’
stehen.

Das Schlimmste, was in der Geschichte Christus zugestossen ist, besonders nachdem das
Christentum unter Kaiser Konstantin im 4. Jahrhundert Staatsreligion geworden war, war, dass
Christus der christlichen Religion und der ‘Institution Kirche’ unterstellt wurde, ja sogar in eins gesetzt
und so fest mit beiden verbunden wurde, dass es unmoglich wurde, ihn von beiden zu unterscheiden —
und dies nicht nur von Seiten der Gliubigen, die innerhalb leben, sondern auch und insbesondere von
Seiten der Ubrigen Menschen, die ihn von aussen sehen. Folglich urteilen sic tiber Christus so, wie sic
iber die Kirche urteilen oder — anders gesagt — diese feste Bindung zwischen Christus, dem absoluten
Wert, und der christlichen Religion und der Institution Kirche, d.h. dem relativen Ausdruck fiir die
Inkarnation Christi und ihre Ausdehnung durch die Geschichte, macht die, die ihn betrachten, unfihig,
ihn so zu entdecken, wie er wirklich ist. Wenn er nun der absolute Wert fiir alle Menschen ist oder
wenn alle Menschen seiner mehr als irgendeiner anderen Sache bediirfen und wenn diese geschichtliche
Bindung dieses verhindert, dann ist es notwendig, sie aufzugeben, wenn auch dies schwerfillt und
gefihrliche Konsequenzen hat.

Christus von den Christen befreien . . .

Zunichst ist es notwendig, Christus von den Christen zu befreien. Das akzeptieren im Prinzip alle,
denn es ist nicht nur auf das Christentum anwendbar, sondern auf jede Religion und Doktrin, sei sic
geistlich oder zeitlich. Christus hatte zu seinen Jiingern gesagt: ‘Dic Schriftgelchrten und Pharisier
sitzen auf dem Stuhl des Moses und sagen zu euch: Achtet und tut es. Ihre Taten aber sollt ihr nicht
tun, denn sie sagen es und tun es nicht’ (Matth. 23,2f.).

So sprechen heute auch die Jiinger Christi, Verantwortliche und einfache Gliaubige, indem sic
denen, die das Christentum und Christus durch das Leben der Christen, besonders der Verantwort-
lichen hindurch kritisieren, antworten: ‘Hort auf ihre Worte, aber tut nicht ihre Taten.’

Christus von der ‘Institution Kirche’ befreicn.

Die Konsequenzen jener ‘Einleitungen’ aber gehen noch weiter. Sie fithren zu ciner praktischen
Unterscheidung zwischen Christus und der Kirche, die ihm fiir die Welt ‘vorangeht” und ‘von ihm
Zeugnis ablegt’, so wie er angeordnet hat, dass es im Kern ihre Botschaft sei. Anders gesagt,
iberschreiten sie die Unterscheidung zwischen ihm und den Personen (von denen man ganz leicht
erkennt, dass sie zur ‘Inkarnation Christi’ nicht fahig sind) zugunsten der Unterscheidung zwischen
ihm und den Strukturen, die die Personen hinter sich lassen und die Gewohnheit durch den Begriff
‘Institution Kirche’ verkiirzen.

#  Gemeint sind die beiden vorausgehenden Artikel.



P. Antes, Konkreter Katholizismus im Libanon 211

Wenn nun diese Kirche selbst, sei es die katholische, orthodoxe oder protestantische, die
orientalische oder westliche, die Welt-, National- oder die Ortskirche, die einzige Institution ist und das
weiterhin auch ausdriickt, die Christus besitzt oder auf ihn Anspruch erhebt, wahrend doch er ihr
gegeniiber Anrechte hat; die einzige Institution also, die ihn offiziell vorstellt, die in seinem Namen
spricht, die seine Lehren unfehlbar auslegt, die seine Gnade, seine Schitze und Sakramente unter den
Menschen verteilt, die in seinem Namen den Menschen die ewige Erlosung gewdhrt oder ihnen ‘eine
Zusicherung fiir das ewige Leben’ gibt, so handelt sie wie eine Aktiengesellschaft, die ein Monopol hat.

Die Institution Kirche nun hat Christus effektiv monopolisiert, wie irgendeine kapitalistische
Gesellschaft fiir gewisse Sorten ein Monopol hat oder wie ein Verlag fiir cin Buch die Druckrechte
behilt.

Christus wurde der Gefangene der Kirchen, ihr Unterpfand, von ihnen beschlagnahmt, und keiner
kommt zu ihm ohne durch ihre Vermittlung.”

Haddad gibt sich damit aber noch nicht zufrieden. Er fordert weiter (Afaq 3, S. 39f.):

“Christus vom Christentum befreien . . .

Es gentgt nicht, Christus von den einzelnen Christen und von der ‘Institution Kirche’, d.h. den
gesellschaftlichen Strukturen, zu befreien, damit er der absolute, befreite und fiir alle Menschen
offenbare Wert wird. Es gibt fiir andere Menschen und Gesellschaften noch Schwierigkeiten und
Hemmnisse, die seine vollkommene Befreiung und seine generelle Verallgemeinerung verhindern, und
dazu gehort das Christentum selbst.

Zu den Menschen und Gesellschaften kommt das Christentum als Gesamtheit von Ausdrucks-
weisen, die durch die Geschichte die Gegenwart Christi und das Glaubensbekenntnis von der Theologie
bis zur Liturgie verkorpern.

Es ist die christliche Kultur oder die christlichen Kulturen, die orientalische, die westliche und
andere.

Es ist die christliche Bildung und das ganze Denken, das Christus und das Evangelium geprigt
haben.

s ist die christliche Kunst, von den Gebduden angefangen bis zu Bildhauerei, Malerei, Musik und
Poesie . . ., was den Christen durch die Jahrhunderte gefiel.

Es ist die Sprache selbst, dic Weise des Denkens und des Ausdrucks, nicht nur der materiellen
Waorter (wie der griechischen, lateinischen und syrischen), sondern der Aufbau des Ausdrucks und
damit des Denkens.

Kultur, Bildung, Kunst und Sprache haben ihren tiefen Einfluss auf das Leben derer, die durch die
Jahrhunderte an Christus glauben. Sie sind ein relativer, aber notwendiger Ausdruck fiir den absoluten
Wert, fiir Christus und seine Beziehung zum Menschen wic die des Menschen zu ihm. Jeder Ausdruck
ist relativ und notwendig relativ und deshalb voriibergehend.

Nun ergeben sich in der Welt von heute neue Notwendigkeiten hinsichtlich dessen, was diesen
relativen Ausdruck anbelangt . . .”

Indem Haddad mit diesen Uberlegungen auf die historisch vermittelte Form der
Christusbotschaft und auch des Christusbildes zu sprechen kommt und sie als kulturell
bedingt und damit relativ erkennt, kann er in einem weiteren Schritt die Befreiung vom
traditionellen Christusbild fordern. Dies gilt zunichst rein wortlich im Sinne der
bildlichen Darstellungen von Jesus und speziell der Ikonen, die bei der melkitischen
Liturgie eine grosse Rolle spielen. Es gilt aber auch im iibertragenen Sinn (Afaq 3, S. 41):

“Was nun die Vorstellungen des Denkens und Gefiihls angeht ungeachtet der materiellen Bilder —
sei es mit ihnen oder ohne sie —, so gehoren ihre relativen Ausdrucksformen mit zu den schwierigsten,
denn sie sind unerldsslich wegen der Beschaffenheit des Denkens, der Phantasie und des Gefiihls.
Dennoch muss man sicherlich auch iiber sic hinausgehen aufgrund der fehlenden vollstindigen
I'ntsprechung fiir den wahren Christus. Hierher gehoren (die Bilder) vom Jesuskind, dem gekreuzigten
Jesus, dem Konig Jesus, dem allgewaltigen Jesus, dem Lehrer Jesus, dem Herz Jesu, der heiligen
Opfergabe Jesus, dem Erloser Jesus, Jesus, dem Haupt der Kirche usw.

Selten wird mit diesen Vorstellungen, die Teilaspekte oder geschichtlich, d.h. kulturell bedingt
sind, etwas ausgesagt, weil sie der Mchrzahl der heute lebenden Menschen fremd sind.



212 P. Antes, Konkreter Katholizismus im Libanon

Nun sind der heute lebendige Christus und der heute lebende Mensch das Kriterium. Wenn aber
diese Vorstellungen diesem Zweck nicht dienen, d.h. dass der lebendige Christus zum lebendigen
Menschen gelangt, dann muss man Christus selbst befreien, den wahren Christus, den Christus der
Gegenwart vom geschichtlichen Christus, d.h. einerseits vom Christus der Vergangenheit, der und
dadurch dass er in der Vergangenheit gelebt hat, erst heute wieder lebendig zuriickkehrt, und zum
andern von den geschichtlichen Vorstellungen von Christus, iiber die die Zeit hinweggeschritten ist.

Der Christus von heute namlich muss dem Menschen von heute in all seinen Dimensionen,
Horizonten und Bestrebungen nahe sein (und damit kommen wir wieder auf die beiden aufeinander
einwirkenden Kriterien: Christus und den Menschen).”

Haddads Forderung, Christus zu befreien, erstreckt sich aber noch auf weitere Bereiche
(Afaq 3, S. 41):

“Christus und den Menschen von der Philosophie, der Theologic und den iibrigen religiosen
Wissenschaften befreien.

Zu den Konsequenzen der radikalen Sicht des Christentums, fiir die das Absolute Christus und der
Mensch zugleich ist, denn die beiden aufeinander einwirkenden absoluten Kriterien sind Christus und
der Mensch, gehort als sehr wichtige Konsequenz, dass, wer den christlichen Glauben radikal leben
will, keiner neuen Wissenschaften, weder der Philosophie noch der Theologie, der Exegese oder
sonstiger religioser Wissenschaften bedarf.

Jesus sagte, indem er seinen Vater anrief:

‘Ich preise dich, Vater, Herr des Himmels und der Erde, dass du dieses vor den Weisen und Klugen
verborgen hast und den Kindern geoffenbart hast ... Keiner kennt den Sohn als der Vater, keiner
kennt den Vater als der Sohn und wem der Sohn es offenbaren will. Kommet zu mir, ihr alle, die ihr
miihselig und beladen seid, ich will euch erquicken’ (Matth. 11,25-27).

Auch Paulus sagte, um die Kolosser zu warnen:

‘So wie ihr den Herrn Jesus Christus empfangen habt, so sollt ihr in ihm wandeln, verwurzelt und
auferbaut durch ihn, gestiitzt auf den Glauben, wie ihr ihn gelernt habt und voll Dankbarkeit. Hiitet
euch davor, dass ihn euch einer wegnimmt durch Philosophie und eitle Tduschung nach Menschenart
gemass der Notwendigkeit der Elemente der Welt und nicht gemass der Notwendigkeit Christi. Denn in
ihm wohnt leibhaftig die ganze Fiille der Gottheit’ (Kol. 2,6-9).

Dies bedeutet nicht, dass die Philosophie, die Theologie, die Exegese und die iibrigen religiosen
Wissenschaften notwendigerweise nichtig seien, sondern es bedeutet, dass sie sekundir sind.”

Schliesslich fordert der melkitische Erzbischof Haddad noch eine letzte Befreiung,
bevor er zur Befreiung des Menschen tibergeht (Afiq 3, S. 42):

“Die menschlichen Werte von den christlichen Werten befreien.

Ein letztes Wort in dieser Richtung ist notig, und man konnte es ‘den Kampf der Werte” nennen.
Christus bringt nimlich in seinem Evangelium neue, revolutionare Werte. Es geniigt dafir, sich einiger
Aussagen zu erinnern:

Sclig die Armen — selig die Trauernden

selig die Sanftmititigen — selig die I'riedfertigen

selig die, die um der Gerechtigkeit willen verfolgt werden.

Wenn dich einer auf die rechte Wange schligt, so biete ihm auch die linke dar.

Liebet eure Feinde und tut Gutes denen, die euch hassen (Matth. 5, 1-12. 38—46).

Erkennet die Wahrheit, und die Wahrheit wird euch frei machen (Joh. 8,23).

Das Wichtigste im Gesetz sind Gerechtigkeit, Barmherzigkeit und Glaube (Matth. 23,23).

Wenn der Sohn euch befreit, seid ihr wahrhaft frei (Joh. 8,36).

Wo der Geist des Herrn ist, ist I'reiheit (2. Kor. 3,17).

Andererseits ist der Mensch, der sich von Tag zu Tag entwickelt wenigstens hinsichtlich der
Entdeckung echt menschlicher Werte (wenn noch nicht hinsichtlich des Lebens aufgrund dieser
Erfordernisse), zu dhnlichen Werten wie den christlichen Werten gelangt oder wird eines Tages dazu
gelangen. Es genligt hier einige jener Werte anzufiihren: Freiheit, Gerechtigkeit, Friede, Gleichheit,
Demokratie, Solidaritat, Einheit, Mitbestimmung usw.”

“Deshalb muss man die menschlichen Werte von der Vorherrschaft der erklartermassen
christlichen Werte befreien” (Afaq 3, S. 43).



P. Antes, Konkreter Katholizismus im Libanon 213

3.

Das Spezifische dieser Befreiungstheologie ist zweifellos die Akzentverschiebung hin
auf Christus, den es zu befreien gilt. Doch den zwei Kriterien treu, behandelt Haddad in
zwei anderen Aufsitzen die Befreiung des Menschen. Die dogmatischen Anfechtungen,
die schliesslich zu seiner einstweiligen Suspendierung und dem Prozess in Rom gefiihrt
haben, griinden — wie kaum anders zu erwarten — massgeblich auf dem Artikel iiber die
Befreiung Christi, dem auch in dieser Darlegung der breiteste Platz eingeraumt wurde.

Zwei lange Artikel widmet Haddad der Befreiung des Menschen. Programmatisch um-
schreibt er die Absicht dieser Artikel, da er festgestellt hat, dass der Gliaubige im allge-
meinen ‘‘einerseits nicht fuhlt, dass er frei ist oder sich selbst nicht frei dussert oder sich
nicht wie ein freier Mensch verhialt und zum andern dass er nicht frei durch die voll-
kommene Freiheit handelt und dass seine Freiheit in ihm geboren wird und wichst, wie
sie moglicherweise schwindet und stirbt” (Afiq4, S. 31), mit diesen Worten (ebd., S. 32):

“Das Freiwerden von inneren Abhingigkeiten beinhaltet z.B. ein Freiwerden von Siinde, Gesetz,
Zugellosigkeit, Trieben, Reichtum, Erworbenem, Liebe zum fesselnden anderen und seinem
einnehmenden Wesen, von Tod, korperlicher und materieller Schlechtigkeit sowie das Freiwerden von
den verschiedenen Arten von Furcht, vor allem der Furcht vor Gott.

Was das Freiwerden von ausseren Abhangigkeiten anlangt, so beinhaltet es das Freiwerden von den
kulturellen, sozialen, wirtschaftlichen und politischen Gesellschaftsstrukturen aller Art, die den
Menschen verecinnahmen oder ihm nicht die notwendigen Gelegenheiten bieten, dass er wirklich frei
wird.”

Bei diesen Aussagen schwingt massgeblich die arabische Vorstellung von Freiheit im
Sinne einer Bediirfnislosigkeit mit. Haddad hat seine beiden Artikel nun praktisch so
aufgebaut, dass er der Reihe nach die einzelnen Komponenten der inneren und dusseren
Abhingigkeiten erlautert.

Besonders legt der Erzbischof ausfiihrlich dar, dass die Lehre Jesu nicht auf einen
platten Sozialismus reduziert werden darf. Wortlich sagt er: “Es kann weder von Christus
gesagt werden, er sei der erste Sozialist, weil er weit iiber jeden Sozialismus oder jede
andere Ordnung hinausging, indem er dem Menschen Gerechtigkeit, Gleichheit und
Freiheit garantieren wollte, noch kann von den ersten Christen gesagt werden, sie seien
Sozialisten oder Kommunisten gewesen’ (Afaq 5, S. 41).

Schliesslich spricht sich Haddad zugunsten einer permanenten Revolution als Grund-
haltung des Gliaubigen aus, “weil der, der an Christus glaubt, daran glaubt, dass der
Mensch der absolute Wert ist, sowohl als einzelner als auch als Gemeinschaft, in seinem
Wesen und aufgrund dessen, dass Christus in ihm ist, und weil er weiterhin glaubt, dass
Christus jeden Mensch und den ganzen Menschen zur Freiheit und deshalb zum
Freiwerden ruft, und weil er weiss, dass in jeder Gesellschaft, wenn sich auch ihre
Ordnung sozial, wirtschaftlich, politisch und kulturell entwickelt, Abhingigkeiten fiir den
Menschen bleiben, und weil er schliesslich weiss, dass die dusseren Abhingigkeiten
leidenschaftlich mit den inneren Abhangigkeiten zusammenwirken. Deshalb kann er nicht
am Rande der Gesellschaft leben, bestrebt, ‘seine Seele zu retten’, ohne sich ‘auf die Welt’
einzulassen” (Afaq S, S. 41f.).

Der kirchenpolitische Ausgang der Affire Haddad ist inzwischen bekannt. Die
romischen Kurienorgane sind beim vatikanischen Lehrpriifungsverfahren zu dem Schluss
gelangt, die Auffassungen des Erzbischofs seien zwar noch ‘mit dem Dogma vereinbar’.



214 P. Antes, Konkreter Katholizismus im Libanon

“Zugleich wurde aber dem Erzbischof empfohlen, bei kiinftigen Ausserungen einen
Theologen als Ratgeber hinzuzuziehen. Die Entscheidung iber den Verbleib Haddads in
seinem Amt hatte der Vatikan in die Hinde des Patriarchen zuriickgelegt. Dieser forderte
dann den Ricktritt des Metropoliten ... Die Synode setzte den Erzbischof als
Metropoliten ab, wies ihm jedoch ein Titular-Erzbistum zu und betonte, er sei auch fortan
‘vollberechtigtes Mitglied der Heiligen Synode’.””®
Unabhingig von dieser kirchenpolitischen Entwicklung fiihren die Gedanken Haddads
im Libanon bereits ein Eigenleben und werden von mancher Gruppe dort wiederholt,
modifiziert, weitergedacht und bisweilen auch entstellt. Ihrer Originalitdt und Konzeption
wegen verdienen sie es sicherlich, auch im Rahmen der europdischen Theologie mit
bedacht zu werden.
Peter Antes, Hannover

5 Publik-Forum 4, 18 (5.9.1975), S. 18.



	Konkreter Katholizismus im Libanon

