Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 4

Artikel: Jesus und die Volksmenge : Kritik der Qualifizierung der 6chloi in der
Evangelienauslegung

Autor: Hedinger, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878535

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jesus und die Volksmenge

Kritik der Qualifizierung der 6chloi in der Evangelienauslegung

Die synoptischen und johanneischen Traditionsschichten bezeichnen mit dem Singular
ochlos oder mit dem Plural 6chloi die “Volksmenge’’, die breite Masse. Sie bildet eine Art
“namenlosen Hintergrund fiir Jesu Wirken™". Die 6chloi folgen Jesus, staunen iiber ihn,
preisen ihn (Luk. 12,1)*. Nach Matth. 9,36 werden die 6chloi als die Menge der Hilflosen,
Erschopften und Ermiideten qualifiziert, deren sich Jesus erbarmt. Die Volksmenge
erscheint als Trager religioser und politischer Macht, die hinter Jesus steht. Vor ihr
firchten sich nach den synoptischen Evangelien die Hierarchen (Mark. 14,2 par.)®. Auch
die johanneische Uberlieferung lasst durchblicken, dass die Jesus bekdmpfende jerusale-
mische Oberschicht auf die Macht des 6chlos stosst (Joh. 7,40ff.; vgl. 11,48—-50). Diese
Feststellung schliesst nicht aus, dass die o0chloi vor allem in den Kleinen und Bedringten
bestehen, mit denen Jesus sich solidarisiert und identifiziert; mit den Armen im sozialen
oder religiosen oder in beiderlei Sinn (Luk. 6,26; Matth. 5,3)*, mit den Kindern (Mark.
10,13ff. par.), mit den mikroi (Mark. 9,42 par.), und népioi (Matth. 11,25; Luk. 10,21).

1.

Die intensive, engagierte Sympathie Jesu fir die ochloi (Matth. 9,36a)°, die
wohlwollende Sympathie des 6chlos fiir ihn wird von der breiten theologischen Tradition
eher tibersehen, die zwischen Glauben einerseits und Masse, Volksmenge andererseits sehr
scharf trennt®. Dass in der Uberlieferungsschicht Q die Wendung vom “bodsen Geschlecht”
auftaucht (Matth. 12,39; Luk. 11,29)7, kann die Zeugnisse vom positiven Verhéltnis Jesu
zu den Ochloi nicht aufheben. “Die die Welt nicht achtet, die Kinder und Geringen, die
Juinger und die Volksmassen zeugen fiir Jesus®.”

' R Meyer, ochlos, D: Theol. Wort., 5 (1954), 585-590, S. 587 u. 586.

.. Schweizer, Das Evangelium nach Matthaus (1973), S. 333.

Hier erscheint zwar der Begriff lads. Zu beachten ist jedoch, dass in den Evangelien, vor allem
bei Lukas, lads und Ochlos promiscue gebraucht werden. Lukas versteht lads wie dchlos im Sinne von
“breite Volksschichten im Unterschied oder im Gegensatz zu den fithrenden Kreisen”, H. Strathmann,
lads: Theol. Wort., 4 (1942), 49-57, S. 50.

Mark. 14,7 macht die Seligpreisung der Armen nicht riickgingig, kritisiert vielmehr die rigorose
und puritanische Anwendung eines sozialen Prinzips, das die Person und Gegenwart Jesu und der ihn
beschenkenden Frau iibersiecht. Eine starke Spannung zwischen Mark. 14,7 (und deren einziger
Parallelstelle Matth. 26,11) und Luk. 6,26 kann dennoch nicht bestritten werden.

“Sym-pathie” als Ubersetzung des Verbs in Matth. 9,36a: idon dé tous dchlous esplanchnisthé
peri auton.

Das positive Verhiltnis zwischen Jesus und den oOchloi lisst sich als Argument zugunsten der
Qualifizierung des (urspriinglichen) Christentums als “‘plebejischer Religion™ in Betracht ziehen, wie
M. Weber sie vollzieht. Fir Weber indessen ist der Begriff negativ geprigt, wie seine Charakterisierung
der Psalmen als “‘spezifische Ressentimentdichtung’ zeigt: M. Weber, Wirtschaftsgeschichte (1958),
S. 280.

Die Apostrophierung richtet sich gegen die von Schriftgelehrten erhobene Zeichenforderung, die
den Primat iiber Jesu Wirken gewinnen will.

G. Bertram, nepios: Theol. Wort., 4 (1942), 913-925, S. 922.



202 U. Hedinger, Jesus und die Volksmenge

Der 6chlos besteht aus Galilidern, aber auch aus den kleinen Leuten Jerusalems®. Als
weitere Charakteristika fiihrt R. Meyer “‘starke Endzeiterwartung” und “Abneigung gegen
den pharisdischen Nomismus” an'®.

Die von R. Meyer herausgestellte Abneigung gegen den pharisidischen Nomismus als
Kennzeichen des ochlos und die ebenfalls von ihm betonte Popularitit des Pharisdismus!
weisen auf die historische, religiose und theologische Komplexitit der Stellung Jesu zum
judischen Volk. Die Gesetzlichkeit wurde einerseits von der Menge als Last empfunden,
andererseits als Ideal verstanden, dem man im Streben nach religioser Sicherheit nahe
kommen wollte, gerade auch dazu, um die soziale Unsicherheit zu kompensieren!?. Dieser
Sachverhalt erklirt, dass sich die ‘“Menge” in ihrer Stellung zu Jesus spalten konnte!'?. Zur
komplexen Stellung des 6chlos zum Pharisdismus und zu Jesus sei ferner notiert: Der
Pharisdismus war zur Zeit Jesu keine “in jeder Hinsicht in sich geschlossene Einheit’!4.
Popularitit des Nomismus und des Pharisdismus decken sich also nicht. M. a. W., die
Beliebtheit der pharisdischen Gruppierungen im Volk ist kein Beweis fiir die Herrschaft
des Nomismus in den Herzen der 6chloi. Schliesslich ist in den synoptischen Evangelien
die Tendenz wahrzunehmen, ‘“‘die Pharisder als die typischen Reprisentanten eines dem
Christentum feindlich gegeniiberstehenden Judentums erscheinen zu lassen'?,

Im Folgenden soll untersucht werden, ob und wie die Evangelienauslegung das
grundsdtzlich positive Verhiltnis Jesu zu den 6chloi durchhilt. Es geniigt, eine kleine Zahl
von Exegeten anzufithren. Sie sind typisch fiir die exegetische Tradition, bilden und
bestdtigen die opinio communis der herkdmmlichen und herrschenden Dogmatik und
Predigt zum Problemkreis: Jesus und die Volksmenge.

2,

Ob das gegenseitige positive Verhiltnis zwischen Jesus und dem oOchlos festgehalten
oder preisgegeben wird, erweist sich in der Auslegung der Passionsgeschichte, besonders in
der Auslegung derjeniger Perikopen, die von einer Beteiligung des 6chlos, d.h. einer
judisch-jerusalemischen Menge an der Verurteilung Jesu durch Pontius Pilatus berichten.
Nach Mark. 15,11 bzw. Matth. 27,20 veranlassen die Hierarchen den 6chlos, vor Pilatus

9 Meyer (A. 1), S. 588.

Ebd., S. 590.

R. Meyer stellt dabei die Unbeliebtheit der rational geprigten sadduzidischen Bewegung der
Oberschicht heraus, Saddoukaios: Theol. Wort., 7 (1964), 35—-54, S. 54 und 51. M. Weber bezeichnet
die “Kleinbiirgerschichten” als Mutterboden des Pharisdismus: Gesammelte Aufsitze zur Religionsso-
ziolo%ie, 3(1971%), S. 405.

275 unten Anm. 39.

Vgl. Anm. 28.

4 HF. Weiss, Pharisaios, B: Theol. Wort., 9 (1973), 36-51, S. 37. Sechr scharf wird diese
Tendenz von S. G. F. Brandon herausgestellt, Jesus and the Zealots (1967), S. 249, 320 und passim.
Die Stidrke des Buches von Brandon besteht darin, die ““aussenpolitisch’’-apologetischen Motive in der
evangelischen Traditionsgeschichte aufzuspiiren, d.h. der Tendenzen ansichtig zu werden, welche die
von Rom und der priesterlichen Aristokratie betriebene Beseitigung Jesu auf die Pharisder und
schliesslich auf das ganze jidische Volk abschoben. Dariiber vernachlassigt oder liberspringt er aber
Jesu Kampf gegen den pharisidischen Nomismus, d.h. Jesu Ringen um die “‘innerjiidische’” Befreiung,
wie sie dem Volk auch unterhalb seiner mit Rom kooperierenden Oberschicht not tat.

Ebd.



U. Hedinger, Jesus und die Volksmenge 203

fiir Barabbas'® und gegen Jesus Stellung zu beziehen. Zu Mark. 15,11 bemerkt
Klostermann kurz und bundig: “Die Menge, deren Begeisterung die Hierarchen noch 14,2
fiirchten, lisst sich ohne weiteres gegen Jesus einnehmen.””!” Gegen Klostermanns ‘“‘ohne
weiteres” spricht schon das von Markus verwendete, mit seismds verwandte anaseiein,
welches das “hierarchische” Tun als Aufwiegeln charakterisiert. Sodann setzt Kloster-
mann einfach die Identitdt des in Mark. 15,11 auftretende 6chlos mit demjenigen von
14,2 voraus. Dadurch macht er die Sympathie, die Jesus nach der Einschitzung der
Hierarchen beim Volk geniesst, zu einer bloss ephemeren. Er setzt eine wankelmiitige,
Jesus im entscheidenden Moment preisgebende Menge an die Stelle der breiten Massen
und kleinen Leute, die hinter Jesus stehen; in Passionsbetrachtungen und -liturgien ist aus
dem ochlos der Kleinen und Bedringten Galildias und Juddas der blutriinstige Mob
geworden, den der “‘christliche” Antijudaismus zu seiner Selbstbestitigung brauchte.

Eine differenziertere Sicht als Klostermann vertritt E. Schweizer. Zu Mark. 15,10 —
wo vom Neid der Hierarchen als Motiv der Auslieferung Jesu an Pilatus berichtet wird —
schreibt er: “Es wird sich um eine erklirende Zwischenbemerkung des Evangelisten
handeln, der damit wie iiberall . .. Volk und Behd6rde auseinanderhilt und nur dieser die
eigentliche Schuld zuschiebt, obwohl das Volk durch sie (V. 11) dann auch zum Ruf von
V. 13f. aufgewiegelt wird.”'® Der in Mark. 15,13 und in den drei anderen Evangelien
tiberlieferte Ruf der Menge “Kreuzige ihn! ” treibt dann Schweizer doch zur Bemerkung,
es handle sich um eine “entschlossene Ubernahme der Verantwortung durch das ganze
Volk”'®. Auch Schweizer setzt die Identitit des 6chlos vor Pilatus mit dem Volk voraus,
das die Hierarchen fiirchten. Ferner iiberspringt er mit der moralischen Kategorie
“Verantwortung” die geschichtliche Ebene, die, folgt man dem markinischen *Aufwie-
geln”, in einem raffinierten Verantwortungslosmachen der Leute vor Pilatus bestand.
Tendenziell bezeichnet Schweizer den Gegensatz zwischen der Behorde und dem Volk als
Konstrukt des Evangelisten. Das zeigt auch seine den Geist paulinischer Anthropologie
und Hamartologie atmende Reflexion, die generell ‘“vom Menschen” redet und die
geschichtliche Gegensitze uiberspielt, welche fiir das Dass und Wann der Hinrichtung Jesu
massgebend waren: ““Steht es mit dem Menschen so wie mit ... den Jerusalemern, die
lieber irgendeinen obskuren armen Siinder, von dem man nicht weiss, ob er Sympathie
verdient oder nicht, losbitten, als dass sie zum Wege Gottes Ja sagten . . .? 2°

E. Schweizer kann sich fiir die Identifizierung der vor Pilatus stehenden Menge mit
dem jiidischen Volk auf den Wortlaut von Matth. 27,25 berufen. Hier gebraucht der
6chlos von V. 20 und 24, mit dem “feierlichen Ausdruck” laés qualifiziert?!, die
Rechtsformel: ““Sein Blut komme auf uns und unsere Kinder.” Will der Evangelist
Matthidus mit dem Ausdruck lads das jiidische Volk dabei behaften, dass die Jesus
ablehnenden Hierarchen seine Reprisentanten sind? Was sind das freilich fiir Représen-
tanten, die doch nach Markus und besonders nach Lukas im Gegensatz zum échlos, bzw.

16 7u den historischen und iuristischen Schwierigkeiten, welche die Barabbasperikope bereitet, s.

P. Winter, On the trial of Jesus (1974), S. 131ff.
I g Klostermann, Das Markusevangelium (1950%), S. 160.
18 g Schweizer, Das Evangelium nach Markus (1973), S. 175.
19 Fpd.

2 Ebd., S. 196.

2L Schweizer (A. 2), S. 333.



204 U. Hedinger, Jesus und die Volksmenge

lads stehen? 2? Besonders P. Winter hebt scharf hervor, dass Lukas entschlossen davon
absieht, das Volk als ganzes fiir die Kreuzigung Jesu verantwortlich zu machen??.

E. Schweizer und die Mehrzahl der Exegeten®® bestimmen das endgiiltige Verhiltnis
Jesu zum Volk aus theologischen Griinden von Matth. 27,25 her. Darum vermutet
Schweizer beim Evangelisten Markus eine Tendenz, die Schuld des Volkes auf die
Behorden abzuwilzen. Umgekehrt verficht eine Minderheit von Exegeten die These, dass
aus apologetischen Griinden die evangelischen Traditionen die Schuld an Jesu Kreuzigung
von den Romern und den sie unterstiitzenden sadduziischen Hierarchen mehr und mehr
auf alle jiidischen Gruppierungen und auf das ganze jiidische Volk abschoben?®.

Schon durch den in Mark. 14,2 und den Parallelstellen angezeigten Verlauf der
Verhaftung Jesu wird es unmoglich, das von synoptischen und johanneischen Traditionen
bezeugte positive Verhdltnis Jesu zu den o6chloi und der 6chloi zu ihm der Aussage von
Matth. 27,25 zu opfern. Man mag in den sich gegen Jesus erhebenden Stimmen Stimmen
des “Mob” sehen, den sich die Hierarchen willfihrig gemacht haben: “All four Gospels
report — and dramatize — a demonstration by a Jewish crowd demanding that Jesus
should be crucified. And it is in the realm of historical possibilities that a mob, incited by
opponents of Jesus, might have gathered outside the praetorium and shouted slogans of
vindictive bitterness and hate.”*® Neben dem Mob, dem *““Lumpenproletariat™, haben sich
auch weitere Gruppierungen als Helfershelfer der Hierokraten, der Erzfeinde Jesu, geriert,
kleinburgerliche Schichten, die unter dem Einfluss des pharisdischen Nomismus stan-
den®’. Dieser Sachverhalt kann aber die generell und tendenziell herrschende gegenseitige
Sympathie zwischen Jesus und der Volksmenge, den Galiliern und den kleinen Leuten
Jerusalems, nicht aufheben. Dass freilich auch der Mob, das “Lumpenproletariat”, am
Tage seiner Hinrichtung nicht von seiner Liebe ausgeschlossen wurde, deutet die —
handschriftlich nicht allzu gut bezeugte — Vergebungsbitte Jesu an (Luk. 21,34). Sie
weist darauf hin, dass Jesu Wirken weder mit der Sympathie fiir die Kleinen und Vielen
noch mit seinem Zorn gegen die Peiniger und Unterdriicker der Kleinen erschopft ist.

2 In Luk. 24,19f. tritt im Rickblick auf Jesu Kreuzigung der Gegensatz zwischen der

Aristokratic und dem lads deutlich hervor; vgl. dazu Anm. 3. Anders als der lukanische ist der
priesterlich-aristokratische Sprachgebrauch, wie er sich in Joh. 11,50f. reflektiert. Das Oszillieren
zwischen den Begriffen lads und ¢thnos, soweit es zur Rede des Kaiaphas gehort, deutet
m'c')%laicherweise eine Disqualifizierung des Volkes an.

Gegeniiber Mark. 15,11 und Matth. 27,20 ist der Wortlaut von Luk. 23,18 blass und
verschwommen. Um seine These zu stiitzen, muss Winter (A. 16), Anm. 23, fur Luk. 23,13 cinc
problematische Textemendation vornchmen, die aus dem vorliegenden “dic Oberen und der lads™ ““die
Oberen des 1ads™ macht.

Vgl. das knappe statement von J. Schniewind: “‘Gottes Volk verwirft ihn”, Das Evangelium
nach Matthaus (19547), S. 270. Von den Dogmatikern sei K. Barth erwidhnt. In einer Kommentierung
zu Mark. 15,11f. setzt auch er die Identitdt des Volkes mit den Stimmen voraus, die ‘“Kreuzige ihn”.
rufen. Er bezeichnet dieses Rufen als “‘schlimmes Letztes”. Doch schwenkt Barth nicht auf die
antipopulistische Linie ein, wenn er unmittelbar nachher schreibt: *“Und jenes schlimme Letzte wischt
ja all das friither Berichtete auch sonst nicht aus: wie dieses Volk immer wieder freiwillig zusammenlief,
wo Jesus stand und ging . . .”’, Die kirchliche Dogmatik, 4,2 (1955), S. 206.

Neben Winter (A. 16) sei Brandon (A. 14) erwihnt. Zu Matth. 27,25 bemerkt Brandon, S. 303:
“That such a terrible avowal of responsibility for the Crucifixion should have been attributed to the
Jewish people by a Jewish author, writing for Jewish Christans, is only credible in terms of the
situation in the Alexandrian Church in the aftermath of A.D. 70. What Matthew does, in effect, is to
assert that the Romans could not be blamed for the Crucifixion.”

' Winter (A. 16), S. 82.

S. oben Anm. 11.



U. Hedinger, Jesus und die Volksmenge 205

Nicht nur die synoptischen, sondern auch die johanneischen Traditionen machen den
Gegensatz zwischen den Herrschenden, den archontes (und den Pharisiern) und dem
6chlos deutlich. Erstere bezeichnen Jesus als einen Volksverfithrer. Der 6chlos hingegen
ist, wie die unteren Organe der Behorde aussagen, von der Vollmacht seines Redens
beeindruckt (Joh. 7,45ff.). Allerdings ist der ochlos kein geschlossener projesuanischer
Block?®®. Ausnahmen begegnen umgekehrt auch in der Einstellung der Autorititen zu
Jesus®. In der Kommentierung von Joh. 7,45-52 weiss R. Bultmann den Gegensatz
zwischen den Archonten und dem ochlos theologisch und christologisch zu wiirdigen:
“Dass der 6chlos beunruhigt wird, und dass es im 6chlos Gldubige gibt — wie unbestéindig
sie durchweg sein mogen —, wihrend die offiziellen Autorititen, aufs Ganze gesehen,
unerschiittert bleiben, das macht anschaulich, dass bei denjenigen, die nach den
Massstaben der Welt die Fragwiirdigsten sind, am ersten Empfinglichkeit fiir das Wort des
Offenbarers zu finden ist.”® Fir S. Schulz ist der 6chlos Gefangener des ‘“‘typischen
Missverstandnis[es] der Welt, die in Christus den Garanten irdischer Macht oder irdischen
Reichtums” haben will*'. In und mit der Apostrophierung perverser Bedirfnisse werden
auch die nattirlichen Bediirfnisse disqualifiziert. Bultmann wertet den 6chlos nicht im
selben Mass ab. Von Joh. 6,14f. lisst sich freilich auch Bultmann zu einer teilweise
negativen Bewertung der “Menge” bewegen; doch konzediert er ihr auch hier — in und
mit dem Missverstindnis des Zeichens — ein richtiges Verstindnis Jesu®. An der
erwahnten Stelle, Joh. 6,14f., erliutert er den Begriff “Welt™ als die religios Massgeben-
den und Michtigen, welche die Menge in die Fragwiirdigkeit und Ohnmacht treiben?. In
der Auslegung der johanneischen Passionsgeschichte iibergeht Bultmann diese Bestim-
mung der “Welt”. Mit “Welt” bringt er hier die Hierarchen und das Volk unter einen Hut.
Er bezeichnet die Hierarchen, die “‘wir haben keinen Konig ausser dem Kaiser” schreien
(Joh. 19,15e), als die Reprisentanten des Volkes. Der frither von ihm zugestandene
Antagonismus zwischen beiden ist aufgehoben. Der Begriff “Welt” umfasst nun das ganze
judische Volk, ja das Menschsein iiberhaupt: “Die Welt ist in ihrem Hass gegen die
Offenbarung imstande, ihre Hoffnung preiszugeben, die sie auch als gottfeindliche Welt
bewegt in dem vielleicht uneingestandenen . . . Wissen um ihre eigene Unzulinglichkeit,
Verginglichkeit, Unerfiilltheit.”3* Jetzt gehort auch der ochlos zur Welt, die ihre
Sicherheit aus dem Gesetz gewinnt®®; zur Welt, die den Offenbarer nicht aufnimmt, zur
massa perditionis®.

2 Joh. 7,43 und 7,12. In 7,20 tritt, dhnlich wie in Mark. 3,21f., eine Menge auf, die meint, Jesus

hitte einen Damon.

Joh. 7,50. 12,42 spricht von einer grossen Quantitit glaubender Archonten, die ihren Glauben
allerdings in den Schranken der Heimlichkeit belassen.

R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (1953'%), S, 235.

3 S, Schulz, Das Evangelium nach Johannes (1972), S. 99, zu Joh. 6,14f.

Bultmann (A. 30), S. 158.

Bultmann (A. 30), S. 234, Anm. 6, will die Macht der Welt, bzw. die Ohnmacht des dchlos nur
im streng religiosen Sinn verstehen; den Miteinbezug der sozialen Ebene schliesst er radikal aus. Er
parallelisiert den 6chlos mit dem ‘am ha- ’ares der rabbinischen Literatur. Zur Zeit Jesu war dieser in
der Tat nicht identisch mit dem ‘‘religios und sozial gedriickten kleinen Mann”, an den sich die
messianische Botschaft Jesu vorziiglich wandte, dazu R. Meyer, der ‘am ha- ’ares: Judaica 3 (1947),
S. 194. Der religios und sozial Gedriickte gehort jedoch zum nichtpharisdischen ‘am ha- ’ares; darum
ist die Bultmannsche Trennung zwischen religioser und sozialer Ohnmacht nicht akzeptabel.

Bultmann (A. 30), S. 515.

IEbd., S. 235; vgl. Bultmann, Theologie des Neuen Testamentes (1953), S. 369.

Bultmann (A. 30), S. 34f. Bultmann bemerkt freilich zu Joh. 1,12, dass es ““Ausnahmen in der
massa perditionis’ gibt, iber deren Zahl der Text keinen Aufschluss erteilt.



206 U. Hedinger, Jesus und die Volksmenge

3.

Fir Bultmanns Hamartologie, d.h. fiir die Bestimmung ‘““des” Menschen als Siinder,
bleibt faktisch das Selbstverstindnis und der Lebensvollzug der religios (und sozial)
Michtigen massgebend. Siinde besteht in der Sicherheit und Selbstbehauptung, die
Entscheidung des Glaubens in deren Preisgabe®”. Dass die Siinde der religios (und sozial)
Ohnmichtigen tendenziell eher in Resignation und Trigheit®® besteht, iibersicht
Bultmanns Hamartologie. Diese Kritik wird auch durch K. H. Rengstorfs These und
Hinweis nicht ausser Kraft gesetzt, dass zur Zeit Jesu die “‘pharisdische Frommigkeit der
Sicherung gegeniiber Gott” gerade in den “nichtwohlhabenden Kreisen des Volkes
gepflegt wurde”.*® Religidse Sicherung kann in der Tat Kompensation fiir mangelnde
soziale Sicherheit sein. Das beweist den von Bultmann fiir den johanneischen 6chlos
bestrittenen Zusammenhang zwischen dem religidosen Selbstverstindnis und der sozialen
Situation.

Fiir die meisten Exegeten bleibt das positive Verhiltnis zwischen Jesus und der grossen
Masse nur Episode. Diese Meinung vertritt schliesslich selbst R. Meyer, Bearbeiter des
Begriffes 6chlos im Theologischen Worterbuch. So sehr er zundchst die Nihe der ochloi
zu Jesus heraushebt?® — eine unaufhebbare Differenz zwischen beiden meint er doch
feststellen zu missen. Die Volksmenge sei Jesus “mit anderen Hoffnungen™ entgegen-
getreten, als er sie erfilllen konnte, ndmlich mit Hoffnungen im “Rahmen einer nationalen
Eschatologie”*!. Diese Losung des 6chlos von Jesus beinhaltet mehr als eine Distanzie-
rung von den apokalyptisch-politischen Bewegungen in der Judenheit des ersten und
zweiten Jahrhunderts; sie ist vor allem eine Distanzierung von der judischen Hoffnung auf
Befreiung von der romischen Fremdherrschaft. Solche Hoffnung wurde und wird von der
christlichen Exegese rasch als irdische, nationalistische und partikularistische abgeschrie-
ben. Nicht abgeschrieben wird sie von derjenigen synoptischen Tradition, die Jesus das die
Volker versklavende Herrschaftsprinzip vehement ablehnen lasst (Mark. 10,42 par.).

In der protestantischen Theologie- und Geistesgeschichte ist das populistische
Missverstindnis Jesu Christi radikal abgelehnt worden, das aus Jesus den Erfiiller
ambivalenter und perverser Lebenswiinsche der breiten Massen macht — man denke an
Luthers Kritik am Herrn Omnes und an Kierkegaards Bindung der Kategorie des
Ethischen und des Religiésen an den “Einzelnen”*2. Dariiber ist aber die (deutsch-)prote-
stantische Theologie und Frommigkeit dem antipopulistischen Missverstindnis Jesu
verfallen.

Jesu Sympathie zu den ochloi, seine Bejahung ihrer natiirlichen Sehnsucht nach
Gerechtigkeit, auch nach effizienter nationaler Befreiung, darf nicht bagatellisiert oder
zur blossen Episode gemacht werden. Es mag sein, dass die Christenheit in der dritten
Welt Jesu Nihe zu den 6chloi ganz neu entdeckt. Ulrich Hedinger, Zurich

7 R. Bultmann (A. 35), S. 369.

Uber die Bestimmung der Siinde als Trigheit vgl. Barth (A. 23), S. 452ff. Freilich bleibt Barths
Hamartologie im Rahmen der Ontologie, d.h. sie verzichtet auf eine soziologische und geschichtliche
Unterscheldung der Siinde als Hochmut und als Tragheit.

K. H. Rengstorf, Das Evangelium nach Lukas (1966), zu Luk. 6,20.

45 Anm. 10.

Meyer (A. 1), S. 590.

S. Kierkegaard, Abschliessende unwissenschaftliche Nachricht zu den philosophischen Brocken,
Ges. Werke, 17, tibers. von Hans Martin Junghans (1958), S. 60. Der puritanische Charakter seines
Individualismus wird in der Ablehnung des “‘jidischen Hiangen(s) an Verheissungen fiir dieses Leben

. und anderem Derartigem” (ebd., S. 108f.) manifest.



	Jesus und die Volksmenge : Kritik der Qualifizierung der óchloi in der Evangelienauslegung

