
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 4

Artikel: Jesus und die Volksmenge : Kritik der Qualifizierung der óchloi in der
Evangelienauslegung

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jesus und die Volksmenge

Kritik der Qualifizierung der ôchloi in der Evangelienauslegung

Die synoptischen und johanneischen Traditionsschichten bezeichnen mit dem Singular
ôchlos oder mit dem Plural ôchloi die "Volksmenge", die breite Masse. Sie bildet eine Art
"namenlosen Hintergrund für Jesu Wirken"1. Die ôchloi folgen Jesus, staunen über ihn,
preisen ihn (Luk. 12,l)2. Nach Matth. 9,36 werden die ôchloi als die Menge der Hilflosen,
Erschöpften und Ermüdeten qualifiziert, deren sich Jesus erbarmt. Die Volksmenge
erscheint als Träger religiöser und politischer Macht, die hinter Jesus steht. Vor ihr
fürchten sich nach den synoptischen Evangelien die Hierarchen (Mark. 14,2 par.)3. Auch
die johanneische Überlieferung lässt durchblicken, dass die Jesus bekämpfende jerusalemische

Oberschicht auf die Macht des ôchlos stösst (Joh. 7,40ff. ; vgl. 11,48—50). Diese

Feststellung schliesst nicht aus, dass die ôchloi vor allem in den Kleinen und Bedrängten
bestehen, mit denen Jesus sich solidarisiert und identifiziert; mit den Armen im sozialen
oder religiösen oder in beiderlei Sinn (Luk. 6,26; Matth. 5,3)4, mit den Kindern (Mark.
10,13ff. par.), mit den mikroi (Mark. 9,42 par.), und nëpioi (Matth. 11,25; Luk. 10,21).

1.

Die intensive, engagierte Sympathie Jesu für die ôchloi (Matth. 9,36a)5, die
wohlwollende Sympathie des ôchlos für ihn wird von der breiten theologischen Tradition
eher übersehen, die zwischen Glauben einerseits und Masse, Volksmenge andererseits sehr
scharf trennt6. Dass in der Überlieferungsschicht Q die Wendung vom "bösen Geschlecht"
auftaucht (Matth. 12,39; Luk. 11,29)7, kann die Zeugnisse vom positiven Verhältnis Jesu

zu den ôchloi nicht aufheben. "Die die Welt nicht achtet, die Kinder und Geringen, die

Jünger und die Volksmassen zeugen für Jesus8."

1

R. Meyer, ôchlos, D: Theol. Wort., 5 (1954), 585-590, S. 587 u. 586.
2

F.. Schweizer, Das Evangelium nach Matthäus (1973), S. 333.
3 Hier erscheint zwar der Begriff laôs. Zu beachten ist jedoch, dass in den Evangelien, vor allem

bei Lukas, laôs und ôchlos promiscue gebraucht werden. Lukas versteht laôs wie ôchlos im Sinne von
"breite Volksschichten im Unterschied oder im Gegensatz zu den führenden Kreisen", H. Strathmann,
laôs: Theol. Wort., 4 (1942), 49-57, S. 50.

4 Mark. 14,7 macht die Seligpreisung der Armen nicht rückgängig, kritisiert vielmehr die rigorose
und puritanische Anwendung eines sozialen Prinzips, das die Person und Gegenwart Jesu und der ihn
beschenkenden Frau übersieht. Eine starke Spannung zwischen Mark. 14,7 (und deren einziger
Parallelstelle Matth. 26,11) und Luk. 6,26 kann dennoch nicht bestritten werden.

5 "Sym-pathie" als Übersetzung des Verbs in Matth. 9,36a: idön dè tous ôchlous esplanchnisthë
peri autôn.

6 Das positive Verhältnis zwischen Jesus und den ôchloi lässt sich als Argument zugunsten der
Qualifizierung des (ursprünglichen) Christentums als "plebejischer Religion" in Betracht ziehen, wie
M. Weber sie vollzieht. Für Weber indessen ist der Begriff negativ geprägt, wie seine Charakterisierung
der Psalmen als "spezifische Ressentimentdichtung" zeigt: M. Weber, Wirtschaftsgeschichte (1958),
S. 280.

7 Die Apostrophierung richtet sich gegen die von Schriftgelehrten erhobene Zeichenforderung, die
den Primat über Jesu Wirken gewinnen will.

8 G. Bertram, nëpios: Theol. Wort., 4 (1942), 913-925, S. 922.



202 U. Hedinger, Jesus und die Volksmenge

Der ôchlos besteht aus Galiläern, aber auch aus den kleinen Leuten Jerusalems9. Als
weitere Charakteristika führt R. Meyer "starke Endzeiterwartung" und "Abneigung gegen
den pharisäischen Nomismus" an10.

Die von R. Meyer herausgestellte Abneigung gegen den pharisäischen Nomismus als

Kennzeichen des ôchlos und die ebenfalls von ihm betonte Popularität des Pharisäismus11

weisen auf die historische, religiöse und theologische Komplexität der Stellung Jesu zum
jüdischen Volk. Die Gesetzlichkeit wurde einerseits von der Menge als Last empfunden,
andererseits als Ideal verstanden, dem man im Streben nach religiöser Sicherheit nahe
kommen wollte, gerade auch dazu, um die soziale Unsicherheit zu kompensieren12. Dieser
Sachverhalt erklärt, dass sich die "Menge" in ihrer Stellung zu Jesus spalten konnte13. Zur
komplexen Stellung des ôchlos zum Pharisäismus und zu Jesus sei ferner notiert: Der
Pharisäismus war zur Zeit Jesu keine "in jeder Hinsicht in sich geschlossene Einheit"14.
Popularität des Nomismus und des Pharisäismus decken sich also nicht. M. a. W., die
Beliebtheit der pharisäischen Gruppierungen im Volk ist kein Beweis für die Herrschaft
des Nomismus in den Herzen der ôchloi. Schliesslich ist in den synoptischen Evangelien
die Tendenz wahrzunehmen, "die Pharisäer als die typischen Repräsentanten eines dem
Christentum feindlich gegenüberstehenden Judentums erscheinen zu lassen"15.

Im Folgenden soll untersucht werden, ob und wie die Evangelienauslegung das

grundsätzlich positive Verhältnis Jesu zu den ôchloi durchhält. Es genügt, eine kleine Zahl
von Exegeten anzuführen. Sie sind typisch für die exegetische Tradition, bilden und
bestätigen die opinio communis der herkömmlichen und herrschenden Dogmatik und
Predigt zum Problemkreis: Jesus und die Volksmenge.

2.

Ob das gegenseitige positive Verhältnis zwischen Jesus und dem ôchlos festgehalten
oder preisgegeben wird, erweist sich in der Auslegung der Passionsgeschichte, besonders in
der Auslegung derjeniger Perikopen, die von einer Beteiligung des ôchlos, d.h. einer
jüdisch-jerusalemischen Menge an der Verurteilung Jesu durch Pontius Pilatus berichten.
Nach Mark. 15,11 bzw. Matth. 27,20 veranlassen die Hierarchen den öchlos, vor Pilatus

9
Meyer (A. 1), S. 588.

10 Ebd., S. 590.
11

R. Meyer stellt dabei die Unbeliebtheit der rational geprägten sadduzäischen Bewegung der
Oberschicht heraus, Saddoukaîos: Theol. Wort., 7 (1964), 35-54, S. 54 und 51. M. Weber bezeichnet
die "Kleinbürgerschichten" als Mutterboden des Pharisäismus: Gesammelte Aufsätze zur Religionsso-
ziolcnpe, 3 19715 S. 405.

1
S. unten Anm. 39.

13
Vgl. Anm. 28.

14 H. F. Weiss, Pharisaîos, B: Theol. Wort., 9 (1973), 36-51, S. 37. Sehr scharf wird diese
Tendenz von S. G. F. Brandon herausgestellt, Jesus and the Zealots (1967), S. 249, 320 und passim.
Die Stärke des Buches von Brandon besteht darin, die "aussenpolitisch"-apologetischen Motive in der
evangelischen Traditionsgeschichte aufzuspüren, d.h. der Tendenzen ansichtig zu werden, welche die
von Rom und der priesterlichen Aristokratie betriebene Beseitigung Jesu auf die Pharisäer und
schhesslich auf das ganze jüdische Volk abschoben. Darüber vernachlässigt oder überspringt er aber
Jesu Kampf gegen den pharisäischen Nomismus, d.h. Jesu Ringen um die "innerjüdische" Befreiung,
wie sie dem Volk auch unterhalb seiner mit Rom kooperierenden Oberschicht not tat.

15 Ebd.



U. Hedinger, Jesus und die Volksmenge 203

für Barabbas16 und gegen Jesus Stellung zu beziehen. Zu Mark. 15,11 bemerkt
Klostermann kurz und bündig: "Die Menge, deren Begeisterung die Hierarchen noch 14,2
fürchten, lässt sich ohne weiteres gegen Jesus einnehmen."17 Gegen Klostermanns "ohne
weiteres" spricht schon das von Markus verwendete, mit seismös verwandte anasefein,
welches das "hierarchische" Tun als Aufwiegeln charakterisiert. Sodann setzt Klostermann

einfach die Identität des in Mark. 15,11 auftretende ôchlos mit demjenigen von
14,2 voraus. Dadurch macht er die Sympathie, die Jesus nach der Einschätzung der
Hierarchen beim Volk geniesst, zu einer bloss ephemeren. Er setzt eine wankelmütige,
Jesus im entscheidenden Moment preisgebende Menge an die Stelle der breiten Massen
und kleinen Leute, die hinter Jesus stehen; in Passionsbetrachtungen und -liturgien ist aus
dem ôchlos der Kleinen und Bedrängten Galiläas und Judäas der blutrünstige Mob
geworden, den der "christliche" Antijudaismus zu seiner Selbstbestätigung brauchte.

Eine differenziertere Sicht als Klostermann vertritt E. Schweizer. Zu Mark. 15,10 —

wo vom Neid der Hierarchen als Motiv der Auslieferung Jesu an Pilatus berichtet wird —

schreibt er: "Es wird sich um eine erklärende Zwischenbemerkung des Evangelisten
handeln, der damit wie überall Volk und Behörde auseinanderhält und nur dieser die

eigentliche Schuld zuschiebt, obwohl das Volk durch sie (V. 11) dann auch zum Ruf von
V. 13f. aufgewiegelt wird."18 Der in Mark. 15,13 und in den drei anderen Evangelien
überlieferte Ruf der Menge "Kreuzige ihn! " treibt dann Schweizer doch zur Bemerkung,
es handle sich um eine "entschlossene Übernahme der Verantwortung durch das ganze
Volk"19. Auch Schweizer setzt die Identität des ôchlos vor Pilatus mit dem Volk voraus,
das die Hierarchen fürchten. Ferner überspringt er mit der moralischen Kategorie
"Verantwortung" die geschichtliche Ebene, die, folgt man dem markinischen "Aufwiegeln",

in einem raffinierten Verantwortungslosmachen der Leute vor Pilatus bestand.
Tendenziell bezeichnet Schweizer den Gegensatz zwischen der Behörde und dem Volk als

Konstrukt des Evangelisten. Das zeigt auch seine den Geist paulinischer Anthropologie
und Hamartologie atmende Reflexion, die generell "vom Menschen" redet und die

geschichtliche Gegensätze überspielt, welche für das Dass und Wann der Hinrichtung Jesu
massgebend waren: "Steht es mit dem Menschen so wie mit den Jerusalemern, die
lieber irgendeinen obskuren armen Sünder, von dem man nicht weiss, ob er Sympathie
verdient oder nicht, losbitten, als dass sie zum Wege Gottes Ja sagten "20

E. Schweizer kann sich für die Identifizierung der vor Pilatus stehenden Menge mit
dem jüdischen Volk auf den Wortlaut von Matth. 27,25 berufen. Hier gebraucht der
ôchlos von V. 20 und 24, mit dem "feierlichen Ausdruck" laôs qualifiziert21, die
Rechtsformel: "Sein Blut komme auf uns und unsere Kinder." Will der Evangelist
Matthäus mit dem Ausdruck laôs das jüdische Volk dabei behaften, dass die Jesus
ablehnenden Hierarchen seine Repräsentanten sind? Was sind das freilich für Repräsentanten,

die doch nach Markus und besonders nach Lukas im Gegensatz zum ôchlos, bzw.

16 Zu den historischen und iuristischen Schwierigkeiten, welche die Barabbasperikope bereitet, s.

P. Winter, On the trial of Jesus (1974), S. 131 ff.
17 E. Klostermann, Das Markusevangelium (1950s), S. 160.
18

E. Schweizer, Das Evangelium nach Markus (1973), S. 175.
19 Ebd.
20

Ebd., S. 196.
21 Schweizer (A. 2), S. 333.



204 U. Hedinger, Jesus und die Volksmenge

laôs stehen? 22 Besonders P. Winter hebt scharf hervor, dass Lukas entschlossen davon
absieht, das Volk als ganzes für die Kreuzigung Jesu verantwortlich zu machen23.

E. Schweizer und die Mehrzahl der Exegeten24 bestimmen das endgültige Verhältnis
Jesu zum Volk aus theologischen Gründen von Matth. 27,25 her. Darum vermutet
Schweizer beim Evangelisten Markus eine Tendenz, die Schuld des Volkes auf die
Behörden abzuwälzen. Umgekehrt verficht eine Minderheit von Exegeten die These, dass

aus apologetischen Gründen die evangelischen Traditionen die Schuld an Jesu Kreuzigung
von den Römern und den sie unterstützenden sadduzäischen Hierarchen mehr und mehr
auf alle jüdischen Gruppierungen und auf das ganze jüdische Volk abschoben25.

Schon durch den in Mark. 14,2 und den Parallelstellen angezeigten Verlauf der
Verhaftung Jesu wird es unmöglich, das von synoptischen und johanneischen Traditionen
bezeugte positive Verhältnis Jesu zu den öchloi und der öchloi zu ihm der Aussage von
Matth. 27,25 zu opfern. Man mag in den sich gegen Jesus erhebenden Stimmen Stimmen
des "Mob" sehen, den sich die Hierarchen willfährig gemacht haben: "AH four Gospels
report — and dramatize — a demonstration by a Jewish crowd demanding that Jesus
should be crucified. And it is in the realm of historical possibilities that a mob, incited by
opponents of Jesus, might have gathered outside the praetorium and shouted slogans of
vindictive bitterness and hate."26 Neben dem Mob, dem "Lumpenproletariat", haben sich
auch weitere Gruppierungen als Helfershelfer der Hierokraten, der Erzfeinde Jesu, geriert,
kleinbürgerliche Schichten, die unter dem Einfluss des pharisäischen Nomismus
standen27. Dieser Sachverhalt kann aber die generell und tendenziell herrschende gegenseitige
Sympathie zwischen Jesus und der Volksmenge, den Galiläern und den kleinen Leuten
Jerusalems, nicht aufheben. Dass freilich auch der Mob, das "Lumpenproletariat", am
Tage seiner Hinrichtung nicht von seiner Liebe ausgeschlossen wurde, deutet die -
handschriftlich nicht allzu gut bezeugte — Vergebungsbitte Jesu an (Luk. 21,34). Sie

weist darauf hin, dass Jesu Wirken weder mit der Sympathie für die Kleinen und Vielen
noch mit seinem Zorn gegen die Peiniger und Unterdrücker der Kleinen erschöpft ist.

22 In Luk. 24,19f. tritt im Rückblick auf Jesu Kreuzigung der Gegensatz zwischen der
Aristokratie und dem laôs deutlich hervor; vgl. dazu Anm. 3. Anders als der lukanische ist der
priesterlich-aristokratische Sprachgebrauch, wie er sich in Joh. 11,50f. reflektiert. Das Oszillieren
zwischen den Begriffen laôs und éthnos, soweit es zur Rede des Kaiaphas gehört, deutet
möglicherweise eine Disqualifizierung des Volkes an.

3
Gegenüber Mark. 15,11 und Matth. 27,20 ist der Wortlaut von Luk. 23,18 blass und

verschwommen. Um seine These zu stützen, muss Winter (A. 16), Anm. 23, für Luk. 23,13 eine
problematische Textemendation vornehmen, die aus dem vorliegenden "die Oberen und der laôs" "die
Oberen des laôs" macht.

24
Vgl. das knappe statement von J. Schniewind: "Gottes Volk verwirft ihn". Das Evangelium

nach Matthäus (19547), S. 270. Von den Dogmatikern sei K. Barth erwähnt. In einer Kommentierung
zu Mark. 15,11 f. setzt auch er die Identität des Volkes mit den Stimmen voraus, die "Kreuzige ihn",
rufen. Er bezeichnet dieses Rufen als "schlimmes Letztes". Doch schwenkt Barth nicht auf die
antipopulistische Linie ein, wenn er unmittelbar nachher schreibt: "Und jenes schlimme Letzte wischt
ja all das früher Berichtete auch sonst nicht aus: wie dieses Volk immer wieder freiwillig zusammenlief,
wo Jesus stand und ging .", Die kirchliche Dogmatik, 4,2 (1955), S. 206.

25 Neben Winter (A. 16) sei Brandon (A. 14) erwähnt. Zu Matth. 27,25 bemerkt Brandon, S. 303:
"That such a terrible avowal of responsibility for the Crucifixion should have been attributed to the
Jewish people by a Jewish author, writing for Jewish Christans, is only credible in terms of the
situation in the Alexandrian Church in the aftermath of A.D. 70. What Matthew does, in effect, is to
assert that the Romans could not be blamed for the Crucifixion."

26 Winter (A. 16), S. 82.
27 S. oben Anm. 11.



U. Hedinger, Jesus und die Volksmenge 205

Nicht nur die synoptischen, sondern auch die johanneischen Traditionen machen den

Gegensatz zwischen den Herrschenden, den archontes (und den Pharisäern) und dem
öchlos deutlich. Erstere bezeichnen Jesus als einen Volksverführer. Der ôchlos hingegen
ist, wie die unteren Organe der Behörde aussagen, von der Vollmacht seines Redens
beeindruckt (Joh. 7,45ff.). Allerdings ist der ôchlos kein geschlossener projesuanischer
Block28. Ausnahmen begegnen umgekehrt auch in der Einstellung der Autoritäten zu
Jesus29. In der Kommentierung von Joh. 7,45—52 weiss R. Bultmann den Gegensatz
zwischen den Archonten und dem ôchlos theologisch und christologisch zu würdigen:
"Dass der ôchlos beunruhigt wird, und dass es im ôchlos Gläubige gibt — wie unbeständig
sie durchweg sein mögen -, während die offiziellen Autoritäten, aufs Ganze gesehen,
unerschüttert bleiben, das macht anschaulich, dass bei denjenigen, die nach den
Massstäben der Welt die Fragwürdigsten sind, am ersten Empfänglichkeit für das Wort des

Offenbarers zu finden ist."30 Für S. Schulz ist der ôchlos Gefangener des "typischen
Missverständnisfes] der Welt, die in Christus den Garanten irdischer Macht oder irdischen
Reichtums" haben will31. In und mit der Apostrophierung perverser Bedürfnisse werden
auch die natürlichen Bedürfnisse disqualifiziert. Bultmann wertet den ôchlos nicht im
selben Mass ab. Von Joh. 6,14f. lässt sich freilich auch Bultmann zu einer teilweise
negativen Bewertung der "Menge" bewegen; doch konzediert er ihr auch hier — in und
mit dem Missverständnis des Zeichens — ein richtiges Verständnis Jesu32. An der
erwähnten Stelle, Joh. 6,14f., erläutert er den Begriff "Welt" als die religiös Massgebenden

und Mächtigen, welche die Menge in die Fragwürdigkeit und Ohnmacht treiben33. In
der Auslegung der johanneischen Passionsgeschichte übergeht Bultmann diese Bestimmung

der "Welt". Mit "Welt" bringt er hier die Hierarchen und das Volk unter einen Hut.
Er bezeichnet die Hierarchen, die "wir haben keinen König ausser dem Kaiser" schreien
(Joh. 19.15e), als die Repräsentanten des Volkes. Der früher von ihm zugestandene
Antagonismus zwischen beiden ist aufgehoben. Der Begriff "Welt" umfasst nun das ganze
jüdische Volk, ja das Menschsein überhaupt: "Die Welt ist in ihrem Hass gegen die
Offenbarung imstande, ihre Hoffnung preiszugeben, die sie auch als gottfeindliche Welt
bewegt in dem vielleicht uneingestandenen Wissen um ihre eigene Unzulänglichkeit,
Vergänglichkeit, Unerfülltheit."34 Jetzt gehört auch der öchlos zur Welt, die ihre
Sicherheit aus dem Gesetz gewinnt35; zur Welt, die den Offenbarer nicht aufnimmt, zur
massa perditionis36.

28 Joh. 7,43 und 7,12. In 7,20 tritt, ähnlich wie in Mark. 3,21 f., eine Menge auf. die meint, Jesus
hätte einen Dämon.

29 Joh. 7,50. I 2,42 spricht von einer grossen Quantität glaubender Archonten, die ihren Glauben
allerdings in den Schranken der Heimlichkeit belassen.

30
R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes 1953'3), S. 235.

31
S. Schulz, Das Evangelium nach Johannes (1972), S. 99, zu Joh. 6,14f.

32 Bultmann (A. 30), S. 158.
33 Bultmann (A. 30), S. 234, Anm. 6, will die Macht der Welt, bzw. die Ohnmacht des ôchlos nur

im streng religiösen Sinn verstehen; den Miteinbezug der sozialen Ebene schliesst er radikal aus. Er
parallelisiert den ôchlos mit dem 'am hä- 'äres der rabbinischen Literatur. Zur Zeit Jesu war dieser in
der Tat nicht identisch mit dem "religiös und sozial gedrückten kleinen Mann", an den sich die
messianische Botschaft Jesu vorzüglich wandte, dazu R. Meyer, der 'am hä- 'äres: Judaica 3 (1947),
S. 194. Der religiös und sozial Gedrückte gehört jedoch zum nichtpharisäischen 'am hä- 'äres; darum
ist die Bultmannsche Trennung zwischen religiöser und sozialer Ohnmacht nicht akzeptabel.

34 Bultmann (A. 30), S. 515.
35

Ebd., S. 235; vgl. Bultmann, Theologie des Neuen Testamentes (1953), S. 369.
36 Bultmann (A. 30), S. 34f. Bultmann bemerkt freilich zu Joh. 1,12, dass es "Ausnahmen in der

massa perditionis" gibt, über deren Zahl der Text keinen Aufschluss erteilt.



206 U. Hedinger, Jesus und die Volksmenge

3.

Für Bultmanns Hamartologie, d.h. für die Bestimmung "des" Menschen als Sünder,
bleibt faktisch das Selbstverständnis und der Lebensvollzug der religiös (und sozial)
Mächtigen massgebend. Sünde besteht in der Sicherheit und Selbstbehauptung, die

Entscheidung des Glaubens in deren Preisgabe37. Dass die Sünde der religiös (und sozial)
Ohnmächtigen tendenziell eher in Resignation und Trägheit38 besteht, übersieht
Bultmanns Hamartologie. Diese Kritik wird auch durch K. H. Rengstorfs These und
Hinweis nicht ausser Kraft gesetzt, dass zur Zeit Jesu die "pharisäische Frömmigkeit der
Sicherung gegenüber Gott" gerade in den "nichtwohlhabenden Kreisen des Volkes
gepflegt wurde".39 Religiöse Sicherung kann in der Tat Kompensation für mangelnde
soziale Sicherheit sein. Das beweist den von Bultmann für den johanneischen öchlos
bestrittenen Zusammenhang zwischen dem religiösen Selbstverständnis und der sozialen
Situation.

Für die meisten Exegeten bleibt das positive Verhältnis zwischen Jesus und der grossen
Masse nur Episode. Diese Meinung vertritt schliesslich selbst R. Meyer, Bearbeiter des

Begriffes öchlos im Theologischen Wörterbuch. So sehr er zunächst die Nähe der öchloi
zu Jesus heraushebt40 — eine unaufhebbare Differenz zwischen beiden meint er doch
feststellen zu müssen. Die Volksmenge sei Jesus "mit anderen Hoffnungen" entgegengetreten,

als er sie erfüllen konnte, nämlich mit Hoffnungen im "Rahmen einer nationalen
Eschatologie"41. Diese Lösung des öchlos von Jesus beinhaltet mehr als eine Distanzierung

von den apokalyptisch-politischen Bewegungen in der Judenheit des ersten und
zweiten Jahrhunderts; sie ist vor allem eine Distanzierung von der jüdischen Hoffnung auf
Befreiung von der römischen Fremdherrschaft. Solche Hoffnung wurde und wird von der
christlichen Exegese rasch als irdische, nationalistische und partikularistische abgeschrieben.

Nicht abgeschrieben wird sie von derjenigen synoptischen Tradition, die Jesus das die
Völker versklavende Herrschaftsprinzip vehement ablehnen lässt (Mark. 10,42 par.).

In der protestantischen Theologie- und Geistesgeschichte ist das populistische
Missverständnis Jesu Christi radikal abgelehnt worden, das aus Jesus den Erfüller
ambivalenter und perverser Lebenswünsche der breiten Massen macht — man denke an
Luthers Kritik am Herrn Omnes und an Kierkegaards Bindung der Kategorie des

Ethischen und des Religiösen an den "Einzelnen"42. Darüber ist aber die (deutsch-)prote-
stantische Theologie und Frömmigkeit dem antipopulistischen Missverständnis Jesu
verfallen.

Jesu Sympathie zu den öchloi, seine Bejahung ihrer natürlichen Sehnsucht nach
Gerechtigkeit, auch nach effizienter nationaler Befreiung, darf nicht bagatellisiert oder
zur blossen Episode gemacht werden. Es mag sein, dass die Christenheit in der dritten
Welt Jesu Nähe zu den öchloi ganz neu entdeckt. Ulrich Hedinger, Zürich

37 R. Bultmann (A. 35), S. 369.
38 Über die Bestimmung der Sünde als Trägheit vgl. Barth (A. 23), S. 452ff. Freilich bleibt Barths

Hamartologie im Rahmen der Ontologie, d.h. sie verzichtet auf eine soziologische und geschichtliche
Unterscheidung der Sünde als Hochmut und als Trägheit.

39 K. H. Rengstorf, Das Evangelium nach Lukas (1966), zu Luk. 6,20.
40

S. Anm. 10.
41

Meyer (A. 1), S. 590.
42 S. Kierkegaard, Abschliessende unwissenschaftliche Nachricht zu den philosophischen Brocken,

Ges. Werke, 17, übers, von Hans Martin Junghans (1958), S. 60. Der puritanische Charakter seines
Individualismus wird in der Ablehnung des "jüdischen Hängen(s) an Verheissungen für dieses Leben

und anderem Derartigem" (ebd., S. 108f.) manifest.


	Jesus und die Volksmenge : Kritik der Qualifizierung der óchloi in der Evangelienauslegung

