Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 32 (1976)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Lloyd Neve, The Spirit of God in the Old Testament. Tokyo, Seibunsha (Lutheran Literature Society),
1972. VI+140S. $ 3.95.

Der Verf., Professor fiir Altes Testament am Lutherischen Theologischen Seminar in Tokyo, ist auf
Grund langjahriger Erfahrung in der Begegnung mit der japanischen “Spirit of Jesus Church™ am
Thema dieser Arbeit besonders engagiert. Was tragt dicser Hintergrund fiir seine Forschung ab? Fiihrt
er zu cinem Fortschritt gegeniiber der ausfiihrlichen Untersuchung tiber ru?h von D. Lys aus dem
Jahre 1962? Jedenfalls lasst sie cine bewusste theologische Ausgestaltung erkennen, dic sic deutlich
unterscheidet von jener mehr philologisch gepragten Arbeit aus der Schule Paul Humberts. Schon das
Kapitel Giber dic Texte, die der Verfasser fiir die frithesten hilt, mochte zeigen, dass Israel in scinen
Anfingen die altorientalische Vorstellung eines gottlichen Windes, die der Verf. bei J. Hehn belegt
findet, zurtickgewicsen habe.! Rudh umschreibe allein eine Kraft Jahwes. So entsprechungslos und ncu
wic der am Sinai geoffenbarte monotheistische Bundesglaube Israels sei die Konzeption des Geistes
Gottes, wie er ctwa den Altesten, den Richtern, Bileam oder Saul erscheine: als gottliche Kraft “‘auf
Zeit”, von der man — anders als spater — keine andauernde Wirkung erfahre.

Das folgende Kapitel “von Elia zum Exil” ist bestimmt von der “Krise der Bundesgeschichte
wobei nicht ganz deutlich wird, wieweit der Verfasser sich unkritisch an das deuteronomistische
Geschichtsbild hdlt: “The spirit is always closely related to the covenant events and its appearance
here can mean the reaffirmation of the Sinaitic convenant by the prophets and the reassertion of
Yahweh as the sole Lord and sovereign of his people (S. 33).” Unter diesem Vorzeichen bespricht
Neve den Gebrauch von “Geist Gottes™ bei den Propheten. Auch hier riickt die Funktion als Werkzeug
Gottes in den Vordergrund. Einen neuen Akzent sieht der Verfasser in Jes. 11,2 als idltestem Beleg fiix
cine innere Umwandlung des Menschen durch den Geist, hier noch “only an anticipation of the
future” (S. 52).

Ein weiteres Kapitel ist der spateren Ausweitung des genannten Aspektes und der Funktion von
ruh als Ausdruck fiir Gottes Schopferkraft gewidmet.

Am deutlichsten zeigt sich das personliche Engagement Neves bei der Behandlung von Joel 3,1f.:
dic Ausgicssung des Geistes sprengt alle Grenzen: “Even upon your slaves™ lautct die Uberschrift des
ganzen Kapitels. Der Geist bewirkt ein ganz ncues Verhiltnis zu Gott, wobei anhand von Jes. 59,20f.
dic Zusammengehorigkeit von Geist und Wort unterstrichen wird. Fiir die Spitzeit betont Neve dic
IF'unktion des Geistes als wegweisender Gegenwart Jahwes, dic von der Siindenvergebung tiber dic
innere Umwandlung zur gianzlichen Leitung des Glaubenden durch Jahwes Geist fiithre. Vor allem Ez.
36 und Ps. 51 dicnen als Belege fiir diese Konzeption.

Wic so oft bei derartigen Untersuchungen gewichtiger alttestamentlicher Begrifte ist das Urteil des
Lesers bestimmt von sciner eigenen Sicht iiber den Gang der israelitischen Religionsgeschichte. Die
offensichtliche theologische Prigung und dic damit gewonnene Linie und Ubersichtlichkeit haben auch
ihre Kehrseite: Nur wer sclbst auf dem Boden der alttestamentlichen “Bundestheologie™ in ihrer
extremen und in der Textbeurteilung konservativen angelsachsischen Form der 60-er Jahre steht, wird
Neves Buch zustimmen, besonders wenn ihm dazu die Frommigkeitsform nahesteht, wie Neve sie in
Ez. 36 und Ps. 51 findet. Diese Zustimmung nimmt dann auch methodische Mingel in Kauf. Ein
Beispicl moge fiir viele stehen: Als Schliisselstelle fiir rudh im Sinne der lebensspendenden Kraft des
Schopfergottes zicht Neve Gen. 1,2 heran, ohne die entscheidende Frage zu stellen, ob der Vers schon
zum Schopfungsbericht als solchem gehore, oder nicht vielmehr der bekannten *“‘als-noch-nicht-
I'ormulicrung vicler Kosmogonien entspreche. Die Beobachtung, dass ri2h in der genannten Funktion
nur in mythologisch gepriagtem Kontext (Ps. 33: 104; Hi. 26) vorkommt, aber in Gen. 2,7 fehlt und in
1,2 doch wohl andcers gebraucht wird, hitte zu cinem differenzierteren Bild fiihren kénnen. Auch so
bictet jedoch der leicht lesbare Band cinen brauchbaren Uberblick iiber einen wichtigen Begriff
biblischer Theologic und damit manchen Anstoss zur Beschaftigung mit ihm.

Felix Mathys, Dielsdorf, Kt. Ziirich

"
]

1 J. Hehn: Zs. at. Wiss. 43 (1925), S. 216-225.



168 Rezensionen

Werner H. Schmidt, Exodus. = Bibl. Kommentar zum A.T., II, 1. Neukirchen-Vluyn, Erziehungsverein,
1974. 80 S. DM 9.80.

In der ersten Lieferung seines Exoduskommentars behandelt W. H. Schmidt von Teil I, Bedriickung
und Befreiung (Ex. 1,1-15,21), die Einfiihrung iiber Israels Situation in Agypten (1-2) oder die
Texte 1,1-22; 2,1-10 und einleitend 2,11-25. Angesichts der im Vergleich zur Genesis im
Exodusbuch schwierigeren und problematischeren exakten Abgrenzung der Texteinheiten und ihrer
Zuordnung zueinander, ja ihrer Zuweisung zu einer Quellenschrift oder Redaktion, strebt die
Auslegung an, ‘“‘zundchst moglichst allein aus dem jeweiligen Text heraus zu argumentieren, um von
seinen Unausgeglichenheiten oder gar Widerspriichen her édltere Einheiten zu erschliessen. Literarische
Querverbindungen werden gleichsam erst in einem zweiten Stadium des Arbeitsgangs gesucht, damit
nicht von einem vorweg vermuteten umfassenderen Zusammenhang her die Einzelanalyse beeinflusst
wird” (S. 9).

So erkennt Schmidt in dem als Zwischenstiick und Bindeglied zwischen den Uberlieferungen von
den Erzviatern und von Mose fungierenden 1. Kap. einen sagenhaften jahwistischen Bericht in V.
6.8-12.22, der von der zur Eindimmung des Wachstums Israels in Agypten vorgenommenen
Rekrutierung zum Frondienst und von dem Pharaobefehl zum Knabenmord handelt. Weiter werden
ein E zugeschriebenes sagenhaftes Erzahlstiick in V. 15—20«, das das Knabenmordmotiv zu einer
ausfiihrlichen Hebammenerzahlung verselbstiandigt hat, und eine J und E moglicherweise in V. 12b
und V.20bB.21 verbindende Redaktion (RJE) unterschieden. Der restliche Textbestand
(V.1-5.7.13—14) wird im wesentlichen der JE als Einleitung vorangestellten und damit das in JE
Berichtete als Bestdatigung und Folge der Mehrung Israels verdeutlichenden Priesterschrift PG)
zugeteilt, die in V. laa.2—4 eine Liste verarbeitet, in V. 1b.5a nachtrigliche Erginzungen (PS) und bei
der Verkniipfung mit den ilteren Quellen noch in V. 7.14 eine leichte Uberarbeitung erfahren hat.
Von den verwendeten drei Hauptmotiven Mehrung, Frondienst und Kindermord stellt sich ‘“‘der
Frondienst als iltestes Uberlieferungselement heraus™ (S. 25). Als historisch wahrscheinlicher oder
gesicherter Kern der Uberlieferung hat zu gelten: “Eine israelitische — d.h.: spiiter zu Israel gehorige —
Gruppe wurde (im 13. Jh. v. Chr.) im Ostdelta zu Bauarbeiten zwangsverpflichtet” (S. 40).

Die als Sage eingestufte, “‘Israels” Aufenthalt in Agypten voraussetzende literarische Einheit in
2,1-10 setzt sich nach Schmidt aus einer ilteren auf Mose iibertragenen Aussetzungs- und
Bewahrungsgeschichte (V. 1-3.5—-6 (10ap)), die wohl schon mit der abschliessenden Namensatiologie
in V. 10b tradiert wurde, und einer im miindlichen Stadium — hochstens noch im Zusammenhang mit
der schriftlichen Fixierung — zugewachsenen Schicht in V.4.7-10aa zusammen. Obwohl ecine
literarische Einordnung des Textes schwierig ist, sprechen die Anhaltspunkte hier eher fiir den
Elohisten.

Die eingehende Textbehandlung Schmidts zeichnet sich durch eine ausgewogene und behutsame
Diskussion und Kliarung der anstehenden Probleme aus. Durch die eine literarkritische Verengung
bewusst vermeidende tiberlieferungsgeschichtliche Betrachtungsweise wird eine schr differenzierende,
weil die unterschiedlichen Einheiten in ihren jeweiligen Zusammenhingen beriicksichtigende Text-
interpretation ermdoglicht und damit auch eine weitgehende Erkldrung der im jetzigen Text
vorhandenen Spannungen und Unausgeglichenheiten erreicht. Nicht zuletzt wegen der heute wieder
zunehmenden Kritik an der traditionellen Quellenscheidung im Pentateuch wird man den weiteren
Lieferungen mit Interesse entgegensechen. Joachim Schiipphaus, Konigswinter

Dieter Vetter, Seherspruch und Segensschilderung. Ausdrucksabsichten und sprachliche Verwirk-
lichungen in den Bileam-Spriichen von Numeri 23 und 24. = Calwer Theol. Monogr., 4. Stuttgart,
Calwer, 1974. 151 S. DM 26.—.

Der Verfasser fiihrt in dieser Arbeit die These seiner Dissertation (1963) von der cigenen Form der
Seherspriiche weiter aus. Die Bedeutung dieses Vorhabens ist einleuchtend. Das bisher unter
verschiedenen Aspekten behandelte Thema “‘Seher und Prophet” ist, durch neuc Entdeckungen



Rezensionen 169

bereichert, immer noch dankbarer Gegenstand theologischer wie geschichtlicher Besinnung. Vetter
kann hier des Interesses und des griindlichen Mitdenkens auch bei dem gewiss sein, der seinen
Ergebnissen nicht unbedingt zustimmen kann und dem Fragen offen bleiben. Das schliesst nicht die
Anerkennung seiner fleissigen und sorgfaltigen Arbeit und den Dank fiir viele wichtige Beobachtungen
und Hinweise aus. Vetter stellt sich die Frage nach den Formen des Seherspruches. — Im exegetischen
Teil A werden die Bileamspriiche auf die Vorstellungen befragt, die in ihnen, von Jahwist und Elohist
verschieden, wirksam sind. Dabei stellt sich ein Sprachtypus heraus, der, selber nicht Botenspruch oder
Heilsorakel, die Ausdrucksabsichten des Sehers realisiert. In diesem Teil geht der Verfasser nach der
Albrightschen Textrekonstruktion von dem hohen Alter der Bileamspriiche aus. Ergibt sich daraus
nicht die Gefahr eines Zirkelschlusses oder wenigstens einer Prajudizierung der Exegese? Wird z.B. der
klare Wortlaut von Num. 24,17 in bisher tublicher Weise gedeutet, dndern sich Voraussetzungen und
Folgerungen erheblich. — Teil B behandelt in drei Abschnitten die Geschichte der in Num. 23 und 24
wirksamen Vorstellungen. Dabei werden die Beziehungen zwischen Segens-Seher und Stammesspruch
in der Traditionsgeschichte des Segensbegriffes herausgestellt. Entscheidende Segensvorstellung fiir den
Seherspruch ist die Mehrung. Ihr traditionsgeschichtlicher Haftpunkt ist die Vorlandnahme- bzw.
Nomadenzeit. Ist es aber moglich, Verheissungsinhalte {iber das Formale hinweg auch inhaltlich so zu
trennen? Bedingen sich Landverheissung und Nachkommensmehrung nicht gegenseitig? Ist unter rein
nomadischen Verhiltnissen Nachkommensmehrung nicht eine Katastrophe, wenn sie nicht Erweite-
rung (und Festigung) des Lebensraums zur Voraussetzung hat (Landnahme)? — In einem Teil C geht
es um die sprachliche Verwirklichung der Spriiche. Hauptelement ist die Aussagehandlung; in ihr ist
die Mehrzahl der Segenshandlungen entfaltet. Grund ist der Ubergang von der Sippen- (Familien-) zur
Stammesstruktur. Die Segensvollmacht des Patriarchen fehlt dem Seher, dafiir kann er nun den
Zustand des Gesegnetseins erschauen, was fiir den Feind das Gegenteil in sich einschliesst (Situation
vor Beginn eines Kampfes). So steht der Seher zwischen dem Patriarchen und dem Propheten der
spateren Zeit. Da aber das Gesicht des Sehers nach der Darstellung des Verfassers eine Wirklichkeit
involviert, hat es wie der urspriingliche Segensspruch eine magische Bedeutung. Kann man dann sagen,
dass die Segensschilderung immer neue Aspekte des Gesegnetseins hervorheben oder denselben Zug
mit denselben oder anderen Wirten wiederholen kann (S. 82)? Ist damit die literarische Einfiihrung
der Spriiche cines fremden Sehers zu erkliaren?

Die gestellten Fragen sind eine Form des Mit- und Weiterdenkens; fiir die Anregung dazu sei dem
Verfasser gedankt. Hans-Joachim Stoebe, Basel

Ernst Wiirthwein, Die Erzdhlung von der Thronfolge Davids. Theologische oder politische Geschichts-
schreibung? = Theol. Stud., 115. Zirich, Theol. Verl., 1974. 59 S. Fr. 12.—.

Das letzte Wort iiber diec “Erzdahlung von der Thronnachfolge Davids™ ist noch lingst nicht gesagt.
Nach dem Verfasser handelt es sich um ‘“politische Geschichtsschreibung”, mit starken anti-
davidischen und anti-salomonischen Tendenzen, die allerdings spiater mit David-freundlichen Ele-
menten iberarbeitet wurde.

Der Verfasser macht scine These glaubwiirdig. Aber zwei Fragen erheben sich. Erstens ist die
Abgrenzung der “Erzahlung” wichtig. Man sollte wohl 2. Sam. 21,114 ihr voransetzen (vgl. die Frage
Davids in 2. Sam. 9,1) und aus formgeschichtlichen Griinden 2. Sam. 24 auf 21,114 folgen lassen. Es
scheint mir auch, dass die vor-dcuteronomistischen Elemente in 2. Sam. 7 auch in die Geschichte
hineingchoren. Zweitens, trifft der bekannte Satz von E. Meyer zu, dass wir es hier mit Geschichte zu
tun haben? Falls er zutrifft, wohin gehoren dann die Sdtze iiber die gottliche Fiihrung dieser
Geschichte, und wie klassifizieren wir die Erzahlungen, dic im Schlafzimmer stattfinden, wo bestimmt
keine Zeugen dabei waren? Die von R. N. Whybray vorgeschlagene Deutung, die Geschichte sei ein
“historischer Roman” (novel), scheint mir doch wahrscheinlicher. Das sind Fragen, die vor jeder
anderen Untersuchung geklart werden miissten. J. Alberto Soggin, Rom



170 Rezensionen

Richard Victor Bergren, The Prophets and the Law. Cincinnati, Hebrew Union College & Jewish
Institute of Religion, 1974. XIV + 221 S. $ 12.50.

Wenn die Propheten anklagen und das Gericht verkiindigen, so muss ¢s auch eine Norm geben, nach
der sic sich richten konnen. Diese Norm fand der anfangs 1975 verstorbene Verfasser in den
apodiktisch formulierten Gesetzen des Pentateuch. Die Untersuchung, die alle Literatur zum Thema
ausgezeichnet beherrscht und zu verwenden weiss, zeigt ferner eine wohltuende juristische Bildung,
wic man sie leider manchmal bei der Behandlung juristischer Texte im A.T. vermisst.

Das Buch empfielt sich sowohl fir das Studium der Propheten als auch fir das der
Gesetzessammlungen im A.T. J. Alberto Soggin, Rom

Rainer Albertz, Weltschopfung und Menschenschopfung, untersucht bei Deuterojesaja, Hiob und in
den Psalmen. Stuttgart, Calwer Verlag, 1974, 264 S. DM. 38.—.

Vorliegende Untersuchung geht von ciner, durch G. von Rad, R. Rendtorff, H. Reventlow und C.
Westermann unterschiedlich nuancierten, aber viclleicht schon durch J. Begrich festgestellten Tatsache
aus: “Es scheint bei Deutero-Jesaja offensichtlich zwei Gruppen von Schopfungsaussagen zu geben, dic
in zwei verschicdenen Gattungen beheimatet sind: dic eine des Hymnus, die andere im Umkreis von
Klage und Heilsorakel” (S. 4). Im ersten Fall handelt es sich um dic Schopfung des Weltalls, im
zweiten um die Schopfung Israels als des Gottesvolkes, oder des cinzelnen Beters. Zweifelsohne
handelt es sich um “zwei klar zu unterscheidende Funktionen der Schopfungsaussagen™ (S. 5).
Wihrend aber die zweite Funktion sich gut mit dem heilvollen EFingreifen Jahwes vertrigt, indem sie
dazu “‘dient . .., dic Zuwendung Jahwes zu scinem Geschopf zu beschwaren™, gehort die erstere zum
machtvollen Handeln des Schopfers und riihmt deswegen nicht scinen Heilswillen, sonder die
Uberlegenheit des Schopfers; mit Rettung hat sic nur indirckt zu tun (S. 173f.). “Ein cinlinig
‘soteriologisches  Verstindnis des Schopferwerkes” war ... nur aufgrund dieser Inkonsequenzz
moglich™ (ibd.), wenn auch der allergrosste Teil der Forscher ihr vertallen ist.

Diese wichtige FFeststellung verfolgt der Verfasser nun anhand von Deut. Jes., den Psalmen und dem
Buch Hiob; und so gelangt er zu ciner klaren und cindeutigen Trennung zwischen Menschen- und
Weltschopfungstradition fir die beiden ersten Bereiche, wihrend fir den der Weisheit die Frage
vorldufig offen bleiben muss. Nur in nachexilischer Zeit vollzog sich die Verschmelzung beider Motive.
Dieses Ergebnis hat auch theologische IFolgen: Es wird nicht mehr moglich sein, indifferenziert von
“Schopfung” und von “Erlosung’ als von gleichwertigen Gegenstinden zu reden.

Dic Wichtigkeit dieser sauber und liberzeugend gestalteten Untersuchung sollte feststehen. Sie wird
wohl noch fir einige Zeit den Ausgangspunkt fiir weitere Arbeiten bilden.

Der Verfasser beruft sich oft, doch nicht in ciner unangenchmen Weise, auf seinen Lehrer Claus
Westermann. Fremdsprachige Zitate werden von ihm immer im Original wiedergegeben; nur cinmal
(auf S. 1f.) grenzt nach dem Rezensenten dicse Treue an Exzentrizitdt: wenn sich nimlich der Leser
gezwungen sicht, cin Zitat auf Afrikaans mit zwei Druckfcehlern zu verarbeiten.

J. Alberto Soggin, Rom

Samson H. Levey, The Messiah. An Aramaic Interpretation. Cincinnati, Hebrew Union College &
Jewish Institute of Religion, 1974. XXII + 180 S. § 12.50.

Wer sich dem Studium der messianischen Stellen im AT, widmet, sollte sich auch mit ihren
Ubersetzungen im Targum befassen, wie es der Verfasser dieser wichtigen Abhandlung zeigt.

Der christliche Leser wird sich z.B. dariber wundern, dass dic Deutung von Gen. 3,15 als
Protevangelium ihre Wurzeln im Targum hat. Viele weiteren Stellen, die im Christentum nicht mchr als
messianisch gelten oder nie als solche gegolten haben, sind durch kommentierende Ubersctzungen zu
messianischen Psalmen gemacht worden.

Das Buch sollte jedem Alt- und Neutestamentler niitzlich scin. J. Alberto Soggin, Rom



Rezensionen 171

S. Safrai & M. Stern (ed)., The Jewish People in the First Century. Historical Geography, Political
History, Social, Cultural and Religious Life and Institutions, 1. = Compendia rerum iudaicarum ad
Novum Testamentum, 1, 1. Assen, Van Gorcum, 1974. XII + 560 S. H. FL. 70.—.

Die grundsitzlichen Werke von E. Schiirer, Geschichte des judischen Volkes im Zeitalter Jesu
Christi (3=4 1901 -1911; Neubearbeitung der englischen Ubersetzung durch G. Vermés und F. Millar,
I, 1973), und von P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch
(1922-28; Indices 1956—61), zu denen man wohl auch J. Bonsirven, Le Judaisme paléstinien au
temps de Jésus-Christ (1934—35) hitte rechnen sollen, sind heute durch die Neuformulierung alter
Fragen und die Entdeckung neuer Materialien z.T. Giberholt. Das vorliegende, in 10 Bianden geplante
Werk mochte eine Neuuntersuchung des jiidischen Lebens am Anfang unserer Zeitrechnung darbieten,
welche den neuesten Entdeckungen Rechenschaft tragt (S. IXff.). Apokryphen, Pseudoepigrapha,
Qumran, Targumim usw. werden dabei nicht berticksichtigt, weil sie nur als vollig sekundire Quellen
benutzt wurden (S. XIIIff.).

Eine griindliche Untersuchung der hebriischen und aramdischen, griechischen und lateinischen,
neutestamentlichen, papyrologischen und archdologischen Quellen wird geboten; weitere Kapitel
enthalten eine historische Geographie Paldstinas, Untersuchungen iiber die jiidische Diaspora und iiber
ihre Beziehungen zum palastinensischen Judentum, tiber das Konigtum Herodes’ und seine Dynastie,
iiber die romische Provinz Judda, iiber jlidische Selbstverwaltung, iiber den juristischen Stand der
judischen Gemeinden in der Diaspora und tliber ihre Organisation, iiber privates Recht, jiidisches und
hellenistisches.

Mit Spannung erwarten wir den zweiten und die folgenden Binde. Die Reihe verspricht, bald zu
den grundlegenden Nachschlagewerken zu gehoren. J. Alberto Soggin, Rom

Philipp Vielhauer, Geschichte der urchristlichen Literatur. Einleitung in das Neue Testament, die
Apokryphen und die Apostolischen Viter. (De Gruyter-Lehrbuch.) Berlin, de Gruyter, 1975. XX +
813 S. DM 68.—.

Dic Sintflut bedruckten Papiers hat uns im Blick auf unser wichtigstes wissenschaftliches
Hilfsmittel, die theologische Literatur, lingst aus der Erwartungshaltung in eine eher Abwehrhaltung
zu nennende Einstellung getrieben: noch ein Buch! In dem hier anzuzeigenden Falle ist das anders,
ganz anders sogar. Aus der Produktionsflut ragt dieses Buch einfach uniibersehbar hoch empor. Und
zwar dadurch, dass es die Probleme nicht nur hin- und herwilzt, sondern einen wirklichen Fortschritt
in der theologischen Wissenschaft indiziert.

Um mit dem Ausseren anzufangen: Die Sprache ist nicht Fachjargon; sie ist klar, sachlich, ja,
gentigt geradezu literarischen Anspriichen. In der sparsam betriebenen Polemik bleibt Vielhauer nobel,
auch wenn ecr gelegentlich scharf wird, z.B. gegen E. Gilittgemanns (Formgeschichte), W. Schmithals
(galatische Gegner; Teilungshypothesen) oder E. Kidsemann (Johannesinterpretation). Ein immenser
Stoff wird geboten — und doch auf weniger als 800 Seiten (die Register nicht mitgerechnet). Da ist
kein Satz zuviel; da wird das wild wuchernde Rankenwerk der Hypothesen riicksichtslos gekappt; da
bleibt dic Diskussion auf das wirklich Wichtige beschriankt: da wird der doppelte Anspruch des Lesers
auf Schonung und Kiirze in unserer vielschreibenden Zeit respektiert: die Literaturangaben vor jedem
cinzelnen Paragraphen sind denkbar knapp. Manches ist sicher libersehen, z.B. W. G. Kiimmel, Das
Neue Testament. Geschichte der Erforschung seiner Probleme (2. Aufl. 1970), auf den S. 412 und 413
ohne bibliographische Angaben Bezug genommen wird. Oder S. 203, Anm. 11 und 12 wird Ochel
genannt, aber nirgendwo cine ensprechende  Literaturangabe. Jedoch vor dem Vorwurf der
Unvollstandigkeit sei gewarnt: Diese Literaturauswahl ist trotz der zugestandenen Subjektivitit
(S. VIII) gezielt.

Der sachliche Fortschritt besteht darin, dass endlich — nach einem skizzenhaften Entwurf von M.
Dibelius (1926, Neudr. 1975) — das Programm von F. Overbeck erfillt vorliegt: “‘Ihre Geschichte hat
cine Literatur in ihren Formen, eine Formengeschichte wird also jede wirkliche Literaturgeschichte



172 Rezensionen

sein.””! Dieses Buch ist namlich eine wirkliche Literaturgeschichte. Unter den Ahnen weiss es sich
Overbeck und Dibelius wie keinen sonst verpflichtet. Von letzterem lisst es sich die Aufgabe stellen
(S. 1), von ersterem die Methode geben (S. 2ff.). Vielhauer will also nicht eine der iiblichen
Einleitungen schreiben, sondern er setzt sich die Formwerdung des Christentums nach der literarischen
Seite zur Aufgabe und schreibt entsprechend eine Literaturgeschichte des Urchristentums. Die
wichtigste Entscheidung ist dabei sogleich die Abgrenzung. Nach hinten ist sic problemlos: Die
christliche Urliteratur beginnt mit den ‘‘vorliterarischen Formen” (Pistisformeln, Homologie,
kerygmatische Formeln, liturgische Texte, Lieder, Pardnesen), die in einem einleitenden § 2 behandelt
werden. Nach vorne ist die Grenze schwieriger zu bestimmen. Vielhauer sieht sie dort, wo die
wirklichen Formen der urchristlichen Literatur (Evangelien, Apg., Apk., “Katholische Briefe’)
absterben und wo die Formen der grossen Weltliteratur rezipiert werden. Da ist “‘eine grundsitzliche
Anderung in den Bedingungen urchristlicher Schriftstellerei”” zu konstatieren (S. 3). Die Literatur der
Kirchenschriftsteller also steht jenseits der darzustellenden Epoche.

Als Methode wihlt Vielhauer eine Verkniipfung der analytisch vorgehenden herkommlichen
Einleitung und der konstruktiv verfahrenden Literaturgeschichte. Die Notwendigkeit dazu sieht er
einerseits im Dissensus der Forscher hinsichtlich vieler unerledigter sogenannter Einleitungsfragen,
andererseits “‘in der Triimmerhaftigkeit des Materials” (S. 6).

In der Darstellung gibt es eine Abweichung vom streng formgeschichtlich gegliederten Programm
Dibelius’ nur insofern, als Vielhauer literaturgeschichtlich zusammenlisst, was geschichtlich zusam-
mengehort, also etwa das lukanische Doppelwerk, oder die Paulus-Briefe mit den Deuteropaulinen und
den Pastoralbriefen, aber auch die Paulusbriefe und den Hebrierbrief, weil letzterer nur unter der
Voraussetzung paulinischer Autorschaft in den Kanon gekommen und erhalten geblieben ist (S. 238).
Dieses Programm ergibt die folgende Disposition: 1. Corpus Paulinum. 2. Die synoptischen Evangelien
und die Apg. 3. Der johanneische Kreis. 4. Apokalypsen (im Judentum, Johannes-Apk., Petrus-Apk.,
Hirt des Hermas, Himmelfahrt Jesajas). 5. Die spateren Briefe (1. Clem., Briefe des Ignatius v.
Antiochien, Brief des Polykarp v. Smyrna). 6. Fingierte Briefe (Jak., 1. Petr., Jud., 2. Petr., Barn.). 7.
Apokryphe Evangelien (Agrapha, Thomasevangelium, Fragmente unbekannter Evangelien, Petrus-
evangelium, Nazarderevangelium, Ebionderevangelium, Hebrierevangelium, Agypterevangelium, Kind-
heitsevangelien, Gespriache des Auferstandenen mit seinen Jingern). 8. Apokryphe Apostelgeschichten
(Petrusakten, Paulusakten, Andreasakten, Johannesakten, Thomasakten). 9. Gemeindeordnungen und
Kultisches (Didache, 2. Clem., das sogenannte Evangelium der Wahrheit, die Oden Salomos). 10. Der
Ausgang der christlichen Urliteratur (Papias v. Hierapolis, “Auslegung von Herrenworten™; Hegesipp,
“Hypomnemata’’; Das Problem der Kanonsbildung).

Ein riesig weit gespannter Bogen, zu dessen Konstruktion eine schier bewundernswerte Arbeitskraft
notig war. Geradezu faszinicrend aber ist das Werk hinsichtlich der Konsequenz im Methodischen.
Immer wieder wird nach den literarischen Formen gefragt und gerade so dic geschichtliche Bedingung,
der literarische und theologische Charakter sowie die theologiegeschichtliche Stellung der einzelnen
Schriften herausgestellt. Was dabei besonders auffillt, ist die grosse Zuriickhaltung Vielhauers allzu
kithnen Hypothesen gegeniiber. Ein non liquet zieht er in solchen Fillen allemale einer res ficta vor.
Andererseits werden kiinstliche Problematisicrungen geradezu ingenios als solche entlarvt. Wie
beispielsweise das Gestriipp der Hypothesen zum Abfassungszweck des Romerbriefes aufgelichtet
wird, oder wie in den Wirbel um die Johannesinterpretation wieder Klarheit gebracht wird (Kidsemanns
Doketismus-These kann von nun an als erledigt gelten), das macht einem *“‘Lehrbuch” (S. VII) alle
Ehre. Nicht zuletzt auch ist es das Hiniiberblicken tber den theologischen Zaun (es wird auch
Literatur zur Zeit-, Kultur- und Literaturgeschichte jener frithen Epoche immer wieder zu Rate
gezogen), was diesem Buch sein besonderes Geprige gibt.

Der geniale FF. Overbeck hat lange auf die “wirkliche Literaturgeschichte™ warten miissen. Aber
besser hitte er sie sich kaum wiinschen konnen. Auch wenn die neutestamentlichen und patristischen
Fachexperten manches Detail anders beurteilen werden: der Entwurf steht tiberzeugend da.

Erich Grasser, Bochum

' F Overbeck, Uber die Anfinge der patristischen Literatur (1882; Neudr. 1966), S. 12; zitiert

bei Vielhauer, S. 3.



Rezensionen 173

Gerd Theissen, Urchristliche Wundergeschichten. Ein Beitreg zur formgeschichtlichen Erforschung der
synoptischen Evangelien. = Stud. z. N.T., 8. Giitersloh, G. Mohn, 1974. 319 S. DM 58.—.

Die Anzeige dieses Bandes bereitet ebenso wie seine Lektiire eitel Freude. Wir haben es ohne
Zweifel mit einem der bedeutendsten Werke deutschsprachiger neutestamentlicher Forschung der
letzten Jahre zu tun. Theissen geht es darum, am Beispiel synoptischer Wundergeschichten die
Leistungsfahigkeit der klassischen Formgeschichte zu iiberpriifen. Linguistik und Religionssoziologie
leisten dabei wesentliche Hilfestellungen.

Fundamental ist in Theissens methodischem Eingangsteil (S. 11-51) die Unterscheidung von
synchronischer und diachronischer Textbetrachtung. Erstere befasst sich mit der strukturalen
Beschreibung auf der Zeitebene der Textendgestalt. Ihr entspricht aus dem Bereich der klassischen
Formgeschichte die “Beschreibung” der Form. Die diachronische Betrachtungsweise befasst sich mit
der Textgeschichte bis zur endgiiltigen Textkonstitution. Ihr entspricht im Bereich der klassischen
Formgeschichte im wesentlichen die — im Bultmannschen Sinn verstandene — Traditions- “‘Ge-
schichte”. Dazu kommt als dritter Aspekt die funktionale Betrachtungsweise der Texte. Sie geht aus
von der Frage nach dem Sitz im Leben der klassischen Formgeschichte und fragt von da her nach der
Funktion der Texte in soziologischer, religionsgeschichtlicher und existentieller Sicht. Diesen drei
Betrachtungsweisen entsprechen die drei Hauptteile des Buches.

Die synchronische strukturale Analyse der Wundergeschichten (S. 53—-128) gibt ein gutes Beispiel
fiir das, was die Linguistik fiir die Exegese positiv leisten kann: Prizisierung von Begriffen und
Untersuchungsmethoden. Die strukturale Analyse enthalt wenig eigentlich neue Forschungsergebnisse,
besticht aber durch klare Begrifflichkeit und Fragestellungen. Theissen zielt auf eine Inventarisierung
der Teile und Relationen aller kleinen Elemente der Wundergeschichten. Er fragt dabei nicht nach
phonetischen oder grammatikalischen, sondern nach inhaltlichen “kleinen Elementen”. Solche sind,
vom Kleinen zum Grossen fortschreitend: Personen in Gattungen, bzw. Personvarianten in
Einzeltexten, Motive (kleinste unselbstindige Erzdhleinheiten) bzw. ihre Varianten, Themen (Grund-
gedanken von Erzihlungen), die mehrere Motive bzw. Personen umfassen, bzw. ihre Varianten. Die
Beziehungen zwischen diesen Elementen konnen entweder syntagmatisch (kompositionell, als Abfolge
in einer Geschichte) oder paradigmatisch (durch Parallelitit oder Opposition in einem Personen-,
Motiv- oder Themenfeld, das sich aus zahlreichen parallelen Texten erarbeiten lasst) bestimmt sein.
“Gattung” ist von da her als Repertoire von Personen, Motiven und Themen zu bestimmen, die
kompositionell in dhnlichen Folgen und paradigmatisch in dhnlichen Feldern organisiert sind. Bei der
Frage nach der Realitat, Virtualitit oder Konzeptualitit von Gattungen (dem Universalienproblem) ist
Theissen dusserst vorsichtig, neigt aber einer mittleren Position zu. die sich nachher auch in der
diachronischen Analyse auswirkt: So sehr sich Gattungen immer nur in Einzelformen realisieren, so
sehr gilt aber auch, dass das Feld der Variationsmoglichkeiten einer Gattung die faktisch
beobachtbaren Variationen und Entwicklungen eines Textes entscheidend leitet.

Theissens erster Hauptteil inventarisiert nun Personen, Motive und Themen der Wundergeschichten
und untersucht ihre gegenseitigen Beziehungen. Er bietet aber mehr als ein blosses Inventar, sondern
auch cine grosse Fiille zum Teil neuer religionsgeschichtlicher Parallelen vor allem im Motivbereich
(S. 57ff.), einen Versuch einer Neueinteilung synoptischer Wundergeschichten in Untergattungen
anhand des Themeninventars (Exorzismen, Therapien, Epiphanien, Rettungswunder, Geschenk-
wunder, Normenwunder), der i{iber Bultmann und Schille wesentlich hinausfiihrt (S. 90ff.), und
endlich ein dusserst lesenswertes System synoptischer Gattungen (S. 126ff.).

Der zweite Hauptteil befasst sich mit der diachronischen Entwicklungsgeschichte synoptischer
Wundergeschichten (S. 129-227). Hier liegt der Reiz weniger im Methodischen, als in den Ergebnissen
im einzelnen. Theissen zeigt, wie oft Textverinderung nur Realisierung und Ausschopfung gegebener
kompositioneller und paradigmatischer Moglichkeiten einer Gattung bedeutet. Diese behilt in der
Textentwicklung und -variierung bis hin zu den synoptischen Grossevangelien prigende Kraft. Mithin:
cine gemassigt realistische Position in der Bestimmung der Wirklichkeit der Gattungen entspricht einer
Betonung grosserer Kontinuitdt in der Textentwicklung, als dies etwa einerseits bei Bultmann,
andererseits bei Gilittgemanns der Fall war. Theissen kommt somit zu wesentlicher Kritik an
formgeschichtlichen Ergebnissen, ohne diese Methode als solche in Frage zu stellen. Im einzelnen



174 Rezensionen

untersucht er die Ortsangaben in den Wundergeschichten, die nachweislich oft traditionell sind, das
Motiv des Glaubens, das bereits aus hellenistischen Wundergeschichten vorgegeben ist und sich bei
Mark., Matth., Luk. in je verschieden akzentuierter Weise variiert, die Schweigegebote, die innerhalb
der Wundergeschichten traditionell sind, aber von Mark. konsequent auf die Person Jesu bezogen
wurden, und schliesslich die Akklamationen, die vermutlich zur Topik einer Wundergeschichte gehoren,
aber von Mark. weithin unterdriickt worden sind. An Uberlieferungstendenzen untersucht Theissen
Raffung, Entfaltung, Affinitat, die alle innerhalb der Gattung moglich sind, wobei jedoch cinzelne
Autoren zu einzelnen Tendenzen besondere Affinitit haben. Schliesslich untersucht Theissen die
Einbezichung der Wundergeschichten in die Evangelienmakrotexte, wobei hier seine These die ist, dass
zwischen Mikrotext (z.B. Wundergeschichte) und dessen kompositionellen Mitteln und Makrotext
(Evangelium) wesentliche Affinititen bestechen. Die Evangelisten sind also mehr als blosse Sammler
und Tradenten (gegen Bultmann), aber nicht Schopfer einer neuen, autosemantischen Sprachform
(gegen Giittgemanns). Die Systematisierung der vier Evangelien in aretalogische, biographische und
mythische Entwiirfe (S. 211ff.) ist dabei besonders reizvoll.

Beim dritten Hauptteil tiber die Funktion der symbolischen Handlung einer Wundergeschichte
(S. 229-297) halte ich den ersten, religions- soziologischen Teil fiir den wichtigsten. Der zwiete,
religonsgeschichtliche Teil versucht, die Funktion der Wundergeschichten der Evangelien gleichsam
“diachronisch™ im Ablauf spitantiker Religionsgeschichte zu bestimmen — einc lesenswerte
Zusammenfassung ohne nennenswerte neue Resultate. Der dritte Teil iiber den existenticllen Bereich
(S. 283ff.) lasst viele Fragen vor allem methodischer Natur offen, unterscheidet sich aber von andern
Bestimmungen des Existentiellen positiv dadurch, dass er dic geschichtliche Bedingtheit des
Existentiellen reflektiert. An der Abfolge der drei Unterteile diese Hauptteiles am wichtigsten ist
vielleicht der deutlich erkennbare Wille, die funktionale Untersuchung der Wundergeschichten weder
im soziologischen, noch im individuellen, noch im geistesgeschichtlichen Bereich sich erschopfen zu
lassen — ein deutlicher Hinweis auf die im ganzen Buch sich wohltuend bemerkbar machende
weltanschauliche Offenheit des Verfassers. Aber das wichtigste bleibt hier wohl die religionssoziolo-
gische Ortung der neutestamentlichen Wundergeschichten (S. 229ff.). Anhand zahlreichen Materials
aus der Antike zeigt Theissen, dass urchristliche Wundergeschichten ‘‘kollektive symbolische
Handlungen unterer Schichten” sind, “in denen traditionell legitimierte Lebensformen verlassen
werden” (S. 256). Wunderglauben hat in neutestamentlicher Zeit aus verschiedenen Griinden eine
besondere Affinitdt zur sozialen Unterschicht, charismatische Wunder haben deshalb immer auch eine
(legitimierende, motivierende, innovierende) Funktion in sozialer Konfliktsituation. Theissen hat hier
eine Forschungsrichtung eingeschlagen, die, wie bei ihm als partikuldre, nicht alleinige I'ragestellung
verstanden, vielversprechend ist.

Das ausfiihrliche Referat soll zeigen, dass es sich hier um ein wirklich bedeutendes Buch handelt.
Einzelne Fragen sind zahlreiche zu stellen; sie mogen hier gegeniiber der Prisentation des Reichtums
dieses Buches als zweitrangig zuriicktreten. Der besondere Reiz des Buches liegt in der Verbindung von
historischer Einzelanalyse mit systematischer, methodenkritischer Reflexion, seine besondere Stirke in
der Freiheit von jeder Verabsolutierung theologischer, soziologischer, linguistischer Positionen. Man
kann jetzt schon zuversichtlich sagen, dass man von diesem Buch auch in zwanzig Jahren noch reden
wird. Ulrich Luz, Gottingen

C. E. B. Cranficld, The Epistle to the Romans, 1. Introduction and Commentary on Romans [—VIIL.
(The International Critical Commentary.) Edinburgh, T. & T. Clark, 1975. XXVII + 444 S. £ 7.00.

Cranfield hat den ersten Teil seines Romerbriefkommentars in der bekannten Reihe englischer
Kommentare zur Bibel veroffentlicht. Er durfte sich wihrend der Entstchung seines Kommentars des
dauernden Interesses scines hoch in den Neunziger Jahren stehenden Vaters erfreuen. Leider konnte
der Verfasser die Romerbrieferklarung Kasemanns nicht mehr beriicksichtigen, wogegen Kisemann in
seinem Buch sich auf eine Vorarbeit con Cranfield (A Commentary on Romans 12-13) zu bezichen in
der Lage war.



Rezensionen 175

Die Vorziige eines solchen Kommentars aus dem englischen Sprachbereich liegen auf der Hand: 1)
Griechische Worter werden sorgfiltig aus dem Alten Testament und aus der griechischen Welt erklirt.
2) Es wird mit dem Theologischen Worterbuch zum N.T. gearbeitet. 3) Das Alte Testament wird als
Verheissungsschrift ernst genommen. 4) Der Verfasser schuldet, besonders zum Verstindnis von Rom.
1, Karl Barth Dank.

Cranfield mutet dem Leser die Ausdauer zu, verschiedene Auslegungsmoglichkeiten nebeneinander
sich zu iliberlegen, um sich dann fiir die eine oder die andere zu entscheiden. Zu Rém. 1,6 scheint mir
beim Verfasser nicht ganz klar zu sein, ob die Parallelitdt von kléto{ und kl&tds nicht impliziert, dass
mit Paulus auch die romische Gemeinde in ihrer Umwelt zur missionarischen Sendung berufen ist. Die
Ausfiihrungen tiber den Sinn von dikaiosyné, die sich auch mit Stuhlmachers und Kisemanns
Vorschlidgen auseinandersetzen (S. 99), zeigen wieder einmal mehr, wie sehr wir bei der heutigen
Diskussion vor der Aufgabe stehen, die Alternative von dikaiosyné = Gabe und dikaiosyné = Macht zu
tiberwinden, was an 1. Kor. 1,30 und 2. Kor. 5,21 illustriert werden kénnte. Dass diese Gerechtigkeit
Gottes “durch Predigt™ offenbar wird (S. 103), scheint mir eine kirchlich traditionelle Auffassung zu
verraten, wogegen es fiir Paulus bei der “Offenbarung”™ der Gerechtigkeit um das relevante zlindende
Wort geht, das unter schr verschiedenen Umstinden ergehen kann. Wichtig scheint mir die
Beobachtung zu sein, dass in und mit dem Evangelium der gerechte Zorn Gottes offenbar wird (zu
1.18). Hier scheinen mir wie liberhaupt bei der Interpretation von Rém. 1 (im Zusammenhang mit
Rom. 12 und 13) dic Grundlagen fiir die politisch soziale Dimension des Evangeliums zu liegen.

Wenn Cranfield nomos, in 8,2 mit tot pneumatos verbunden, mit “Autoritit und Notigung, die
durch den Heiligen Geist auf die Glaubigen ausgeiibt wird™ erklart (S. 376), so bestitigt diese
Auffassung die richtige Einsicht Kdsemanns, nach der im paulinischen Zeugnis der autonome Mensch
als cine Unmoglichkeit hingestellt wird. Entweder ist er den Michten der Siinde, des Gesetzes und des
Todes horig oder er kann gar nicht anders, als dass er unter die Botmassigkeit des lebendigen Gottes
gerdt, in der er als “Knecht Gottes™ zugleich der ““Freigelassene des Herrn” ist. Das “Ich’ in Rom. 7
stellt nach Cranficld “‘allgemein die Erfahrung der Christen dar”, die gerade, nachdem sie den
gesetzlichen Weg verlassen und in die Herrlichkeit der Vollendung hineinzublicken begonnen haben,
sich ihrer cigenen Stindhaftigkeit nur um so bewusster werden. Man kann zu dieser Erklirung dann ein
I'ragezeichen setzen, wenn man der Meinung ist, dass bei Paulus in der bekannten reformatorischen
Formel “simul iustus et peccator™ das “iustus™ doch einiges Ubergewicht hat. Zu Rom 8,26 endlich
kann man fragen, ob Cranficld mit Gaugler (Rom. I, S. 3131.) recht hat, wenn er die viel diskutierte
Stelle auf die Gebetsunfihigkeit der Christen deutet, oder ob wir nicht den Vers mit Kidsemann als
verdeckte Warnung vor glossolalischem Stolz verstehen sollen.

So lassen sich mit Hilfe dicses Kommentars viele Fragen, die der Romerbrief den Exegeten stellt,
neu diskuticren. Der Leser gewinnt I'reude, von Vers zu Vers voranzuschreiten und bei der Sache zu
bleiben, um dice es Paulus gegangen ist. Werner Bieder, Basel

Pierre Grelot, Péché originel et rédemption, examinés a partir de l'épitre aux Romains. Essai
théologique. Paris, Desclée, 1973. 469 S.

Dic Begegnung zwischen biblischer Theologic und Psychologic hat jahrzehntelang, u.a. bestimmt
durch das Urteil der dialektischen Theologice, die das Christentum religionspsychologischer Betrach-
tung entzog, nicht stattgefunden. An diesem Punkt liegt cin Defizit exegetischer Theologie, das der
Aufarbeitung cbenso dringend bedurfte wic die Konfrontation der Theologie mit Linguistik,
Strukturalismus oder Religionssoziologie. Das Thema “*Siinde™ wiirde sich hierfiir hervorragend eignen.
Bekanntlich ist das Problem der Beziehung zwischen der von Paulus immer in den Singular gesetzten,
nach Bultmann “‘transempirischen” hamartia zu den Finzelsinden, mit denen sich Paulus abgibt
(puruptématu. hamartémata), und damit das Problem des empirischen, somit auch religionspsycholo-
gisch erfassbaren Charakters von Stinde und Erlosung. cines der brennendsten Interpretationsprobleme
des Paulus, die es gibt.



176 Rezensionen

Wenn daher P. Grelot sein umfangreiches Buch tber die Erbsiinde mit einem Kapitel kritischer
Analyse von Sigmund Freuds “Moses und der Monotheismus” einleitet, wird der Leser hellhorig und
gespannt. Es konnte sein, dass es nun endlich, angeregt durch Paulus, zu einem echten Dialog zwischen
Exegese und Psychologie kommt. Am Schluss der Lektiire wird er aber das Buch in dieser Hinsicht
enttduscht aus der Hand legen: Ein grundsatzlicher Dialog hat nicht stattgefunden. Freud ist nicht
mehr als ein “‘réactif” (S. 53), zu deutsch: eine spannende Einleitung in ein Buch, das sich im
wesentlichen nur mit innertheologischer Interpretation paulinischer Siindenlehre und Soteriologie
beschiftigt. Die Begegnung kann nur eingeschrinkt stattfinden, weil fiir Grelot ebenso wie fiir viele
andere theologische Reflexion die Fragen der Prihistoriker, Anthropologen, Soziologen, Psychologen
etc. im Grunde genommen nicht beriihrt, “‘ne se situant pas sur le méme plan qu’elles, mais touchant
d’emblée a un domaine qui reste inaccessible a toutes les sciences de ’homme™ (S. 441), eine Antwort,
die bei allen Wahrheitselementen, die sie enthilt, fiir den zu einfch ist, der den Anspruch der
Theologie, von der Wirklichkeit des Menschen zu reden, nicht einfach ins Reich blosser Behauptungen
und unkontrollierbarer Beteuerungen verbannen mochte.

Daneben finden sich allerdings auch andere Aussagen: Grelot kann feststellen, dass die Erfahrung
des Glaubens durchaus psychologisch- analy tischer Betrachtung zuganglich sei; nur zu einem Werturteil
iber diese Erfahrungen ist sie nicht fahig (S. 160). Oder er kann die Unterscheidung zwischen
“historialité”” (gelebte Geschichte) und ‘‘historicité” (berichtete Geschichte;S. 114f.) zum Leitbegriff
machen und die These aufstellen, dass der Theologie — im Unterschied zu Freuds These vom
Vatermord — nur die historialité, nicht aber die historicité der Erbsiinde zuginglich sei, wobei unklar
bleibt, inwiefern es gelebte Geschichte gibt, die prinzipiell nicht der Geschichtswissenschaft, deren
Gegenstand die historicité ist, zuginglich ist.

Die beiden Hauptteile des Buches haben folgenden Inhalt. Der erste Hauptteil beschaftigt sich mit
der Erbsiinde bei Paulus (S. 60—-198), wobei textlich Rom. 7,7ff. (S. 81ff.) und Roém. 5,12ff.
(S. 115ff.) im Vordergrund stehen. Der zweite Hauptteil (S. 205—-430) befasst sich mit paulinischer
Soteriologie im Uberblick, wobei folgende Themen im Vordergrund stehen: Erlosung mit den
Hauptstichworten Siihne, Stellvertretung, Liebe Gottes (S. 205ff.), alte und neue Existenz des
Christen mit einem Abschnitt tiber Bruderschaft und Pneumatologie (S. 263ff.), Erlosung als Sieg tiber
den Tod (S. 326ff.), christliche Freiheit (S. 392ff.). Der zweite Hauptteil ist faktisch eine paulinische
Theologie in Essayform.

Uberhaupt erhilt der Leser den Eindruck des Essayistischen, Unsystematischen, auch Unausge-
glichenen. Dabei hat das Essayistische wiederum seine Reize. Obwohl von einer systematisch
durchgefiihrten Exegese der Texte und auch von konsequent zu Ende gefiihrten Fragestellungen kaum
die Rede sein kann, vermag Grelot seine Leser immer wieder durch iberraschende Wendungen,
Hinweise auf ihm unbekannte Literatur, die sich vom Exegetischen und Dogmatischen bis ins
Literarische und Psychologische erstrecken, zu bereichern. In diesem aphoristischen Wesen liegt die
echte Starke seines Essais. Ulrich Luz, Gottingen

Rudolf Brandle, Die Ethik der *Schrift an Diognet”. Eine Wiederaufnahme paulinischer und
Johanneischer Theologie am Ausgang des zweiten Jahrhundert. = Abhandl. zur Theol. des A. und
N.T., 64. Ziirich, Theol. Verlag, 1975. 256 S. Fr. 33. —.

Presque ignorée dans la transmission manuscrite, la lettre a Diognéte apparait aujourd’hui comme
une des présentations les plus étonnamment modernes de la condition du chrétien dans le monde. Ame
du monde, ‘“‘les chrétiens campent dans le corruptible, en attendant I'incorruptibilité céleste”.

La thése de R. Brindle, soutenue a la faculté de théologie de Bile, n’apporte pas de données
nouvelles sur le mystérieux auteur de I’écrit, tout en étant fort bien documentée sur toute la
bibliographie de la question. Son angle visuel est autre: analyser I’éthique chrétienne, au tournant du
Ile au Ille siécle.

Premiére constatation: I’éthique de I'écrit est nettement théologale, loin des catégories philo-
sophiques surtout stoiciennes, si chéres aux contemporains méme chrétiens. La création est oeuvre de



Rezensionen 177

tendresse divine et I’attitude chrétienne y trouve sa raison d’étre et d’agir. L’écrit développe ou mieux
esquisse une dialectique de la charité.

Deuxiéme constatation: caractére strictement eschatologique de ’exposé. Pour enracinés que
soient les chrétiens dans leur condition terrestre, ils pérégrinent vers la cité de leur espérance, dans la
double fidélité a la grice du temps qui passe et des promesses qui doivent s’accomplir.

Troisiéme constatation, et sans doute le point le plus nouveau de I’étude: I'inspiration a la fois
johannique et paulinienne de la lettre a Diognéte. De I’héritage paulinien, 1’écrit retient avant tout la
dialectique paulinienne, le mystére de la vie quotidienne du chrétien comme liturgie vivante et
I'imitation de Dieu, fondement de I’éthique.

Fidéle a son modéle, 'auteur, au contact du travail pastoral, évite la sécheresse dans son exposé et
fait percevoir la valeur existentielle et I’actualité de I’écrit a Diognéte.

Adalbert Hamman, Rome

Klaus Schmole, Lduterung nach dem Tode und pneumatische Auferstehung bei Klemens von
Alexandrien. = Miinster. Beitr. z. Theol., 38. Minster, Aschendorff, 1974. VIII =152 S. DM 38.—.

Ein kleines Stiick des Raumes auszuleuchten, der sich fiir die alte Kirche “zwischen dem
platonischen Gedanken von der Unsterblichkeit der Seele und der biblischen Verkiindigung von der
endzeitlichen Auferstehung™ (S. III) auftut, ist das Ziel dieser griindlichen Analyse, die 1973 vom
Fachbereich Katholische Theologie der Westfalischen Wilhelmsuniversitit Miinster als Dissertation
angenommen wurde. Aufgrund eingehender Quellenstudien gelingt es dem Verfasser, die nachtodliche
Lauterung durch Feuer als einen Bestandteil der Auferstehung (andastasis) aufzuweisen, die “‘als
prozessuale, linear sich iiber den Tod hinaus erstreckende Neuwerdung des Menschen zu immer
grosserer pneumatischer Reinheit und Einheit” (S. 2) zu verstehen ist.

Detailliert zeigt Schmaole, wie sich in der ‘“‘biblischen Philosophie” (S. 1) des Klemens Unsterblich-
keit und Auferstehung zu einem umfassenden theologischen System verbinden. Storend wirkt dabei
allerdings die vereinfachende Gegeniiberstellung von ‘“‘Unsterblichkeit der Seele in platonischem
Sinne” und “‘biblischer Auferstehung des Fleisches” (S. 3). Hidtte der Autor die jiidischen und
judenchristlichen Schriften, besonders jene Pseudepigraphen des Alten Testaments, die moglicherweise
in Alexandrien entstanden, stirker herangezogen, so ware klar geworden, dass die verschiedenen
anthropologischen und kosmologischen Vorstellungen vom Leben nach dem Tode schon frith zu einer
Synthese verbunden wurden, auf die Klemens zuriickgreifen konnte. Die Untersuchung hitte
verdeutlichen sollen, in welcher Weise Klemens die bereits bestehenden Kombinationen von
“Unsterblichkeit der Secle” und ‘“‘Auferstehung des Leibes” modifiziert und sciner theologischen
Aussage ciner “‘sich linear realisierenden Anastasis™ (S. 141) dienstbar gemacht hat.

Zuweilen verliert sich Schmole in Einzelheiten, die man besser in Kleindruck oder Exkursen
behandeln wiirde, um dem Leser unnotige Miithe zu ersparen. Leider fehlt auch ein Stellen-, Personen-
und Sachregister. Felix Christ, Basel

Susi Hausammann, Busse als Umkehr und Erneuerung von Mensch und Gesellschaft. Eine
theologiegeschichtliche Studie zu einer Theologie der Busse. = Studien zur Dogmengeschichte und
systematischen Theol., 33. Ziirich, Theol. Verlag, 1974. 370 S. Fr. 44.—.

Die Verfasserin verbindet in ihrer umfassend angelegten Monographie die geschichtliche Darstellung
der Busse in der abendlindischen Kirche mit systematischen Erwidgungen zum Thema, die bis in den
Bercich der politischen Theologie fiihren. Nach einer hermeneutischen Vorbesinnung, die auf die
Klarung der biblischen Sachverhalte verzichtet, beginnt die Darstellung mit der Offentlichen
Kirchenbusse des 2. und 3. Jahrhunderts, die schliesslich von der poenitentia privata im spiteren
Mittelalter abgelost wird, die auch die Absolution immer mehr in den Mittelpunkt riickt. Die immer



178 Rezensionen

mehr ausgebaute Institutionalisierung der Busse steigert aber die Unsicherheit. In dieser Lage gewinnt
Luther die biblische Basis der Busse zurilick, und zwar konzentriert auf Glaube und Absolution und
unter Betonung der Unterscheidung von Gesetz und Evangelium. Diese Linie wird im wesentlichen von
Melanchthon festgehalten. Agricola dagegen ordnet, teilweise in der Ubereinstimmung mit dem frithen
Luther, die Christuspredigt vor, was aber in der Konsequenz dazu fiihrt, dass Christus zum neuen
Gesetzgeber gemacht wird. Damit ist das Evangelium selbst preisgegeben. Nach Meinung der Autorin
hat aber Luther im Antinomerstreit die Lehre von der viva vox evangelii verraten, der die Intention
innewohne, ‘“‘das in Jesus Christus Fleisch gewordene Verheissungswort Gottes iiber jedes andere Wort
zu stellen und ihm die Macht zuzutrauen, die Weltwirklichkeit zu verwandeln, auch dort, wo fiir solche
Verwandlung kein Ankniipfungspunkt vorhanden zu sein scheint™ (S. 225). Hier wird man freilich
fragen miissen, ob nicht die Kriterien einer modernen politischen Theologie unsachgemass auf Luther
ubertragen werden. Diese Linie wird in die Theologie Calvins hinein verlingert, wenn dieser den
“ersten entscheidenden Schritt aus einem rein individualistischen Bussverstandnis heraus’ getan hat
(S. 241). Mit allem Vorbehalt wird so dic Busse bei Calvin “zum erstenmal grundsitzlich in einem
wesentlich gesellschaftlichen Bezug” verstanden (ebd.), ohne dass aber eine genauere Differenzierung
versucht wird, was zweifellos im Hinblick auf die modernen Konsequenzen am Schluss des Buches
notig wire.

In der weiteren Entwicklung versteht der Pietismus mit Spener die Busse als Wiederholung der
Wiedergeburt und setzt ferner die neuen Akzente des Busskampfes und der Selbstiibergabe. Diese
Entwicklung wird von Schleiermacher teilweise korrigiert, fiir den der Bekehrte ferner “‘neu in die
weltlichen Beziige und Verhiltnisse” hineingestellt wird (S. 283). Uber die Ethisierung der Busse bei
W. Herrmann hinaus schliesst der historische Teil mit der Darstellung von K. Barth ab. Hier ist die
Busse als Umkehr des Menschen “wesentlich in Gottes erweckender Tat” gegriindet (S. 305). Zugleich
muss dic Gemeinde zusammen mit der Ubrigen Menschheit als ein Ganzes gesehen werden (S. 314).
Barth entwickelt also ein neues “Weltverhaltnis des Bekehrten” (ebd.). Trotzdem hat Barth nicht die
vollen Konsequenzen seines Ansatzes gezogen, wenn es nicht zu “‘ganz konkreten, situationsgerechten
Worten und Taten” kommt (S. 315). Barth leitet so die politische Theologie ein, kommt aber in dic
Gefahr eines neuen Doketismus, wenn die Sachanalyse von Situation und erforderlicher Veranderung
in der radikalen Umkehr der Busse einfach untergeht (S. 346).

Erst die Genfer Konferenz fiir Kirche und Gesellschaft von 1966 fordert zusammen mit der
politischen Theologie die Veridnderung der dusseren Verhiltnisse. Daher umgreift die Busse auch die
Bereiche von Gesellschaft und Politik. Das Ziel ist die Erlangung optimaler gesellschaftlicher
Strukturen, wobei die permanente Revolution nicht ausdriicklich ausgeschlossen wird (S. 351).
Allerdings bleibt der geringe Handlungsspielraum bewusst (S. 333). Auch wird die weithin in der
politischen Theologie lbliche “Verteufelung des Leidens™ kritisiert (S. 353). Auch ist der Satz nicht
zu lbersehen: “Die Gefahr, vor der eine politische Theologic immer wird auf der Hut sein miissen, ist
diec Erwartung, durch cigenes Engagement und Innovation die neue Welt, also das Reich Gottes, selbst
verwirklichen zu konnen™ (S. 326). Vor allem bewahrt der Zusammenhang von Busse und Glaube
(S. 336) vor cinem voreiligen Aktionismus. Wegen der implizierten Sachfragen beim Umwechseln der
grossen Scheine in kleinere Miinzen (S. 315) bedarf es eines interdisziplindren Teamworks (S. 362).

Zusammenfassend geurteilt, liegt die Leistung der Untersuchung fraglos in der breiten, systematisch
fundierten Darstellung der Geschichte der Busse, auch wenn man bedauern mag, dass dic ostliche
Kirche nicht beriicksichtigt wurde. Dagegen lassen sich namentlich gegen den letzten Teil ciner
gesellschaftlich interpretierten Busse cine Reihe von Argumenten vorbringen. So schr dic Finwinde
gegen cine Individualisicrung der Busse im Raum ciner blossen Innerlichkeit zu einem Teil ihre
Berechtigung haben, so lisst sich daraus nicht einfach eine zwar behutsame, aber doch weitgehend dem
modischen Trend angepasste politische Theologic folgern. Hierfir ist dic Basis der Busse zu schmal.
Dafiir reichen auch die Erorterungen iiber Gesetz und Evangelium nicht aus, ctwa in der Neufassung,
wonach das “Gesetz die Konkretion des vom Evangelium her bestimmten Gebotes der Liebe™ sein soll
(S. 342). Hier miisste die Erorterung der Lehre von den beiden Reichen, die ja nicht nur Luther,
sondern in anderer Weise auch Calvin bewegt hat, um der bleibenden Realitit der Siinde willen
angeschlossen werden. Auch konnte gegenwirtig wohl kaum auf die Erorterung der Probleme ciner
rationalen Politik im Sinn des Kritischen Rationalismus verzichtet werden.



Rezensionen 179

Ferner scheinen einige weitere kritische Anmerkungen im Blick auf Luther nétig zu sein. Trotz der
instruktiven, kurz zuvor ausgeschriebenen Stellen und trotz der Berufung auf W. Joest gelangt die
Verfasserin nicht zur Klarheit iber das simul iustus et peccator bei Luther, welches darauf abzielen
soll, ““die Heiligkeit des Christen in dieser Welt als imputative, vorlaufige, nicht effektive, endzeitliche
zu verstehen. Darum kann er auf die lebenslange Busse als Busse aufgrund von Gesetz und Evangelium
nicht verzichten” (S. 216). In Wahrheit handelt es sich bei Paulus und bei Luther um eine doppelte
Eschatologie in Gegenwart und Zukunft, die in der Doppelstruktur der Rechtfertigung als
gegenwirtige und zukiinftige gegriindet ist. Hieraus folgt analog das paulinische Miteinander von
Indikativ und Imperativ der bestindigen Busse. Das Simul kommt nicht angemessen heraus, wenn die
heute im Glauben empfangene Rechtfertigung als eine bloss vorlaufige aufgefasst wird, die in ihrer
Vorldufigkeit durch eine lebenslange Busse kompensiert werden miisste.

Abschliessend sei die Frage angemerkt, ob die Fixierung auf die Gesellschaft die anthropologischen
Beziige nicht zu kurz kommen lisst, so dass auch iiber die Grenzen zur Psychotherapie zu wenig
reflektiert wird. Es stellt sich also die Frage, ob die Verfasserin ihr eigenes Programm durchgehalten
hat, das sie folgendermassen beschreibt: “Busse als umfassende Hinwendung des Menschen zu Gott im
Glauben lasst sich theologisch nicht auf die christliche Anthropologie beschrinken, sondern nur
sachgerecht beschreiben, indem ihre soteriologischen, christologischen, ekklesiologischen, kosmolo-
gischen, pneumatologischen und politisch-ecthischen Aspekte bedacht werden” (S. 330). Proportional
missen die gesetzten kritischen Ausrufungszeichen richtig gesehen werden, wenn die grossziigige und
klare Darstellung des umfassenden Themas nur dankbar begriisst werden kann.

Ulrich Asendorf, Hannover

Société de I'histoire du protestantisme frangais, Actes du colloque I'’Amiral de Coligny et son temps,
Paris, 24— 28 octobre 1972. Paris, Au siége de la société, 1974. 796 = 10 S.

Der umfangreiche Sammelband enthidlt die Texte der 36 Vortriage, die an der Pariser Coligny-
Tagung im Oktober 1972 gehalten worden sind. Obwohl die Person des in der Bartholomiusnacht
crmordeten Hugenottenfiihrers im Zentrum des wissenschaftlichen Kolloquiums stand, erlaubte die
Formulierung des Themas “‘L’amiral de Coligny et son temps” doch auch zahlreiche Ausblicke in die
politischen, religiosen, sozialen und wirtschaftlichen Zeitumstinde, auf die Bedeutung und Wirkung
anderer Personlichkeiten sowie auf die Konsequenzen der franzoésischen Religionskriege fiir die
Gesamtgeschichte des europdischen Protestantismus. So gewinnt der Band bemerkenswerte Vielseitig-
keit und hohen allgemeinen Informationswert. Unter den Autoren finden sich einige der international
angeschensten “‘sciziemistes™ unserer Zeit, die alle schon friiher durch gewichtige Publikationen zur
Erforschung des Zeitalters der Glaubenskriege beigetragen haben. Wir miissen uns hier damit begniigen,
cinige besonders bedeutsam erscheinende Abhandlungen hervorzuheben und die iibrigen nur nach
Verfasser und Titel aufzuzihlen.

Der allgemeine Rahmen des Gesamtthemas wird durch Fernand Braudel zunichst in einem
meisterhaften Essay unter dem Titel ““Coligny et son temps” abgesteckt. Mit besonderem Interesse
verfolgt man hier den bekannten Sozialhistoriker bei der Charakterisierung einer hervorragenden und
geschichtsbestimmenden FEinzelpersonlichkeit. Sehr einpriagsam wird ausserdem die europdische
Position Frankreichs in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts umrissen. Nach der Analyse der
religiosen Haltung Colignys durch Pierre Bourget folgt eine lehrreiche Untersuchung aus der Feder von
Marcel Bataillon tiber das Thema “*L’amiral et les ‘nouveaux horizons’ frangais™. Hier werden vor dem
Hintergrund der hugenottischen Kolonisationsunternchmungen in Siid- und Nordamerika einige
interessante  Einblicke in die Geschichte der Landbeschreibung und der Kolonialhistoriographie
crmoglicht. Im Mittelpunkt stehen die Chronik des Girolamo Benzoni und die Zutaten seines
Kommentators und Fortsetzers Urbain Chauveton. der von Genf und Frankfurt aus ein diisteres Bild
von den spanischen Explorationsunternehmungen verbreitete und die ungliicklichen Versuche der
Hugenotten als Opfer der religios motivierten spanischen Eifersucht erscheinen liess.



180 Rezensionen

Die an der immer noch zu wenig erforschten Geschichte der schweizerischen Eidgenossenschaft in
der zweiten Halfte des 16. Jahrhunderts interessierten Leser werden Henry Meylan fiir seine klare
Darstellung der franzdésisch-schweizerischen Biindnisverhandlungen von 1564 danbar sein, in welchen
Coligny und sein Bruder d’Andelot als aktive Vollstrecker der Aussenpolitik der Regentin Katharina
von Medici auftraten. Robert Stupperich untersucht die Frage nach der Bedeutung der Confessio
Augustana fiir das Glaubensgesprich von Poissy, wihrend Richard Stauffer vor demselben Hintergrund
die Reaktionen Calvins auf die oekumenisch ausgerichteten Friedensbemiihungen der Humanisten
Georg Cassander und Frangois Bauduoin darlegt. Uber die Beziehungen der fiihrenden Hugenotten zu
den deutschen Protestanten in der Zeit vor der Bartholomiusnacht handelt Bernard Vogler. Robert M.
Kingdon beschreibt verschiedene Aspekte der direkten Auswirkung des Massakers: Er befasst sich
insbesondere mit der Entwicklung der religionspolitischen Ideen Bezas, mit der Reaktion der Kurie
und mit dem Geschiftsgebaren des grossen siidniederlindischen Buchdruckers und Verlegers
Christophe Plantin. Peter G. Bietenholz vergleicht die Bedeutung der franzosischen und italienischen
Refugianten fiir das kulturelle Leben der Stadt Basel in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts. Die
Studie basiert vornehmlich auf fritheren Arbeiten des Verfassers iiber den Basler Buchdruck und seine
internationalen Ausstrahlungen, vermag aber in konziser Form doch einige wichtige Verallgemeine-
rungen vorzunehmen und gleichzeitig Simplifizierungen zu vermeiden.

In den sozialhistorischen Bereich weist die Studie von Nancy L. Roelker iiber “Les femmes de la
noblesse huguenotte au XVle siécle”; auch hier werden friiher veréffentlichte Forschungsergebnisse in
willkommener Weise abgerundet und erginzt. Einen iiberaus lehrreichen Ausblick auf den Gebrauch
der Musik in der protestantischen Gottesdienstpraxis Deutschlands und Frankreichs erdffnet Edith
Weber in ihrer Abhandlung “L’influence de la pédagogie et de la musique humanistes sur le style du
choral luthérien et du psaume huguenot”.

Von allgemeinem Interesse ist auch die durch Henri Bubief beigesteuerte Studie iiber die
Historiographie der Bartholomausnacht, die bis ins 20. Jahrhundert hinein im wesentlichen polemisch
blieb. Dieser Arbeit stehen die thematisch verwandten Abhandlungen von C.-E. Engel und Marguerite
Souli¢ iiber das literarische Nachleben Colignys zur Seite. Auf eine besonders weitschichtige
Quellengrundlage stiitzt sich der Aufsatz von Jean Rott tiber den Strassburger Rektor Johannes Sturm
und die franzosischen Protestanten. Als liberaus anregender und kompetenter Beitrag zur “histoire des
mentalités” ist schliesslich die ausfiihrliche Untersuchung von Jean Delumeau iiber “Les réformateurs
et la ‘superstition”” zu bezeichnen.

Die iiberigen Studien befassen sich vornehmlich mit Spezialthemen und Einzelaspekten des
Tagungsthemas: Jean de Pablo, “Gaspard de Coligny, chef de guerre”; A. H. Saint-Chamaran, “Un
juriste huguenot engagé, Francois Hotman™; J. Stuveras-Shimizu, ‘‘Coligny et [’Angleterre,
1545-1572"; Marc Venard, “Les protestants du Comtat-Venaissin au temps des premicres guerres de
religion”; Michel Frangois, ‘“Noblesse, réforme et gouvernement du royaume de France dans la
deuxiéme moitié du XVle siecle”; Alain Dufour, “La réformation en Béarn d’aprés la lettre de
Théodore de Béze a Jeanne d’Albret de janvier 15677"; N. M. Sutherland, “The role of Coligny in the
French Civil Wars”’; Amedeo Molnar, “Réactions a la Saint-Barthélemy en Bohéme™’; Janusz Tazbir,
“La nuit de Saint-Barthélemy, ses échos en Pologne™; Salvo Mastellone, “Le probleme des biens des
sujets et le proces contre Coligny™; Jean-Claude Margolin, “Rasse des Nocux et la Saint-Barthélemy”;
Frank Delteil, “‘Sondages a travers le Minutier central des Archives nationales™; Jean-Pierre Babelon,
“Le Paris de Coligny™; D. Nauta, “Les réformés aux Pays-Bas et les Huguenots, spécialement a propos
du synode d’Emden (1571)”; Laszlo Makkai, ‘Pierre de la Ramée ct I'Europe centrale”; Alan Boase,
“La révolte de Sponde”; Louis Monnier, “Etude sur le systéme monétaire en France de 1568 a 1578"";
Michel Reulos, ““Le synode national de La Rochelle (1571) et la constitution d’un ‘parti’ protestant’;
Janine Estébe, “Les Saint-Barthélemy des villes du Midi’’; Joséphe Jacquiot, ““La Réforme vue a travers
des médailles et des jetons™.

Im ganzen darf man feststellen, dass alle Texte des Sammelbandes mit grosser Sorgfalt
dokumentiert sind und sich ausnahmslos auf hohem wissenschaftlichem Niveau bewegen. Den
Herausgebern Jacques Allier, Michel Reulos und Michele Coulon schuldet man ganz besonderen Dank
dafiir, dass sie sich die Miihe nahmen, auch die den einzelnen Vortridgen folgenden Diskussionen zu
publizieren. Hier finden sich zahlreiche zusitzliche Informationen und Anregungen, auf dic man sonst



Rezensionen 181

verzichten miisste. Als Appendices sind dem Band eine Reihe genealogischer Tabellen sowie zehn
historische Karten beigegeben, die letzteren in einer besonderen Broschiire.

Als Nachteil empfindet man die etwas wahllos und zufillig anmutende Reihenfolge der einzelnen
Beitrige. Fine Gliederung nach Themenbereichen hitte der allgemeinen Ubersichtlichkeit sicherlich
gedient. Auch mochte man sich ein etwas ausfiihrlicheres Register wiinschen, das die Erschliessung der
Texte wesentlich erleichtern wiirde. Abgesehen von diesen technischen Mingeln jedoch beeindruckt
der Band als hervorragende Gemeinschaftsleistung einer internationalen Gruppe von Gelehrten. Die
wissenschaftliche Giiltigkeit ihrer hier vereinigten Aussagen und Forschungsergebnisse diirfte auf lange
Zeit gesichert sein. Den verantwortlichen Gremien der “Société de I’histoire du protestantisme
francais” gebiihrt fiir die schone und niitzliche Publikation die Dankbarkeit eines grossen
Leserpublikums. Hans R. Guggisberg, Basel

Wolfgang Jaeger, Augenvotive. Votivgaben, Votivbilder, Amulette. Heidelberg, Verl. Brausdruck,
1974. 99 S., davon 46 Taf. DM 18.80.

Dass ein Schulmediziner, Ordinarius fiir Augenheilkunde an der Heidelberger Universitat, ein
Biichlein iiber Augenvotive verfasst und dass dieses einem theologischen Leserkreis vorgestellt werden
darf, verdient ein Wort lobender Erwidhnung. Das anspruchslose Werk kann zwar dem ernsthaft
Interessierten die volkskundliche Fachliteratur (auf die z.T. verwiesen wird) nicht ersetzen, vermag
sicher aber das auch Arzten und Seelsorgern notige Interesse und Verstindnis fiir Glaubens- und
Heilformen jenseits wissenschaftlicher Bezirke zu wecken.

Den Kern bilden vorziigliche Abbildungen von Augenvotiven und -votivbildern, einigen Amuletten
und volkstiimlichen Heilmitteln, hauptsidchlich bayrischer Provenienz. Der knappe Text erganzt sie
durch Hinweise auf Geschichte, Typen und Materialien der vorgestellten Objekte und auf die bei
Augenleiden angerufenen Heiligen. Bereichernd sind einige medizinische Interpretationen. Etwas
einseitig mogen einzig die Erklirungen zu Amulett- und Wallfahrtsbrauch ausgefallen sein, wo es um
doch wesentlich komplexere Phinomene von gelehrten, magischen und christlichen Traditionen geht.

Christine Burckhardt-Seebass, Basel

Karl Barth, Gesamtausgabe, 5. Briefe 1961-1968. Hrsg. von Jiirgen Fangmeier & Heinrich
Stoevesandt. Ziirich, Theol. Verl., 1975. XXVIII + 600 S. Fr. 64.—, Subskr. 58.—.

Wenn als Briefband in der Barth-Gesamtausgabe dem Briefwechsel zwischen Barth und Rudolf
Bultmann (1971) und dem seit 1973 crreichbaren Barth-Thurneysen-Briefwechsel die Briefe aus den
Jahren 1961-1968 folgen, so ist dies sinnvoll, weil die 325 jetzt abgedruckten Briefe Licht iiber
Barths Leben und Denken in den Jahren verbreiten, in denen er wenig an die Offentlichkeit trat und
vergleichsweise auch nur sparsam publizierte. Er pflegte zwar intensiv das Gesprich mit Freunden und
sehr unterschiedlichen Gruppen und hielt sogar noch Kolloquien fiir Studenten, z.B. das durch sein
Nachwort zur Schleiermacher-Auswahl vor allem bekannt gewordene letzte Kolloquium zu Schleier-
machers Reden. Nach dem Ende des Sommersemesters 1961 in den Ruhestand getreten, hat Barth
weiterhin in Zustimmung und noch mehr in engagiertem Widerspruch die zeitgenssische theologische
Szene beobachtet. Er las zahlreiche Dissertationen, die liber sein Werk gefertigt wurden, und ging —
meistens in kritischen Worten — kommentierend darauf ein, er widmete sich neben kleinen Arbeiten
auf dem Felde der Theologie dem Geniessen der Musik Mozarts, aber auch der Lektiire Goethes,
Kellers, Raabes oder Zuckmayers. Carl Zuckmayer gewann er zum spéten Freunde.

Barth war zweifellos ein Meister in der Kunst des Briefschreibens. In manchen der abgedruckten
Briefe verweilt er bei wichtigen Stationen und Entscheidungen seines Lebens, er gibt Einblick in die
Probleme seiner oftmals krankheitsbeschwerten Altersjahre mit den nicht ausbleibenden seelischen



182 Rezensionen

Depressionen und Noten, so dass die Briefe eine ebenso wichtige autobiographische wie zeitgeschicht-
liche Quelle sind. Dank der vorziiglichen Kommentierung und Registerausstattung erschliesst sich der
Band rasch fiir die unterschiedlichsten Fragestellungen, mit denen die Leser ja zweifellos an ihn
herantreten werden. Das zentrale Interesse bleibt bei Barth selbstverstindlich die Theologie. An die
Fortsetzung der Kirchlichen Dogmatik dachte er in den Jahren des Ruhestands allmdhlich aus
verschiedenen Griinden nicht mehr. Die Urteile iiber das “Treiben unserer theologischen Existentia-
listen” (S. 82) sind eindeutig. Ob sie immer ganz gerecht sind, ist eine andere Frage. Aber Barth
schonte gerade auch die ihm nahestehenden Freunde, Kollegen und Schiiler nicht. Man ist erstaunt,
mit welcher Strenge er Biicher beurteilt, deren Konzeption ihm noch am ehesten entsprechen miisste,
z.B. W. Krecks Eschatologie oder O. Webers Dogmatik. Die harte Auseinandersetzung mit Emil
Brunner im Jahre 1934 hat Barth zweifellos bis zu Brunners Tode menschlich belastet. Ihm war sehr
daran gelegen, mit dem alten Freund zum bleibenden Ausgleich zu kommen. Wo die theologische
Position des Briefpartners von ihm mehr oder weniger schroff abgelehnt wird — z.B. diejenige Paul
Tillichs oder Fritz Buris —, bleibt Barth doch an dem personlichen Kontakt zu einigen seiner
Kontrahenten gelegen. Barth hat sich auch den grossen Entwiirfen W. Pannenbergs (Christologie) und
J. Moltmanns (Theologie der Hoffnung) gegeniiber iiberraschend reserviert verhalten (S. 274ff.). Im
Blick auf Moltmann erscheint diese Reserve weniger tiberzeugend, denn wurden von diesem Autor
nicht wesentliche Themen der Barthschen Theologie, freilich sehr eigenstindig, weitergefiihrt,
gleichsam produktiv weitergeschrieben?

Besonders klarend sind Barths politisch orientierte Stellungnahmen, wobei er sich von seinem
Freund J. Hromadka abgrenzt und eine parteiische Vereinnahmung seiner eigenen Person und
Theologie durch westliche oder ostliche Interessenentscheidungen glaubhaft abwehrt. Es fragt sich
librigens, ob Barth deutlich genung erkannte, dass sich sein Freund Hromadka im Laufe der sechziger
Jahre wandelte und nicht unkritisch dem beistimmen wollte, was in der kommunistischen Gesellschaft
vor sich ging.

Sodann tberrascht, obwohl man dariiber schon einiges wusste, nun doch das Interesse, das Barth
dem konziliaren Katholizismus und einigen katholischen Theologen zuwandte. Mit H. Kiuing stand er in
einem regelmassigen Gedankenaustausch, er verfolgte die Auseinandersetzung um K. Rahners These
vom anonymen Christentum, U. v. Balthasars Einwidnde dagegen und las zeitweise mehr katholische als
protestantische Texte und Autoren. Nichts von der — ironisch, aber wohl mit zu leichter Hand
abgetanen — hermeneutischen Theologie und erst recht nichts von der “Plattfuss”-Theologic des
Bischofs J. Robinson erwartend, klagte Barth beweglich und drastisch iiber die ““Wiederholungen aus
der Cloaca maxima des 18.-19. Jahrhunderts™ (S. 263) und suchte bessere Kost bei den Konzilstex-
ten. Sein Rombesuch im Jahre 1966 hat in seinen Briefen manche interessante Spuren hinterlassen,
denen ndher nachzugehen wire. Freilich dachte Barth niichtern iiber die Moglichkeiten des romischen
Lehramtes. Seine Briefe an Papst Paul VI. und an cinige hohe katholische Wiirdentrager sind zwar sehr,
sehr ehrerbietig abgefasst, vergeben sich aber nichts in der theologischen Sache, zu der Barth trotz aller
Horbereitschaft seine kritischen Anfragen hatte und stellte. Er glaubte in der katholischen Theologic
einen Aufbruch zu neuen Ufern sehen zu konnen. Dies verpflichtet uns zu erhéht aufmerksamer
Weiterarbeit.

Es wird sicher manchen geben, der sich durch diese Briefe gedrgert oder getroffen fihlt. Barth
schlug mit polemischer Klinge gewiss nicht zimperlich zu. Es ist bisweilen sicherlich auch manches et-
widerspriichlich in Barths Urteilen, was sich mir bei den Voten iiber den Komplex “Catholica™
aufdrangte. Sein personliches, frohes und freies Christuszeugnis bedient sich gern der zentralen
Lutherlieder zu Weihnachten. Doch dankt er dem Schopfer, nicht als Lutheraner geboren worden zu
sein, ja er bekennt H. Gollwitzer gegeniiber, dass die Weimarer Lutherausgabe in scinem Studierzimmer
“hinter einem indonesischen Teppich”™ (S. 362) verborgen sei.

Fiir das Verstindnis Barths ist dieser Band adusserst aufschlussreich. Hat Barth, wie er mehrtfach
schreibt, noch in hohem Alter theologische Werke in einem Zuge durchgelesen, so wird es vicle Leser
geben, die diese Briefe gleichfalls mit Spannung von Anfang bis Ende in sich aufnchmen. Sie geben
einen unvergesslichen Eindruck von einem freiheitlich gelassenen, ilberlegenen und humorvollen
Menschen, der sich sehr einfach tiber das aussern konnte, worauf es ihm als theologischem Denker
zutiefst angekommen war. In den Briefen an Verwandte und langjihrige Freunde, besonders in den



Rezensionen 183

kostbaren Ausserungen jungen Menschen gegeniiber, tritt uns in manchen Ziigen ein so wohl vielen
noch nicht bekannter Barth entgegen. Wir wollten dieses Leseerlebnis nicht missen.
Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Neuendettelsau

Helmut Burkhardt, Das biblische Zeugnis von der Wiedergeburt. = Theologie u. Dienst, 5. Giessen &
Basel, Brunnen-Verlag, 1974. 47 S. Sfr./DM 4.50.

Der Schriftleiter der Theologischen Beitrage (Marburg), H. Burkhardt, widmet sich einem heute
unklaren und deshalb zum Teil verdriangten Begriff der christlichen Tradition und Lebenspraxis. Wenn
ein zentrales Wort der Tradition ausser Gebrauch kommt, bleibt dennoch die Frage nach
Sachverhalten, die einmal mit dem Begriff “Wiedergeburt” belegt wurden. Mit dem mutigen Angehen
der Sachfrage versucht Burkhardt einen systematischen Beitrag zur praktischen Theologie. Zunichst
werden die aktuellen Beziige der Sachproblematik, die mit “Wiedergeburt” markiert wird, im
kirchlichen Kontext angegangen. Dann folgt ein kurzer theologiegeschichtlicher Riickblick. Weiter eine
Darstellung des biblisch- theologischen Befundes. Die Schrift schliesst mit Konsequenzen fiir die Praxis
in der Gemeindearbeit.

“Wiedergeburt” scheint ein unmodernes Wort angesichts der breiten Debatten iiber Erneuerung.
Neuwerden, Anderswerden des Menschen ist eine brennende Frage in unserer Zeit. Hier konnen sich
kirchliche Gruppen in die grossen ideologischen Debatten einmischen. Hat man Angst, mit
“Wiedergeburt™ ein biblisch-christliches Spezifikum zu nennen, das eine tiefere Qualitiit von Anderung
und Erneucrung des Menschen kennzeichnet, als es die allgemeine Uberlebensvernunft heute
aufdrangt?

Ein kurzer Blick in die Kirchengeschichte zeigt, dass in der altkrichlichen und mittelalterlichen
Tradition Taufe und Wiedergeburt untrennbar in Eins gesetzt sind. Das dynamische Taufverstindnis
Luthers als cines Lebensgeschehens ermoglicht dementsprechend ein aktualistisches Verstandnis der
Wiedergeburt. Auch bei diesem Verstindnis bleibt die Aktivitdt ganz auf Gottes Seite. Erst im
Verstandnis der liberalen Theologie wird Wiedergeburt zu einem Erziechungserfolg. Auch bei den
Hauptvertretern der dialektischen Theologic wird nur cin *‘jenseitiges” Verstandnis zugelassen.
Keinesfalls darf man “‘empirisch™ in wiedergeboren und nichtwiedergeboren scheiden. Die Sachfrage
bleibt aber doch, ob mit Wiedergeburt am Menschen etwas handfestes in seiner Lebenspraxis
bezeichnet werden muss, oder ein Scheidungskriterium unter Menschen zugemutet wird.

Mit beispiclhaften Excgesen (Tit. 3,3—7; Joh. 3,1-16; Gal. 4,1-7) zeigt Burkhardt, dass mit
Wiedergeborenwerden cine radikal neue Stellung des Menschen zu Gott umschrieben wird, die in der
Mitte der neutestamentlichen Verkiindigung und Heilszusage licgt. Das Symbolwort “*Wiedergeburt™
bezeichnet neben Rechtfertigung einen eigenstindigen Wandlungsvorgang des Menschen als Antwort
auf das Heilsangebot. Wiedergeburt bezeichnet eine endgiiltige Umpolung des Lebensbezuges, einen
grundsdtzlichen Bruch, aus dem auch die Moglichkeit einer Unterscheidung von wiedergeboren und
nichtwiedergeborgen folgt. “Eine Verharmlosung ist vielleicht der tiefste Schaden in der gegenwirtigen
Verkiindigung der Kirche.” Wiedergeburt begriindet ein personliches Verhiltnis des Einzelnen zu Gott.
Es geht um letztes Heil oder Unheil auch des einzelnen Menschen. Diese Sicht darf nicht alternativ
gegen die universale Heilsperspektive des Christusglaubens gestellt werden.

Die Trage, woran man den wiedergeborenen Menschen erkennt, ist legitim, wenn man nicht
mehrdeutige Details der Lebenspraxis befragt, sondern zur Frage crhebt: Woraus lebt der Christ
clementar? Hicerfiir nennt Burkhardt drei Wesensziige (S. 45): 1. den selbstindigen Zug zum Wort; 2.
zum Gebet und 3. zur Gemcinschaft mit Menschen, die im Zeichen der Wiedergeburt leben. Fiir die
Gemeindepraxis ergibt sich aus dieser Erkenntnis Niichternheit: Das christliche Zeugnis nennt
uneingeschrinkt die Todesverfallenheit des natiirlichen Menschen und notigt zur Enscheidung. Im
Gemeindeaufbau konnen bei allen humanistischen Idealen nie *“alle” gesucht werden. Die Gemeinde
bleibt auch im volkskirchlichen Kontext partikular. Geistlicher Gemeindeaufbau kann im Grunde
genommen nicht “organisiert” werden. Mitarbeiter miissen als Wiedergeborene entdeckt werden.

Horst W. Beck, Basel



184 Rezensionen

Christian Link, Hegels Wort “‘Gott selbst ist tot”. = Theol. Stud., 114. Ziirich, Theol. Verl., 1974.
106 S. Fr. 16.80.

Die Studie offeriert einen neuen Beitrag zu der protestantischen Tradition einer antithetischen
Beziehung von Metaphysik und exklusiv christologischer Theologie. Sie will diese Exklusivitit jedoch
nicht als unvermittelte behaupten, sondern auf dem “Boden der Metaphysik™ (S. 9) so bewihren, dass
die “theologisch negative Bilanz der cartesischen Aufklirung” (ebd.) abgearbeitet wird und also die
Erfahrung wieder erfahren kann, was ihr die Metaphysik verstellt: Gott ““in der Sphare kreaturhafter
Endlichkeit™ (S. 10).

Die um den Schlusssatz von “Glauben und Wissen” zentrierte Deutung Links (S. 36), deren
Ausgriffe auf Phinomenologie, Asthetik und Religionsphilosophie Fruchtbarkeit und Grenzen (S. 29,
32) solcher Kompilatorik deutlich machen, fasst die exemplarische Erkenntnis Hegels so: “Was damals
und dort geschehen ist, indem Gott sich aus der Welt herausdringen liess ans Kreuz, das geschieht —
gleichsam universal ausgeweitet — unter der Herrschaft der europiischen Aufklirung ein zweites
Mal . ..” (S. 13). Die Absicht des Verfassers geht darum auf die U’berwindung des Wirklichkeitsver-
stindnisses der v.a. bei Descartes (S. 34) festgemachten Aufklarung (S. 16). Solange deren, vom
Verfasser als “‘metaphysisch” bezeichnete, Bedingungen herrschen, ist die “Evidenz des christlichen
Gottes” (S. 20) nicht erfahrbar. Im Zusammenhang der speziell Heidelberger Vorschlige, der
Weisheitsschrift G. von Rads und der Arbeiten von Weizsickers, wird der zugleich von den Pramissen
E. Jingels beeindruckte Autor vor das ‘“‘alte Problem der natiirlichen Theologie” gefiihrt (S. 24). Diese
recht spannungsreiche ‘“‘Schiilerschaft” macht die Arbeit anregend und problematisch zugleich. Der
erstrebte theologische Wiedergewinn von ““Natur” (vgl. auch S. 34f.) und die Bestimmung dieser
Aufgabe als christologischer (S. 26) bleiben in dieser intelligenten Untersuchung unversdhnt. Die
Problemanzeige ist erhellend: “Gott ist gestorben, weil er sich im Zuge der Aufklirung auf die Seite
der abstrakten naturlosen Subjektivitit und ihrer verdinglichten Weltbeziechung hat dringen lassen,
weil sein Begriff die Dimension der “‘Natur’ nicht mehr durchdringt” (S. 46). Die iiber G. Picht an
Heidegger (S.67) und Adorno (S.69) orientierte Abweisung von Metaphysik, die zu einem
unhegelschen Verdikt iiber den ‘“‘Begriff” fihrt (S. 71) und K. Barths *“Nichtiges” (Die kirchliche
Dogmatik III,3) mit dem Vollzug aristotelischer Gotteslehre “‘im Horizont” der “Substanz-Ontologie”
(S. 72) zusammensieht, diirfte aber eben wiederholen was iiberwunden werden soll: die “Verleugnung
der Welt als Schopfung™ (S. 78). Ist es der Metaphysik (welcher? ) eigen, die Welt “‘als eine Projektion
des Ego cogito” (S. 79) anzusetzen? Ist es christologisch wohl geredet, dass es “‘am Kreuz Jesu” zu
“der ‘Annahme’ (und Rehabilitierung) der durch die Metaphysik verleugneten Dimension der ‘Natur’™
(ebd) kommt? Hdtte es sich fiir das vom Verfasser Intendierte, den theologisch qualifizierten Umgang
mit Welt als Natur, fiir die “Revision des Erkenntnisideals der Neuzeit” (S. 101), nicht empfohlen,
philosophisch eher bei Schelling posto zu fassen (S. 88 Anm. 196 weist Link in diese Richtung) und
theologisch den “‘Schauplatz” fiir “das Geschehen der Versohnung” (S. 92), die “Ebene, auf der Gott
in Christus zur Welt gesprochen hat” (S. 95), in Ubereinstimmung mit Rém. 1-2 und Acta 17 (S. 94)
nicht nur in vorsichtiger Aufnahme der ““berechtigten Intention der alten Theologia naturalis’ (S. 98),
aber dann doch durch Barths Nein aufgehalten, vielmehr in entschlossener Weiterfiihrung der
Einsichten von Rads zu bestimmen: “Die Welt hat eine Aussage; ja, sie entldsst sogar Wahrheit”
(S. 101).

Der Stromung seines die Gegenwart — “Welt ... iiber dem ‘Abgrund des Nichts’ ™ (S. 102) —
erleidenden Denkens folgend, zielt der Verfasse auf die ‘‘Anerkennung” von ‘‘Abhingigkeit”
(Aristoteles, Metaphysik XII, 1072b) und so auf ‘“‘die Erkenntnis der Welt als Schopfung” (S. 104);
unter dem Zwang der seit A. Ritschl vertretenen Antithetik von “‘ens necessarium’ und “‘lebendigem
Gott” (8. 103), aus Sorge “der alten Theologia naturalis” ‘“hinterriicks (! ) wieder e¢in Tiirchen™
(S. 104) zu offnen, wird *‘das Ereignis der Menschwerdung Gottes™ (S. 105) als exklusive “Bedingung,
unter der alles theologische Erkennen steht™ (S. 94), ausgesagt. Gott soll nicht als Grund “jenseits alles
Vorfindlichen™ (S. 106, gegen W. Pannenberg), “‘vielmehr in seiner ‘Selbstdarbietung’ (Barth)” (ebd.)
erfahren werden. Doch wie schnell (vorbereitet durch den Zusatz zu “‘Selbstdarbietung™: “‘die sich in
der alltdglichsten Erfahrung zutragen kann) schligt im folgenden Satz Barmer Orthodoxie in —
otingersche — “Gnosis” um: “Es bedarf, um Gott in seiner Verborgenheit zu erkennen ..., eines



Rezensionen 185

Organs, das die grundsatzliche Verschrankung von Geist und Natur (von Géttlichem und Mensch-
lichem) anerkennt™ (S. 106, umgestellt). So wird diese wichtige Problemanzeige sich selbst und dem
Leser zum Problem. Jorg Baur, Miinchen

Jan Mili¢ Lochman, Trdgt oder triigt die christliche Hoffnung? Biblisches Erbe in den Herausforderun-
gen der Zeit. Ziirich, Theol. Verl., 1974. 73 S. Fr. 12.80.

“Der Feldzug der Hoffnung ist fillig.” Um diese Feststellung und die entsprechende Mobilisierung
der Christen geht es dem Verfasser in diesem gewichtigen Bandchen, ein Wort von Ernst Bloch
aufnehmend, wonach “‘gegen die Verschlossenheit des Daseins ein Generalstab fiir diesen Feldzug nicht
ganz undenkbar ist”’. Lochman spricht allerdings lieber von einem ‘“‘Hilfstrupp von Partisanen der
Hoffnung”. Einen Appell dazu hat er zu verschiedenen Malen ergehen lassen. An einem Kurs fiir
Erwachsenenbildung in Ziirich betonte er “‘Die Realitit christlicher Hoffnung”’, der wohl besondere
Aufmerksamkeit zu schenken ist. Vor Pfarrfrauen im Gwatt beleuchtete er, kritisch gegeniiber jeder
Nostalgie, ‘“‘das tragende Erbe der Christen”, mit Hinweis auf ‘“‘gefdhrliches Gedenken des Kreuzes”,
weil es keine private Vertrostung bietet, sondern in der Nachfolge Jesu, des Gekreuzigten, und in der
Kraft seiner Auferstehung die Parteinahme fir alle Bedriickten fordert. Und am Kirchentag von
Diisseldorf sprach Lochman tiber “Normen im Wandel: Die Zehn Gebote heute”, deren Kontext er in
der Freiheitsbewegung des Exodusgeschehens — wie fiir uns Christen im Ostergeschehen — sieht. Es ist
erfreulich, dass diese drei Referate nun vereinigt zuganglich sind.

Ausgehend davon, dass auf allen Lebensgebieten die Zukunft zum Hauptproblem geworden ist,
stellt der Verfasser in seinem grundlegenden Vortrag fest, dass die so of missbrauchte Aufforderung in
Gen. 1,28 kein selbstherrliches “dominium” sondern ein zukunftsorientiertes ‘‘ministerium” in
Verantwortung vor Gott und der Menschheitsgeschichte bedeutet. Denn der Gott der Bibel ist der
Gott der Geschichte, der scin Volk dazu aufruft, nicht zukunftsblind zu sein, vielmehr *‘die Horizonte
der Zukunft und Hoffnung immer wieder freizulegen” und ernst zu nehmen. Dies entfaltet Lochman
in drei Dimensionen der Zukunftshoffnung, die es zu unterscheiden aber niemals gegen einander
auszuspielen gilt, auch wenn die Akzente jenachdem verschieden zu setzen sind. Zunichst geht er den
“Politischen Konturen der Hoffnung” nach, die entgegen unserem Hang zum Individualismus und zum
Metaphysischen in Richtung auf dic ‘“‘neue Stadt (polis) Gottes” (Off. 21) im Sinne der
Seligpreisungen Jesu zu konkretisieren sind. Daher die Kampfansage an Apathie und Resignation in
bewusster “Entfatalisierung™ der herrschenden und uns beherrschenden Zustinde. Noch weiter 6ffnet
sich uns dic zweite, theologisch-geistliche Dimension, die auf ““die absolute Zukunft” Gottes (so Karl
Rahner) weist, obwohl auch schon kleine Schritte auf eine ‘‘relative”, menschliche Zukunft hin
wichtig sind. Und schlussendlich geht es nach Lochman um die dritte, die personal-personliche
Dimension der Hoffnung, dic der Gewissheit lebt, dass Gott “im ncuen Jerusalem™ *‘abwischen wird
alle Trinen — und der Tod nicht mehr scin wird”. (Off. 21,4). Damit sind auch Grosse und Grenze
aller vorlidufigen Diakonie — sclbst in einer bestmoglichen Gesellschaft — angedeutet.

Besonderes Relief gewinnen Lochmans Darlegungen, weil dieser “Theologe aus Osteuropa” stindig
auch im Gesprich “‘mit scinen marxistischen Freunden” sich bewegt, in echter Selbstkritik ihre
Argumente ernstnehmend und beantwortend. Garfield Alder, Kriens, Kt. Luzern

Helmut Holzhey (Hrsg.), Gewissen? = Philosophie aktuell, 4. Basel, Schwabe, 1975. 169 S. Fr. 13.50.

In dem Taschenbuchband “zu Problemen von offentlichem Interesse” sind Beitrdge von acht
Autoren aus verschiedenen Disziplinen zu cinem wahrhaft interdisziplindren Thema zusammengetra-
gen.

Einleitend fiihrt der vor kurzem verstorbene Berliner Philosoph Wilhelm Weischedel in einem den
platonischen Dialogen nachempfundenen Gesprach zwischen einer Marxistin, einem Christen und
cinem Nihilisten in das Problem cin. Freiheit, Verantwortung und Schuld sind hier die Leitbegriffe. —



186 Zeitschriftenschau

Der Jurist Mock analysiert besonders den juristischen Aspekt der Gewissensfreiheit. Der Freiburger
Mediziner Sebastian Goeppert entfaltet die psychoanalytische Gewissensinterpretation. Der Luzerner
Religionspadagoge F. Oser geht dem Zusammenhang zwischen Handlungsregulation und inhaltlicher
Bestimmung des Gewissens durch Schuld nach. Der Ziircher Philosoph G. Mainberger weist die
religivse Dimension des Gewissens auf als Legitimation der Freiheit. — In dem Streitgesprach zwischen
R. Marten und E. Holenstein ringen rationalistische und existentialistische Denkmotive mit einander,
wobei Wehrdienstverweigerung und Schwangerschaftsabbruch, beides aus Gewissensgriinden, den
konkreten Rahmen abgeben.

Keiner der Autoren leugnet zwar die Existenz des Phinomens Gewissen, doch sehen sie es jeweils in
einem verschiedenen Bezugsrahmen, wobei es zu keiner Einigkeit iiber die soziale und individuelle,
rationale und transzendentale Komponente kommt. Gerade dieser Pluralismus entspricht wohl der
gegenwdrtigen geistigen Situation, von dem ein gutes Bild zu geben dem Herausgeber gelungen sein
diirfte. Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Zeitschriftenschau

Schweiz. Internationale kirchliche Zeitschrift 66,1 (1976): O. Kiippers, Orthodox-Altkatholischer
Dialog (1-33); H. A. Frei, Die 5. Vollversammlung des Okumenischen Rates in Nairobi (34—63).
Judaica 32, 1 (1976): W. Koch, ““Mit der Wurzel leben”. Zur Studie ““Christen und Juden” der EKD
(2—11); U. Hedinger, Keine Differenz zwischen Siindern und Bedringten. Reflexionen zur
Anthropologie und Soteriologie in den synoptischen Evangelien (12—22); S. Cohen, Rabbinic Judaism
as a Socio-Ethical System in the Period of the Talmud and Midrasch (23—41). Kirchenblatt fiir die
reformierte Schweiz 132, 8-9 (1976): G. W. Locher & D. von Allmen, Konfirmandenunterricht und
Konfirmation. Gutachten (98—-102; 116 -18); M. Barth, Auferstehung (114-16). 9: H. Scholl, Die
Schénheit der Kirche. J. B. Bossuet als Vorlaufer der neueren katholischen Ekklesiologie (131-37).
Reformatio 25, 3 (1976): H. Bieri, Werner Heisenberg zum Gedenken. Theologische Uberlegungen
(139-48); A. von Orelli, Hiob, II (148-58). 4. H. R. Lavater, Reformation und Mission (237 -45).
Revue de théologie et de philosophie 26, 1 (1976): A.-A. Devaux, Liberté¢ ct nécessit¢ selon Simon
Weil (1-11); F. Brunner, Providence et liberté (12-24); J.-D. Kraege, La théologie est-elle une
science? (25-45). Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte 69, 3—4 (1975): O. Perler, L’église
de Notre-Dame de Tours (Ct. de Fribourg). Interprétation des fouilles récentes (209 -36); 1. Miller,
Liturgie und Mystik im Frauenkloster Miistair zur Zeit des Spatmittelalters (237-64); J. Konzili,
Studien iiber Johann Ulrich Surgant (265-309); . Maissen, Schweizer Studenten am Kollegium De
Fide Propaganda in Rom von 1634-1920 (310-39); L. I'. J. Miiller-Biichi, Segessers Abrechnung mit
Vaticanum und Kulturkampf (340-81).

Deutschland. Deutsches Pfarrerblatt 76, 8 (1976): K. Dienst, Manipulation und Miindigkeit
(218-21). Evangelische Kommentare 9, 4 (1976): G. Sauter, Uber dic Grenzen des Menschseins.
Theologische und humanwissenschaftliche Anthropologie (203-07); J. Lell, Lvangelische Bilanz nach
dem Vatikanischen Konzil (207--10). Evangelische Theologie 36, 2 (1976): B. Klappert, Horen und
Fragen G. Eichholz als theologischer Lehrer (101-21); W. Schrage, Theologic und Christologie bei
Paulus und Jesus auf dem Hintergrund der modernen Gottesfrage (121-54); P. von der Osten-Sacken,
Leistung und Grenze der johanneischen Kreuzestheologie (154 -76). Neue Zeitschrift fiir systema-
tische Theologie 18, 1 (1976): C.-F. Geyer, Philosophie und Theologie (1-21); IF. W. Kantzenbach,
Das Sozialismusproblem bei Wilhelm Herrmann (22-43); F. Wagner, Dic Aufhebung der religiosen
Vorstellung in den philosophischen Begriff. Zur Rekonstruktion des Grundproblems der Hegelschen
Philosophie (44 —73); U. Browarzik, Glaubensinformation und Glaubensbekenntnis (74 -90); A.
Koberle, Legitimation der religiosen Erfahrung (91-110). Theologische Beitrage 7, 2 (1976): R.
Mayer, Religion, Politik und die Kirche. Scheidewege in der Bonhocffer-Interpretation (49-56); O.
Michel, Die Botenlehre des vierten Evangeliums (56-60). Theologische Literaturzeitung 101, 1



	Rezensionen

