Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 3

Artikel: "Mysterium Salutis"

Autor: Geisser, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878533

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“Mysterium Salutis”

Wer (welcher Rezensent z.B.) liest wohl die Teilbinde 4,12 von Mysterium Salutis
oder gar das ganze Werk Zeile um Zeile? ' Die Herausgeber, die ja am ehesten den
Uberblick behalten konnen, verraten im Vorwort zu Band 4,1, dass ihnen das Vorhaben
unter den Hénden anwuchs. Nun sei jedoch zu einem baldigen Abschluss® vor allem
deswegen Zeit, “weil die rapide Entfaltung und Differenzierung der katholischen
Theologie seit dem II. Vatikanum die Einhaltung des urspriinglichen Konzepts, das
immerhin schon 1959 entworfen wurde, immer schwieriger macht”. Man mochte bald
“die eschatologische Verheissung vom Ausruhen von der Miihsal prisentisch auf unser
MySal beziehen”. Der “Grundriss heilsgeschichtlicher Dogmatik’ macht also selbst eine
Geschichte durch. Er wird alsbald seine Zeit gehabt haben, denn die katholische
Theologie hilt sich in ihrer Rapiditit nicht an die heilsgeschichtlichen Masse. Uber
Chancen und Risiken, Anlage und Ausfilhrung des Unternehmens wurde beim Erscheinen
von Band 1 (1965) und der folgenden Binde viel Treffendes gesagt.

L.

Nun also, in ihrer spiten Phase, macht eine “heilsgeschichtliche Dogmatik” das
Subjekt, das sie ihrer Optik stets schon substituiert hat, ausdriicklich zu ihrem
Gegenstand. Denn dieses Subjekt kann, wenn man die Kategorie “‘Heilsgeschichte™ in
ihrem prazisen (ndmlich modernen) Sinn fasst, nur eine von weit her auf sich
reflektierende Kirche sein. Wie zeigt sich fiir Mysterium Salutis “‘das neue Gottesvolk als
Sakrament des Heils” (4,1 Kap. 4), als mysterium salutis also?

Eine erste Antwort ergibt sich aus der Okonomie speziell des ersten Teilbandes. So
wenig ““Heilsgeschichte etwas ist, das sich von sich selbst her, ohne den Anteil
konstituierender und konstruktiver Deutung zu zeigen vermochte, so wenig ergeben sich
in einer heilsgeschichtlichen Dogmatik die Aussagen iiber die Kirche von selbst. Die
Herausgeber hatten eine “Option™ zu treffen. Da ‘“‘auf keine grossere Tradition
systematischer Ekklesiologie” zuriickgegriffen werden konnte, mussten ekklesiologische
Systematiker ausgesucht werden. Es wurden solche gewihlt, die — etwa bei der
Darstellung der neutestamentlichen Ekklesiologie — ihr Thema weniger ‘‘historisch-
kritisch™ und ‘‘fundamentaltheologisch” (wie Hans Kiing, der somit ‘“‘eine wertvolle
Erganzung” bieten kann) angehen und die — so in der systematischen Entfaltung des
4. Kapitels — im Einklang mit “Lumen gentium” eine “‘sakramentale Schau der Kirche”
vertreten. Einer “Uberstrapazierung der Idee des Sakramentalen’ und einer “‘geschichts-
fremden Hypostasierung der Kirche™ sollte damit keineswegs Vorschub geleistet werden
(Einleitung S. 15ff.).

Dergleichen Gefahren sind in der Tat auch im grossen und ganzen vermieden worden.
“Das Heilsgeschehen in der Gemeinde Jesu Christi” (so der vollstindige Titel des ganzen
ersten sowie des halben zweiten Teilbandes) kommt zwischen dem ‘‘Christusereignis”

Johannes I'einer & Magnus Lohrer (Hrsg.), Mysterium Salutis. Grundriss heilsgeschichtlicher
Dogmatik., 4,1 2. Das Heilsgeschehen in der Gemeinde — Gottes Gnadenhandeln. Ziirich, Benzinger,
1972-73.636; 1032 S. Fr. 52.—;86.—.

Band 5 sollte Anfang 1975 erscheinen, lag aber im Mirz 1976 noch nicht vor.



160 H. Geisser, “Mysterium Salutis”

(Band 3) und der Ethik bzw. Eschatologie (Band 5), also auch im Horizont der Welt in
den Blick. “Gottes Gnadenhandeln™ (Thema des 2. Teilbandes ab Kap. 10) kann im Zuge
des ekklesiologischen Geschehens als Handeln auch am einzelnen abseits der institutionel-
len Hirten und der individualistischen Verengungen alter Gnadentraktate zur Geltung
gebracht werden. Insofern erscheint es unverfinglich, wenn die Ekklesiologie der
Gnadenlehre vorausgeht. Auch die Sakramentenlehre setzt vor der Gnadenlehre ein. Doch
wird sie, einer mehrfach erklirten Absicht zufolge, nicht mehr en bloc behandelt.
Zunichst stellt Raphael Schulte (Wien) die Sakramente insgesamt ‘“‘als Ausgliederungen
des Wurzelsakraments™, d.h. des Ur- oder Grundsakraments “Kirche” dar. Er geht sehr
behutsam vor und ist sich der Problematik der ersten Vorstdsse in dieser Richtung —
durch Rahner und Semmelroth — bewusst (4,2, S. 46—-152; zu den interkonfessionellen
Problemen der Zahl, des opus operatum-Charakters und des Verhiltnisses zum “Wort’:
S. 139, 145ff.). Auf die einzelnen Sakramente kommen dann verschiedene Verfasser in
verschiedenen Zusammenhdngen zu sprechen, weit entfernt davon, sie als konzentrierte
“Selbstvollziige” aus dem Wesen der Kirche allzu glatt deduzieren zu wollen. Die
“Eucharistie als zentrales Mysterium’ erhilt naturgemaiss ein eigenes Kapitel, geschrieben
von Johannes Betz, Wiirzburg (4,2, S. 185—311; was hier S. 287ff. und 308ff. tiber Opfer
und Wandlung gesagt wird, bleibt hinter der Grundlegung von Schulte zuriick). Von Ehe
und Ordo ist im folgenden Kapitel unter der Gesamtiiberschrift “Kirchliche Existenz-
formen und Dienste” die Rede. Das Kapitel beginnt mit einem knappen Abschnitt Uber
“Maria als Urbild und Vorbild der Kirche” (René Laurentin auf 20 Seiten). Die Frage,
“ob Maria mehr auf der Seite Christi als auf der der Kirche” stehe, verliere sich in “ein
subtiles und steriles zweideutiges Spiel”’: “In Wirklichkeit ist Christus der Typus, das
Modell, das Urbild wie auch der Erloser sowohl Marias als der Kirche” (S. 336 — in 3,2,
S.393-504, war ‘“Marias Stellung und Mitwirkung im Christusereignis™ bis hin zur
Miterloserschaft von Alois Miiller, Luzern, nicht im Sinne einer Christusanalogie, sondern
“kirchlich verstanden” worden: S. 503). Die Vielgestaltigkeit christlicher Existenz ist das
Thema von Dietrich Wiederkehr, Luzern (4,2, S. 338-390). Den daran anschliessenden
“Theologien” der Ehe (dartiber Josef Duss-von Werdt, Ziirich), des Ordenslebens und der
Amter geht ein Abschnitt tiber die “Theologie des Laientums” von Max Keller, Ziirich,
voraus. Die iibrigen Sakramente werden im 5. Band, in einem nicht unmittelbar
ekklesiologischen, sondern anthropologischen Zusammenhang ihren Platz finden.

Mangelnde Spannweite oder Systemzwang lisst sich somit zumal der Ekklesiologie des
zweiten Teilbandes von Band 4 zuallerletzt nachsagen. Schon die umfangreichen
dogmengeschichtlichen Informationen sorgen fiir Unterbrechungen. Sie machen das ganze
natiirlich auch unhandlicher. Doch dies sowie thematische Uberschneidungen und
Wiederholungen, wie sie schon an friitheren Binden beanstandet wurden, sollte man als
Benutzer in Kauf nehmen. Man braucht das gar nicht bloss notgedrungen zu tun.

Freilich — und das ist das zweite, das angesichts der Option der Herausgeber auffallt —
derlei Spannungen durften eigentlich nicht sein, wenn es nach den grundlegenden
Beitragen des ersten Teilbandes von Band 4 ginge. Nicht einmal Friktionen zwischen
exegetischen und dogmatischen Partien — ein Ingrediens speziell des ersten Bandes —
treten dort auf.

An den “Strukturen der alttestamentlichen Ekklesiologie” in Kap. 1, von Notker
Fiiglister, Salzburg, wird gezeigt, wie — laut II. Vatikanum — die neutestamentliche
Kirche in Israel “‘vorgebildet” und ‘“‘eingeschlossen™ ist. So ergibt sich schon *die
fundamentale Einheit zwischen dem atl. und dem ntl. Gottesvolk™ (S. 97f.). Zwar fehlt
die Thematik des ‘“heiligen Restes” keineswegs (S. 31ff.). Sie impliziert vielmehr “‘ein



H. Geisser, “Mysterium Salutis’ 161

Grundgesetz der Heilsgeschichte: Heil geschieht nicht nur im Unheil, sondern durch
Unheil” — “Israel steht unter einer bestindigen Krisis, weil es kraft einer Krisis besteht™
(S. 32f.). “Pluralitit der Erscheinungsformen’, “Vielfalt der Aspekte”, ‘‘dialektische
Polaritat” und “polare Pluralismen” kennzeichnen so das zu einer universalen Sendung
auserwihlte Gottesvoik. Sie lassen dieses zugleich als “‘eine ideal-ideelle Grosse’ erschei-
nen, die erst in der Zukunft Wirklichkeit wird. Doch so sind sie auch immer wieder ““auf
einer hoheren Ebene zur Synthese zu vereinigen™ (S. 93ff., vgl. S.31). Ob dann jenes
“Grundgesetz der Heilsgeschichte” (“Heil durch Unheil”) fiir die christliche Kirche auch

nocht gilt?
Heinrich Schlier stellt im 2. Kapitel die ‘“Ekklesiologie des Neuen Testaments™ dar.
Von vornherein wird das “Missverstiandnis abgewehrt . . ., dass das NT ein einheitliches

Bild der wahren Gestalt von Kirche anzubieten habe, zu dem man dann auch mit einigem
guten Willen tiber die Jahrtausende hinweg zuriickkehren kdnne, weil es das massgebende
‘Modell’ fiir Kirche iiberhaupt wire”. Statt dessen gelte es, “‘aus den einzelnen ntl.
Schriften gesondert die fragmentarischen Aussagen iiber die Kirche, die immer nur
Ansitze und unterschiedlich reflektierte Anfinge darstellen, zu erheben und sie in ihrer
ganzen Offenheit fiir weitere Reflexion, in ihrer Frag-wiirdigkeit nebeneinander stehen zu
lassen” (S. 102). “Gemeinsamkeiten” werden am Schluss im ‘“‘Riickblick” festgestellt
(S. 207ff.). Aber ohne dass geschichtliche Briiche und sachliche Gegensitze den heutigen
Kirchen offene Fragen aufgiben, konnte nacheinander “‘die Kirche” nach Matthius, in
den lukanischen Schriften, nach dem Evangelium des Johannes, nach den Johannes-
briefen, nach den paulinischen Briefen, den Pastoralbriefen, dem Hebréerbrief, dem 1.
Petrusbrief und der Offenbarung des Johannes skizziert werden. Fiir die Paulusbriefe (und
nur fir sie) kindigte schon die Uberschrift “die Wesensziige der Kirche” an. Uber die
Kirche als Leib Christi lehrt zuerst der Paulus des Epheserbriefs. Hochst eindriicklich
formuliert hier Schlier die Quintessenz seines grossen Kommentars; die Realitit des
ekklesialen Kreuzesleibes Christi wie auch das Gegeniiber des Hauptes werden betont
(S. 157, 163ff.). Eine “Ergianzung’ hierzu bietet dann der “anders orientierte Leibbegriff”
des 1. Korinther- und des Romerbriefes: Wie “Gefiige” (mit den Momenten des
Sakramentalen und des Rechtlichen) und “Gemeinschaft™ (“Organismus’) gehort beides
“ineinander” (S. 159f.).

“Die Kirche geht weit zuriick” (S. 154) — wie stellt sie sich aber dar, wenn dies nicht
mehr vom Standort eines Paulus, sondern aus dem Blickwinkel der Neuzeit zu
formulieren ist? Ist mittlerweile nichts als Heilsgeschichte passiert?

2.

Weitausholend und abklirend fasst Otto Semmelroth zusammen, was er und andere in
den 50er und 60er Jahren iiber die Kirche als ““Ursakrament” dargelegt haben (Kap. 4, 2.
Abschnitt: “Die Kirche als Sakrament des Heils’’). Es wird jetzt bevorzugt “Wurzelsakra-
ment” gesagt. So kann ‘““Ursakrament’ Christus selbst bzw. der Inkarnation vorbehalten
(und zugleich das “Wort” vom eigentlich sakramentalen Geschehen unterschieden) blei-
ben. Dass die ‘“Verschiedenheit zu Christus” fir die Kirche “‘es verbietet, sie als Fortset-
zung der Inkarnation zu erkldren”, war von einem andern Autor (W. Beinert, s.u.) im
vorhergehenden Abschnitt des Kapitels betont worden (S.298). Wie ist es aber zu
verstehen, wenn es nun bei Semmelroth heisst, Christus habe die Sakramente ‘‘seiner
Kirche eingestiftet ..., damit sein eigenes Gottmenschentum die Zeiten iiberdauere”?



162 H. Geisser, “Mysterium Salutis”

Und was bedeutet es, wenn relativ spit, erst im 19. Jahrhundert *‘das Glaubensgespiir fiir
die Wirklichkeit der Kirche und die Anwendung des Begriffes Sakrament zusammenfinden
in der Bezeichnung der Kirche als Sakrament, Ursakrament, universale salutis sacramen-
tum”? “Man weiss, was mit Kirche heilsgeschichtlich gemeint und vom Herrn gewollt ist”
(S. 318ff.) — endet so die “Offenheit der Reflexion™, die Schlier im Neuen Testament
fand? Offenbar ist der Wissensstolz tiber das, was neuerdings “erspiirt” und vom II.
Vatikanum lehramtlich gebilligt wurde, der kritischen Selbstreflexion dieses heilsge-
schichtlichen Spatbewusstseins zunachst im Wege.

“Die Wesenseigenschaften der Kirche” werden im folgenden, ebenfalls grundlegenden
5. Kapitel von einem weiteren klassischen Theologen der Gegenwart, Yves Congar,
behandelt. Im Anschluss an eine ““Theologie der Einheit” bedenkt Congar auch die
Phinomene des Schismas und der Hiresie im Leben der Kirche und in der Heilsgeschichte
(S.411-457). Der neuartige “‘reformatorische Typus™ der Haresie macht zu schaffen.
Jene Gemeinschaften haben immerhin katholische “Werte weiterentwickelt’” und — dank
“ihrer Teilnahme an der 6kumenischen Bewegung™ — “‘eine Art von votum Ecclesiae oder
votum Catholicitatis” hervorgebracht. Doch solchen (giiltigen) lehramtlichen Uber-
legungen ist “‘ein Bemiihen um historisches Denken hinzuzufiigen™ (S. 447ff., 451f.).
Denn zur eschatologischen Vollendung ist zwar “die Geschichte ein Weg und in gewissem
Sinn ein Mittel des Heils, aber ein Weg und ein Mittel voller Doppeldeutigkeit™, nicht
ohne *“‘Sackgassen” und “Irrtiimer”. Die Geschichte der Kirche ist auch eine Geschichte
der Hdresien, und sie ist deshalb nicht nur eine Geschichte der Fortschritte, sondern auch
der *‘Riickschritte” “im theologischen und pastoralen Bewusstsein” der Kirche
(S. 453ff.). — Konnte von dieser “historisch-kritischen’ Reflexionsmoglichkeit nicht etwa
dort Gebrauch gemacht werden, wo mit der Apostolizitit der Kirche auch das Verhaltnis
von Primat und Episkopat zur Erorterung steht (S. 570ff.)? Die Doublette, die sich zu
diesem Thema in Band 4,2 findet, andert nur die Reihenfolge: “Episkopat und
Papsttum”, von B. Dupuy (S. 501ff.), beldsst es jedoch ebenfalls bei heilsgeschichtlich
prastabilierter, harmonisch fortschreitender Entwicklung — entsprechend dem *‘tiefen
Gesetz der Heilsgeschichte, die eine Okonomie von Verheissungen und Erfiillungen ist™
(S.504).

Einsprengsel historischer Kontingenz finden sich indessen noch etliche in den
ekklesiologischen Fundamenten von Band 4,1. Sie sind wohl nicht minder dank der
Option der Herausgeber dorthin geraten. Zwischen Kapitel 2 (N.T.) und 4 (Wurzelsakra-
ment) hat Heinrich Fries mit einem eigenen Kapitel tiber “Wandel des Kirchenbildes und
dogmengeschichtliche Entfaltung” das Wort. Demnach ist in der Folge der Erfahrungen,
welche die Reformatoren in der Kirche machten, die Kirche zu Konfessionen und damit
in Frage gestellt worden (S. 249ff., 256ff.). Zu Anfang des Kapitels 4, ehe Semmelroth die
Ursakramentalitit der Kirche zur Sprache bringt, hat Wolfgang Beinert, Regensburg,
Gelegenheit, auf die Frage “Der Sinn der Kirche? ” einzugehen. Das sakramentale
Verstiandnis der Kirche — es ergibt sich also nicht von selbst — soll dann eben diese Frage
beantworten, die sich angesichts der ‘“‘Spannungsmomente” und der *“‘Vielfalt der
Aspekte™ des biblischen Zeugnisses “im Horizont der Fragen von heute” stellt (S. 287).

Ehe mitten in 4,2 der zweite Hauptteil iiber Gottes Gnadenhandeln einsetzt, lasst das
letzte Kapitel der Ekklesiologie die Kirche nicht mehr als Sakrament, sondern ‘‘als
Geschichte” erscheinen. Es stammt von dem Universalhistoriker Oskar Kohler, Frei-
burg/Br., und schliesst mit dem Abschnitt “Von der Unmaoglichkeit, Kirchengeschichte als
Heilsgeschichte darzustellen”. Im Blick auf das Problem der “historischen Theologie™, auf



H. Geisser, “Mysterium Salutis” 163

die Geschichte der Kirchengeschichtsschreibung und die Fragwiirdigkeit des Entwick-
lungsbegriffs wird hier das Spatbewusstsein artikuliert, das ein katholischer Christ
zwischen “Anfang” und “Ende” der Heilsgeschichte als Historiker haben kann (vgl.
S. 527ff., 536ff., 587ff.) und das manche der zuvor zu Wort gekommenen theologischen
Heilsgeschichtler noch nicht von ferne zu kennen scheinen.

3.

Der Teil iiber “Das Gnadenhandeln Gottes” konnte die Probe aufs Exempel einer
Mysterium-Salutis-Ekklesiologie erbringen. Worin besteht das Christusheil, wenn es als das
Geheimnis der eschatologischen Heilsgegenwart Gottes beim unvollkommenen Menschen
inmitten unvollendeter Geschichte und mittels einer nicht eindeutig heiligen und
heilvollen Kirche erfahren wird? (vgl. Congar tber das Merkmal der Heiligkeit und die
Siinde in der Kirche: 4,1, S. 468ff.). Muss es dann ‘“‘Rechtfertigung des Gottlosen”
heissen? Die knappe biblische Fundierung (Kap. 10; Heinrich Gross fiirs A.T., Franz
Mussner fiirs N.T.) fillt relativ differenziert aus, verglichen mit derjenigen der
Ekklesiologie. Dass Gnade nach dem Neuen Testament eschatologisches Heilsgeschehen
ist, wird gegeniiber den traditionellen begrifflichen Quantifizierungen eingescharft
(S. 626). Eine sehr einfithlsame (nicht immer ganz prizise) dogmengeschichtliche
Entfaltung von Piet Fransen, Lowen, schliesst sich an (Kap. 11; zur Reformation, ihrem
“Sprachspiel” und “Bezugssystem’: S. 693ff., 708ff., 711). Von Fransen stammt auch
das Schlusskapitel (Kap. 13: Das neue Sein des Menschen in Christus). Dessen Thema ist
im Grunde die Heiligung; am Ende wird erneut die fiir eine Gnadenanthropologie
entscheidende Frage nach dem Verdienst aufgegriffen (S.977ff.). Die Antwort auf der
drittletzten Seite des Bandes lautet gut augustinisch: “Fiir das geistliche Leben und das
Okumenische Gesprich ist die Erkenntnis wichtig, dass der Gedanke an ein Verdienst mit
wachsender Gottesliebe mehr und mehr dahinschwindet . . . Im christlichen Leben besteht
so das Verdienst letzlich in der Vereinigung mit Christus und durch ihn mit dem Vater.
Wer diese Wirklichkeit aber konkret erfihrt, ist nicht mehr imstande, von Verdienst zu
reden!  (S. 980). — Doch erfihrt der den Gottlosen rechtfertigende Glaube oder erst die
vervollkommnende Gottesliebe diese Wirklichkeit?

Ein grosses Kapitel iiber den Glauben war bereits in Band 1 enthalten gewesen
(S. 781-898). Gespannte Erwartung musste schon beim ersten Durchmustern der beiden
Teile von Band 4 das vorletzte (12.) Kapitel auf sich ziehen, in dem Magnus Lohrer,
Ziirich-Rom, und Otto Hermann Pesch, jetzt an der Theologischen Fakultit Hamburg,
nacheinander “Gottes Gnadenhandeln als Erwahlung und Rechtfertigung des Menschen”
darstellen. Die beiden Abschnitte — zur Rechtfertigung kommt die Heiligung hinzu —
verdienten eine eigene Besprechung und sind vor allem eigenen Nachlesens wert, obwohl
sie nur in einem Paket von rund 1000 Seiten zu haben sind.

Gnadenwahl bedeutet laut biblischem Zeugnis Beziehung, Geschehen, Handeln von
seiten Gottes, Bestimmung auf seiten des Menschen. Dennoch darf die seit Augustin und
noch in der neueren Schultheologie vorliegende Pridestinationsproblematik bei der
Aktualisierung der biblischen Botschaft nicht unverarbeitet liegen bleiben. Lohrer stellt
sich dieser hermeneutischen Aufgabe (S. 767, 774ff.). Er entwirrt sie, indem er sich
umsichtig auf Karl Barth einldsst (S. 789ff., 800ff.). Ausgangspunkt ist die Erwdhlung der
Gemeinde (S. 808ff.), Zielpunkt die “‘existentielle Haltung™ der Hoffnung, die “‘auf Jesus



164 H. Geisser, “Mysterium Salutis”

Christus blickt” (S. 826). Hitte nicht noch mehr gesagt werden konnen nach dem, was
zwar kurz, aber treffend, von der Pridestinationsproblematik in reformatorischer
Theologie erwdhnt worden war (S. 790ff.; speziell zu Luther S. 791f., 799, 817)?

Intimer Kenner der Lutherschen Glaubenstheologie ist ja Pesch. Er wird “die
vorausgehenden Uberlegungen . .. unter dem Thema Rechtfertigung weiterfithren”. Das
“katholische Aquivalent” dazu heisst zwar “Gnade”. Aber so wenig wie bei der
Pridestinationslehre konnen die geschichtlichen Verflechtungen und die aktuellen
Verlegenheiten ibersprungen werden, die mit dem Stichwort ‘“Rechtfertigung” signali-
siert sind. “Zudem nimmt uns hier das Schriftzeugnis noch nachhaltiger in Pflicht als
selbst bei der Prddestinationslehre” (S. 832f.). Der ‘‘substantielle Konsens”, der {iber
dieses Thema im Okumenischen Gesprich in Sicht ist, wird sogleich zu Anfang evoziert
(S. 831). “Einig in der Rechtfertigungslehre? Wir sagen getrost: Ja! ” — dies bleibt das
letzte Wort (S. 913). Dass ein “Nein” jedenfalls keine selbstverstindliche Antwort mehr
darstellen kann, wird klar, wenn man mit Pesch auf “Ort und Funktion der
Rechtfertigungslehre in Theologie und gldubiger Existenz’ achtet (S. 833ff., 897ff.). Wie
fungiert sie als ein Lehrstiick unter andern bzw. als Bestandteil des Gnadentraktats im
Ganzen eines Systems? Wie als articulus stantis et cadentis ecclesiae, als Ausgangspunkt
des gesamten ‘‘gerechtfertigten” Sprechens und Urteilens, als Richtmass zugleich der
Kritik an kirchlichen Verbauungen gottlicher Gnade? Wie bewihrt sie sich — zurecht-
bringend und kritisch — angesichts aktueller Verstehens- und Verstindigungsprobleme?

Diese drei Linien (vgl. S. 843) werden von Pesch in ihren Gegenlaufigkeiten, Parallelen
und Uberschneidungen von Schritt zu Schritt beriicksichtigt, wenn er die Rechtfertigungs-
lehre Luthers (um diese handelt es sich zunichst, und Pesch kann dabei seine “Theologie
der Rechtfertigung”, 1967, 1010 S., zitieren) zwischen Tradition (Scholastik) und
Folge (Tridentinum) erortert. Erledigte wie nicht einfach zu erledigende, im Brennpunkt
stehende Kontroversen (iiber ‘“habitus” S. 862 und “‘simul” S. 889f.), Bedingungen eines
moglichen wie Grenzen eines vorhandenen Konsenses (S. 864, 906) werden dabei genau
vermerkt, schiefe Alternativen (wie z.B. “forensisch-effektiv’’ S. 846ff.) zurechtgeriickt,
Missverstindnisse ausgerdumt (etwa iliber servum arbitrium, S. 856ff.), Mystifikationen,
Simplifikationen und Ressentiments auf beiden Seiten beim Namen genannt. Die genuin
paulinische Rechtfertigungslehre kommt ebenso zu ihrem Recht (S. 836ff., 892) wie das
singuldre reformatorische Insistieren auf Wort, Glaube und Heilsgewissheit (S. 859ff.,
871ff.). Rechtfertigung ist “Geschehen am Menschen” (S. 846ff.; Definition S. 849: “Der
Mensch, wie er ist, nimmt das an, dass Gott ihn annimmt, wie er ist’’). Sie ist zugleich
“Geschehen im Menschen” (S. 851-877, der lingste und gewichtigste Abschnitt). Die
Unmittelbarkeit des gerechtfertigten Siinders zu Gott wird konkret in kirchlichen
Vermittlungen gelebt (S. 844, 865ff., 900f.). Der sakramentale Anspruch der katho-
lischen Kirche kann von einem evangelisch gebildeten Rechtfertigungsglauben her
kritikwiirdig sein (S. 864, 867). Aber auch der katholische Christ lebt “im Konfliktfall”
faktisch aus der Glaubensgerechtigkeit und somit aus einer Rechtfertigungslehre als
“articulus stantis et cadentis ecclesiae” in Funktion (S.905f.). Dies alles wird auf eine
durchaus diskussions- und schliesslich konsensfihige Weise gesagt. Die letzte “Riickfrage™,
die Pesch vor der eigenen Einstimmung ins “Ja” stellt, rennt m.E. sogar offene Tiiren ein:
ob nidmlich die Sache der Rechtfertigung auch ohne den Terminus und ohne die —
womoglich gesetzlich geforderte — “Vorgabe des Siindenbewusstseins” gegeniiber der
Sinnlosigkeits- und Unheilserfahrung des heutigen Menschen am Platze sein konne
(S.907ff., 912)? — Tillich, dem es auf die “Rechtfertigung des Zweiflers” ankam, wird



H. Geisser, “Mysterium Salutis” 165

von Pesch nirgends und unter den mancherlei evangelischen Gewihrsleuten in beiden
Teilbdnden insgesamt nur dreimal erwédhnt.

Bei Pesch befindet sich der evangelische Leser auf keineswegs ginzlich vertrautem,
wohl aber auf stets verldsslichem Boden. Hier haben sogar Polemik und Ironie Raum;
berechtigte und verstiandliche (etwa apologetische) eigene Interessen werden ebenso fair
wahrgenommen wie die Anwaltschaft fiir den Partner und die Kunst, ihn besser zu
verstehen, als er sich selbst verstand. Auf dem Boden des so angebahnten Konsenses kann
man sich iber die Tragweite der reformatorischen Rechtfertigungslehre auch noch einmal
ernsthaft streiten. Nicht bloss Historisches, nicht linger Kirchentrennendes, wohl aber
“heilsgeschichtlich™, ekklesiologisch und anthropologisch Entscheidendes wire dabei im
Blick auf beide Kirchen und Theologien zu markieren. Ist denn zum Thema “‘Heilsgewiss-
heit” mit der Kategorie ‘“Hoffnung” schon alles gesagt, was iiber die eschatologische
Prisenz Christi, Gottes selbst beim Stinder zu sagen ist? Warum meinte Luther hier eben
doch vom Glauben, erst an anderer Stelle, dicht dabei, von Liebe und Hoffnung reden zu
sollen (vgl. S.871ff., 875f.)? Hier macht sich bemerkbar, dass in der Entstehungsge-
schichte von Luthers Rechtfertigungsglauben die Anfechtungserfahrung nur zuletzt und
beildufig, nicht unter dem Aspekt der heilsgeschichtlich wie sakramental ganz programm-
widrigen Koinzidenz von Bussgericht und Endgericht vorkam (S. 841). Zudem wurde im
Exkurs “Zum Unterschied zwischen Luther und Calvin in der Rechtfertigungslehre” eine
Profilierung versiumt (S. 895ff.). — Aber eben, die soteriologisch-anthropologische
Orientierung bewihrt sich. Die heilsgeschichtlichen Nebel haben sich — wie schon bei
Lohrer — gelichtet; kommt das Wort tatsichlich bei beiden nicht vor?

Man versucht sich vorzustellen, wie die ekklesiologischen Volumina einer heilsge-
schichtlichen Dogmatik sich vor dem Leser hitten entwickeln konnen, wenn die vier
Schlusskapitel an den Anfang zu stehen gekommen wiren. Die ekklesiologische
Dimension erschliesst sich von hier aus durchaus. Band 4 von hinten zu lesen, wire auch
eine Option. Dann kimen Teile des 8. Kapitels iiber “Kirchliche Existenzformen und
Dienste” — vor allem die Theologie des Laientums und der Ehe — als Stiicke einer
zeitgemdssen ‘‘Berufslehre” in den Blick; ohne die Lehre von den guten Werken im
weltlichen Beruf ist ja eine reformatorische Lehre von der Rechtfertigung des Gottlosen
und von der Kirche kein Ganzes. Wer nur aufs Geratewohl vorn zu blittern anfingt, ist
auf die Einsprengsel und auf die Schlusspartien, die mit ihrer Brisanz gerade nicht bloss
ein Anhingsel bilden, kaum vorbereitet. Er konnte dann freilich auch versucht sein zu
meinen, dergleichen verstehe sich bereits von selbst. Da dies nicht der Fall ist, ist um so
hoher eine Option zu rithmen, die dafiir gesorgt hat, dass diese Pointen so — u.a. aus
Barth und Luther gewonnen — dastehen. Nun sollte auch sorgfiltig zur Kenntnis
genommen und in Umlauf gesetzt werden, was da an Erwahlungs- und Rechtfertigungs-
lehre auf eine heilsgeschichtlich-ursakramentale romisch-katholische Ekklesiologie zu
guter Letzt folgt.

Soviel scheint das Experiment eines “Grundrisses heilsgeschichtlicher Dogmatik”,
nimmt man den Schluss des 4. Bandes vollends als Probe aufs Exempel, bereits vor
Erscheinen der letzten Dinge erbracht zu haben: Wovon die auserwihlten Autoren



166 H. Geisser, “Mysterium Salutis”

berichten — einer allein hitte ja ohnehin dies alles nicht schreiben konnen —, ist nicht
einerlei Heilsgeschichte. Eine solche gibt es vermutlich nicht. Nicht nur in Ermangelung
eines Besseren, sondern um des Besten und des Heils der Menschen willen kann es sie
wohl nicht geben. Weder das Subjekt noch das Objekt heilsgeschichtlicher Betrachtung ist
kraft sakramental-seinshafter Konstitution schlechtweg realprisent. Was an ekklesiolo-
gischer Realitdt prasentiert werden kann, wirkt weder heilsgeschichtlich perfekt noch
auch ex opere operato heilsgeschichtlich perfektionierend. Das macht Hoffnung auf
wirkliches Heil inmitten der irdischen Relativitdt der Kirchen- und Glaubensgeschichte.
Ubrigens, befinden wir uns da nicht immer noch im Umkreis der Rechtfertigungslehre?

Hans Geisser, Zirich



	"Mysterium Salutis"

