Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 3

Artikel: Die Tempelweissagung Jesu : Prophetie im Spannungsfeld von Stadt
und Land

Autor: Theissen, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878532

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Tempelweissagung Jesu
Prophetie im Spannungsfeld von Stadt und Land'

Jesus wird vor dem Synhedrium beschuldigt, er habe gesagt: “Ich werde diesen mit
Hinden gemachten Tempel zerstoren und innerhalb drei Tagen einen anderen nicht mit
Hinden gemachten Tempel errichten” (Mark. 14,58). Das Wort bringt zunachst eine
ambivalente Haltung gegeniiber dem Tempel zum Ausdruck: Der Tempel soll nicht
schlechthin verschwinden, er soll einem neuen Platz machen. Es hat ferner fiir seinen
Urheber negative Folgen. Der damit angedeutete geschichtliche Kontext soll im folgenden
weiter erhellt werden. Erstens wird untersucht, welche soziale Dynamik in jener
Verschrinkung von Opposition und Identifikation zum Ausdruck kommt, zweitens,
welche Auswirkungen die Tempelweissagung hatte. Im Rahmen einer Faktorenanalyse
werden gesellschaftliche Einwirkungen auf die Uberlieferung untersucht, im Rahmen
einer Funktionsanalyse Auswirkungen der Uberlieferung auf die Gesellschaft. Zur
Faktorenanalyse wird die Hypothese vertreten, dass in der Tempelweissagung Spannungen
zwischen Stadt und Land, d.h. zwischen Jerusalem und seinem jiidisch besiedelten
Hinterland zum Ausdruck kommen?, zur Funktionsanalyse, dass die Tempelweissagung
nicht nur in der Aristokratie, sondern auch im einfachen Volk als Angriff auf den
religiosen und materiellen status quo verstanden werden musste. Keine der beiden
Hypothesen setzt die Echtheit der Tempelweissagung voraus. Thr sozialer Kontext wire
derselbe — unabhingig davon, ob sie von Jesus oder einem urchristlichen Propheten
formuliert worden ist. Grundlegende Wandlungen in der Sozialstruktur Paldstinas gab es
erst nach 70 n. Chr. Dennoch seien einige Argumente fiir die Echtheit skizziert.
Unableitbarkeit aus Judentum und Urchristentum gelten dabei als primiére, Ubereinstim-
mung mit dem gesamten Wirken Jesu als sekundére Kriterien fiir Authentizitit.

1. Die Tempelweissagung ldsst sich nicht aus jidischen Traditionen ableiten. Die
Kombination von Tempelzerstorung und -erneuerung in einem Wort ist traditionsge-
schichtlich singulir.> Und doch ist sie geschichtlich nicht ohne Vorbild. Denn Herodes

! Die Thesen dieses Aufsatzes habe ich am 28.5.75 in Kiel und am 39.5.75 in Heidelberg

vor%etragen. Meinen Kollegen danke ich fiir mannigfache Anregung.

Die Stadt-Land-Formel vereinfacht die Soziodkologie Palastinas. Zu unterscheiden sind:
hellenistische Stadtstaaten, jlidisch besiedeltes Land, unbesiedelte Wiisten und Gebirge, die judische
Metropole. Der soziookologische Stadtbegriff ist vom verfassungsrechtlichen Polis-Begriff zu unter-
scheiden. Jerusalem war keine Polis, vgl. V. A. Tscherikover, Was Jerusalem a ‘Polis’? : Isr. Expl.
Journ. 14 (1964), S. 61-78. Zur Urbanisation Palastinas vgl. A. H. M. Jones, The Urbanization of
Palestine: Journ. Rom. Stud. 21 (1931), S. 78 -85, ders., The Cities of the Eastern Roman Provinces
(19%7), S. 227-295.

Weissagungen gegen den Tempel sind nie unmittelbar mit der Verheissung eines ncuen Tempels
verbunden. Ath. Hen. 90,28f. bezieht sich nicht auf den Tempel, sondern auf Jerusalem (vgl. 91,13;
23,5; 89,73). Ich kann hier nur auf die griindliche Untersuchung von L. Gaston, No stone on another,=
Nov. Test. Suppl. 23 (1970), S. 65243, verweisen. Gaston halt nur dic zweite Halfte der Weissagung
fiir authentisch. Der erste Teil ist in der Tat zumindest umformuliert worden. Der Tempelspruch
begegnet oft im Munde von Gegnern (Ausnahmen: Joh. 2,19; Thom. Ev. 71). Vermutlich gab man ihm
eine Form, die Jesus in Misskredit bringen konnte. Zu fragen ist, ob die 1. P. Sg. Akt. auf solch einc
verleumderische Umformulierung zurlickgeht. Denn man konnte Jesus nur anschuldigen, wenn man
unterstellte, er wolle die Tempelzerstorung aktiv betreiben (etwa durch Brandstiftung u.i.), nicht aber,
wenn er seine Zerstorung im Rahmen der eschatologischen Wende angekiindigt hat. Dass Mark. 13,2
die 1.P.Sg. Akt. durch die 3. P. Sg. Pass., Joh. 2,19 durch die 2. P. Pl crsetzt, ist zwar auch im
Kontext begriindet, kdnnte aber Indiz fiir eine urspriingliche Variabilitit der Uberlieferung sein. Vgl.



G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu 145

hatte 20/19 v. Chr. den Serubbabelschen Tempel abreissen und einen neuen errichten
lassen (Jos. Ant. 15,380ff.). Seitdem hatte prophetische Phantasie ein Modell, nach dem
sie ihre Zukunftsvisionen gestalten konnte. Der terminus a quo diirfte damit feststehen.

2. Die Tempelweissagung ldsst sich nicht aus dem Urchristentum ableiten. Terminus
ad quem ist die Tempelzerstorung 70 n. Chr., denn das Wort ist kein vaticinium ex
eventu. Sein positiver Teil, die Errichtung eines neuen Tempels, ging nicht in Erfiillung.
Der negative Teil erfiillte sich anders: nicht Jesus, sondern die Romer zerstorten den
Tempel.* Dass ein urchristlicher Prophet vor 70 n. Chr. das Wort formuliert hat, ist
unwahrscheinlich. Das Tempelwort wurde umgedeutet. Stephanus spiritualisiert seinen
zweiten Teil: Anstatt einer Wiedererrichtung des Tempels kiindigt er die Anderung
mosaischer Gesetze an (Apg. 6,14). Das Joh. spiritualisiert beide Teile: Zerstorung und
Wiedererrichtung des Tempels werden auf Jesu Tod und Auferstehung gedeutet. Das
Matth. setzt die ganze Weissagung in den Potentialis: Jesus kann zerstdren und
wiedererrichten (Matth. 26,61). Wahrscheinlich erfolgte diese Umdeutung der Weissagung
deshalb, weil sie nicht in Erfillung gegangen war. Dazu kommen andere Griinde. Den
christlichen Gruppen wurde Tempelfeindlichkeit vorgeworfen. Die Tempelweissagung
begegnet fast immer im Munde von Gegnern (Mark. 14,58; Apg. 6,14; Petr. Ev. 7,26). Die
Christen hatten ihren Gegnern freiwillig Munition geliefert, wenn sie das Wort eines ihrer
Propheten Jesus in den Mund gelegt hitten.

3. Die Tempelweissagung fligt sich gut in den Rahmen des Wirkens Jesu. Wort- und
Erzihltradition weisen in dieselbe Richtung: Tempelreinigung und -weissagung bringen
beide Aggression und Identifikation hinsichtlich des Tempels zum Ausdruck, die
Tempelweissagung als prophetisches Wort, die Tempelreinigung als zu ihr gehorende
prophetische Symbolhandlung.® Das Wort passt gut zur Naherwartung Jesu; nur im
Rahmen kosmischen Wandels wiren Zerstorung und Erneuerung des Tempels denkbar.
Schliesslich fiigt sie sich gut in den geschichtlichen Ablauf. Sie motiviert, warum Jesus
und seine Anhinger nach Jerusalem zogen — auch andere vergleichbare Propheten des
1. Jahrhunderts n. Chr. zogen mit ihren Anhingern an den Ort des von ihnen
angekiindigten Wunders.® Sie motiviert ferner, warum die Jinger nach Ostern ihr
Zentrum in Jerusalem hatten: Hier erwarteten sie entscheidende eschatologische
Ereignisse.

Die folgenden Ausfiihrungen sind jedoch unabhingig vom Problem der Authentizitat
des Wortes. Denn dieselben sozialen Faktoren konnen Geschichte und Traditionsge-
schichte, historische Realitit und Phantasie bestimmen. Soziologische Analyse bezieht

O. Betz, Dic Frage nach dem messianischen Bewusstsein Jesu: Nov. Test. 6 (1963), S. 20-48, S. 37
A. 2; F.Hahn, Das Verstindnis der Mission im Neuen Testament (1965), S.29 A.3. Fir
Nichtauthentizitit des Tempelworts plidiert E. Linnemann, Studien zur Passionsgeschichte (1970),
S. 125-127, mit der Begriindung, es sei aus dem Judentum nicht ableitbar.

Die negative Halfte der Tempelweissagung wurde in Mark. 13,2 sekundar zum vaticinium ex
eventu; sic wurde isoliert, weil nur sie eingetroffen ist. Auch so ist noch die urspriingliche Prophetie
crkennbar: Der Tempel wurde zunichst durch Feuer zerstort (Jos. Bell. 6,228ff.), dann geschliffen
(Jos. Bell. 7,1ff.). Ein reines vaticinium ex eventu hiatte beide Vorgange genannt. Anders N. Walter,
Tempelzerstdorung und synoptische Apokalypse: Zs. nt. Wiss. 57 (1966), S. 38—49.

So u.a. Hahn (A. 3), S. 29f.; H. Schiirmann, Die Symbolhandlungen Jesu als eschatologische
Erfillungszeichen: Bib. u. Leb. 11 (1970), S. 29-41, 73-78; J. Roloff, Das Kerygma und der irdische
Jesus (1970), S. 95. In Joh. 2,13-22 sind Tempelweissagung und -reinigung verbunden.

Vgl. Theudas (Jos. Ant. 20,97), cin dgyptischer Prophet (Ant. 20,169f.; Bell. 2,261ff.), ein
samaritanischer Prophet (Ant. 18,85ff.), Jonathan (Bell. 7,437ff.). Dazu R. Meyer, Der Prophet aus
Galilda (1940), S. 82ff.; G. Theissen, Urchristliche Wundergeschichten (1974), S. 242f.



146 G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu

sich auf Typisches, Wiederkehrendes, Strukturelles, also auf das, was fiir mehrere Personen
und Situationen Giltigkeit besitzt, gleichgiiltig ob es sich um Jesus, um urchristliche
Propheten oder Gemeinden handelt. Eben darin liegt ihre Grenze. Das Singulidre der
Tempelweissagung kann sie nur unzureichend erfassen. Sie erfasst nur einige Aspekte.

Die Opposition gegen den Tempel ist der Aspekt der Tempelweissagung, der hier am
meisten interessiert. Zu zeigen ist, dass diese Opposition vor allem in der Landbevilke-
rung verwurzelt war. Dem scheint die Tatsache zu widersprechen, dass die Landbevolke-
rung in den Wirren der Jahre 39/40 n. Chr., als Caligula versuchte, sein Standbild im
Tempel aufzustellen, eine bis zur Todesbereitschaft gehende Bindung an den Tempel
zeigte. Gerade die Bauern verliessen damals ihre Acker, um sich den Protestdemonstra-
tionen anzuschliessen. Die Vernachlissigung der Landwirtschaft war so gross, dass man
um Ernte und (als Folge davon) um die Steuerzahlungen fiirchten musste (Jos. Ant.
18,274. 287). Aber gerade diese gesteigerte Identifikation mit dem Tempel ist die beste
Basis fiir eine entschiedene Opposition: Je heiliger eine Institution ist, um so schirfer
wird oft die Kritik an ihrer faktischen Gestalt. Misst man mit der Elle des Absoluten, so
muss sich alle irdische Realitdt kompromittieren. Es ist daher kein Widerspruch, wenn wir
neben einer hohen Bindung an den Tempel eine energische Opposition finden”.

Dabei lassen sich idealtypisch a) prophetische und b) programmatische Tempeloppo-
sition unterscheiden: Ein Prophet sagt, was mit dem Tempel geschehen wird, ein
Programm, was mit ihm geschehen soll. Prophetische Opposition ist an eine bestimmte
Person gebunden, ein Programm wird von einer Gruppe getragen und ist von einzelnen
Gruppengliedern (die z.B. infolge des Generationenwechsels ein- und ausscheiden konnen)
unabhangig. Dass sich beide Formen der Opposition gegenseitig bedingen, versteht sich
von selbst. Nur zum Zwecke der Analyse trennen wir sie.

a) Die verschiedenen Fille prophetischer Tempelopposition lassen sich unter zwei
Aspekten vergleichen: Erstens ist nach den Verkiindigern von Drohworten gegen den
Tempel zu fragen, zweitens nach der Verkiindigungssituation, d.h. nach den Gelegenhei-
ten, bei denen diese Prophetien verkiindigt wurden.

Als Verkiindiger eines Drohwortes gegen den Tempel steht Jesus nicht allein in der
judischen Religionsgeschichte. Von Micha, Uria und Jeremia sind Drohworte erhalten
bzw. bezeugt (Mi. 3,9ff.; Jer. 26,20ff.; 26,1ff.). Hinzu kommt aus neutestamentlicher
Zeit Jesus, der Sohn des Ananus, dessen Unheilsprophetie Josephus unter den Vorzeichen
der Tempelzerstorung auffithrt (Jos. Bell. 4,300ff.):

“Ein gewisser Jesus, des Ananus Sohn, ein ungebildeter Landmann, kam vier Jahre vor dem
Ausbruch des Krieges . .. zu dem Fest, an dem der Sitte gemass alle Juden Gott zu Ehren Laubhtitten
in der Nihe des Tempels errichten, und fing da plotzlich an zu rufen:

‘Eine Stimme vom Aufgang
eine Stimme vom Niedergang,
eine Stimme von den vier Winden;

¥ Vgl. O. Cullmann, L’opposition contre le temple de Jérusalem, motif commun de la théologic
johannique et du monde ambiant: New Test. Stud. 5 (1959), S. 157-173. Sein Schiiler Gaston (A. 3),
S. 119ff., 150ff. passim, bringt einen umfassenden Uberblick tiber alle tempelkritischen Stromungen.



G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu 147

eine Stimme iiber Jerusalem und den Tempel,
eine Stimme liber Brautigame und Braute,
eine Stimme {iber das ganze Volk! ’

Tag und Nacht rief er dies, in allen Gassen der Stadt umherlaufend . . .”

Der Verriickte setzte sein Wehgeschrei bis zum jiidischen Krieg fort und kam bei der
Belagerung Jerusalems um. Analogien zum Auftreten Jesu sind in fiinf Punkten gegeben:
1. im Drohwort gegen den Tempel, 2. in der Verkiindigungssituation des Festes, 3. in
seiner Inhaftierung durch die einheimische Aristokratie, 4. in seiner Ubergabe an die
Romer. Hier interessiert der flinfte Punkt: Alle fiinf gegen den Tempel weissagenden
Propheten stammen vom Lande; Micha aus Moreseth (Mi. 1,1), Uria aus Kirjath Jearim
(Jer. 26,20), Jeremia aus Anathot (Jer.1,1), Jesus aus Galilda. Der Sohn des Ananus wird
als ungebildeter Landmann charakterisiert.

Das Bild wird etwas komplizierter, wenn wir weitere Tempelweissagungen bertick-
sichtigen, zunichst die des Stephanus. Er konnte aus der Diaspora stammen, da er sich in
Jerusalem an die dort anwesenden Diasporajuden wendet und einer seiner Anhidnger aus
Antiochia stammt (Apg. 6,5). Aufschlussreicher ist fiir uns, dass seine Anhinger nach
seinem Tode zundchst auf dem Lande weiter wirken (Apg. 8,1). Waren sie hier sicherer?

Bei der Tempelprophetie Matth. 23 37ff. ist der Autor unbekannt®. Der erste Teil
besteht aus einem Scheltwort gegen Jerusalem, das seine Propheten steinigt. Der zweite
droht damit, dass Gott den Tempel verlisst — moglicherweise als Vorstufe zu seiner
Zerstorung. Denn Josephus und Tacitus wissen davon zu berichten, dass vor der
Katastrophe eine Stimme im Tempel den Exodus gottlicher Prisenz angekiindigt habe
(Tac. Hist. V, 13; Jos. Bell. 6,299; 2. Bar. 8,1f.). Beide werten das als Anzeichen der
Zerstorung. Wahrscheinlich gehort die Prophetie in die Zeit vor dem jiidischen Krieg. Auf
jeden Fall ist sie aus ausserjerusalemer Perspektive gesprochen. Denn die Boten werden
nach Jerusalem “‘gesandt™, als kimen sie von anderswo, und die Jerusalemer werden in
der 2. Pers. Pl. angeredet. Der Tempel ist ““ihr”” Haus.

Schliesslich muss noch ein um 35 n. Chr. auftretender samaritanischer Prophet
erwihnt werden®. Er verheisst seinen Anhingern, sie wiirden auf dem Garizim die
verschollenen Tempelgerite wiederfinden. Darin liegt natiirlich eine Spitze gegen den
Jerusalemer Tempel. Auch diese Bewegung hat ihr Zentrum auf dem Lande. Man
versammelt sich zum Zug auf den Garizim in dem samaritanischen Dorf Tirathana. Nach
Josephus liess Pilatus die Menge so barbarisch niedermetzeln, dass er mit Erfolg verklagt
wurde (Jos.Ant. 18,85-89)'°. Sein Eingreifen zeigt, dass er bei dem Stichwort “Tempel”
ausserordentlich hellhorig war.

Vegl. die griindliche Analyse von O. H. Steck, Isracl und das gewaltsame Geschick der Propheten
(1967), S. 48-50; 227-239, der den Spruch zwischen 66 und 70 n. Chr. ansetzt. Er konnte natiirlich
auch dlter scin. Wir wissen noch nicht einmal sicher, ob nicht Jesus doch sein Autor ist.

Vel. M. I, Collins, The Hidden Vessels in Samaritan Traditions: Journ. Stud. Jud. 3 (1972),
S.97-116. Die Samaritaner glaubten, dass der Taheb, der Messias, die verborgenen Tempelgerite
ui‘fclnbarcn werde; J. MacDonold, The Teology of the Samaritans (1964), S. 365.

M. Grant, The Jews in the Roman World (1973), S. 112, bestreitet, dass die Niedermetzelung
der Samaritaner der entscheidende Grund fiir die Abberufung des Pilatus gewesen ist. Schwer
vorstellbar ist, dass ein Prifekt sein Amt verlor, wenn er drastisch gegen eine bewaffnete Bewegung
vorging. Als Vitellius nach der Abberufung des Pilatus in Paldstina erschien, beruhigte er zunichst die
Gemiiter in Judda und Jerusalem. Auch hier hat es wohl Probleme gegeben.



148 G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu

Wir halten fest: Die prophetische Opposition gegen den Tempel wird vor allem von
Menschen getragen, die nicht aus Jerusalem selbst stammen, sondern in der Mehrzahl
landlicher Herkunft sind.

Nicht nur die Herkunft vom Land verbindet Jesus mit dem gleichnamigen Ungliicks-
propheten. Beide treten bei einem Fest in Jerusalem auf: Jesus beim Passa, der Sohn des
Ananus beim Laubhiittenfest. Gerade fiir die grossen Feste sind aber Spannungen
zwischen Stadt- und Landbevélkerung belegt. Vier Vorfille seien aufgefiihrt.!' Der erste
Vorfall spielt sich nach dem Tode des Herodes (4 v. Chr.) ab. Uberall brachen damals im
Lande Unruhen aus: in Galilda, Perda und Judia (Jos. Ant. 17,269—284). Diese Unruhen
griffen auf Jerusalem iiber, als die Landbevolkerung zum Fest in die Stadt stromte. Nach
Niederschlagung des Aufstands entschuldigen sich die Jerusalemer damit,

“‘dass das Volk des Festes wegen in Jerusalem so zusammengestromt sei, und dass der Krieg
nicht auf ihren Rat unternommen worden; vielmehr trage lediglich der Ubermut der Auswirtigen die
Schuld daran; sie selbst seien mit den Romern mehr belagert gewesen, als dass es ihnen in den Sinn
gekommen wire, die Romer zu belagern™ (Jos. Ant. 17,293).

Natiirlich handelt es sich dabei auch um eine Schutzbehauptung. Aber sie hat einen
wahren Kern: Die Landbevolkerung war rebellischer als die Stadt'?. Darum wurde von da
ab an Festtagen die militarische Prasenz der Romer verstarkt, “‘um etwaige aufriihrerische
Bewegungen der versammelten Menge zu unterdriicken” (Jos. Bell. 2,224). Solche
militarische Prisenz hat rebellische Gesinnung jedoch nur unzureichend dimpfen kénnen,
wurde vielmehr selbst zur Quelle neuer Querelen, wie ein zweiter Vorfall ein halbes
Jahrhundert spiter (unter Cumanus 48—52 n. Chr.) zeigt:

““Als namlich das Volk zum F e s t der ungesiuerten Brote nach Jerusalem zusammenstromte, war
tiber der Saulenhalle des Tempels eine romische Kohorte aufgestellt . . . Da zog auf einmal ciner der
Soldaten seinen Mantel in die Hohe, kehrte mit einer unanstandigen Verbeugung den Juden das Gesilss
zu und gab einen seiner Stellung entsprechenden Laut von sich™ (Jos. Bell. 2,224).13

Die Provokation l16st Unruhen aus. Es kommt zu Steinwiirfen. Eine Panik bricht aus.
Viele Menschen kommen um. Weitere Unruhen unter Cumanus spielen sich auf dem
Lande ab. Vorfille unter seinem Nachfolger Felix mogen als drittes Beispiel dienen. Felix
hatte die Widerstandsbewegung auf dem Lande zwar erfolgreich bekimpft — mit dem
Ergebnis jedoch, dass diese nun in der Stadt aktiv wurde'®. Ihr erstes Opfer wurde der
Hohepriester Jonathan (Jos. Bell. 2, 256); der Mord war u.U. vom romischen Prokurator
bestellt (Ant. 20,163). Nach dem Gesetz der Serie kam es zu einer Fiille von Morden:

“Da man den Mord ganz ruhig geschehen liess, kamen in der Folge die Riduber an Festtagen
ganz offen zur Stadt, mengten sich unter die Volksmassen und stachen teils die eigenen Feinde, teils

' Ein weiterer Vorfall findet sich in Jos. Ant. 17,213f. und 29,118ff. Vgl. noch J. Blinzler, Die
Nicdermetzelung von Galildern durch Pilatus: Nov. Test. 11 (1958), S. 24 -49.

Zu den Unruhen nach dem Tod des Herodes vgl. M. Hengel, Dic Zeloten (1961), S. 331-336.
Hengel betont mit Recht die dabei manifest werdenden Spannungen zwischen Stadt und Land (vgl.
S. 335). Er hat auch die Vorgeschichte dieser Spannungen erhellt: Das Ubergewicht der Stadt
gegeniiber dem Land hat sich wihrend des allgemeinen 6konomischen Aufschwungs in hellenistischer
Zeit entwickelt; vgl. M. Hengel, Judentum und Hellenismus (1969). S. 101f. Noch weiter ging L.
Finkelstein, The Pharisces. The Sociological Background of their Faith (1938, 1962°), der dic gesamte
judische Religionsgeschichte vom Stadt-Land-Konflikt her deutete.

Bei diesem Furz des Soldaten handelt es sich u.U. um cine verbreitete antijiidische und
allgemeine Verachtungsgeste. Sie begegnet in der Schwitzersatire Horaz’: vin tu curtis lIudacis
oppedere (Sat. I, 9, 70) und bezieht sich dort auf Verletzung der Sabbatruhe durch Geschifte. I'iir den
Hinweis auf Horaz danke ich Prof. Ph. Vielhauer.

Dazu vgl. Hengel (A. 12), Zeloten S. 49 und 357f.



G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu 149

andere nieder, gegen die sie sich fiir Geld dingen liessen, und das nicht bloss in der Stadt, sondern
manchmal auch im Tempel; denn sie waren so verwegen, auch dort zu morden, ohne dass sie meinten,
dadurch einen Frevel zu begehen” (Jos. Ant. 20,165).

Aufschlussreich ist: Die Widerstandskdampfer haben keinen Respekt vor heiligen Orten
und Zeiten. Sie nutzen Feste und Tempel fiir ihre terroristischen Aktivititen —
wahrscheinlich mit gutem Gewissen; denn sie sind iiberzeugt, den heiligen Willen Gottes
zu vollstrecken. Diese Distanz zum Tempel wird auch im letzten Beispiel deutlich. Unter
Albinus (62—64/5) drangen Widerstandskdampfer wihrend eines Festes in die Stadt,
nahmen den Sekretir des Tempelhiiters Eleazar als Geisel mit und erpressten so die
Freilassung von zehn inhaftierten Genossen (Jos. Ant. 20,208f.). Die Nachgiebigkeit der
Behorden ermunterte zu weiteren Unternehmungen dieser Art:

“Die Rauber suchten jetzt auf jede Weise irgendeinen von Ananus’ Angehorigen oder Freunden in
ihre Gewalt zu bekommen und hielten sie jedes Mal so lange gefangen, bis einige Sicarier freigegeben
wurden. So wuchs ihre Zahl wieder und mit neuem Ubermut verwiisteten sie das ganze Land” (Jos.
Ant. 20, 210).

Unverkennbar ist, dass die auf dem Lande operierende Widerstandsbewegung in der
Tempelaristokratie ihren Feind sah.'® Fiir uns ist entscheidend: Die zu den Festen
hereinstromende Landbevolkerung musste in den Augen der fiir die Ordnung verantwort-
lichen Behorden als Sicherheitsrisiko betrachtet werden, teils weil die Landbevolkerung
aufriihrerisch war, teils weil die grosse Menge Unruhestiftern Deckung bot. Latente
Spannungen zwischen Stadt und Land wurden so an den Festtagen immer wieder
manifest.

Das gilt auch fiir die Passionsgeschichte'®, wobei wir die Frage ausklammern konnen,
inwieweit diese Spannungen die Geschichte oder die Traditionsgeschichte bestimmt
haben. Hohepriester und Schriftgelehrte waren sich dariiber einig, dass Jesus nicht am
Fest inhaftiert werden sollte, damit es keine Unruhe unter dem Volk gab (Mark. 14,2).
Mit ““Volk” kann nur das zum Fest hereinstromende Landvolk gemeint sein, die
Jerusalemer waren ja stindig prasent. Offensichtlich fiirchtete man, dass Jesus unter der
Landbevolkerung Sympathien besass. Dazu passt, dass nach dem Einzugsbericht die zum
Fest pilgernden Menschen Jesus mit Hosianna feierten (Mark. 11,9) — nicht die
Jerusalemer. Seines Leichnams nahm sich Joseph von Arimathia an (Mark. 15,43) — kein
Jerusalemer. Fiir die Aufsichtsorgane war die Jesusbewegung nur ein Sonderfall der vom
Land nach Jerusalem hereingeschleppten Unruhen. Deshalb interessierte man sich vor
allem fiir die Herkunft des Petrus und fragte ihn, ob er ““zu dem Nazarener Jesus” gehore
(Mark. 14,67). Schon die Tatsache, dass er Galilder war (Mark. 14,70), machte ihn
verdichtig. Die Behorden hatten vermutlich einschligige Erfahrungen. Nach Luk. 13,1-3
war Pilatus gegen galildische Pilger in Jerusalem vorgegangen.!’

15 ks spricht nichts fiir die Vermutung, dass dic Erpressten mit den Erpressern konspirierten, wie
G. Baumbach, Jesus von Nazarcth im Lichte der judischen Gruppenbildung (1971), S. 54, vermutet.
Zur Politik der Hohenpriester vgl. noch E. M. Smallwood, High Priests and Politics in Roman Palestine:
Journ. Theol. Stud. 13 (1962), S. 14-34.

Mit Recht urteilt Hengel (A. 12), Zeloten, S. 371 A. 1: “*Auch fiir das Verstindnis der Passion
ist er (sc. der Gegensatz von Stadt und Land) wesentlich.” Der vorliegende Aufsatz wurde durch diese
Bemerkung angeregt.

Blinzler (A. 11), S. 24 -49, datiert den Zwischenfall mit guten Griinden auf ein Passafest. Seine
weiteren Uberlegungen haben den methodischen Mangel, dass sie dic Evangelienkomposition zu schnell
zur historischen Rekonstruktion heranziehen. Vgl. ferner H. W. Hoehner, Herod Antipas (1972),
S. 175f.



150 G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu

Unsere erste Hypothese basiert so weit auf zwei Analogieketten: Einerseits stammen
die meisten Triger von Drohungen gegen den Tempel vom Lande, andererseits tritt Jesus
mit seinem Wort gegen den Tempel bei einer Gelegenheit in die Offentlichkeit, in der
haufig Spannungen zwischen Stadt und Land manifest wurden.

b) Dass die Tempelopposition Jesu eine ihrer Wurzeln in diesen Spannungen zwischen
Stadt und Land hatte, lisst sich durch einen Blick auf die programmatische Tempeloppo-
sition weiter untermauern. Sehen wir von den Samaritanern ab, so gab es zwei Gruppen
innerhalb des Judentums, die in programmatischer Opposition zum Tempel standen: die
Essener und Zeloten (wobei unter “Zeloten” die ganze Freiheitsbewegung verstanden
werden soll). So tief auch die Unterschiede zwischen ihnen und der Jesusbewegung sind,
so haben doch alle drei Gruppen gemeinsam, dass sie eine Erneuerung des Judentums
anstreben, dessen gegenwirtige Gestalt sie kritisieren. Daher die Opposition zum Tempel.

Die Essener lehnten den Opferkult in Jerusalem ab (Jos. Ant. 18,19).'® Wohl schickten
sie Weihegeschenke in den Tempel, der Zutritt zum Heiligtum selbst aber blieb ihnen
verwehrt. Was Josephus berichtet, bestitigen die Qumranschriften: Der Tempel wurde als
unrein abgelehnt (CD IV, 18; 1QpHab XII,7f. u.0.). Niemand sollte ihn betreten (CD
VI,11-14). IThm wurde die Gemeinde entgegengestellt, die sich als Heiligtum aus
Menschen verstand, in dem Gesetzestaten als Rauchopfer dargebracht wurden (4Qflor
I,6f.) und dessen Aufgabe es sei, fir das Land zu sithnen (1QS VIIL,6—10 u.6.). Die
Behauptung, der eigentliche Tempel Israels zu sein, sowie die Deutung der Nathanweis-
sagung auf die Qumrangemeinde (in 4Qflor I,1—12) haben gewiss polemischen Sinn: Die
Qumrangemeinde sollte Ersatz fir den verworfenen Tempel sein. Fir uns ist wichtig, dass
auch diese Tempelopposition ausserhalb Jerusalems beheimatet war: in einer Wiistenoase
sowie bei den im Lande verstreut lebenden Essenern. Josephus schreibt zwar, sie seien in
jeder “Stadt” anzutreffen (Jos. Bell. 2,124), aber er nennt héiufig die Dorfer Palastinas
Stadte. Philo berichtet aus der Perspektive der Grossstadt Alexandria zuverlassiger liber
die Essener:

“Diese bewohnen nur vornehmlich Dorfer und meiden die Stidte um der den Stidten eigenen
Ungebundenheit willen, wohl wissend, dass durch den Umgang — gleich einer Krankheit aus
schadlicher Luft — eine fiir die Seelen unheilbare Beriihrung erwichst. Die einen treiben Ackerbau, die
andern iiben verschiedene friedsame Handwerke, und so niitzen sie sich selbst und den Nachsten”
(Philo, Omnis probus 76).

Ahnliche Vorbehalte gegentiiber stidtischem Leben weiss Philo von den Therapeuten
zu berichten (Vit.cont. 19ff.). Dabei muss man in Rechnung stellen, dass die Sehnsucht
des Grossstiadters nach dem “einfachen Leben” diese Aussagen gefirbt haben konnte.

Hinter den terroristischen Aktionen der Zeloten stand ein religios- soziales Pro-
gramm.'® Anfang des jiidischen Krieges fithrte ihr “Eifer” fiir das Gesetz zu einer
Tempelreform. Josephus berichtet, “Rauber”, die vom Land in die Stadt hereingekom-
men seien (Jos. Bell. 4,128), hitten sich die Wahl der Oberpriester angemasst, alte
Familienprivilegien abgeschafft (Bell. 4,147) und seien schliesslich zur Wahl eines neuen
Hohenpriesters geschritten:

“Zufillig traf nun das Los einen Menschen, an dessen Person das Frevelhafte ihres Beginnens so
recht offenkundig wurde, cinen gewissen Phannias namlich, den Sohn Samuecls aus dem Dorfe

8 zur Bedeutung des Tempels fiir Qumran vgl. B. Gartner, The Temple and the Community in

Qumran and the New Testament (1965); G. Klinzing, Die Umdeutung des Kultus in der
Qumrangemeinde und im Neuen Testament (1971).

Dieses religios-soziale Programm hat Hengel (A. 12), Zeloten, bes. S. 93—150 klar herausge-
arbeitet.



G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu 151

Aphtha. Abgesehen davon, dass er nicht von Hohenpriestern abstammte, war er auch so ungebildet,
dass er nicht einmal wusste, was Hohepriestertum eigentlich sei. Wider seinen Willen schleppten sie ihn
vom L an d e herein” (Jos. Bell. 4,155f.).

Es blieb nicht bei dieser Provokation der alten stadtischen Aristokratie; sie wurde zum
grossten Teil umgebracht. Und auch sonst iibten die vom Lande kommenden Widerstands-
kampfer eine schreckliche Terrorherrschaft tiber die Stadtbevolkerung aus, die eher zum
Ausgleich mit den Romern neigte und daher als unzuverlissig galt. Vier lindliche Gruppen
tyrannisierten die Stadt: Galilder unter der Leitung des Johannes von Gischala (Jos. Bell.
4,1211f.559), Judder unter Simon, dem Sohn des Gioras (Jos. Bell. 2,652; 4,503), die
Tempelzeloten unter Eleazar (Jos. Bell. 4,135ff.)2° und die Idumaier (Jos. Bell. 4,224ff.).
Es ist zwar wahrscheinlich, dass zu diesen Gruppen jeweils auch Jerusalemer Stadtbiirger
gehorten, in der Hauptsache stammten sie jedoch vom Land. Thr Terror wird nur
verstindlich, wenn man annimmt, dass sich in ihm ein lang angestauter Hass gegen die
Stadt — insbesondere ihre Aristokratie — entlud. Wie bei den Essenern scheint es librigens
auch bei den Zeloten grundsitzliche Vorbehalte gegeniiber stidtischem Leben gegeben zu
haben. Hippolytus berichtet von Zeloten und Sikariern (die er merkwiirdigerweise als eine
Gruppe der Essener betrachtet), sie hitten keine Miinze wegen der auf ihnen befindlichen
Bilder angeriihrt. Ausserdem gingen sie ‘“‘in keine Stadt, damit keiner durch ein Tor
schreite, auf dem Bildsdulen stinden” (Hipp. Adv. haer. 9,26). Auch hier finden wir eine
grundsdtzliche Distanz zur Stadt — genauer: zur hellenistischen Stadt.

Die Tempelopposition Jesu kennt dagegen keine grundsitzliche Distanzierung gegen-
iber der Stadt?'. Sie hat auch keinen programmatischen Charakter: Weder ist ein
Reformprogramm fiir den Jerusalemer Tempel erkennbar noch eine neue Gemeindeorga-
nisation, die beansprucht, der neue Tempel zu sein.

Prophetische und programmatische Tempelopposition haben jedoch gemeinsam, dass
sie auf dem Lande verwurzelt waren. Das ist belegbar. Belegbar ist ferner ein Gegensatz
zwischen Stadt und Land, der sich vor allem im politischen Verhalten zeigt. Alle weiteren
Schliisse sind Interpretation. Eine begriindete Interpretation ist m.E. der Schluss, dass die
im 1. Jahrhundert n. Chr. sichtbar werdende Tempelopposition von den Spannungen
zwischen Stadt und Land genidhrt wurde und dass auch die Tempelweissagung Jesu in
dieses Spannungsfeld hineingehort. Es diirfte ja plausibel sein, dass sich Prophetie gerade
in sozialen Spannungsfeldern entwickelt. Ebenso plausibel ist aber auch, dass sie damit
nicht erklirt und *‘abgeleitet™ ist. Soziale Spannungen zwischen Volkern, Schichten oder
anderen Gruppen gab es immer, nicht immer aber traten Propheten auf. Vielmehr miissen

2 M. Smith, Zealots and Sicarii, their Origins and Relations: Harv. Theol. Rev. 64 (1971), 119,

hat S. 15ff. mit Recht die lindliche Herkunft der Tempelzeloten betont, irrt aber, wenn er sie als
Exponenten einer “'peasant picty’ deutet. Die Tempelzeloten waren Priester. So mit Recht M. Hengel,
Zcloten und Sikarier: Josephus-Studien. Festschrift f. O. Michel (1974), 175-196, S. 195; G.
Baumbach, Zeloten und Sikarier: Theol. Lit. zeit. 90 (1965), S. 727 - 740. Dabei ist zu beachten, dass
dic meisten Priester ausserhalb Jerusalems ihren Wohnsitz hatten. Lindliche Herkunft und priester-
licher Charakter der Bewegung widersprechen cinander nicht.

Es gibt cinige Worte, dic cine Distanz gegeniiber urbancr Kultur zeigen: Matth. 11,7-9, wo
“weiche Kleider” und “konigliche Hduser” abgewertet werden; ferner Mark. 13,1, wo die Jiinger tiber
dic Bauten des Tempels staunen. Das crinnert ein wenig an Provinzler, die selten in die Metropole
kommen. D. Claessens, Kapitalismus als Kultur (1973), S. 84, hat sehr anschaulich das Staunen eines
Dorfbewohners beschricben, der in cine mittelalterliche Stadt kommt. Er hat “‘viel zu bewundern:
Steinhduser, viele Hauser (mehr als ‘drei nebeneinander’ musste zu dieser Zeit bereits als ‘viel’
becindrucken! ), gepflasterte Strassen. Glastenster (Butzenscheiben) in den Hausern, grossere Kirchen,
schr viele Menschen . . .”



152 G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu

soziale Situationen immer schon im Lichte bestimmter Traditionen gedeutet werden, um
handlungsbestimmend zu werden??; nur so gehen sie in unsere Uberlieferungen ein. Auch
die Tempelopposition im romischen Paldstina wird erst verstindlich, wenn man die
radikaltheokratische Tradition Israels in Rechnung stellt: das Bewusstsein, dass Gott
selbst in Israel als Konig herrscht. Auch der jidische Tempelstaat stand in dieser
Tradition. Er verstand sich als eine “Theokratie” (Jos. Contra Ap. 2,165), war aber de
facto eine “‘Aristokratie” (Jos. Ant. 20,229). Denn Gott herrschte in ihm mittels der
Jerusalemer Tempelaristokratie. “Radikaltheokratisch” nennen wir alle Bewegungen, in
denen die Herrschaft Gottes gegen ihre theokratischen Vermittler ausgespielt wurde.
Radikaltheokratische Bewegungen waren die Essener, Zeloten, die Jesusbewegung.
Geschichtliche Voraussetzung fiir das Aufkommen solcher radikaltheokratischer Bewe-
gungen war die Kompromittierung der theokratischen Vermittler.

Zu fragen ist daher in unserem Fall: Wodurch konnte der Tempel im 1. Jahrhundert n.
Chr. als so kompromittiert erscheinen, dass verschiedene radikaltheokratische Stro-
mungen in Opposition zu ihm standen. Es sei auf drei mogliche Griinde hingewiesen:

1. Tempelopposition konnte Opposition gegen den Erbauer des Tempels sein. Der
Idumder Herodes war fiir die Strengglidubigen kein vollwertiger Jude. Ihm fehlte
dynastische Legitimitdt. Seine proromische Integrationspolitik musste ihn verdachtig
machen.*® Er war gewiss nicht der ideale Erbauer des jiidischen Heiligtums. Nun héren
wir bei Josephus, dass der Plan zum Tempelbau zuniachst Unruhe ausloste (Jos. Ant.
15,388), angeblich nur, weil man fiirchtete, Herodes wiirden nach Abriss des alten
Tempels die Mittel fiir den Aufbau fehlen. Konnte hinter dieser Furcht nicht eine sehr
viel grundsitzlichere Ablehnung des heroddischen Tempelbaus stehen?

2. Tempelopposition konnte ferner Opposition gegen den Stil des Bauwerks sein. Sein
hellenistischer Stil war Wahrzeichen der vorsichtigen Intergrationspolitik des Herodes.
Sinnfillig wurde sie in jenem goldenen Adler iiber der Pforte (Jos. Ant. 17,151), dem
Symbol des romischen Imperiums, dem Zeichen der Legionen und des Kaisers®® Er
verstiess gegen das Bilderverbot. Um ihn zu beseitigen, gab es kurz vor dem Tode des
Herodes noch eine Verschworung, die mit der Hinrichtung der Verschworer endete (Ant.
17,149—-167). Nach dem Tode des Herodes aber versammelten sich deren Sympathisanten
im Tempel und verlangten von dem designierten Nachfolger Archelaos Rache fiir die
Hinrichtung. Dabei erhielten sie Unterstiitzung vom Land (Bell. 2,9ff.; Ant. 17.213ff.).
Archelaos musste mit seiner ganzen Streitmacht eingreifen, um eine Verbindung der vom
Land einstromenden Rebellen mit den im Tempel versammelten Aufrithrern zu
verhindern.

3. Tempelopposition konnte schliesslich auch Opposition gegen die Tempelaristokra-
tie sein. Der Unmut der Essener richtete sich nicht zuletzt gegen die nichtzadokidischen
hasmondischen Hohenpriester. Um die Hasmonder auszuschalten, griff Herodes daher
zundchst auf eine legitime hohepriesterliche Familie zuriick (Jos. Ant. 15,22.40). Bald

= Vgl. R. K. Merton, Die Eigendynamik gesellschaftlicher Voraussagen: E. Topitsch (Hrsg.),

Logik der Sozialwissenschaften (1967), 144161, S. 145. Er crldutert dort das Thomas-Theorem, das
besagt, ‘“‘dass Menschen ihr Verhalten nicht nur nach den objektiven Gegebenheiten ciner Situation
ausrichten, sondern auch, und mitunter vorwiegend, nach der Bedcutung, die diese Situation fir sie
hat”’,

Zur Problematik des herodiischen Konigtums vgl. A. Schalit, Konig Herodes (1969), bes.
S. 146ff., 403ff., 483ff.

Zum goldenen Adler vgl. Schalit (A. 23), S. 734.



G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu 153

aber setzte er nach Gutdiinken ein, wen er wollte. Erst die Tempelzeloten besetzten das
Hohepriesteramt wieder mit einem Zadokiden.*

Es gab somit einige sachliche Griinde fiir eine Opposition gegen den heroddischen
Tempel, Griinde, die sowohl in Jerusalem als auch auf dem Lande eine Rolle spielen
konnten, auf dem Lande aber wohl nachhaltiger wirksam waren. Denn in der Stadt gab es
gute Griinde, sich mit dem heroddischen Tempel abzufinden, ja, sich mit ihm zu
identifizieren.

2,

Die Tempelweissagung lief den Interessen des ganzen Jerusalemer Gemeinwesens allzu
sehr entgegen, als dass sie hier nicht auf Ablehnung hatte stossen miissen.

Der priesterlichen Aristokratie verschaffte der Tempel viele Einkiinfte: religiose
Steuern (vor allem Zehnt und Erstlinge), Anteile an den Opfern, unregelmissige
Zuwendungen wie Geliibde und Bussen.?® Umstritten war deren Verteilung. Kurz vor dem
jidischen Krieg ist es zu heftigen Verteilungskimpfen gekommen: Die Hohenpriester
sollen den Priestern ihren Anteil am Zehnten mit Gewalt genommen haben, so dass einige
irmere Priester verhungerten (Jos. Ant. 20,181. 206f.).?” Im (stidtischen und lindlichen)
clerus minor konnte man am ehesten eine latente Tempelopposition vermuten. Jene
Zeloten, die sich im reformierten Heiligtum verschanzten, rekrutierten sich wahrschein-
lich aus ihm. Materielle Interessen banden jedoch nicht nur die Priesterschaft an den
Tempel: Viehhindler, Geldwechsler, Gerber und Schuster lebten mehr oder weniger vom
Opferkult. Die vielen Pilger waren auf Dienstleistungen der Bevolkerung angewiesen; ihr
Konsum wurde religios gefordert und gefordert: Neben dem den Priestern zu zahlenden
Zehnten verlangte das Gesetz theoretisch einen zweiten Zehnten, den jeder Israelit in
Jerusalem verzehren sollte (Deut. 12,22ff.). Der brachte den Jerusalemern keine
zusitzliche Belastung, ihrem Geschift aber Vorteile. Ferner gab es unter ihnen die
Bestrebung, mit Berufung auf die Heiligkeit der Stadt Befreiung von steuerlichen
Belastungen zu erreichen. Das zeigt ein angeblicher Erlass des syrischen Konigs Demetrius,
der der Stadt Jerusalem aufgrund ihrer Heiligkeit u.a. Steuerfreiheit zusicherte (1. Mark.
19,25—-45). Das waren natiirlich Wunschphantasien. Hin und wieder hat man mit solchen
Wiinschen wohl Erfolg gehabt: Vitellius erliess eine Umsatzsteuer fiir die auf dem
Jerusalemer Markt verkauften Frichte (Jos. Ant. 18,90; vgl. 17,205). Agrippa I
verzichtete auf eine die Hauser der Jerusalemer belastende Vermogenssteuer (Ant.
19,299). Um so mehr wurde das Land herangezogen: Als es vor dem judischen Krieg
Steuerriickstinde gab, wehrt man sich in Jerusalem entschieden gegen eine Belastung der
Tempelkasse (Jos. Bell. 2,193-296); anstatt dessen ziehen Vertreter der stddtischen
Aristokratie auf die Dorfer, um dort die Steuerschuld einzutreiben (Bell. 2,405). Falls

2b Vegl. J. Jeremias, Jerusalem zur Zeit Jesu (19692), S. 215-218.

Zu den Einkiinften vgl. E. Schiirer, Geschichte des jiidischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi, 2
(4. Aufl. 1901-1909), S.301-312; F. C. Grant, The Economic Background of the Gospels (1926),
S.94- 96; Jeremias (A. 25), S. 120-124.

A. Biichler, Der galilaische ‘Am-Ha’ares des zweiten Jahrhunderts (1906, Neudr. 1968), fiihrt
S. 17 A. 1 diesen Verteilungskampf auf cine “ausserordentliche Zunahme der Verzehntung” zuriick.
Wahrscheinlicher ist, dass die Einkiinfte knapper geworden waren und daher erbitterter iiber ihre
Verteilung gestritten wurde.



154 G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu

sich beide Aktionen auf dieselbe Steuerschuld beziehen, wire die Differenz der Betrige
aufschlussreich: Gessius Florus, der romische Prokurator, forderte 17 Talente, die
Aristokratie sammelte dagegen 40 Talente ein. Galt die Differenz als “‘Provision”? Falls
es sich um die Steuerschuld verschiedener Jahre handelt, wirde die wachsende Summe
eine wachsende Unwilligkeit zur Steuerentrichtung anzeigen. Wie dem auch sei: Die
Jerusalemer hatten Vorteile aufgrund der Heiligkeit ihrer Stadt, d.h. aufgrund des
Tempels. Jede Infragestellung des religiosen Status der Stadt musste daher auch den
materiellen Status ihrer Bewohner in Frage stellen.

Darum ist verstindlich, warum man auf jeden Versuch empfindlich reagierte, die
“Heiligkeit™ der Stadt anzutasten. Das ist gerade fiir die Zeit des Pilatus bezeugt. Dieser
hatte versucht, romische Hoheitszeichen heimlich in die Stadt zu schaffen. Er scheiterte
jedoch zwei Mal am Widerstand der Jerusalemer (Philo, Leg. adGaium 276ff.; Jos. Ant.
18,55-59),%® selbst dann, als er nur Schilder mit dem Namen des Kaisers innerhalb eines
romischen Verwaltungsgebidudes anbringen wollte. Nach Ablosung des Pilatus ging man
mit Forderungen noch weiter: Der syrische Legat Vitellius wurde sogar aufgefordert, ganz
Judia (also nicht nur Jerusalem) mit romischen Hoheitszeichen zu verschonen. Vitellius
nahm daraufhin einen grossen Umweg in Kauf, um im Hinterland seines Feldzugs gegen
die Nabatder Ruhe zu haben (Jos. Ant. 18,121). Dieser Eifer fiir die Heiligkeit Jerusalems
war gewiss religios begriindet. Es waren religiose Motive, die Jerusalem Menschen, Geld,
Waren und Handel zufithrten.?® War die wirtschaftliche Basis Jerusalems aber erst einmal
auf der Religion gegriindet, so gab es handfeste wirtschaftliche Griinde, jene religiosen
Motive zu verstiarken, denen Jerusalem seinen Sonderstatus verdankte. Niemand hat m.E.
das Recht, die Frage zu verbieten, ob der religiose Eifer der Jerusalemer grundsitzlich
anders zu beurteilen ist als die Aufregung der Epheser, die angesichts der christlichen
Predigt um ihre Andenkenindustrie firchteten (Apg. 19,23ff.). Zusammenhiinge, die fir
heidnische Kulte bereitwillig zugestanden werden, konnen beim jiidischen und christ-
lichen Kult nicht a priori ausgeschlossen werden. Das gilt auch fiir die Tempelweissagung
Jesu.

3.

Hier konnen wir diese Zusammenhange noch etwas konkreter fassen. Wenn Jesus
Zerstorung und Neuerrichtung des Tempels ankiindigte, so mussten sich alle die
angesprochen fihlen, die am Tempel bauten.

Man baute schon seit 20/19 v. Chr., die dusseren Hallen und der inncre Tempel waren
schon seit 9/8 v. Chr. fertig. Aber seitdem wurde standig weiter gebaut. Das Joh. nimmt
darauf Bezug. Die “Juden” reagieren dort auf die Tempelweissagung mit den Worten: 46

2 Zu den beiden Vorfillen vgl. C. H. Kracling, The Episode of the Roman Standards at
Jerusalem: Harv. Theol. Rev. 35 (1942), S. 263-289; P. L. Maier, The Episode of the Golden Roman
Shields at Jerusalem: c¢bd. 62 (1969), S. 109122, der mit Recht zwei verschiedene Ereignisse
annimmt. S. G. F. Brandon, Jesus and the Zealots (1967), S. 68ff., sieht in ihnen eine Tendenz zu
extensiveren Auslegung des Bilderverbots; S. Perowne, The Later Herods (1958), S. SIff.. einen
wachsenden Autoritatsverfall des Pilatus.

Vgl. die Ergebnisse von Jeremias (A. 25), 1-98, S. 41. 65. 82. 84. 97. Mcine Ausfithrungen
liber die soziale und 6konomische Situation Jerusalems stiitzen sich vor allem auf dies bewunderns-
werte Buch. Es zeigt im ubrigen, dass soziologische Iragestellungen schon immer Bestandteil
historisch-kritischer Forschung waren.



G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu 155

Jahre lang wurde dieser Tempel erbaut, und du willst ihn in drei Tagen errichten? *” (Joh.
2,20). Die Wahrheit ist, dass man iiber 80 Jahre an ihm baute, bis er unter Albinus
(62—64 n. Chr.) fertig war. Wie kam es zu dieser langen Bauzeit, zu jenem Missverhaltnis
zwischen den 10 Jahren, in denen ziigig die wichtigsten Bauten errichtet wurden, und
weiteren 70 Jahren des Ausbaus? 3 Das Problem wird noch verwickelter, wenn man die
Angaben des Josephus tliber die Zahl der Bauarbeiter betrachtet. Herodes stellte 11.000
Arbeiter ein; nach 80 Jahren sind daraus 18.000 geworden (Jos. Ant. 15,390; 20,219).
Unter der Voraussetzung, dass Josephus an beiden Stellen im gleichen Masse iibertreibt —
und er Ubertreibt gewiss —, kann man errechnen, dass sich die Zahl der Bauarbeiter um
63,5 % in 80 Jahren erhoht hat — und das trotz Beendigung der extensiven Arbeiten nach
10 Jahren. Des weiteren kann man folgende, allerdings sehr fiktive Rechnung durch-
fihren: Wenn man die Einwohnerzahl Jerusalems samt Vororten mit ca. 220.000 ansetzt
— 50 A. Byatt, der den Grossenordnungen bei Josephus viel Vertrauen schenkt und somit
eine kongeniale Schitzung bietet’! —, so wiren am Ende des Tempelbaus 8,2 % aller
Jerusalemer Bauarbeiter am Tempel gewesen. Ca. 20 % wiren direkt vom Tempelbau
abhingig gewesen, wenn man auf jeden Arbeiter zwei bis drei Familienangehorige rechnet.
Und damit wire erst ein Teil der vom Tempel abhingigen Bevolkerung erfasst. Wie
kommt es nun, dass der Tempel seine “Kapazititen” in diesem Masse ausweiten konnte?
Diese Entwicklung hat einen okonomischen und einen sozialen Aspekt. Okonomisch
gesehen konnte der Tempel unabhingig von wirtschaftlichen Gesichtspunkten haushalten.
Der Tempelbau wurde aus dem gut ausgestatteten Tempelschatz finanziert (Jos. Bell.
5,187.189; vgl. Tac. Hist V,8), dessen aus der ganzen Diaspora stammende Einkiinfte
von lokalen Krisen relativ unabhingig waren und durch die lange Friedenszeit seit
Augustus gewiss zugenommen hatten. Der Tempel akkumulierte auf jeden Fall viel
Kapital. Sabinus erbeutete bei seiner Plinderung des Tempelschatzes 400 Talente (Jos.
Ant. 17,264). Es war zweifellos 6konomische Klugheit, wenn Herodes dies Kapital wieder
produktiv werden liess. Hinzu kommt die soziale Komponente des Tempelbaus. Herodes
verschaffte so vielen Menschen Arbeit, vor allem einigen drmeren Priestern. Unter den
11.000 Tempelarbeitern befanden sich nidmlich 1.000 Priester, die mit dem Bau des
inneren Tempels beauftragt waren. Sie waren arm. Denn Herodes liess ihnen nicht nur Bau-
und Zimmerhandwerk beibringen, sondern auch priesterliche Kleidung verschaffen (Jos.
Ant. 15,390). Diese soziale Komponente des Tempelbaus wird bei Einstellung der
Arbeiten noch deutlicher:

“Um dicse Zeit war der Tempel vollendet. Als das Volk nun die Bauleute, mehr als 18.000 an der
Zahl, ohne Arbeit sah, hatte es zu erwarten, dass sie um Verdienst verlegen sein wiirden, da sie frither
durch die Arbeit am Tempel sich ihren Unterhalt erworben hatten. Nun wollte man auch aus Furcht
vor den Rémern kein Geld mehr aufbewahren und deswegen den Tempelschatz zur Befriedigung der
Bauleute verwenden; denn wenn einer auch nur eine Stunde am Tage gearbeit hatte, erhielt er den
Lohn dafiir gleich ausgezahlt. Daher ersuchte man den Konig, die ostliche Halle wiederherzustellen”
(Jos. Ant. 29,219f.).

Agrippa II. lehnte diesen Vorschlag ab, aber er gestattete, Strassen zu pflastern. Spiiter
scheint man dann doch noch neue Bauten am Tempel begonnen zu haben (Jos. Bell.

% Es hat wihrend des Baus Riickschlige gegeben: vgl. Jos. Ant. 17,261ff.; Bell. 2,49f.; S.

Perowne, Herodes der Grosse (1957), S. 166.

A. Byatt, Josephus and Population Number in First Century Palestine: Pal. Expl. Quart. 105
(1973), S.51-60. Meist wird die Einwohnerzahl fiir sehr viel geringer gehalten. J. Jeremias, Die
Einwohnerzahl Jerusalems zur Zeit Jesu: Zs. Deutsch. Pal.-Ver. 66 (1943), S.24-31, nennt
25-30.000, ders., Jerusalem (A. 25), S. 96, 55-95.000; Finkelstein (A. 12), S. 609, denkt an 75.000.



156 G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu

5,36ff.). Wir konnen daraus schliessen, dass die Tempelarbeiter ein einflussreiche Gruppe
waren. Sie konnten ihre Weiterbeschiftigung zum Politikum machen und Konig
Agrippa II. zur Revision eines Beschlusses bewegen. Sie waren auch darin begiinstigt, dass
sie sofort bezahlt wurden. Und vermutlich wurden sie gut bezahlt. Aus b. Yoma 38a
erfahren wir von streikenden Tempelarbeitern (den Herstellern von Schaubroten und
Rducherwerk), die erst nach einer Erhohung der Lohne um 100 % zur Arbeit
zuriickkehren. Es waren “phantastische Lohne*?. Wichtig ist uns aber nicht nur deren
Hohe, sondern die interessenbewusste Konfliktbereitschaft der Tempelarbeiter.

Stellen wir diese Interessen der Tempelarbeiter in Rechnung, so verstehen wir auch die
heftigen Reaktionen auf Versuche romischer Prifekten bzw. Prokuratoren, Teile des
Tempelschatzes in ihrem Sinne zu verwenden. — So hatte Pilatus den verniinftigen Plan,
eine lange Wasserleitung nach Jerusalem zu bauen. Das Vorhaben sollte durch die
Tempelkasse finanziert werden, was legitim war. Der Plan erregte jedoch den Volkszorn.
Es kam zu Aufliufen, Zwischenfillen und Toten (Jos. Ant. 18,60—62). Natiirlich kann
man es nicht beweisen, aber es ist m.E. plausibel, dass vor allem die Tempelarbeiter Grund
hatten, sich dem neuen Vorhaben entgegenzusetzen. Sie konnten von der Tempelkasse
nur dann ungestort profitieren, wenn aus ihr nur “heilige” Zwecke finanziert wurden.*® —
Ein zweiter Vorfall ereignete sich unter Gessius Florus (etwa 66 n. Chr.). Als die jiidische
Provinz mit dem Tribut in Riickstand war, wollte der Prokurator das fehlende Geld dem
Tempelschatz entnehmen ‘“‘unter dem Vorwand, der Kaiser habe das Geld notig”. Das
Volk stromte daraufhin emport in den Tempel, beschimpfte Florus. Einige gingen umher
und bettelten um Almosen “fiir den armen, ungliicklichen Florus™ (Jos. Bell. 2,293f.).
Auch bei diesem Vorfall standen die Interessen aller derer auf dem Spiel, die direkt aus
der Tempelkasse bezahlt wurden — insbesondere die der Bauarbeiter, deren Beschiftigung
und rasche Entlohnung (nach Ant. 20,219f.) ausdriicklich mit der Furcht vor derartigen
romischen “Ubergriffen” begriindet wurden.

Wenn also jemand in Jerusalem mit einer Prophetie gegen den Tempel auftrat und
dessen Zerstorung ankiindigte, so miissen das diejenigen als Kampfansage verstanden
haben, die den Tempel mit ihren Hinden erbaut hatten und deren sozialer Besitzstand
von diesem Tempelbau abhing. Wurde hier nicht die Legitimitit ihrer Arbeit grundsatzlich
in Frage gestellt? Auch die Weissagung eines wunderbar errichteten neuen Tempels
entsprach nicht ihrer Interessenlage — zumindest nicht die Errichtung eines Tempels, der
“nicht mit Hinden gemacht ist”. Es diirfte nicht schwer gefallen sein, die Tempelweis-
sagung als einen Versuch hinzustellen, den Tempelbau zu sabotieren. Damit aber konnte
man an die existenziellen Angste vieler Menschen in Jerusalem appellieren.

2 So Jeremias (A. 31), S. 28. Einc Tabelle mit allen fiir dic Zeit belegbaren Lohnstufen findet

sich bei D. Sperber, Costs of Living in Roman Palestine: Journ. of the Econom. and Soc. Hist. of the
Orient 8 (1965), S. 248—271. Er rechnet aufgrund von b. Yoma mit 1,2, 2,4 bzw. 4,8 Denar. Das wire
tiberdurchschnittlich, wenn man z.B. an den cinen Denar Tageslohn aus Matth. 20, 116 denkt.

Es kann nicht die Tempelaristokratic gewesen sein, dic sich dem Unternehmen entgegensetzte.
Sie muss der Finanzierung des Aquadukts durch die Tempelkassc zugestimmt haben. Hitte sich Pilatus
das Geld gewaltsam verschafft, so hdtte er den tabuisierten Tempelbezirk betreten missen. Davon
wiirden wir gewiss horen. Ausserdem war der Tempel nach Schekalim 1V, 2 dazu verpflichtet, fiir dice
Wasserversorgung der Stadt zu sorgen; vgl. Jeremias (A. 25), S.16f. A.11. Man muss dic
protestiecrenden Gruppen daher im Volk suchen, nicht in der Aristokratie. Diese hat moglicherweise
Pilatus von der bevorstehenden Demonstration in Kenntnis gesetzt. Wenigstens ist Pilatus gut
vorbereitet. Vgl. dazu P. L. Maier, Pilatus (1970), S. 357.



G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu 157

In diesem Zusammenhang muss auf das auffillige Phinomen hingewiesen werden, dass
die Anklage gegen Jesus zweifach begriindet wird, und zwar sowohl beim Verhor vor dem
Synhedrium als auch in der Kreuzigungsszene. Hier wie dort wird an erster Stelle die
Tempelweissagung, an zweiter Stelle der Messiasanspruch Jesu gegen ihn vorgebracht
(Mark. 14,57—64; 15,29-32). Die Vorwirfe werden dabei verschiedenen Gruppen
zugeschrieben: der Vorwurf des Messianitdtsanspruchs wird vom Hohenpriester (14,61)
bzw. von den Hohepriestern mit den Schriftgelehrten (15,31) erhoben, der Vorwurf der
negativen Tempelweissagung dagegen von anonymen Sprechern, ndmlich tines in Mark.
14,57, paraporeuomenoi in 15,29f. Da die Tempelaristokratie in 15,31 mit homoios von
den ‘““Voriibergehenden™ abgehoben wird, diirfen wir als Subjekt der zweiten Anklage
einfachere Leute vermuten, die nicht zur Aristokratie gehorten. Diese Differenzierung
bewegt sich innerhalb dessen, was aufgrund soziologischer Erwagungen als moglich
erscheint: Die Spitzen des Staates interessierten sich primér flir den politischen Aspekt
der Jesusbewegung, der mit dem Messianitdtsgedanken gegeben war. Jede messianische
Bewegung konnte die Autonomie der von der Aristokratie beherrschten Institutionen in
Frage stellen (vgl. Joh. 11,48). Vor Pilatus spielt daher nur der Messianitdtsanspruch eine
Rolle; von der Tempelweissagung horen wir dabei nichts (Mark. 15,1—-5). Das einfache
Volk war dagegen kaum wegen messianischer Anspriiche oder Erwartungen gegen Jesus
einzunehmen. Hier zog die Angst um Tempel und Tempelbau, die 6konomisch fundiert
war. Auch Stephanus wurde spiter wegen seiner tempelkritischen Ausserungen vom
aufgebrachten “Volk™ gelyncht (Apg. 7,54ff.).>* Falls etwas Richtiges daran ist, dass die
Aristokratie die Menge mit Erfolg gegen Jesus aufgehetzt hat (Mark. 15,11), so hitte sie
in der Tempelweissagung ein hervorragendes Mittel dazu besessen.

*

Mit all dem soll nicht gesagt werden, die entsprechenden Passagen seien historisch.
Sicher ist nur, dass sie historisch moglich sind. Sicher besteht auch kein Grund zu der
verbreiteten Gewissheit, es handle sich weithin um historisch ganz unzuverlissige Texte.
Aber es sei noch einmal daran erinnert: Die aufgewiesenen strukturellen Faktoren konnen
sowohl auf die Geschichte wie auf die Traditionsgeschichte eingewirkt haben.?®

Die Jesusbewegung hat auf jeden Fall alle mit dem Tempel verbundenen Gruppen
gegen sich aufgebracht, Gruppen, die nicht nur zu den obersten Kreisen gehorten. Und so
mussen wir vielleicht eine manchem lieb gewordene Vorstellung korrigieren, die
Vorstellung, dass Jesus nur mit der Tempelstaatsaristokratie und den Romern in Konflikt
geraten sei: ein Angehoriger der Unterschicht mit der Oberschicht. Generell sei gesagt,
dass sich soziale Konflikte nicht auf Gegensitze zwischen Unter- und Oberschicht
reduzieren lassen. Dieser fundamentale Gegensatz wird immer wieder von anderen
Spannungen iiberlagert: von interethnischen Aggressionen, von Generationskonflikten,

B 7u Stephanus vgl. M. Hengel, Zwischen Jesus und Paulus: Zs. Th. Ki. 72 (1975), S. 151206,
bes. S. 188ff.

Wenn ich hinter manche allzu selbstsichere historische Skepsis ein Fragezeichen setze, so ist das
kein Riickfall hinter dic Frkenntnisse formgeschichtlicher Methode. Die formgeschichtliche Skepsis ist
durch soziologische Uberlegungen bestimmt: durch die Annahme eines traditionsprigenden Sitzes im
Leben. Wenn ich aufgrund soziologischer Frwigungen hin und wieder zu einem etwas grosserem
Vertrauen in dic Historizitit der Uberlieferungen neige, so bewegt sich meine Argumentation im
Ruahmen der Formgeschichte.



158 G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu

von der Konkurrenz zwischen Machteliten oder — wie in unserem Falle- von soziotkolo-
gischen Antagonismen zwischen Stadt und Land. Auf Seiten der Stadt treten ja nicht nur
die Fiihrer des Volkes auf, sondern auch einfache Leute. Umgekehrt hat Jesus nicht nur
bei der einfachen Landbevolkerung Sympathien, sondern auch bei dem ‘“Ratsherrn”
Joseph von Arimathia.

Ich hoffe, mit der vorgelegten Faktoren- und Funktionsanalyse gezeigt zu haben, dass
die Tempelweissagung in einem Spannungsfeld tiefgreifender Konflikte steht, dass sie
sowohl in ihnen verwurzelt ist als auch in dieses Spannungsfeld hineinwirkt.

Abschliessend sei betont, dass die Tempelweissagung ihrer Intention nach den
skizzierten sozialen Kontext transzendiert. Denn in ihr wird ja gerade die Sehnsucht nach
einem Tempel laut, der unmittelbar von Gott stammt und nicht in das Netz menschlicher
Interessen verflochten ist. Es ist die radikaltheokratische Sehnsucht nach Unmittelbarkeit
Gottes, die sich in der basilefa-Verkiindigung in politischer Metaphorik, in der
Tempelweissagung in kultischer Metaphorik artikuliert hat. Und so begegnet uns in dieser
Uberlieferung der fundamentale Doppelcharakter aller religiosen Uberlieferung®®: Sie ist
durch ihren sozialen Kontext bedingt (meist in sehr viel grosserem Masse, als religioses
Selbstverstindnis das wahrhaben will), zugleich aber wird in ihr ein “Ruf zur Freiheit”
laut — einer Freiheit von aller Fremdbestimmung. Und dieser Ruf wird um so
eindringlicher vernehmbar, je mehr kritische Analyse ihre reale Abhingigkeit aufdeckt.

Gerd Theissen, Bonn

Der Begriff des ‘“‘Doppelcharakters™ ist von Th. W. Adorno, Asthetische Theoric (1970),
S. 334-387, iibernommen: Nicht nur asthetische, sondern alle geistigen Phanomene sind sowohl
autonom als auch bedingt. Die Analyse der Bedingtheit geistiger Prozesse soll nicht deren
Autonomiebewusstsein untergraben, sondern Autonomie als oppositionelle Autonomie erkennbar
werden lassen. Diese und andere hermeneutische Konsequenzen einer soziologischen Fragestellung fiir
die Interpretation des Neuen Testaments konnen hier leider nicht diskutiert werden. Das vorgelegte
Beispiel einer soziologischen Analyse kann wahrscheinlich besser als theoretische Erorterungen zeigen,
dass soziologische Fragestellungen nur eine Vertiefung historisch-kritischer Forschung darstellen. Sie
sind kein radikaler Neueinsatz. Bisher ist mir auch noch kein Argument gegen dic Legitimitat
soziologischer Fragestellungen in der Exegese begegnet, das sich nicht im Grunde gegen cine
historisch-kritische Forschung tiberhaupt richtet. Antisoziologische Affekte (die man sowohl bei
orthodoxen Marxisten wie orthodoxen Christen findet) belegen einmal mehr, dass historisch-kritisches
Bewusstsein etwas Unwahrscheinliches, keineswegs Selbstverstandliches ist.



	Die Tempelweissagung Jesu : Prophetie im Spannungsfeld von Stadt und Land

