
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 3

Artikel: Die Tempelweissagung Jesu : Prophetie im Spannungsfeld von Stadt
und Land

Autor: Theissen, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878532

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Tempelweissagung Jesu

Prophétie im Spannungsfeld von Stadt und Land1

Jesus wird vor dem Synhedrium beschuldigt, er habe gesagt: "Ich werde diesen mit
Händen gemachten Tempel zerstören und innerhalb drei Tagen einen anderen nicht mit
Händen gemachten Tempel errichten" (Mark. 14,58). Das Wort bringt zunächst eine
ambivalente Haltung gegenüber dem Tempel zum Ausdruck: Der Tempel soll nicht
schlechthin verschwinden, er soll einem neuen Platz machen. Es hat ferner für seinen
Urheber negative Folgen. Der damit angedeutete geschichtliche Kontext soll im folgenden
weiter erhellt werden. Erstens wird untersucht, welche soziale Dynamik in jener
Verschränkung von Opposition und Identifikation zum Ausdruck kommt, zweitens,
welche Auswirkungen die Tempelweissagung hatte. Im Rahmen einer Faktorenanalyse
werden gesellschaftliche Einwirkungen auf die Überlieferung untersucht, im Rahmen
einer Funktionsanalyse Auswirkungen der Überlieferung auf die Gesellschaft. Zur
Faktorenanalyse wird die Hypothese vertreten, dass in der Tempelweissagung Spannungen
zwischen Stadt und Land, d.h. zwischen Jerusalem und seinem jüdisch besiedelten
Hinterland zum Ausdruck kommen2, zur Funktionsanalyse, dass die Tempelweissagung
nicht nur in der Aristokratie, sondern auch im einfachen Volk als Angriff auf den

religiösen und materiellen status quo verstanden werden musste. Keine der beiden
Hypothesen setzt die Echtheit der Tempelweissagung voraus. Ihr sozialer Kontext wäre
derselbe — unabhängig davon, ob sie von Jesus oder einem urchristlichen Propheten
formuliert worden ist. Grundlegende Wandlungen in der Sozialstruktur Palästinas gab es

erst nach 70 n. Chr. Dennoch seien einige Argumente für die Echtheit skizziert.
Unableitbarkeit aus Judentum und Urchristentum gelten dabei als primäre, Übereinstimmung

mit dem gesamten Wirken Jesu als sekundäre Kriterien für Authentizität.
1. Die Tempelweissagung lässt sich nicht aus jüdischen Traditionen ableiten. Die

Kombination von Tempelzerstörung und -erneuerung in einem Wort ist traditionsgeschichtlich

singular.3 Und doch ist sie geschichtlich nicht ohne Vorbild. Denn Herodes

1

Die Thesen dieses Aufsatzes habe ich am 28.5.75 in Kiel und am 39.5.75 in Heidelberg
vorgetragen. Meinen Kollegen danke ich für mannigfache Anregung.

Die Stadt-Land-Formel vereinfacht die Sozioökologie Palästinas. Zu unterscheiden sind:
hellenistische Stadtstaaten, jüdisch besiedeltes Land, unbesiedelte Wüsten und Gebirge, die jüdische
Metropole. Der sozioökologische Stadtbegriff ist vom verfassungsrechtlichen Polis-Begriff zu
unterscheiden. Jerusalem war keine Polis, vgl. V. A. Tscherikover, Was Jerusalem a 'Polis'? : Isr. Expl.
Journ. 14 (1964), S. 61-78. Zur Urbanisation Palästinas vgl. A. H. M. Jones, The Urbanization of
Palestine: Journ. Rom. Stud. 21 (1931), S. 78-85; ders., The Cities of the Eastern Roman Provinces
(1937), S. 227-295.

3
Weissagungen gegen den Tempel sind nie unmittelbar mit der Verheissung eines neuen Tempels

verbunden. Äth. Hen. 90,28f. bezieht sich nicht auf den Tempel, sondern auf Jerusalem (vgl. 91,13;
23,5; 89,73). Ich kann hier nur auf die gründliche Untersuchung von L. Gaston, No stone on another,=
Nov. Test. Suppl. 23 (1970), S. 65-243, verweisen. Gaston hält nur die zweite Hälfte der Weissagung
für authentisch. Der erste Teil ist in der Tat zumindest umformuliert worden. Der Tcmpelsprueh
begegnet oft im Munde von Gegnern (Ausnahmen: Joh. 2,19; Thom. Ev. 71). Vermutlich gab man ihm
eine Form, die Jesus in Misskredit bringen konnte. Zu fragen ist, ob die 1. P. Sg. Akt. auf solch eine
verleumderische Umformulierung zurückgeht. Denn man konnte Jesus nur anschuldigen, wenn man
unterstellte, er wolle die Tempelzerstörung aktiv betreiben (etwa durch Brandstiftung u.ä.), nicht aber,
wenn er seine Zerstörung im Rahmen der eschatologischen Wende angekündigt hat. Dass Mark. 13,2
die 1. P. Sg. Akt. durch die 3. P. Sg. Pass., Joh. 2,19 durch die 2. P. PI. ersetzt, ist zwar auch im
Kontext begründet, könnte aber Indiz für eine ursprüngliche Variabilität der Überlieferung sein. Vgl.



G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu 145

hatte 20/19 v. Chr. den Serubbabelschen Tempel abreissen und einen neuen errichten
lassen (Jos. Ant. 15,380ff.). Seitdem hatte prophetische Phantasie ein Modell, nach dem
sie ihre Zukunftsvisionen gestalten konnte. Der terminus a quo dürfte damit feststehen.

2. Die Tempelweissagung lässt sich nicht aus dem Urchristentum ableiten. Terminus
ad quem ist die Tempelzerstörung 70 n. Chr., denn das Wort ist kein vaticinium ex
eventu. Sein positiver Teil, die Errichtung eines neuen Tempels, ging nicht in Erfüllung.
Der negative Teil erfüllte sich anders: nicht Jesus, sondern die Römer zerstörten den
Tempel.4 Dass ein urchristlicher Prophet vor 70 n. Chr. das Wort formuliert hat, ist
unwahrscheinlich. Das Tempelwort wurde umgedeutet. Stephanus spiritualisiert seinen
zweiten Teil: Anstatt einer Wiedererrichtung des Tempels kündigt er die Änderung
mosaischer Gesetze an (Apg. 6,14). Das Joh. spiritualisiert beide Teile: Zerstörung und
Wiedererrichtung des Tempels werden auf Jesu Tod und Auferstehung gedeutet. Das

Matth, setzt die ganze Weissagung in den Potentialis: Jesus kann zerstören und
wiedererrichten (Matth. 26,61). Wahrscheinlich erfolgte diese Umdeutung der Weissagung
deshalb, weil sie nicht in Erfüllung gegangen war. Dazu kommen andere Gründe. Den
christlichen Gruppen wurde Tempelfeindlichkeit vorgeworfen. Die Tempelweissagung
begegnet fast immer im Munde von Gegnern (Mark. 14,58; Apg. 6,14; Petr. Ev. 7,26). Die
Christen hätten ihren Gegnern freiwillig Munition geliefert, wenn sie das Wort eines ihrer
Propheten Jesus in den Mund gelegt hätten.

3. Die Tempelweissagung fügt sich gut in den Rahmen des Wirkens Jesu. Wort- und
Erzähltradition weisen in dieselbe Richtung: Tempelreinigung und -Weissagung bringen
beide Aggression und Identifikation hinsichtlich des Tempels zum Ausdruck, die

Tempelweissagung als prophetisches Wort, die Tempelreinigung als zu ihr gehörende
prophetische Symbolhandlung.5 Das Wort passt gut zur Naherwartung Jesu; nur im
Rahmen kosmischen Wandels wären Zerstörung und Erneuerung des Tempels denkbar.
Schliesslich fügt sie sich gut in den geschichtlichen Ablauf. Sie motiviert, warum Jesus

und seine Anhänger nach Jerusalem zogen — auch andere vergleichbare Propheten des

1. Jahrhunderts n. Chr. zogen mit ihren Anhängern an den Ort des von ihnen
angekündigten Wunders.6 Sie motiviert ferner, warum die Jünger nach Ostern ihr
Zentrum in Jerusalem hatten: Hier erwarteten sie entscheidende eschatologische
Ereignisse.

Die folgenden Ausführungen sind jedoch unabhängig vom Problem der Authentizität
des Wortes. Denn dieselben sozialen Faktoren können Geschichte und Traditionsgeschichte,

historische Realität und Phantasie bestimmen. Soziologische Analyse bezieht

O. Betz, Die Frage nach dem messianischen Bewusstsein Jesu: Nov. Test. 6 (1963), S. 20-48, S. 37
A. 2; F. Hahn, Das Verständnis der Mission im Neuen Testament (1965), S. 29 A. 3. Für
Niehtauthentizität des Tempelworts plädiert E. Linnemann, Studien zur Passionsgeschichte (1970),
S. 125-127, mit der Begründung, es sei aus dem Judentum nicht ableitbar.

4 Die negative Hälfte der Tempelweissagung wurde in Mark. 13,2 sekundär zum vaticinium ex
eventu; sie wurde isoliert, weil nur sie eingetroffen ist. Auch so ist noch die ursprüngliche Prophétie
erkennbar: Der Tempel wurde zunächst durch Feuer zerstört (Jos. Bell. 6,228ff.), dann geschliffen
(Jos. Bell. 7,Iff.). Ein reines vaticinium ex eventu hätte beide Vorgänge genannt. Anders N. Walter,
Tempelzerstörung und synoptische Apokalypse: Zs. nt. Wiss. 57 (1966), S. 38-49.

5
So u.a. Hahn (A. 3), S. 29f. ; H. Schürmann, Die Symbolhandlungen Jesu als eschatologische

Erfüllungszeichen: Bib. u. Leb. 11 (1970), S. 29-41. 73-78; J. Roloff, Das Kerygma und der irdische
Jesus (1970), S. 95. In Joh. 2,13-22 sind Tempelweissagung und -reinigung verbunden.

6
Vgl. Theudas (Jos. Ant. 20,97), ein ägyptischer Prophet (Ant. 20,169f.; Bell. 2,261ff.), ein

samaritanischer Prophet (Ant. 18,85ff.), Jonathan (Bell. 7,437ff.). Dazu R. Meyer, Der Prophet aus
Galiläa (1940), S. 82ff.; G. Theissen, Urchristliche Wundergeschichten (1974), S. 242f.



146 G. Themen, Die Tempelweissagung Jesu

sich auf Typisches, Wiederkehrendes, Strukturelles, also auf das, was für mehrere Personen
und Situationen Gültigkeit besitzt, gleichgültig ob es sich um Jesus, um urchristliche
Propheten oder Gemeinden handelt. Eben darin liegt ihre Grenze. Das Singulare der
Tempelweissagung kann sie nur unzureichend erfassen. Sie erfasst nur einige Aspekte.

1.

Die Opposition gegen den Tempel ist der Aspekt der Tempelweissagung, der hier am
meisten interessiert. Zu zeigen ist, dass diese Opposition vor allem in der Landbevölkerung

verwurzelt war. Dem scheint die Tatsache zu widersprechen, dass die Landbevölkerung

in den Wirren der Jahre 39/40 n. Chr., als Caligula versuchte, sein Standbild im
Tempel aufzustellen, eine bis zur Todesbereitschaft gehende Bindung an den Tempel
zeigte. Gerade die Bauern verliessen damals ihre Äcker, um sich den Protestdemonstrationen

anzuschliessen. Die Vernachlässigung der Landwirtschaft war so gross, dass man
um Ernte und (als Lolge davon) um die Steuerzahlungen fürchten musste (Jos. Ant.
18,274. 287). Aber gerade diese gesteigerte Identifikation mit dem Tempel ist die beste
Basis für eine entschiedene Opposition: Je heiliger eine Institution ist, um so schärfer
wird oft die Kritik an ihrer faktischen Gestalt. Misst man mit der Elle des Absoluten, so

muss sich alle irdische Realität kompromittieren. Es ist daher kein Widerspruch, wenn wir
neben einer hohen Bindung an den Tempel eine energische Opposition finden7.

Dabei lassen sich idealtypisch a) prophetische und b) programmatische Tempelopposition

unterscheiden: Ein Prophet sagt, was mit dem Tempel geschehen wird, ein
Programm, was mit ihm geschehen soll. Prophetische Opposition ist an eine bestimmte
Person gebunden, ein Programm wird von einer Gruppe getragen und ist von einzelnen
Gruppengliedern (die z.B. infolge des Generationenwechsels ein- und ausscheiden können)
unabhängig. Dass sich beide Formen der Opposition gegenseitig bedingen, versteht sich

von selbst. Nur zum Zwecke der Analyse trennen wir sie.

a) Die verschiedenen Fälle prophetischer Tempelopposition lassen sich unter zwei
Aspekten vergleichen: Erstens ist nach den Verkündigern von Drohworten gegen den

Tempel zu fragen, zweitens nach der Verkündigungssituation, d.h. nach den Gelegenheiten,

bei denen diese Prophetien verkündigt wurden.
Als Verkündiger eines Drohwortes gegen den Tempel stellt Jesus nicht allein in der

jüdischen Religionsgeschichte. Von Micha, Uria und Jeremia sind Drohworte erhalten
bzw. bezeugt (Mi. 3,9ff.; Jer. 26,20ff.; 26,Iff.). Hinzu kommt aus neutestamentlicher
Zeit Jesus, der Sohn des Ananus, dessen Unheilsprophetie Josephus unter den Vorzeichen
der Tempelzerstörung aufführt (Jos. Bell. 4,300ff.):

"Ein gewisser Jesus, des Ananus Sohn, ein ungebildeter Landmann, kam vier Jahre vor dem
Ausbruch des Krieges zu dem Fest, an dem der Sitte gemäss alle Juden Gott zu Ehren Laubhütten
in der Nähe des Tempels errichten, und fing da plötzlich an zu rufen:

'Eine Stimme vom Aufgang
eine Stimme vom Niedergang,
eine Stimme von den vier Winden;

7
Vgl. O. Cullmann, L'opposition contre le temple de Jérusalem, motif commun de la théologie

johannique et du monde ambiant: New Test. Stud. 5 (1959), S. 157-173. Sein Schüler Gaston (A. 3),
S. 119ff., 150ff. passim, bringt einen umfassenden Überblick über alle tempclkritischen Strömungen.



G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu 147

eine Stimme über Jerusalem und den Tempel,
eine Stimme über Bräutigame und Bräute,
eine Stimme über das ganze Volk! '

Tag und Nacht rief er dies, in allen Gassen der Stadt umherlaufend

Der Verrückte setzte sein Wehgeschrei bis zum jüdischen Krieg fort und kam bei der
Belagerung Jerusalems um. Analogien zum Auftreten Jesu sind in fünf Punkten gegeben:
1. im Drohwort gegen den Tempel, 2. in der Verkündigungssituation des Festes, 3. in
seiner Inhaftierung durch die einheimische Aristokratie, 4. in seiner Übergabe an die
Römer. Hier interessiert der fünfte Punkt: Alle fünf gegen den Tempel weissagenden
Propheten stammen vom Lande; Micha aus Moreseth (Mi. 1,1), Uria aus Kirjath Jearim
(Jer. 26,20), Jeremia aus Anathot (Jer.1,1), Jesus aus Galiläa. Der Sohn des Ananus wird
als ungebildeter Landmann charakterisiert.

Das Bild wird etwas komplizierter, wenn wir weitere Tempelweissagungen
berücksichtigen, zunächst die des Stephanus. Er könnte aus der Diaspora stammen, da er sich in
Jerusalem an die dort anwesenden Diasporajuden wendet und einer seiner Anhänger aus
Antiochia stammt (Apg. 6,5). Aufschlussreicher ist für uns, dass seine Anhänger nach
seinem Tode zunächst auf dem Lande weiter wirken (Apg. 8,1). Waren sie hier sicherer?

Bei der Tempelprophetie Matth. 23,37ff. ist der Autor unbekannt8. Der erste Teil
besteht aus einem Scheltwort gegen Jerusalem, das seine Propheten steinigt. Der zweite
droht damit, dass Gott den Tempel verlässt — möglicherweise als Vorstufe zu seiner
Zerstörung. Denn Josephus und Tacitus wissen davon zu berichten, dass vor der
Katastrophe eine Stimme im Tempel den Exodus göttlicher Präsenz angekündigt habe

(Tac. Hist. V, 13; Jos. Bell. 6,299; 2. Bar. 8,1 f.). Beide werten das als Anzeichen der
Zerstörung. Wahrscheinlich gehört die Prophétie in die Zeit vor dem jüdischen Krieg. Auf
jeden Fall ist sie aus ausserjerusalemer Perspektive gesprochen. Denn die Boten werden
nach Jerusalem "gesandt", als kämen sie von anderswo, und die Jerusalemer werden in
der 2. Pers. PL angeredet. Der Tempel ist "ihr" Haus.

Schliesslich muss noch ein um 35 n. Chr. auftretender samaritanischer Prophet
erwähnt werden9. Er verheisst seinen Anhängern, sie würden auf dem Garizim die
verschollenen Tempelgeräte wiederfinden. Darin liegt natürlich eine Spitze gegen den
Jerusalemer Tempel. Auch diese Bewegung hat ihr Zentrum auf dem Lande. Man
versammelt sich zum Zug auf den Garizim in dem samaritanischen Dorf Tirathana. Nach
Josephus liess Pilatus die Menge so barbarisch niedermetzeln, dass er mit Erfolg verklagt
wurde (Jos.Ant. 18,85—89)10. Sein Eingreifen zeigt, dass er bei dem Stichwort "Tempel"
ausserordentlich hellhörig war.

8
Vgl. die gründliche Analyse von O. H. Steck, Israel und das gewaltsame Geschick der Propheten

(1967), S. 48-50; 227-239, der den Spruch zwischen 66 und 70 n. Chr. ansetzt. Er könnte natürlich
auch älter sein. Wir wissen noch nicht einmal sicher, ob nicht Jesus doch sein Autor ist.

9
Vgl. M. !•'. Collins, The Hidden Vessels in Samaritan Traditions: Journ. Stud. Jud. 3 (1972),

S. 97-116. Die Samaritaner glaubten, dass der Taheb, der Messias, die verborgenen Tempelgeräte
offenbaren werde; J. MacDonold, The Teology of the Samaritans (1964), S. 365.

M. Grant, The Jews in the Roman World (1973), S. 112, bestreitet, dass die Niedermetzelung
der Samaritaner der entscheidende Grund für die Abberufung des Pilatus gewesen ist. Schwer
vorstellbar ist, dass ein Präfekt sein Amt verlor, wenn er drastisch gegen eine bewaffnete Bewegung
vorging. Als Vitellius nach der Abberufung des Pilatus in Palästina erschien, beruhigte er zunächst die
Gemüter in Judäa und Jerusalem. Auch hier hat es wohl Probleme gegeben.



148 G. Themen, Die Tempelweissagung Jesu

Wir halten fest: Die prophetische Opposition gegen den Tempel wird vor allem von
Menschen getragen, die nicht aus Jerusalem selbst stammen, sondern in der Mehrzahl
ländlicher Herkunft sind.

Nicht nur die Herkunft vom Land verbindet Jesus mit dem gleichnamigen
Unglückspropheten. Beide treten bei einem Fest in Jerusalem auf: Jesus beim Passa, der Sohn des

Ananus beim Laubhüttenfest. Gerade für die grossen Feste sind aber Spannungen
zwischen Stadt- und Landbevölkerung belegt. Vier Vorfälle seien aufgeführt.11 Der erste
Vorfall spielt sich nach dem Tode des Herodes (4 v. Chr.) ab. Überall brachen damals im
Lande Unruhen aus: in Galiläa, Peräa und Judäa (Jos. Ant. 17,269-284). Diese Unruhen
griffen auf Jerusalem über, als die Landbevölkerung zum Fest in die Stadt strömte. Nach
Niederschlagung des Aufstands entschuldigen sich die Jerusalemer damit,

"dass das Volk des Festes wegen in Jerusalem so zusammengeströmt sei, und dass der Krieg
nicht auf ihren Rat unternommen worden; vielmehr trage lediglich der Übermut der Auswärtigen die
Schuld daran; sie selbst seien mit den Römern mehr belagert gewesen, als dass es ihnen in den Sinn

gekommen wäre, die Römer zu belagern" (Jos. Ant. 17,293).
Natürlich handelt es sich dabei auch um eine Schutzbehauptung. Aber sie hat einen

wahren Kern: Die Landbevölkerung war rebellischer als die Stadt12. Darum wurde von da

ab an Festtagen die militärische Präsenz der Römer verstärkt, "um etwaige aufrührerische
Bewegungen der versammelten Menge zu unterdrücken" (Jos. Bell. 2,224). Solche
militärische Präsenz hat rebellische Gesinnung jedoch nur unzureichend dämpfen können,
wurde vielmehr selbst zur Quelle neuer Querelen, wie ein zweiter Vorfall ein halbes
Jahrhundert später (unter Cumanus 48—52 n. Chr.) zeigt:

"Als nämlich das Volk zum Fest der ungesäuerten Brote nach Jerusalem zusammenströmte, war
über der Säulenhalle des Tempels eine römische Kohorte aufgestellt Da zog auf einmal einer der

Soldaten seinen Mantel in die Höhe, kehrte mit einer unanständigen Verbeugung den Juden das Gesäss

zu und gab einen seiner Stellung entsprechenden Laut von sich" (Jos. Bell. 2,224).13
Die Provokation löst Unruhen aus. Es kommt zu Steinwürfen. Eine Panik bricht aus.

Viele Menschen kommen um. Weitere Unruhen unter Cumanus spielen sich auf dem
Lande ab. Vorfälle unter seinem Nachfolger Felix mögen als drittes Beispiel dienen. Felix
hatte die Widerstandsbewegung auf dem Lande zwar erfolgreich bekämpft — mit dem
Ergebnis jedoch, dass diese nun in der Stadt aktiv wurde14. Ihr erstes Opfer wurde der

Hohepriester Jonathan (Jos. Bell. 2, 256); der Mord war u.U. vom römischen Prokurator
bestellt (Ant. 20,163). Nach dem Gesetz der Serie kam es zu einer Fülle von Morden:

"Da man den Mord ganz ruhig geschehen Hess, kamen in der Folge die Räuber an Festtagen
ganz offen zur Stadt, mengten sich unter die Volksmasscn und stachen teils die eigenen Feinde, teils

11
Ein weiterer Vorfall findet sich in Jos. Ant. 17,213f. und 29,11 8ff. Vgl. noch J. Blinzler, Die

Nicdermetzelung von Galiläern durch Pilatus: Nov. Test. 11 (1958), S. 24-49.
12 Zu den Unruhen nach dem Tod des Herodes vgl. M. Hengel, Die Zeloten (1961), S. 331- 336.

Hengel betont mit Recht die dabei manifest werdenden Spannungen zwischen Stadt und Land (vgl.
S. 335). Er hat auch die Vorgeschichte dieser Spannungen erhellt: Das Übergewicht der Stadt
gegenüber dem Land hat sich während des allgemeinen ökonomischen Aufschwungs in hellenistischer
Zeit entwickelt; vgl. M. Hengel, Judentum und Hellenismus (1969). S. lOlf. Noch weiter ging L.
Finkelstein, The Pharisees. The Sociological Background of their Faith (1938, 19623 der die gesamte
jüdische Religionsgeschichte vom Stadt-Land-Konflikt her deutete.

13 Bei diesem Furz des Soldaten handelt es sich u.U. um eine verbreitete antijüdische und
allgemeine Verachtungsgestc. Sie begegnet in der Schwätzersatire Iloraz': vin tu curtis ludaeis
oppedere (Sat. 1, 9, 70) und bezieht sich dort auf Verletzung der Sabbatruhe durch Geschäfte, l'ür den
Hinweis auf Horaz danke ich Prof. Ph. Vielhauer.

14 Dazu vgl. Hengel (A. 12), Zeloten S. 49 und 357f.



G. Theissen, Die Tempelweissagimg Jesu 149

andere nieder, gegen die sie sich für Geld dingen liessen, und das nicht bloss in der Stadt, sondern
manchmal auch im Tempel; denn sie waren so verwegen, auch dort zu morden, ohne dass sie meinten,
dadurch einen Frevel zu begehen" (Jos. Ant. 20,165).

Aufschlussreich ist: Die Widerstandskämpfer haben keinen Respekt vor heiligen Orten
und Zeiten. Sie nutzen Feste und Tempel für ihre terroristischen Aktivitäten —

wahrscheinlich mit gutem Gewissen; denn sie sind überzeugt, den heiligen Willen Gottes
zu vollstrecken. Diese Distanz zum Tempel wird auch im letzten Beispiel deutlich. Unter
Albinus (62—64/5) drangen Widerstandskämpfer während eines Festes in die Stadt,
nahmen den Sekretär des Tempelhüters Eleazar als Geisel mit und erpressten so die

Freilassung von zehn inhaftierten Genossen (Jos. Ant. 20,208f.). Die Nachgiebigkeit der
Behörden ermunterte zu weiteren Unternehmungen dieser Art:

"Die Räuber suchten jetzt auf jede Weise irgendeinen von Ananus' Angehörigen oder Freunden in
ihre Gewalt zu bekommen und hielten sie jedes Mal so lange gefangen, bis einige Sicarier freigegeben
wurden. So wuchs ihre Zahl wieder und mit neuem Übermut verwüsteten sie das ganze Land" (Jos.
Ant. 20, 210).

Unverkennbar ist, dass die auf dem Lande operierende Widerstandsbewegung in der
Tempelaristokratie ihren Feind sah.15 Für uns ist entscheidend: Die zu den Festen
hereinströmende Landbevölkerung musste in den Augen der für die Ordnung verantwortlichen

Behörden als Sicherheitsrisiko betrachtet werden, teils weil die Landbevölkerung
aufrührerisch war, teils weil die grosse Menge Unruhestiftern Deckung bot. Latente
Spannungen zwischen Stadt und Land wurden so an den Festtagen immer wieder
manifest.

Das gilt auch für die Passionsgeschichte16, wobei wir die Frage ausklammern können,
inwieweit diese Spannungen die Geschichte oder die Traditionsgeschichte bestimmt
haben. Flohepriester und Schriftgelehrte waren sich darüber einig, dass Jesus nicht am
Fest inhaftiert werden sollte, damit es keine Unruhe unter dem Volk gab (Mark. 14,2).
Mit "Volk" kann nur das zum Fest hereinströmende Landvolk gemeint sein, die
Jerusalemer waren ja ständig präsent. Offensichtlich fürchtete man, dass Jesus unter der
Landbevölkerung Sympathien besass. Dazu passt, dass nach dem Einzugsbericht die zum
Fest pilgernden Menschen Jesus mit Hosianna feierten (Mark. 11,9) — nicht die
Jerusalemer. Seines Leichnams nahm sich Joseph von Arimathia an (Mark. 15,43) — kein
Jerusalemer. Für die Aufsichtsorgane war die Jesusbewegung nur ein Sonderfall der vom
Land nach Jerusalem hereingeschleppten Unruhen. Deshalb interessierte man sich vor
allem für die Herkunft des Petrus und fragte ihn, ob er "zu dem Nazarener Jesus" gehöre
(Mark. 14,67). Schon die Tatsache, dass er Galiläer war (Mark. 14,70), machte ihn
verdächtig. Die Behörden hatten vermutlich einschlägige Erfahrungen. Nach Luk. 13,1—3
war Pilatus gegen galiläische Pilger in Jerusalem vorgegangen.17

5 Es spricht nichts für die Vermutung, dass die Erpressten mit den Erpressern konspirierten, wie
G. Baumbach, Jesus von Nazareth im Lichte der jüdischen Gruppenbildung (1971), S. 54, vermutet.
Zur Politik der Hohenpriester vgl. noch E. M. Smallwood, High Priests and Politics in Roman Palestine:
Journ. Theol. Stud. 13 (1962), S. 14-34.

16 Mit Recht urteilt Hengel (A. 12), Zeloten, S. 371 A. 1: "Auch für das Verständnis der Passion
ist er (sc. der Gegensatz von Stadt und Land) wesentlich." Der vorliegende Aufsatz wurde durch diese

Bemerkung angeregt.
17 Blinzler (A. 11), S. 24-49, datiert den Zwischenfall mit guten Gründen auf ein Passafest. Seine

weiteren Überlegungen haben den methodischen Mangel, dass sie die Evangelienkomposition zu schnell
zur historischen Rekonstruktion heranziehen. Vgl. ferner H. W. Hoehner. Herod Antipas (1972),
S. 175 f.



150 G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu

Unsere erste Hypothese basiert so weit auf zwei Analogieketten: Einerseits stammen
die meisten Träger von Drohungen gegen den Tempel vom Lande, andererseits tritt Jesus

mit seinem Wort gegen den Tempel bei einer Gelegenheit in die Öffentlichkeit, in der

häufig Spannungen zwischen Stadt und Land manifest wurden.
b) Dass die Tempelopposition Jesu eine ihrer Wurzeln in diesen Spannungen zwischen

Stadt und Land hatte, lässt sich durch einen Blick auf die programmatische Tempelopposition

weiter untermauern. Sehen wir von den Samaritanern ab, so gab es zwei Gruppen
innerhalb des Judentums, die in programmatischer Opposition zum Tempel standen: die
Essener und Zeloten (wobei unter "Zeloten" die ganze Freiheitsbewegung verstanden
werden soll). So tief auch die Unterschiede zwischen ihnen und der Jesusbewegung sind,
so haben doch alle drei Gruppen gemeinsam, dass sie eine Erneuerung des Judentums
anstreben, dessen gegenwärtige Gestalt sie kritisieren. Daher die Opposition zum Tempel.

Die Essener lehnten den Opferkult in Jerusalem ab (Jos. Ant. 18,19).18 Wohl schickten
sie Weihegeschenke in den Tempel, der Zutritt zum Heiligtum selbst aber blieb ihnen
verwehrt. Was Josephus berichtet, bestätigen die Qumranschriften: Der Tempel wurde als

unrein abgelehnt (CD IV, 18; lQpHab XII,7f. u.ö.). Niemand sollte ihn betreten (CD
VI, 11 — 14). Ihm wurde die Gemeinde entgegengestellt, die sich als Heiligtum aus
Menschen verstand, in dem Gesetzestaten als Rauchopfer dargebracht wurden (4Qflor
I,6f.) und dessen Aufgabe es sei, für das Land zu sühnen (1QS VIII,6—10 u.ö.). Die

Behauptung, der eigentliche Tempel Israels zu sein, sowie die Deutung der Nathanweissagung

auf die Qumrangemeinde (in 4Qflor 1,1 — 12) haben gewiss polemischen Sinn: Die

Qumrangemeinde sollte Ersatz für den verworfenen Tempel sein. Für uns ist wichtig, dass

auch diese Tempelopposition ausserhalb Jerusalems beheimatet war: in einer Wüstenoase
sowie bei den im Lande verstreut lebenden Essenern. Josephus schreibt zwar, sie seien in
jeder "Stadt" anzutreffen (Jos. Bell. 2,124), aber er nennt häufig die Dörfer Palästinas

Städte. Philo berichtet aus der Perspektive der Grossstadt Alexandria zuverlässiger über
die Essener:

"Diese bewohnen nur vornehmlich Dörfer und meiden die Städte um der den Städten eigenen

Ungebundenheit willen, wohl wissend, dass durch den Umgang - gleich einer Krankheit aus

schädlicher Luft - eine für die Seelen unheilbare Berührung erwächst. Die einen treiben Ackerbau, die

andern üben verschiedene friedsame Handwerke, und so nützen sie sich selbst und den Nächsten"

(Philo, Omnis probus 76).
Ähnliche Vorbehalte gegenüber städtischem Leben weiss Philo von den Therapeuten

zu berichten (Vit.cont. 19ff.). Dabei muss man in Rechnung stellen, dass die Sehnsucht
des Grossstädters nach dem "einfachen Leben" diese Aussagen gefärbt haben könnte.

Hinter den terroristischen Aktionen der Zeloten stand ein religiös- soziales
Programm.19 Anfang des jüdischen Krieges führte ihr "Eifer" für das Gesetz zu einer

Tempelreform. Josephus berichtet, "Räuber", die vom Land in die Stadt hereingekommen

seien (Jos. Bell. 4,128), hätten sich die Wahl der Oberpriester angemasst, alte

Familienprivilegien abgeschafft (Bell. 4,147) und seien schliesslich zur Wahl eines neuen
Hohenpriesters geschritten:

"Zufällig traf nun das Los einen Menschen, an dessen Person das Frevelhafte ihres Beginnens so

recht offenkundig wurde, einen gewissen Phannias nämlich, den Sohn Samuels aus dem Dorfe

18 Zur Bedeutung des Tempels für Qumran vgl. B. Gärtner, The Temple and the Community in
Qumran and the New Testament (1965); G. Klinzing, Die Umdeutung des Kultus in der
Qumrangemeinde und im Neuen Testament (1971).

19 Dieses religiös-soziale Programm hat Hengel (A. 12), Zeloten, bes. S. 93- 150 klar herausgearbeitet.



G. Theissen, Die Tempelweissagimg Jesu 151

Aphtha. Abgesehen davon, dass er nicht von Hohenpriestern abstammte, war er auch so ungebildet,
dass er nicht einmal wusste, was Hohepriestertum eigentlich sei. Wider seinen Willen schleppten sie ihn
vom Lande herein" (Jos. Bell. 4,155f.).

Es blieb nicht bei dieser Provokation der alten städtischen Aristokratie; sie wurde zum
grössten Teil umgebracht. Und auch sonst übten die vom Lande kommenden Widerstandskämpfer

eine schreckliche Terrorherrschaft über die Stadtbevölkerung aus, die eher zum
Ausgleich mit den Römern neigte und daher als unzuverlässig galt. Vier ländliche Gruppen
tyrannisierten die Stadt: Galiläer unter der Leitung des Johannes von Gischala (Jos. Bell.
4,121 ff.559), Judäer unter Simon, dem Sohn des Gioras (Jos. Bell. 2,652; 4,503), die

Tempelzeloten unter Eleazar (Jos. Bell. 4,135ff.)20 und die Idumäer(Jos. Bell. 4,224ff.).
Es ist zwar wahrscheinlich, dass zu diesen Gruppen jeweils auch Jerusalemer Stadtbürger
gehörten, in der Hauptsache stammten sie jedoch vom Land. Ihr Terror wird nur
verständlich, wenn man annimmt, dass sich in ihm ein lang angestauter Hass gegen die
Stadt — insbesondere ihre Aristokratie — entlud. Wie bei den Essenern scheint es übrigens
auch bei den Zeloten grundsätzliche Vorbehalte gegenüber städtischem Leben gegeben zu
haben. Hippolytus berichtet von Zeloten und Sikariern (die er merkwürdigerweise als eine
Gruppe der Essener betrachtet), sie hätten keine Münze wegen der auf ihnen befindlichen
Bilder angerührt. Ausserdem gingen sie "in keine Stadt, damit keiner durch ein Tor
schreite, auf dem Bildsäulen ständen" (Hipp. Adv. haer. 9,26). Auch hier finden wir eine

grundsätzliche Distanz zur Stadt — genauer: zur hellenistischen Stadt.
Die Tempelopposition Jesu kennt dagegen keine grundsätzliche Distanzierung gegenüber

der Stadt21. Sie hat auch keinen programmatischen Charakter: Weder ist ein
Reformprogramm für den Jerusalemer Tempel erkennbar noch eine neue Gemeindeorganisation,

die beansprucht, der neue Tempel zu sein.
Prophetische und programmatische Tempelopposition haben jedoch gemeinsam, dass

sie auf dem Lande verwurzelt waren. Das ist belegbar. Belegbar ist ferner ein Gegensatz
zwischen Stadt und Land, der sich vor allem im politischen Verhalten zeigt. Alle weiteren
Schlüsse sind Interpretation. Eine begründete Interpretation ist m.E. der Schluss, dass die
im 1. Jahrhundert n. Chr. sichtbar werdende Tempelopposition von den Spannungen
zwischen Stadt und Land genährt wurde und dass auch die Tempelweissagung Jesu in
dieses Spannungsfeld hineingehört. Es dürfte ja plausibel sein, dass sich Prophétie gerade
in sozialen Spannungsfeldern entwickelt. Ebenso plausibel ist aber auch, dass sie damit
nicht erklärt und "abgeleitet" ist. Soziale Spannungen zwischen Völkern, Schichten oder
anderen Gruppen gab es immer, nicht immer aber traten Propheten auf. Vielmehr müssen

20 M. Smith, Zealots and Sicarii. their Origins and Relations: Harv. Theol. Rev. 64 (1971), 1-19,
hat S. 15ff. mit Recht die ländliche Herkunft der Tempelzeloten betont, irrt aber, wenn er sie als

Exponenten einer "peasant piety" deutet. Die Tempelzeloten waren Priester. So mit Recht M. Hengel,
Zeloten und Sikarier: Joscphus-Studien. Festschrift f. O. Michel (1974). 175-196, S. 195; G.
Baumbach, Zeloten und Sikarier: Theol. Lit. zeit. 90 (1965), S. 727- 740. Dabei ist zu beachten, dass
die meisten Priester ausserhalb Jerusalems ihren Wohnsitz hatten. Ländliche Herkunft und priesterlicher

Charakter der Bewegung widersprechen einander nicht.
Es gibt einige Worte, die eine Distanz gegenüber urbaner Kultur zeigen: Matth. 11,7—9, wo

"weiche Kleider" und "königliche Häuser" abgewertet werden; ferner Mark. 13,1, wo die Jünger über
die Bauten des Tempels staunen. Das erinnert ein wenig an Provinzler, die selten in die Metropole
kommen. D. Ciaessens, Kapitalismus als Kultur (1973), S. 84, hat sehr anschaulich das Staunen eines
Dorfbewohners beschrieben, der in eine mittelalterliche Stadt kommt. Er hat "viel zu bewundern:
Steinhäuser, viele Häuser (mehr als 'drei nebeneinander' musste zu dieser Zeit bereits als 'viel'
beeindrucken! gepflasterte Strassen. Glasfenster (Butzenscheiben) in den Häusern, grössere Kirchen,
sehr viele Menschen ."



152 G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu

soziale Situationen immer schon im Lichte bestimmter Traditionen gedeutet werden, um
handlungsbestimmend zu werden22; nur so gehen sie in unsere Überlieferungen ein. Auch
die Tempelopposition im römischen Palästina wird erst verständlich, wenn man die
radikaltheokratische Tradition Israels in Rechnung stellt: das Bewusstsein, dass Gott
selbst in Israel als König herrscht. Auch der jüdische Tempelstaat stand in dieser
Tradition. Er verstand sich als eine "Theokratie" (Jos. Contra Ap. 2,165), war aber de

facto eine "Aristokratie" (Jos. Ant. 20,229). Denn Gott herrschte in ihm mittels der
Jerusalemer Tempelaristokratie. "Radikaltheokratisch" nennen wir alle Bewegungen, in
denen die Herrschaft Gottes gegen ihre theokratischen Vermittler ausgespielt wurde.
Radikaltheokratische Bewegungen waren die Essener, Zeloten, die Jesusbewegung.
Geschichtliche Voraussetzung für das Aufkommen solcher radikaltheokratischer
Bewegungen war die Kompromittierung der theokratischen Vermittler.

Zu fragen ist daher in unserem Fall: Wodurch konnte der Tempel im 1. Jahrhundert n.
Chr. als so kompromittiert erscheinen, dass verschiedene radikaltheokratische
Strömungen in Opposition zu ihm standen. Es sei auf drei mögliche Gründe hingewiesen:

1. Tempelopposition konnte Opposition gegen den Erbauer des Tempels sein. Der
Idumäer Herodes war für die Strenggläubigen kein vollwertiger Jude. Ihm fehlte
dynastische Legitimität. Seine prorömische Integrationspolitik musste ihn verdächtig
machen.23 Er war gewiss nicht der ideale Erbauer des jüdischen Heiligtums. Nun hören
wir bei Josephus, dass der Plan zum Tempelbau zunächst Unruhe auslöste (Jos. Ant.
15,388), angeblich nur, weil man fürchtete, Herodes würden nach Abriss des alten
Tempels die Mittel für den Aufbau fehlen. Könnte hinter dieser Furcht nicht eine sehr
viel grundsätzlichere Ablehnung des herodäischen Tempelbaus stehen?

2. Tempelopposition konnte ferner Opposition gegen den Stil des Bauwerks sein. Sein
hellenistischer Stil war Wahrzeichen der vorsichtigen Intergrationspolitik des Herodes.

Sinnfällig wurde sie in jenem goldenen Adler über der Pforte (Jos. Ant. 17,151), dem
Symbol des römischen Imperiums, dem Zeichen der Legionen und des Kaisers24 Er
verstiess gegen das Bilderverbot. Um ihn zu beseitigen, gab es kurz vor dem Tode des

Herodes noch eine Verschwörung, die mit der Hinrichtung der Verschwörer endete (Ant.
17,149—167). Nach dem Tode des Herodes aber versammelten sich deren Sympathisanten
im Tempel und verlangten von dem designierten Nachfolger Archelaos Rache für die

Hinrichtung. Dabei erhielten sie Unterstützung vom Land (Bell. 2,9ff.; Ant. 17.213ff.).
Archelaos musste mit seiner ganzen Streitmacht eingreifen, um eine Verbindung der vom
Land einströmenden Rebellen mit den im Tempel versammelten Aufrührern zu
verhindern.

3. Tempelopposition konnte schliesslich auch Opposition gegen die Tempelaristokratie
sein. Der Unmut der Essener richtete sich nicht zuletzt gegen die nichtzadokidischen

hasmonäischen Hohenpriester. Um die Hasmonäer auszuschalten, griff Herodes daher
zunächst auf eine legitime hohepriesterliche Familie zurück (Jos. Ant. 15,22.40). Bald

22
Vgl. R. K. Merton, Die Eigendynamik gesellschaftlicher Voraussagen: E. Topitsch (Hrsg.),

Logik der Sozialwissenschaften (1967), 144-161, S. 145. Er erläutert dort das Thomas-Theorem, das

besagt, "dass Menschen ihr Verhalten nicht nur nach den objektiven Gegebenheiten einer Situation
ausrichten, sondern auch, und mitunter vorwiegend, nach der Bedeutung, die diese Situation für sie
hat".

23 Zur Problematik des herodäischen Königtums vgl. A. Schalit, König Herodes (1969), bes.
S. 146ff., 403ff„ 483ff.

24 Zum goldenen Adler vgl. Schalit (A. 23), S. 734.



G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu 153

aber setzte er nach Gutdünken ein, wen er wollte. Erst die Tempelzeloten besetzten das

Hohepriesteramt wieder mit einem Zadokiden.25
Es gab somit einige sachliche Gründe für eine Opposition gegen den herodäischen

Tempel, Gründe, die sowohl in Jerusalem als auch auf dem Lande eine Rolle spielen
konnten, auf dem Lande aber wohl nachhaltiger wirksam waren. Denn in der Stadt gab es

gute Gründe, sich mit dem herodäischen Tempel abzufinden, ja, sich mit ihm zu
identifizieren.

2.

Die Tempelweissagung lief den Interessen des ganzen Jerusalemer Gemeinwesens allzu
sehr entgegen, als dass sie hier nicht auf Ablehnung hätte stossen müssen.

Der priesterlichen Aristokratie verschaffte der Tempel viele Einkünfte: religiöse
Steuern (vor allem Zehnt und Erstlinge), Anteile an den Opfern, unregelmässige
Zuwendungen wie Gelübde und Bussen.26 Umstritten war deren Verteilung. Kurz vor dem

jüdischen Krieg ist es zu heftigen Verteilungskämpfen gekommen: Die Hohenpriester
sollen den Priestern ihren Anteil am Zehnten mit Gewalt genommen haben, so dass einige
ärmere Priester verhungerten (Jos. Ant. 20,181. 206f.).27 Im (städtischen und ländlichen)
clerus minor könnte man am ehesten eine latente Tempelopposition vermuten. Jene

Zeloten, die sich im reformierten Heiligtum verschanzten, rekrutierten sich wahrscheinlich

aus ihm. Materielle Interessen banden jedoch nicht nur die Priesterschaft an den

Tempel: Viehhändler, Geldwechsler, Gerber und Schuster lebten mehr oder weniger vom
Opferkult. Die vielen Pilger waren auf Dienstleistungen der Bevölkerung angewiesen; ihr
Konsum wurde religiös gefordert und gefördert: Neben dem den Priestern zu zahlenden
Zehnten verlangte das Gesetz theoretisch einen zweiten Zehnten, den jeder Israelit in
Jerusalem verzehren sollte (Deut. 12,22ff.). Der brachte den Jerusalemern keine
zusätzliche Belastung, ihrem Geschäft aber Vorteile. Ferner gab es unter ihnen die

Bestrebung, mit Berufung auf die Heiligkeit der Stadt Befreiung von steuerlichen
Belastungen zu erreichen. Das zeigt ein angeblicher Erlass des syrischen Königs Demetrius,
der der Stadt Jerusalem aufgrund ihrer Heiligkeit u.a. Steuerfreiheit zusicherte (1. Mark.
19,25—45). Das waren natürlich Wunschphantasien. Hin und wieder hat man mit solchen
Wünschen wohl Erfolg gehabt: Vitellius erliess eine Umsatzsteuer für die auf dem
Jerusalemer Markt verkauften Früchte (Jos. Ant. 18,90; vgl. 17,205). Agrippa 1.

verzichtete auf eine die Häuser der Jerusalemer belastende Vermögenssteuer (Ant.
19,299). Um so mehr wurde das Land herangezogen: Als es vor dem jüdischen Krieg
Steuerrückstände gab, wehrt man sich in Jerusalem entschieden gegen eine Belastung der

Tempelkasse (Jos. Bell. 2,193—296); anstatt dessen ziehen Vertreter der städtischen
Aristokratie auf die Dörfer, um dort die Steuerschuld einzutreiben (Bell. 2,405). Falls

Vgl. J. Jeremias, Jerusalem zur Zeit Jesu 19693), S. 215- 218.
26 Zu den Einkünften vgl. E. Schürer. Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi, 2

(4. Aufl. 1901 1909), S. 301-312; F. C. Grant, The Economic Background of the Gospels (1926),
S. 94- 96; Jeremias (A. 25), S. 120-124.

A. Büchler, Der galiläische 'Am-Ha'ares des zweiten Jahrhunderts (1906, Neudr. 1968), führt
S. 17 A. 1 diesen Verteilungskampf auf eine "ausserordentliche Zunahme der Verzehntung" zurück.
Wahrscheinlicher ist, dass die Einkünfte knapper geworden waren und daher erbitterter über ihre
Verteilung gestritten wurde.



154 G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu

sich beide Aktionen auf dieselbe Steuerschuld beziehen, wäre die Differenz der Beträge
aufschlussreich: Gessius Florus, der römische Prokurator, forderte 17 Talente, die
Aristokratie sammelte dagegen 40 Talente ein. Galt die Differenz als "Provision"? Falls
es sich um die Steuerschuld verschiedener Jahre handelt, würde die wachsende Summe
eine wachsende Unwilligkeit zur Steuerentrichtung anzeigen. Wie dem auch sei: Die
Jerusalemer hatten Vorteile aufgrund der Heiligkeit ihrer Stadt, d.h. aufgrund des

Tempels. Jede Infragestellung des religiösen Status der Stadt musste daher auch den
materiellen Status ihrer Bewohner in Frage stellen.

Darum ist verständlich, warum man auf jeden Versuch empfindlich reagierte, die

"Heiligkeit" der Stadt anzutasten. Das ist gerade für die Zeit des Pilatus bezeugt. Dieser
hatte versucht, römische Hoheitszeichen heimlich in die Stadt zu schaffen. Er scheiterte
jedoch zwei Mal am Widerstand der Jerusalemer (Philo, Leg. adGaium 276ff.; Jos. Ant.
18,55—59),28 selbst dann, als er nur Schilder mit dem Namen des Kaisers innerhalb eines
römischen Verwaltungsgebäudes anbringen wollte. Nach Ablösung des Pilatus ging man
mit Forderungen noch weiter: Der syrische Legat Vitellius wurde sogar aufgefordert, ganz
Judäa (also nicht nur Jerusalem) mit römischen Hoheitszeichen zu verschonen. Vitellius
nahm daraufhin einen grossen Umweg in Kauf, um im Hinterland seines Feldzugs gegen
die Nabatäer Ruhe zu haben (Jos. Ant. 18,121). Dieser Eifer für die Heiligkeit Jerusalems
war gewiss religiös begründet. Es waren religiöse Motive, die Jerusalem Menschen, Geld,
Waren und Handel zuführten.29 War die wirtschaftliche Basis Jerusalems aber erst einmal
auf der Religion gegründet, so gab es handfeste wirtschaftliche Gründe, jene religiösen
Motive zu verstärken, denen Jerusalem seinen Sonderstatus verdankte. Niemand hat m.E.
das Recht, die Frage zu verbieten, ob der religiöse Eifer der Jerusalemer grundsätzlich
anders zu beurteilen ist als die Aufregung der Epheser, die angesichts der christlichen
Predigt um ihre Andenkenindustrie fürchteten (Apg. 19,23ff.). Zusammenhänge, die für
heidnische Kulte bereitwillig zugestanden werden, können beim jüdischen und christlichen

Kult nicht a priori ausgeschlossen werden. Das gilt auch für die Tempelweissagung
Jesu.

3.

Hier können wir diese Zusammenhänge noch etwas konkreter fassen. Wenn Jesus

Zerstörung und Neuerrichtung des Tempels ankündigte, so mussten sich alle die

angesprochen fühlen, die am Tempel bauten.
Man baute schon seit 20/19 v. Chr., die äusseren Hallen und der innere Tempel waren

schon seit 9/8 v. Chr. fertig. Aber seitdem wurde ständig weiter gebaut. Das Job. nimmt
darauf Bezug. Die "Juden" reagieren dort auf die Tempelweissagung mit den Worten: "46

28 Zu den beiden Vorfällen vgl. C. H. Kraeling, The F.pisodc of the Roman Standards at
Jerusalem: Harv. Theol. Rev. 35 (1942), S. 263-289; P. L. Maier, The Kpisode of the Golden Roman
Shields at Jerusalem: ebd. 62 (1969), S. 109- 122, der mit Recht zwei verschiedene Ereignisse
annimmt. S. G. F. Brandon, Jesus and the Zealots (1967), S. 68ff., sieht in ihnen eine Tendenz zu
extensiveren Auslegung des Bilderverbots; S. Perowne. The Later Herods (1958), S. 5Iff., einen
wachsenden Autoritätsvcrfall des Pilatus.

29
Vgl. die Ergebnisse von Jeremias (A. 25), 1 —98, S. 41. 65. 82. 84. 97. Meine Ausführungen

über die soziale und ökonomische Situation Jerusalems stützen sich vor allem auf dies bewundernswerte

Buch. Es zeigt im übrigen, dass soziologische Fragestellungen schon immer Bestandteil
historisch-kritischer Forschung waren.



G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu 155

Jahre lang wurde dieser Tempel erbaut, und du willst ihn in drei Tagen errichten? " (Joh.
2,20). Die Wahrheit ist, dass man über 80 Jahre an ihm baute, bis er unter Albinus
(62—64 n. Chr.) fertig war. Wie kam es zu dieser langen Bauzeit, zu jenem Missverhältnis
zwischen den 10 Jahren, in denen zügig die wichtigsten Bauten errichtet wurden, und
weiteren 70 Jahren des Ausbaus? 30 Das Problem wird noch verwickelter, wenn man die

Angaben des Josephus über die Zahl der Bauarbeiter betrachtet. Herodes stellte 11.000
Arbeiter ein; nach 80 Jahren sind daraus 18.000 geworden (Jos. Ant. 15,390; 20,219).
Unter der Voraussetzung, dass Josephus an beiden Stellen im gleichen Masse übertreibt —

und er übertreibt gewiss —, kann man errechnen, dass sich die Zahl der Bauarbeiter um
63,5 % in 80 Jahren erhöht hat — und das trotz Beendigung der extensiven Arbeiten nach
10 Jahren. Des weiteren kann man folgende, allerdings sehr fiktive Rechnung
durchführen: Wenn man die Einwohnerzahl Jerusalems samt Vororten mit ca. 220.000 ansetzt
— so A. Byatt, der den Grössenordnungen bei Josephus viel Vertrauen schenkt und somit
eine kongeniale Schätzung bietet31 —, so wären am Ende des Tempelbaus 8,2 % aller
Jerusalemer Bauarbeiter am Tempel gewesen. Ca. 20 % wären direkt vom Tempelbau
abhängig gewesen, wenn man auf jeden Arbeiter zwei bis drei Familienangehörige rechnet.
Und damit wäre erst ein Teil der vom Tempel abhängigen Bevölkerung erfasst. Wie
kommt es nun, dass der Tempel seine "Kapazitäten" in diesem Masse ausweiten konnte?
Diese Entwicklung hat einen ökonomischen und einen sozialen Aspekt. Ökonomisch
gesehen konnte der Tempel unabhängig von wirtschaftlichen Gesichtspunkten haushalten.
Der Tempelbau wurde aus dem gut ausgestatteten Tempelschatz finanziert (Jos. Bell.
5,187.189; vgl. Tac. Hist V,8), dessen aus der ganzen Diaspora stammende Einkünfte
von lokalen Krisen relativ unabhängig waren und durch die lange Friedenszeit seit
Augustus gewiss zugenommen hatten. Der Tempel akkumulierte auf jeden Fall viel
Kapital. Sabinus erbeutete bei seiner Plünderung des Tempelschatzes 400 Talente (Jos.
Ant. 17,264). Es war zweifellos ökonomische Klugheit, wenn Herodes dies Kapital wieder
produktiv werden liess. Hinzu kommt die soziale Komponente des Tempelbaus. Herodes
verschaffte so vielen Menschen Arbeit, vor allem einigen ärmeren Priestern. Unter den
11.000 Tempelarbeitern befanden sich nämlich 1.000 Priester, die mit dem Bau des

inneren Tempels beauftragt waren. Sie waren arm. Denn Herodes liess ihnen nicht nur Bau-
und Zimmerhandwerk beibringen, sondern auch priesterliche Kleidung verschaffen (Jos.
Ant. 15,390). Diese soziale Komponente des Tempelbaus wird bei Einstellung der
Arbeiten noch deutlicher:

"Um diese Zeit war der Tempel vollendet. Als das Volk nun die Bauleute, mehr als 18.000 an der

Zahl, ohne Arbeit sah, hatte es zu erwarten, dass sie um Verdienst verlegen sein würden, da sie früher
durch die Arbeit am Tempel sich ihren Unterhalt erworben hatten. Nun wollte man auch aus Furcht
vor den Römern kein Geld mehr aufbewahren und deswegen den Tempelschatz zur Befriedigung der
Bauleute verwenden; denn wenn einer auch nur eine Stunde am Tage gearbeit hatte, erhielt er den
Lohn dafür gleich ausgezahlt. Daher ersuchte man den König, die östliche Halle wiederherzustellen"
(Jos. Ant. 29,219f.).

Agrippa II. lehnte diesen Vorschlag ab, aber er gestattete, Strassen zu pflastern. Später
scheint man dann doch noch neue Bauten am Tempel begonnen zu haben (Jos. Bell.

30 Es hat während des Baus Rückschläge gegeben: vgl. Jos. Ant. 17,261 ff.; Bell. 2,49f.; S.

Perowne, Herodes der Grosse (1957), S. 166.
31 A. Byatt, Josephus and Population Number in First Century Palestine: Pal. Expl. Quart. 105

(1973), S. 51-60. Meist wird die Einwohnerzahl für sehr viel geringer gehalten. J. Jeremias, Die
Einwohnerzahl Jerusalems zur Zeit Jesu: Zs. Deutsch. Pal.-Ver. 66 (1943), S. 24-31, nennt
25—30.000, ders., Jerusalem (A. 25), S. 96, 55 — 95.000; Finkelstein (A. 12), S. 609, denkt an 75.000.



156 G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu

5,36ff.). Wir können daraus schliessen, dass die Tempelarbeiter ein einflussreiche Gruppe
waren. Sie konnten ihre Weiterbeschäftigung zum Politikum machen und König
Agrippa II. zur Revision eines Beschlusses bewegen. Sie waren auch darin begünstigt, dass

sie sofort bezahlt wurden. Und vermutlich wurden sie gut bezahlt. Aus b. Yoma 38a
erfahren wir von streikenden Tempelarbeitern (den Herstellern von Schaubroten und
Räucherwerk), die erst nach einer Erhöhung der Löhne um 100% zur Arbeit
zurückkehren. Es waren "phantastische Löhne"32. Wichtig ist uns aber nicht nur deren
Höhe, sondern die interessenbewusste Konfliktbereitschaft der Tempelarbeiter.

Stellen wir diese Interessen der Tempelarbeiter in Rechnung, so verstehen wir auch die
heftigen Reaktionen auf Versuche römischer Präfekten bzw. Prokuratoren, Teile des

Tempelschatzes in ihrem Sinne zu verwenden. — So hatte Pilatus den vernünftigen Plan,
eine lange Wasserleitung nach Jerusalem zu bauen. Das Vorhaben sollte durch die
Tempelkasse finanziert werden, was legitim war. Der Plan erregte jedoch den Volkszorn.
Es kam zu Aufläufen, Zwischenfällen und Toten (Jos. Ant. 18,60—62). Natürlich kann
man es nicht beweisen, aber es ist m.E. plausibel, dass vor allem die Tempelarbeiter Grund
hatten, sich dem neuen Vorhaben entgegenzusetzen. Sie konnten von der Tempelkasse
nur dann ungestört profitieren, wenn aus ihr nur "heilige" Zwecke finanziert wurden.33 —

Ein zweiter Vorfall ereignete sich unter Gessius Florus (etwa 66 n. Chr.). Als die jüdische
Provinz mit dem Tribut in Rückstand war, wollte der Prokurator das fehlende Geld dem
Tempelschatz entnehmen "unter dem Vorwand, der Kaiser habe das Geld nötig". Das

Volk strömte daraufhin empört in den Tempel, beschimpfte Florus. Einige gingen umher
und bettelten um Almosen "für den armen, unglücklichen Florus" (Jos. Bell. 2,293f.).
Auch bei diesem Vorfall standen die Interessen aller derer auf dem Spiel, die direkt aus
der Tempelkasse bezahlt wurden — insbesondere die der Bauarbeiter, deren Beschäftigung
und rasche Entlohnung (nach Ant. 20,219f.) ausdrücklich mit der Furcht vor derartigen
römischen "Übergriffen" begründet wurden.

Wenn also jemand in Jerusalem mit einer Prophétie gegen den Tempel auftrat und
dessen Zerstörung ankündigte, so müssen das diejenigen als Kampfansage verstanden
haben, die den Tempel mit ihren Händen erbaut hatten und deren sozialer Besitzstand
von diesem Tempelbau abhing. Wurde hier nicht die Legitimität ihrer Arbeit grundsätzlich
in Frage gestellt? Auch die Weissagung eines wunderbar errichteten neuen Tempels
entsprach nicht ihrer Interessenlage — zumindest nicht die Errichtungeines Tempels, der

"nicht mit Händen gemacht ist". Es dürfte nicht schwer gefallen sein, die Tempelweissagung

als einen Versuch hinzustellen, den Tempelbau zu sabotieren. Damit aber konnte
man an die existenziellen Ängste vieler Menschen in Jerusalem appellieren.

32 So Jeremias (A. 31), S. 28. Eine Tabelle mit allen für die Zeit belcgbaren Lohnstufen findet
sich bei D. Sperber, Costs of Living in Roman Palestine: Journ. of the Econom. and Soc. Hist, of the
Orient 8 (1965), S. 248-271. Er rechnet aufgrund von b. Yoma mit 1,2, 2,4 bzw. 4,8 Denar. Das wäre
überdurchschnittlich, wenn man z.B. an den einen Denar Tageslohn aus Matth. 20, 1 - 16 denkt.

33
Es kann nicht die Tcmpelaristokratie gewesen sein, die sich dem Unternehmen entgegensetzte.

Sie muss der Finanzierung des Aquädukts durch die Tempelkasse zugestimmt haben. Hätte sieh Pilatus
das Geld gewaltsam verschafft, so hätte er den tabuisierten Tcmpclbczirk betreten müssen. Davon
würden wir gewiss hören. Ausserdem war der Tempel nach Schekalim IV, 2 dazu verpflichtet, für die
Wasserversorgung der Stadt zu sorgen; vgl. Jeremias (A. 25), S. 16f. A. 11. Man muss die
protestierenden Gruppen daher im Volk suchen, nicht in der Aristokratie. Diese hat möglicherweise
Pilatus von der bevorstehenden Demonstration in Kenntnis gesetzt. Wenigstens ist Pilatus gut
vorbereitet. Vgl. dazu P. L. Maier, Pilatus (1970), S. 357.



G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu 157

In diesem Zusammenhang muss auf das auffällige Phänomen hingewiesen werden, dass

die Anklage gegen Jesus zweifach begründet wird, und zwar sowohl beim Verhör vor dem
Synhedrium als auch in der Kreuzigungsszene. Hier wie dort wird an erster Stelle die

Tempelweissagung, an zweiter Stelle der Messiasanspruch Jesu gegen ihn vorgebracht
(Mark. 14,57—64; 15,29—32). Die Vorwürfe werden dabei verschiedenen Gruppen
zugeschrieben: der Vorwurf des Messianitätsanspruchs wird vom Hohenpriester (14,61)
bzw. von den Hohepriestern mit den Schriftgelehrten (15,31) erhoben, der Vorwurf der
negativen Tempelweissagung dagegen von anonymen Sprechern, nämlich tines in Mark.
14,57, paraporeuömenoi in 15,29f. Da die Tempelaristokratie in 15,31 mit homoiös von
den "Vorübergehenden" abgehoben wird, dürfen wir als Subjekt der zweiten Anklage
einfachere Leute vermuten, die nicht zur Aristokratie gehörten. Diese Differenzierung
bewegt sich innerhalb dessen, was aufgrund soziologischer Erwägungen als möglich
erscheint: Die Spitzen des Staates interessierten sich primär für den politischen Aspekt
der Jesusbewegung, der mit dem Messianitätsgedanken gegeben war. Jede messianische
Bewegung konnte die Autonomie der von der Aristokratie beherrschten Institutionen in
Frage stellen (vgl. Joh. 11,48). Vor Pilatus spielt daher nur der Messianitätsanspruch eine
Rolle; von der Tempelweissagung hören wir dabei nichts (Mark. 15,1—5). Das einfache
Volk war dagegen kaum wegen messianischer Ansprüche oder Erwartungen gegen Jesus

einzunehmen. Hier zog die Angst um Tempel und Tempelbau, die ökonomisch fundiert
war. Auch Stephanus wurde später wegen seiner tempelkritischen Äusserungen vom
aufgebrachten "Volk" gelyncht (Apg. 7,54ff.).34 Falls etwas Richtiges daran ist, dass die

Aristokratie die Menge mit Erfolg gegen Jesus aufgehetzt hat (Mark. 15,11), so hätte sie

in der Tempelweissagung ein hervorragendes Mittel dazu besessen.

*

Mit all dem soll nicht gesagt werden, die entsprechenden Passagen seien historisch.
Sicher ist nur, dass sie historisch möglich sind. Sicher besteht auch kein Grund zu der
verbreiteten Gewissheit, es handle sich weithin um historisch ganz unzuverlässige Texte.
Aber es sei noch einmal daran erinnert: Die aufgewiesenen strukturellen Faktoren können
sowohl auf die Geschichte wie auf die Traditionsgeschichte eingewirkt haben.35

Die Jesusbewegung hat auf jeden Fall alle mit dem Tempel verbundenen Gruppen
gegen sich aufgebracht, Gruppen, die nicht nur zu den obersten Kreisen gehörten. Und so
müssen wir vielleicht eine manchem lieb gewordene Vorstellung korrigieren, die

Vorstellung, dass Jesus nur mit der Tempelstaatsaristokratie und den Römern in Konflikt
geraten sei: ein Angehöriger der Unterschicht mit der Oberschicht. Generell sei gesagt,
dass sich soziale Konflikte nicht auf Gegensätze zwischen Unter- und Oberschicht
reduzieren lassen. Dieser fundamentale Gegensatz wird immer wieder von anderen
Spannungen überlagert: von interethnischen Aggressionen, von Generationskonflikten,

34 Zu Stephanus vgl. M. Hengel, Zwischen Jesus und Paulus: Zs. Th. Ki. 72 (1975), S. 151-206,
bes. S. 18'8ff.

35 Wenn ich hinter manche allzu selbstsichere historische Skepsis ein Fragezeichen setze, so ist das
kein Rückfall hinter die Erkenntnisse formgcschichtlicher Methode. Die formgeschichtliche Skepsis ist
durch soziologische Überlegungen bestimmt: durch die Annahme eines traditionsprägenden Sitzes im
Leben. Wenn ich aufgrund soziologischer Erwägungen hin und wieder zu einem etwas grösserem
Vertrauen in die Historizität der Überlieferungen neige, so bewegt sich meine Argumentation im
Rahmen der Formgeschichte.



158 G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu

von der Konkurrenz zwischen Machteliten oder — wie in unserem Falle- von sozioökolo-
gischen Antagonismen zwischen Stadt und Land. Auf Seiten der Stadt treten ja nicht nur
die Führer des Volkes auf, sondern auch einfache Leute. Umgekehrt hat Jesus nicht nur
bei der einfachen Landbevölkerung Sympathien, sondern auch bei dem "Ratsherrn"
Joseph von Arimathia.

Ich hoffe, mit der vorgelegten Faktoren- und Funktionsanalyse gezeigt zu haben, dass

die TempelWeissagung in einem Spannungsfeld tiefgreifender Konflikte steht, dass sie

sowohl in ihnen verwurzelt ist als auch in dieses Spannungsfeld hineinwirkt.
Abschliessend sei betont, dass die Tempelweissagung ihrer Intention nach den

skizzierten sozialen Kontext transzendiert. Denn in ihr wird ja gerade die Sehnsucht nach
einem Tempel laut, der unmittelbar von Gott stammt und nicht in das Netz menschlicher
Interessen verflochten ist. Es ist die radikaltheokratische Sehnsucht nach Unmittelbarkeit
Gottes, die sich in der basileia-Verkündigung in politischer Metaphorik, in der
Tempelweissagung in kultischer Metaphorik artikuliert hat. Und so begegnet uns in dieser

Überlieferung der fundamentale Doppelcharakter aller religiösen Überlieferung36: Sie ist
durch ihren sozialen Kontext bedingt (meist in sehr viel grösserem Masse, als religiöses
Selbstverständnis das wahrhaben will), zugleich aber wird in ihr ein "Ruf zur Freiheit"
laut — einer Freiheit von aller Fremdbestimmung. Und dieser Ruf wird um so

eindringlicher vernehmbar, je mehr kritische Analyse ihre reale Abhängigkeit aufdeckt.
Gerd Theissen, Bonn

36 Der Begriff des "Doppelcharakters" ist von Th. W. Adorno, Ästhetische Theorie (1970),
S. 334-387, übernommen: Nicht nur ästhetische, sondern alle geistigen Phänomene sind sowohl
autonom als auch bedingt. Die Analyse der Bedingtheit geistiger Prozesse soll nicht deren
Autonomiebewusstsein untergraben, sondern Autonomie als oppositionelle Autonomie erkennbar
werden lassen. Diese und andere hermeneutische Konsequenzen einer soziologischen Fragestellung für
die Interpretation des Neuen Testaments können hier leider nicht diskutiert werden. Das vorgelegte
Beispiel einer soziologischen Analyse kann wahrscheinlich besser als theoretische Erörterungen zeigen,
dass soziologische Fragestellungen nur eine Vertiefung historisch-kritischer Forschung darstellen. Sie
sind kein radikaler Neueinsatz. Bisher ist mir auch noch kein Argument gegen die Legitimität
soziologischer Fragestellungen in der Exegese begegnet, das sich nicht im Grunde gegen eine
historisch-kritische Forschung überhaupt richtet. Antisoziologische Affekte (die man sowohl bei
orthodoxen Marxisten wie orthodoxen Christen findet) belegen einmal mehr, dass historisch-kritisches
Bewusstsein etwas Unwahrscheinliches, keineswegs Selbstverständliches ist.


	Die Tempelweissagung Jesu : Prophetie im Spannungsfeld von Stadt und Land

