Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 32 (1976)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Walter Zimmerli, Grundriss der alttestamentlichen Theologie. = Theol. Wissenschaft, 3. Stuttgart,
Kohlhammer, 1972. 222 S. DM 22.—.

In der “Grundlegung”, Teil 1 (§§ 1-6, S. 12-48), geht es Zimmerli um die Kennzeichnung der
“Mitte des A.T.””; als solche betrachtet und beschreibt er mit aller Entschiedenheit den Namen Jahwe.
Ausgehend von zentralen Aussagen des Pentateuchs erdrtert Zimmerli in § 1 (“Der offenbare Name™)
Bekanntwerden und Bedeutung des Tetragramms, in § 2 (“Jahwe, der Gott Israels von Agypten her”)
dic Uberlieferung vom Auszug als ‘‘Anfangswissen’ Israels (S. 19), in § 3 (“Jahwe, der Gott der Viter.
Dic Verheissung™) die Vitertiberlieferung als ‘“‘vorausgeschickten” Hinweis auf den *“Wort- und
Anredecharakter” der Heistaten Jahwes, in § 4 (“Jahwe, der Schopfer und Konig”) die Uberliefe-
rungen von der Schopfung und vom Konigtum Jahwes als “Ausrufung” seines Namens iiber dem
einstigen Bereich des kan. Hochgottes El, in § 5 (**Die Erwihlung Israels’) das Theologumenon der
Erwiahlung als Ausdruck der freien Souverdnitdt in Jahwes Verhiltnis zu Israel, schliesslich in § 6
(“Jahwe, der Gott vom Sinai. Bund und Gebot™) das Thema Bund und Gesetzgebung als Ausdruck des
verpflichtenden Charakters der gottlichen Zusage an Israel. Selbstverstindlich werden die angespro-
chenen Theologumena nicht als Teile cines abgerundeten Systems dargestellt; vielmehr wird dem Leser
gezeigt, wie siec entstanden, zu einander kamen und sich wandelten.

Nach dieser Umschreibung der “Identitdt’” Jahwes aufgrund der grossen Pentateuchthemen kommt
Zimmerli in Teil II (§§ 7-10, S.49-93) zu den ‘“konkreten Gaben”, in denen Israel Jahwes
Zuwendung erfahren hat. Aus der Fiille des Stoffs greift er 4 wichtige Komplexe heraus. § 7 behandelt
den Jahwekrieg als Ereignis der freien Prasenz Jahwes zur Rettung in aussichtsloser Bedringnis. Der
Souveranitidt Jahwes entsprechend ist auch ““das Land und sein Segen” (§ 8) freie Gabe. § 9 beschreibt
— in kiihner Zusammenstellung von Uberlieferungselementen jeden Alters — die “Gabe der gdttlichen
Gegenwart” am Gottesberg, an den Landeshciligtiimern, in den panim, im Gottesboten, in Zelt und
Lade, auf dem Zion, auf der Versohnungsplatte und im kabod; in allen Fillen wird die Freiheit der
Prasenz in Segnung oder Gericht betont. Den Hohepunkt des Teils bildet zweifellos der grosse § 10,
der unter dem Titel “Charismata der Leitung und Weisung™ cine Art von Theologie der Amter Israels
bietet; hintereinander ist hier von Mose und Josua, den Richtern und Nasirdern, vom Konig, Priester,
Propheten und Weisen die Rede.

In Teil IIT (§8 1115, S.94-122) wird auf § 6 zuriickgegriffen und aufgrund des Dekalogs, aber
unter Heranziehung des librigen gesetzlichen Materials, einc knappe Erorterung von “Jahwes Gebot”
gegeben. § 11 gilt dem Thema “Ort, Benennung und Art der Gebote”, § 12 dem ersten, § 13 dem
zweiten Gebot (Bilderverbot). In § 14 ist das “‘gottesdienstliche und rituelle Gebot™, in § 15 ““Jahwes
Gebot fir den Umgang mit Menschen und Giitern” behandelt. Wie der Verfasser wiederholt
unterstreicht, ist das Gebot kein Zweites und Anderes ncben der Gabe, sondern noch einmal die Gabe
selbst, freilich jetzt in ciner anderen Form, die ihren ““Anspruch’ auf den Empfanger nun auch direkt
zum Ausdruck bringt.

Mit der Frage, wie Isracl diesem Anspruch “entspricht”, befasst sich unter dem Titel “Das Leben
vor Gott” Teil IV (§§ 1618, S. 123—-146). § 16 resiimicrt als richtige “*‘Antwort des Gehorsams”
nacheinander Heiligkeit, Gerechtigkeit, Licbe, Erkenntnis, Gottesfurcht und Glauben — lauter
Haltungen, dic nur als horendes und bewahrendes Anteil-Nehmen an Jahwes Gabe und Prisenz
crfiillbar sind. Der Ort, wo solche Antwort anhebt, ist nach § 17 (*Lobpreis und Hilfeschrei’’) Israels
Gottesdienst; nach einem Exkurs iiber die wichtigsten Intentionen (Gemeinschaft, Gabe, Siihne) des
Opferkults werden hier einige Spezifika “‘at. Schreiens zu Jahwe” sowie der Hymnen, Danklieder und
Doxologien Israels herausgearbeitet. Als “Antwort” des Gottesvolkes behandelt Zimmerli — in v. Rads
Spuren — in § 18 (“Die Bewiltigung des Alltags und der konkreten Lebensgeheimnisse™) schliesslich
auch die Weisheit.

Erst mit Teil V (“Krise und Hoffnung™, §§ 19-23, S. 147-207) wird der Hohepunkt des Buches
erreicht, zugleich dessen Abschluss. Der grosse Themenkomplex Siinde — Gericht — Heil wird hier
pyramidenformig so dargestellt, dass diec Botschaft der Schriftpropheten als uniiberbietbare Spitze des



104 Rezensionen

at.lichen Redens von Gott in Erscheinung tritt. Den Anfang macht § 19 mit einer scharf profilierenden
Zusammenfassung der Urgeschichte nach J und P. § 20 (“Die Krisis Israels nach den Erzihlbe-
richten) stellt in &dusserster Kiirze zusammen, was als gemeinsame Aussage der geschichtlichen
Uberlieferungen Israels (Gen. 12—50; Ex.-Num.; deuteron. Geschichtswerk; Chr.) zum Thema der
“Krisis” erhoben werden kann. Ein Meisterstiick ist der grosse § 21 (“Gericht und Heil nach der
Verkiindigung der grossen Schriftpropheten™), der in geschichtlicher Folge die Propheten des
8. Jahrhunderts, der Wende zum Exil sowie der spit- und nachexilischen Zeit zur Darstellung bringt.
Deutlich im Abstieg vom Gipfel folgt in § 22 eine Wiirdigung der alttestamentlichen Apokalyptik, die
deren echt prophetischen Kern erkennen lisst. Eine kurze Betrachtung (warum so kurz? ) iiber *‘die
Offenheit der Verkiindigung des A.T.” beschliesst den Gang (§ 23). Wer Einzelheiten sucht, hat an den
beigegebenen Registern (Sachen, hebr. Worter, Bibelstellen) einen zuverlissigen Wegweiser.

Im Vorwort (S. 8) bekennt Zimmerli seine Dankbarkeit gegeniiber dem magnum opus von Gerhard
von Rad, mit dem er sich “in Zustimmung und Ablehnung in stetem Gesprich” befunden habe. Es
scheint daher sachgemadss, Zimmerlis “Grundriss” vor allem mit v. Rads ““Theologie” zu vergleichen.
Dass es sich beim ersteren Werk um ein knapp gefasstes Lehrbuch, beim zweiten um ein literarisch viel
freieres Genus der Darstellung handelt, fallt angesichts einer so engen geistigen Verwandtschaft
dagegen kaum ins Gewicht.

Zuerst eine Reihe sachlicher Unterschiede zwischen beiden Werken. — Seiner eigentlichen
“Theologie” schickt v. Rad einen Abriss der Religions-, Kultus- und Glaubensgeschichte Israels voraus;
anders Zimmerli, der auf einen solchen Vorbau verzichtet: fir ihn besteht die Aufgabe der
alttestamentlichen Theologie kurz und biindig in der “Darstellung des at. Redens von Gott in seinem
inneren Zusammenhang” (S. 7). Dass man v. Rad dahin verstehen konnte, als sei die Glaubensge-
schichte Israels selber ein Stiick Heilsgeschichte, mag bei Zimmerlis Verzicht eine Rolle gespielt haben.
— Auch in der grundsitzlichen Zweiteilung des Werkes (Theologie der geschichtlichen bzw. der
prophetischen Uberlieferungen) ist Zimmerli dem Beispiel v. Rads nicht gefolgt. Die grossen
Schriftpropheten nehmen auch in seiner Darstellung einen selbstindigen Platz ein, aber sie bestitigen
und kroénen, negieren also nicht die grundlegenden Aussagen der vorprophetischen Uberlieferung.
Nicht umsonst haben die Propheten in Zimmerlis Lebenswerk das Hauptgewicht, wihrend v. Rad im
Deuteronomium und im Hexateuch ‘‘zuhause” war. — Besteht das Geschift alttestamentlicher
Theologie nach v. Rad darin, die Uberlieferungen Israels nachzuerzihlen, so hat sie nach Zimmerli
dariiber hinaus zu erfragen, was ‘“‘in den verschiedenen Traditionsformen das eigentlich verbindende
Bekenntnis war”'. Die Herausstellung und Differenzierung der Traditionen, wie sie in v. Rads Werk
dominiert, wird auch von Zimmerli bejaht, doch hat sie bei ihm nur eine sekundire, dienende
Funktion. — Ein eklatanter Unterschied ist, dass v. Rad von einer bestimmenden “Mitte des A.T.”
nichts finden kann (2, S. 376), wiahrend Zimmerli den Namen Jahwe mit allem Nachdruck als solche
poniert?. Beiden Theologen liegt die Absicht fern, diesen Namen mit einem bestimmten Vorstellungs-
inhalt zu identifizieren, doch steht fiir v. Rad die Pluralitit der Traditionen, flir Zimmerli mehr die
Kontinuitat der freien Selbstvorstellung Jahwes im Vordergrund.

Es wire nun aber verfehlt, angesichts so tiefer Gegensitze das zu iiberschen, was beide Werke
verbindet. In erster Linie erinnere ich an die beiden Forschern eigene Kunst des “Hinhorens”, an ihr
weithin erfolgreiches Bemiihen, das A.T. selbst besser “in eigener Sache” reden zu lassen. Beide
verzichten darauf, ein von aussen herangetragenes System, einen zentralen Begriff oder Sachverhalt als
Prinzip der Darstellung anzuwenden. — Fiir beide Forscher hat alttestamentliche Theologie nicht mit
zeitloser Lehre, sondern mit einem geschichtlich greifbaren Geschehen zwischen Jahwe und Israel zu
tun; dieses Geschehen gilt es — allerdings nach v. Rad in der Disparatheit, nach Zimmerli mehr im
gemeinsamen Gehalt der Uberlieferungen Isracls — nachzuerzihlen. Hinter die Erkenntnis der
grundlegenden Funktion der Credoaussagen, in der Zimmerli v. Rad deutlich gefolgt ist, wird keine
kiinftige Darstellung der alttestamentlichen Theologie zuriickgehen konnen. — Schliesslich sehe ich
auch in der Art beider Forscher, das A.T. zu lesen, eine tiefgehende Ubereinstimmung. Unnétig, zu

1w, Zimmerli, Gesammelte Aufsitze, 2 (1975), S. 24f.

2 Ebd.,S. 28-30.



Rezensionen 105

betonen, dass sie vom kritisch erfragten, geschichtlichen Ort und Sinn der Texte ausgehen. Weniger
selbstverstandlich ist ihr Blick fiir das Besondere und Einmalige, ihre Fahigkeit, es ohne apologetische
oder hermeneutische Kiinste zu erheben und in unmittelbar “ansprechender” Form darzubieten. Auch
im stindigen Fragen nach der Transparenz des A.T. zum N.T. hin zeigt sich eine beiden gemeinsame,
echt theologische Verantwortung und Leidenschaft.

Bei allem deutlichen Fortschritt iiber v. Rad hinaus ruft Zimmerlis “Grundriss’ doch mancherlei
Fragen. Die “Grundlegung” in Teil I halte ich als Ganzes fiir eine Errungenschaft, weil sie mit ihrer
“Theologie der Thora™ besser als alle Vorreden klar macht, von was bzw. von wem im A.T. die Rede
ist. Ich bedaure aber, dass das gerade theologisch so gehaltvolle Uberlieferungsthema “Fiihrung in der
Wiiste” (gegen M. Noths Aufstellungen; vgl. auch v. Rad, 14, S.293-301) nicht selbstindig in
Erscheinung tritt. — Umgekehrt frage ich mich, warum das “Theologumenon” der Erwahlung Israels
unter § 5 selbstandig und in einer Reihe mit den grossen Pentateuchthemen zur Behandlung kommt.
Gehort es wirklich in diese Reihe, oder wire es — mit seinem jedesmal verschiedenen Gehalt — nicht
besser dort zu entfalten, wo es seinen geschichtlichen Ort hat, nimlich im Zusammenhang der Themen
Auszug, Viter, Sinai und ... Fiihrung in der Wiiste? — Ein dhnliches Problem habe ich mit § 6.
Zimmerli bietet hier eine meisterhaft pragnante Orientierung iiber die Theologumena Bund und
Gebote (mit wichtigen Bemerkungen zu Perlitts These vom spidten Ursprung der Bundestheologie); er
iiberschreibt den § mit “Jahwe, der Bott vom Sinai”, extrapoliert dann aber die Theophanie, also
ausgerechnet denjenigen Akt, der das Geschehen am Sinai nach dlterer wie nach jiingerer Tradition zur
“grundlegenden” Selbstoffenbarung Jahwes macht. Ich frage mich, ob die “Grundlegung” in Teil I
nicht noch kriftiger ausgefallen wiare, wenn Zimmerli die Form der Nacherzahlung tiber § 4 hinaus
durchgehalten hitte, statt zur systematischen Entfaltung von Theologumena iiberzugehen.

Teil Il (“Jahwes Gabe™) bringt gegeniiber friiheren Darstellungen eine tiberzeugende Neuerung; die
sachliche Prioritat des Evangeliums vor dem (in Teil III behandelten) Gesetz konnte nicht schoner als
so illustriert werden. Was der Verfasser an Gaben Jahwes auswihlt und darstellt — die Reihenfolge
entspricht in etwa dem Alter der betreffenden Uberlieferungen — ergibt in jedem Fall einen
reprisentativen Querschnitt. Uberraschend ist dic Aufnahme des Themas Landverleihung (§ 8) in
diesem Zusammenhang: im Unterschied zu v. Rad (1, S. 309—-317) versteht Zimmerli diese als ein zur
cigentlichen “Grundlage” Hinzukommendes. Mit Rettung (§ 7), Segen (8§ 8), gottlicher Gegenwart
(§ 9) und den verschiedenen “‘Charismata der Leitung und Weisung” (§ 10) in eine Reihe gestellt, wird
die Landverleihung der Faktizitit eines per se giiltigen “Urdatums” (Buber) enthoben und als freier
Gnadenerweis Jahwes erkennbar. Auch diese Neuerung verdient — zusammen mit Zimmerlis Hinweis
auf den “‘scheinbar ganz sikularen Zionismus™ unserer Tage — sehr ernstlich iiberlegt zu werden.

Kann ich im Blick auf die klarende Darstellung der Gebote in Teil III nur meine tiefe Dankbarkeit
bezeugen, so mischt sich dies Gefiihl bei Teil IV (“Das Leben vor Gott™) mit einer gewissen Sorge. Die
verschiedenen Formen und Aspekte antwortenden Gehorsams werden in § 16 aufgrund einer Reihe
von Hauptbegriffen, in den §§ 17 und 18 aufgrund der Psalmen- und Weisheitsliteratur meisterlich
dargestellt. Wie kommt c¢s aber, dass gerade in diesem Teil das ndchst Jahwe entscheidende Subjekt der
Antwort und des Gehorsams, namlich Isracl, nur so beildufig in Erscheinung tritt? Wenn irgenwo im
ganzen “Grundriss”, so wire m.E. spitestens hier der Ort gewesen, das Gottesvolk (‘am, ‘edah, qahal
usw.), sein Wesen und seine Funktionen inmitten der Volkerwelt auch einmal explizit vorzustellen. Mir
scheint, das A.T., die Bibel Isracls, hitte gerade hier noch stirker, als es schon geschehen ist, als
Anrede und Frage an die Kirche zum Sprechen gebracht werden kdnnen.

Schliesslich eine Bemerkung zu § 21, dem gehaltvollen, besonders weiterhelfenden Kernstiick von
Teil V. Die Verkiindigung der ‘“‘grossen’ Schriftpropheten — nur Ob. und Jon. kommen nicht zum
Zuge — wird hier aufgrund des heute weithin als “‘echt” erkannten Bestandes an Spriichen und
Erzihlungen dargestellt. Zimmerli hat es also nicht mit den iiberlieferten Prophetenbiichern, sondern
mit der aus ihnen erhobenen Botschaft der in geschichtlicher Reihenfolge behandelten Propheten zu
tun. Da und dort (etwa bei Am., Mi., Zeph., Sach., aber auch Jes. I) habe ich mich gefragt, ob dem

3 Bei der Korrektur ist iibersehen worden, dass die S. 16 oben gegebene Ubersetzung von Hos.

13,4 der begriindeten Meinung des Verfassers zuwiderlauft.



106 Rezensionen

Beitrag der Schiilerkreise und spateren Tradenten nicht doch etwas grossere Beachtung hitte geschenkt
werden miissen; auch die Endgestalt prophetischer Uberlieferungen ist fiir eine alttestamentliche
Theologie relevant. Vielleicht war es aber nur die Knappheit des Raumes, die Zimmerli hier zum
“Sparen” zwang . . .

Dieser “Grundriss” ist bei aller Genauigkeit und Ubersichtlichkeit der Information kein trockenes
Schulbuch. Es ist fliissig und spannend geschrieben, wo immer man es aufschligt. Satz und Druck
verdienen uneingeschrinktes Lob. Aber noch mehr: es ist ein Beitrag zur Erncuerung der
alttestamentlichen Wissenschaft, also bestimmt auch zur Erneuerung von Theologie und Kirche
iiberhaupt.

Christoph Barth, Mainz

Niels-Erik A. Andreasen, The Old Testament Sabbath. A Tradition-Historical Investigation. = Soc. of
Bibl. Lit. Diss. Ser., 7. Missoula, Montana, Univ. of Montana, 1972. XII + 301 S.

Der alttestamentliche Sabbat ist in diesem Band wiederum Gegenstand einer eingehenden
Untersuchung geworden. S. 1-20 geben den Stand der Forschung wieder; S. 21-92 untersuchen die
Texte, in welchen vom Sabbat die Rede ist; und S. 93—234 befassen sich mit den Wandlungen und den
Interpretationen, die dic Institution widhrend verschiedener Jahrhunderte geprigt und umgeformt
haben.

Die Schlisse, zu denen der Verfasser gelangt, sind weitreichend und kénnen bequem in den
Zusammenfassungen am Ende des Buches Uberschaut werden. Zunichst werden exotische Herlei-
tungen des Namens und auch des Brauches abgelehnt. Vielmehr miisse der Sabbat aus innerisraeliti-
schen Situationen erkliart werden. Und zwar reiche die Institution in die dlteste Zeit Israels zuriick, sei
vielleicht sogar vormosaisch (was dies auch konkret heissen mag: der Rezensent kann hier seine
Zweifel nicht unterdriicken). Es treffe nicht zu, was doch meistens angenommen wird, dass die
Exilszeit einen wichtigen Wendepunkt fiir die Theologie und Observanz der Sabbats bildet; die
Hauptschwierigkeit besteht immer wieder in der Tatsache, dass wir aus dieser Zeit wenig oder nicht
tiber Feier und Einhaltung des Sabbats erfahren.

Der Band gehort zu einer Reihe von Dissertationen und hat die fir diese typische Weitschweifigkeit
und die breit angelegte Bibliographie (S. 275-301). Doch sollte der Leser sich von diesem formellen
Element nicht abschrecken lassen: der Band wird fiir dic nachsten Jahre ein unersetzliches Hilfsmittel
fiir das Studium einer der wichtigsten kultischen Institutionen des Alten Testaments bilden.

J. Alberto Soggin, Rom

Armin Schmitt, Entriickung — Aufnahme — Himmelfahrt. Untersuchungen zu einem Vorstellungs-
bereich im Alten Testament. = Forschungen zur Bibel, 10. Stuttgart, Kathol. Bibelwerk, 1973.
XIV+378 S. DM 32.—.

Die vorliegende, zuerst als Wiirzburger Habilitationsschrift erschienene Arbeit untersucht in den
beiden ersten Kapiteln die Vorstellungen iiber Entriickung im Zweistromland und in Agypten, in den
weiteren Kapiteln die Entriickung und Himmelfahrt nach dem Alten Testament. Analysiert werden
hier u.A. 2. Kén. 2, 1-18; Sir. 48,9.12; 1. Makk. 2,58; Gen. 5,21-24; Sir. 44,16 und 49,14; Sap.
4,7—20;Ps. 49 und 73, und interessante Wortanalysen werden iiber ’ak und pdh geboten.

Der Ausgangspunkt scheint im Nahen Osten und im A.T. derselbe zu sein. “Sobald jedoch cin
Vergleich zwischen den ausserbibilischen und alttestamentlichen Entriickungsberichten durchgefiihrt
wird, erkennt man, in welch hohem Mass das A.T. eine eigene Verarbeitung, Entmythologisierung und



Rezensionen 107

theologische Durchdringung an diesem gemeinsemitischen literarischen Stoff durchgefiihrt hat”
(S. 344). Der Rezensent ist sich nicht ganz im Klaren dariiber, wie es moglich ist, von Entriickungen
und Himmelfahrten anders als dennoch mythisch zu reden, doch gehort wohl dieses Problem zu dem
allgemeinen, grundlegenden Problem des Mythus im Alten Testament.
Die griindliche Arbeit schliesst eine Liicke in der alttestamentlichen Forschung.
J. Alberto Soggin, Rom

Leconhard Goppelt, Theologie des Neuen Testamentes. 1. Jesu Wirken in seiner theologischen
Bedeutung. Herausgegeben von J. Roloff. Gottingen, Vandenhoeck, 1975. 312 S.

L. Goppelt, der bekannte Neutestamentler aus Miinchen, hat diesen ersten Teil noch kurz vor
seinem Tode im Manuskript fertig gestellt. Der zweite Band, dessen wesentliche Teile ebenfalls
vorlicgen, wird in Kiirze durch J. Roloff herausgegeben. Goppelt verzichtet auf eine rein darstellende
Form, sein angriffiges Ziel ist es vielmehr, das Neue Testament und die Menschen von heute in einen
neuen kritischen Dialog zu bringen. Dem entsprechen das immer neu aufgenommene Gesprich
zwischen exegetischer und systematischer Theologie, sowie die stets mit Eigenwilligkeit vorgetragene
Diskussion iiber die Forschungsergebnisse (S. 5, 18). Unter diesem Gesichtspunkt ist die einleitende
Forschungsgeschichte ein instruktiver Bericht (S. 19-51). Innerhalb des Hauptteiles gibt das erste
Kapitel (S. 54—-93) dic historische und theologische Ortsbestimmung fiir eine Theologie des Neuen
Testamentes und darin fiir die Person Jesu von Nazareth. Der Ansatz liegt einerseits in dem
osterlichen, die Gemeinde begriindenden Kerygma vom Auferstandenen, andererseits holen die
Evangelisten das Erdenwirken Jesu als Unterbau in das Kerygma herein, und beides wird auf die
jeweilige Gemeindesituation angewendet (S. 54ff.). Im Unterschied zu einer rein historischen
Riickfrage nach Jesus fragt die neutestamentliche Theologie ““nach Jesus, wie er sich den Nachfolgern
in den ersten Tagen darbot, und das ist auch der Jesus, der geschichtlich weiter wirkte’ (S. 58). Da
dieser Jesus selbst vom Alten Testament ausgeht und auch von seinen Zeugen als die vollendete
Offenbarung des alttestamentlichen Gottes verstanden wird, nimmt das Verhaltnis zwischen A.T. und
N.T. eine Schliisselstellung ein (S. 50). Die heilsgeschichtliche Grenze wird durch das Verhiltnis
zwischen Jesus und Johannes dem Taufer signalisiert, so wenn der Taufer im Blick auf die verheissene
Herrschaft Gottes seine Zuhorer zu Busse und Taufe aufruft, Jesus aber sich iliberraschend der
Busstaufe selbst unterzicht (S. 91ff.).

Die folgenden Kapitel entfalten die Lehre, das Wirken und das Geschick Jesu. Uber die Kapitel
betreffend das Kommen der Herrschaft Gottes, deren Forderungen, deren Heil und eschatologische
Dimension (Kap. 2—5) sei hier hinweggegangen. Besondere Aufmerksamkeit verdienen aber die drei
letzten Kapitel, besonders das sechste liber das Selbstverstindnis Jesu (S. 207—253). Wie anderswo so
iiberrascht Goppelt auch hier durch seine knappe und prazise Art, innerhalb eines weiten
Forschungsfeldes sofort die entscheidenden Fragen herauszustellen. Das Verhiltnis zwischen Jesus und
der kommenden Gottesherrschaft und Jesu Verhiltnis zu den jlidischen Messiaserwartungen fithren
sofort zur zentralen Frage nach dem eigentlichen Messiasgeheimnis in den verschiedenen Uberliefe-
runggeschichten und im Leben Jesu (S. 207). Diese Geheimnisstruktur findet sich schon bei Jesus, der
durch seine iiberragende Stellung zum Gesetz und durch seine eschatologischen Taten zum Glauben an
seine Person provozierte, aber alle Zeichenforderungen ablehnte (S. 220ff.). Uberraschenderweise wird
im Abschnitt iiber den Menschensohn (S. 226ff.) breit auf das Leiden dieser Gestalt eingegangen, das
wahrscheinlich schon fiir Jesus selbst im Umgang mit Jes. 53 als stellvertretende Sithne zum Heilsplan
gehorte (S. 244). In analoger Weise bereiten der Gebetsruf “‘abba’ und der absolute Gebrauch von
“Sohn™ und **Vater” bei Jesus die nachosterliche Gottessohntitulatur vor. So liegen die Wurzeln fiir
die nachosterlicher Theologie eindeutig im Verhalten und dementsprechend in dem zu erschliessenden
Selbstverstindnis Jesu selbst.

Das siebente Kapitel nimmt die Frage auf, ob Jesus ““die Kirche gewollt habe”. Die Frage ist zu
bejahen. Denn liber die eigentliche Nachfolge hinaus soll die Jiingerschar zugleich das Zeichen fiir die



108 Rezensionen

Gottesherrschaft sein und somit das Werk Jesu fortsetzen (8. 254ff.), was vor allem in der
Abendmahlsfeier zum Ausdruck kommt (S. 261ff.).

Das Schlusskapitel (S. 271ff.) behandelt Jesu Ausgang. Die Passionsgeschichte ist vor allem
bestimmt durch das Ineinander von goéttlichem und menschlichem ‘“‘ausliefern”. Die Auferstehungs-
formeln (1. Kor. 15 u.a.) griinden auf besonderen Offenbarungen des Auferstandenen, wihrend die
Ostererzahlungen ihre Analogie in den alttestamentlichen Theophanien haben. Die Auffindung des
leeren Grabes hat historisch viel fiir sich, ist aber nur ein vieldeutiges Zeichen, das die
Ostererscheinungen vorbereitet. Entscheidend fiir Ostern ist aber das Kommen des Geistes, der die
Jiinger zum Glauben ruft.

Das Vermaichtnis, das Goppelt hinterlasst, macht neuen Mut zur neutestamentlichen Theologic in
einer Zeit, wo das Neue Testament zugunsten vieler anderer Dinge als passé deklariert wird. Sowohl
der Student wie der Pfarrer im Amt werden an dieser wissenschaftlich griindlichen Arbeit ihre Freude
und Anregung finden.

Christian Maurer, Bern

Heikki Raiisinen, Die Parabeltheorie im Markusevangelium. = Schriften der Finn. Exeg. Ges., 26.
Helsinki (Verkédufer: E. J. Brill, Leiden), 1973. 137 S.

Ridisinen’s stated objective is to do a redaction-critical study of Mark 4. In addition, he also plots
the development of the traditions that lie behind this chapter.
In his classic analysis of Mark 4, Jeremias posits three stages in the development of the constituent

2), this was given an interpretation (vss. 13a,14—-20), which was supplied with an appropriate
introduction (vs. 10b leg. tén parabolén). The principal theme of the interpretation was repeated
(vs. 33), and the call to hear aright (vs. 9) was appended to the parable itself. At this point in the
development of the tradition, parabolic speech was still regarded as a means of effective
communication, and the purpose of the interpretation was simply to restate and expand upon the
central thought of the parable.

Later (stage 3), however, these parabolic traditions were made to reflect a completely different
view of the nature and purpose of figurative speech. Vss. 10a,11—-12, and 34 were added. Now the
parable was thought of as a mode of speech that is difficult to comprehend and in need of
clarification. Still, such clarification in the gospel-story was not for the “‘crowd” but only for “those
about Jesus”. Accordingly, at this stage of the tradition a dichotomy was established between
“insiders” and “outsiders”, and the situation this thinking reflects is that of the hardpressed Christian
community in a ghetto.

At last (stage 4), Mark himself took up the parable collection into his Gospel. He reworked the
introduction (vss. 1-2,3a), introduced a reference to the “Twelve™ (vs. 10b) as well as the notation
that they were without understanding (vs. 13b), and appended two parables (vss. 26—-32) and other
selected parabolic sayings (vss. 21—25). Through his redaction, Mark argues that the parables of Jesus
served a didactic purpose and were not intended to conceal truth. He emphasizes the necessity of
proper hearing and of “bearing fruit””. And he pictures the disciples as being without understanding so
that Jesus might impart to them special teaching which, following Easter, they, as enlightend ones,
could pass on to others.

Two things in particular characterize Riisdnen’s study. He assigns Mark 4:11-12, long held to be
central to Mark’s Messianic Secret, to a pre-Marcan stage of the tradition, and he disputes the value of
using the introductory formulae kai élegen autofs, kai légei autois, and kai élegen to chart the
development of the traditions that comprise chapter 4. If Raisianen is correct, scholars will have to
rethink and to reformulate their conception of Mark’s Messianic Secret.

Jack Dean Kingsbury, St. Paul, Minnesota



Rezensionen 109

Giinter Fischer, Die himmlischen Wohnungen. Untersuchungen zu Joh.14,2f.= Europ. Hochschulschr.
23, 38. Bern & Frankfurt, Lang, 1975. V + 366 S. Fr. 55.20.

Fischers neutestamentliche Dissertation ist unter Leitung von Schnackenburg entstanden und
wurde 1973 von der Theologischen Fakultat in Wiirzburg angenommen. Die Arbeit gliedert sich in drei
Teile. Haupteil I (“Das Logion von den vielen Wohnungen im Hause des Vaters”, S. 8 -114) untersucht
Hoh.14,2f. im Kontext des Johannesevangeliums, insbesondere der Abschiedsreden, und bietet ausser
einer detaillierten Finzelexegese traditionsgeschichtliche Erwidgungen. Hauptteil II (“‘Der religions-
geschichtliche Hintergrund des Logions”, S.115-298) fragt nach den religionsgeschichtlichen
Voraussetzungen der beiden Verse; alttestamentliche, apokokalyptisch-jiidische, hellenistisch-jiidische,
rabbinische, neutestamentliche, gnostische und mandiische Parallelen werden zusammengestellt und
verglichen. Schliesslich behandelt Hauptteil III (“Joh.14,2f.: Ein Teilaspekt der johanneischen
Eschatologie”, S. 299-348) den eschatologischen Hintergrund von Joh. 14,2f.; ausgehend von einer
Untersuchung des Wiederkommens Jesu in den Abschiedsreden sowie adhnlicher Vorstellungen im
Johannesevangelium iiberhaupt, erweist Fischer das Logion als einen Beleg nicht nur der Eschatologie,
sondern auch der Christologie und Soteriologie des Johannesevangeliums.

Das unbestreitbare Verdienst der vorliegenden Untersuchung liegt einerseits in der sorgfaltigen
Sammlung und Ordnung des religionsgeschichtlichen Vergleichsmaterials und andererseits in der
konsequenten Einordnung von Joh. 14,2f. in die gesamte Denk- und Glaubenswelt des Johannesevan-
geliums. Im einzelnen hitte der Rezensent einige Bedenken anzumelden; ob man so sduberlich
zwischen apokalyptischer Tradition (Wohnungen, Bereiten, Aufnehmen) und christologischer Inter-
pretation (Vaterhaus, Hingehen, Wiederkommen) unterscheiden kann (S. 297f.), erscheint mir sehr
fraglich. Meiner Meinung nach (vgl. G. Beer in Kautzsch, Pseudepigraphen, S. 293 und 297) ist das
“Haus” von Joh.14,2 — nicht anders als in 1. Hen. 89,50; 90,28f.; Test.Lev. 10,5 — ein
traditionell-jiidisches Bild fiir das himmlische Jerusalem, das ja nach Apk. 21,16 (diese Stelle wird,
soweit ich sehe, liberhaupt nicht herangezogen) kubische Gestalt besitzt.

Gleichwohl treffen Fischers religionsgeschichtliche Urteile (S. 290—-298) zu: Nur in der jidischen
Apokalyptik und in der manddischen Gnosis findet sich eine ausgeprigte Vorstellung von
“himmlischen Wohnungen”’; manddischer Einfluss auf Joh. 14,2f. ist nicht anzunehmen, wohl aber der
Hintergrund jiidischer Vorstellungswelt. Fiir die christologisch-soteriologische Neuinterpretation der
ererbten Eschatologie aber gilt: “Jesus lasst die Seinen teilnehmen an seinem Schicksal, erwirkt ihnen
heim Vater, dort, wo er ist, eine Bleibe, und nimmt sie zu sich” (S. 348).

Formale Schonheitsfehler halten sich in engen Grenzen. Der eilige Benutzer hitte sich ein
Stellenregister gewiinscht. In der Bibliographie (S.351-366) sollten die einzelnen Artikel des
Theol. Wort., jeweils zitiert unter dem Namen ihres Autors, nicht fehlen, darunter unbedingt der fiir das
Thema entscheidend wichtige (S. 58 nur beilaufig genannte) von O. Michel iiber oikos in Theol. Wort.,
5(1954),8.122-161. Auf S. 7 muss es in Z. 3 statt “Evangelismus’ wohl “Evangeliums” heissen.

Otto Bocher, Mainz

John W. Drane, Paul, Libertine or Legalist? A Study in the Theology of the Major Pauline Epistles.
London, SPCK, 1975. 194 S. § 6.60.

Paulus war weder ein Libertiner noch ein Legalist. Seine Schriften aber konnten und kénnen
antinomistisch oder libertinistisch verstanden, d.h. missverstanden werden. Paulus nahm, wie Drane
zeigt, Risiken auf sich, Missverstandnisse hervorzurufen, weil er, um das Evangelium von Jesus Christus
in konkreten Situationen verstindlich zu machen, sich vor Einseitigkeiten nicht scheute. So unterstrich
er im Galaterbrief, der lange vor den Korintherbriefen und dem Romerbrief abgefasst worden ist, sehr
ungeschiitzt gegeniiber Judaisten die Freiheitsbotschaft des Evangeliums. Als sich spater in Korinth
gnostisierende Tendenzen bemerkbar machten, legte Paulus im 1. Korintherbrief Gewicht auf
Traditionen und Regeln im menschlichen Verhalten, wihrend er im 2. Korintherbrief wieder eher



110 Rezensionen

unter Berlicksichtigung pneumatologischer Aspekte das Freiheitsmoment in scine Botschaft einfliessen
liess, um dann schliesslich im Romerbrief die grosse Synthese zu finden, die es ihm gestattete, vom
Gesetz negativ u n d positiv zu sprechen. Drane glaubt bei seinem wissenschaftlichen Verfahren etwa
im Gegensatz zu Kisemann (S. 131) nicht von festgesetzten Schablonen (‘‘apostolisch™ gegen
“frithkatholisch’) auszugehen, sondern sich durch detaillierte exegetische Arbeit bestimmen zu lassen.
Er hat diese exegetischen Studien, die ihn zum vorgefiihrten Resultat gefiihrt haben, unter dem
Gesichtspunkt vorgenommen, dass Paulus sich in der Ausformung seiner apostolischen Botschaft
jeweils von den Opponenten verschiedenster Art bestimmen liess, die den werdenden und wachsenden
Gemeinden Schaden zuzufiigen suchten.

Das Ergebnis, zu dem Drane kommt, lisst dem Leser ein Problem bewusst werden. Wenn Paulus in
bestandiger Selbstkorrektur seiner einseitigen Botschaft (Gal., 1. Kor.) schliesslich im Romerbrief die
grosse Synthese und Koexistenz der Standpunkte gefunden hat, ist dann nicht Paulus zum
Kirchenvater der anglikanischen Kirche geworden, die die goldene Mitte zwischen “Protestantismus”
und “Katholizismus” darstellt? Zeigt das Ergebnis der Arbeit nicht, dass Drane so wenig wie
Kdsemann in seinem theologischen Denken und Arbeiten von Voraussetzungen frei ist, die mit der
theologiegeschichtlichen Bindung zusammenhidngen, die man auch dann nicht ohne weiteres
abschiitteln kann, wenn man sich als einen reinen Exegeten geben will?

Das Buch ist frisch geschrieben. Eine Fiille von Anmerkungen zeigen, wic der Verfasser sich in der
Fachliteratur auskennt. Er hdlt einen prononziert konservativen Standpunkt durch. Wer die Arbeit
liest, wird sich dessen bewusst, wie man im deutschen wissenschaftlichen Raum in Theorien gefangen
ist, die der englische Wissenschaftler nicht ohne weiteres abzukaufen geneigt ist. Wenn man sich durch
dicse neueste englische Theorie nicht gefangen nehmen lisst, kann Dranes Arbeit dem weiterdenken-
den Paulusforscher helfen, die Botschaft des christlichen Missionars wiederzuentdecken, der in der Tat
weder Libertiner noch Legalist, aber auch kein anglikanischer Kirchenvater war und der gerade darum
Materialien bereit hilt, die fiir den Aufbau der missionierenden Kirche in der Welt wegweisend sein
konnen. Werner Bieder, Basel

(Michele Pellegrino.) Forma futuri. Studi in onore del Cardinale Michele Pellegrino. Torino, Bottega
d’Erasmo, 1975. XLIV + 1142 S. L. 58.000.

Michele Pellegrino, zu dessen 70. Geburtstag die vorliegende Festschrift erschienen ist, kann auf
ein ausserordentlich reiches Leben zuriickblicken. Als Professor fiir altchristliche Literatur in Turin
und spiter als Erzbischof der gleichen Stadt hat er der Wissenschaft und der Kirche grosse Dienste
geleistet. Durch scine langjdhrige Titigkeit als akademischer Lehrer, seine zahlreichen Publikationen —
in der vorliegenden Festschrift sind sie sorgfiltig bibliographiert — durch seine Teilnahme an viclen
Kongressen, ist sein Name als eminenter Wissenschafter international bekannt geworden. Als Mann der
Kirche hat er auch iiber die katholische Kirche hinaus Gehor gefunden.

Die Festschrift trdgt einen Titel, der viele Assoziationen weckt. Der Begriff “Forma futuri’ ldsst in
erster Linie an die heilsgeschichtliche Schau der Viter denken, in der die alttestamentliche
Vergangenheit, die Zeit der Gegenwart der Kirche, die eschatologische Zukunft miteinander eng
verbunden sind. Zwei grossen Themata hat Pellegrinos wissenschaftliche Arbeit vor allem gegolten: den
Beziehungen der Kirchenviter zur Bibel, ihrem Bemiihen um sachgemaisse Interpretation der heiligen
Schrift und der Begegnung zwischen altchristlicher Literatur und klassischer Kultur. In diese zwei
Themenkreise ordnen sich auch die 72 Beitridge des vorlicgenden Bandes ein. Aus jedem der neun
Sachgebiete, in die die verschiedenen Aufsitze sinngemdss und ibersichtlich eingeteilt sind, sollen
unten eine oder zwei Abhandlungen kurz vorgestellt werden. Die getroffene Wahl stellt nicht cine
Wertung dar, sondern spiegelt in erster Linie die personlichen Interessen des Rezensenten wider.

Im ersten Abschnitt “Bibbia e letterature cristiana” geht Marguerite Harl (Paris) in gewohnt
faszinicrender Weise auf zwei fiir Origenes bedeutungsvolle Bilder cin: Mund und Herz des Apostels als



Rezensionen 111

Bilder des sensus divinus des Menschen. Im gleichen Abschnitt ist auch die Stimme des inzwischen
verstorbenen Kollegen Pellegrinos, des Patristikers und Kardinals Jean Daniélou, zu vernchmen. Sein
Beitrag beschiftigt sich mit einer Frage, der er verschiedene Untersuchungen gewidmet hat: der
Geschichte der Testimoniensammlungen in der Alten Kirche. Er versucht zu zeigen, dass Commodian
mit den messianischen Zitaten im zweiten Teil seines Carmen apologeticum nicht von Cyprian,
sondern von einer dlteren Testimoniensammlung abhingig ist.

Im zweiten Sachgebiet ‘‘Classicitd e cristianesimo” zeigt Anne-Marie Malingrey (Paris) in
Fortsetzung der bekannten Studie von Harnack die Bedeutung des Sokrates bei einigen christlichen
Autoren des vierten Jahrhunderts. Pierre Courcelle (Paris) untersucht die Bedeutung des “Erkenne
dich selbst!  fiir Ambrosius. Die bekannte delphische Formel ist fiir den Mailinder Bischof eng
verbunden mit dem Streben nach sittlicher Reinheit.

Der drittc Abschnitt ist einem Gebiet gewidmet, mit dem sich Michele Pellegrino intensiv
beschiftigt hat, der christlichen Apologetik. Claudio Moreschini (Pisa) befasst sich mit den zwei
heftigen Schmidhreden Gregors von Nazianz gegen Julianus Apostata, die Gregor wohl bald nach dem
ungliicklichen Ende des Kaisers verfasst haben diirfte.

Aus dem vierten Sachgebiet ‘“Letteratura del martirio” sei der Beitrag von Willy Rordorf
(Neuchatel) erwahnt. Er beschiftigt sich mit der Hoffnung der christlichen Mirtyrer. Rordorf
unterstreicht zu Recht, dass die Martyrer eine Quelle geistlicher Kraft fiir die ganze Kirche waren.

Im fiinften Abschnitt ““Biografie cristiane’” unterziecht Robert M. Grant (Chicago) die biogra-
phischen Angaben Eusebs zum Leben des Origenes einer kritischen Priifung. Henri Irénée Marrou
(Paris) kommenticrt in seinem Beitrag das aus Villeneuve-les-Avignon stammende Epitaph der heiligen
Casaria.

Der sechste Abschnitt fiigt sechs schone Beitrdge zur christlichen Poesie zusammen. Augustin-
studien ist der sicbte Teil gewidmet. Luigi Franco Pizzolato (Mailand) untersucht die Beziechungen
zwischen amicitia und caritas bei Augustin, und Basil Studer (Rom) geht den Einfliissen der Exegese
Augustins auf die Predigten Leos des Grossen nach.

Aus dem achten Sachgebiet “Pensiero teologico e via pastorale nell’eta dei padri” ist die
interessante Studie von Christopher Chaffin (New Haven) hervorzuheben, die sich mit der sozialen und
politischen Haltung einer Gruppe norditalienischer Bischofe, vor allem des Maximus von Turin,
beschiftigt.

Aus dem letzten Abschnitt, der unter Varia fiinf Beitrdge auffiihrt, scien die Uberlegungen
erwihnt, dic Antonio Quacquarelli (Bari) dem Thema der Idealvorstellungen der Viter hinsichtlich der
Baupline der Kultgebdude widmet.

Finer an Aspekten so reichen Festschrift in wenigen Zeilen gerecht zu werden, ist unmoglich. Ich
hoffe aber gleichwohl, dass diese Anzeige der ““Studi in onore del Cardinale Michele Pellegrino™ viele
patristisch interessierte Leser anregen wird, die wertvolle Aufsatzsammlung selbst in die Hand zu
nehmen. Rudolf Brandle, Buus, Kt. Baselland

Erasmus Rotterdamus, Collected Works of Erasmus, 1: The Correspondence of Erasmus. Letters 1 to
141, 1484 to 1500, translated by R. A. B. Mynors and D. F. S. Thomson, annotated by Wallace K.
Ferguson. Toronto, Univ. of Toronto Press, 1974. XXVIII + 368 p. $ 24.00.

Mit dem Band wird die grossangelegte Ausgabe der Briefe und Werke des Erasmus in englischer
Sprache, Collected Works of Erasmus (= CWE), eroffnet. Zwanzig von insgesamt 45 geplanten, im
Zeitraum von zwanzig Jahren zu publizierenden Banden soll die Briefsammlung umfassen. Trager des
Unternehmens sind eine kanadische Stiftung als Geldgeber und die Universitit Toronto mit der
University of Toronto Press. Das Herausgeberkollektiv — es wird unterstiitzt von einem “Executive
Committee”, das sich zum grossten Teil aus Professoren kanadischer Universititen sowie aus
Mitarbeitern der University of Toronto Press zusammensetzt, sowie einem beratenden Ausschuss mit



112 Rezensionen

internationaler Besetzung (so etwa die prominenten Humanismus- und Erasmusforscher R. H. Bainton,
M. Bataillon, J.-C. Margolin) — besteht aus einem Co-ordinating Editor (B. M. Corrigan, Toronto) und
je zwei Literary bzw. Historical Editors, die mit einer Ausnahme allesamt in Kanada lehren. Als
Ubersetzer nennt der erste Band D. F. S. Thomson (Toronto), der die Hauptarbeit leistete, nimlich die
Ubersetzungsentwiirfe herstellte, und R. A. B. Mynors (Oxford). Die Anmerkungen stammen von
W. K. Ferguson, emeritiertem Historiker der Western Ontario Universitit. Wahrend Thomson/Mynors
auch die weiteren Binde als Ubersetzer betreuen werden, wird Ferguson fiir die Binde 3 und 4 durch
James Kelsey McConica (Toronto) und fiir 5ff. durch P. G. Bietenholz (Saskatchewan) ersetzt.
Letzterer soll zudem ein biographisches Register aller Personen, mit denen Erasmus korrespondierte
oder die in seiner Korrespondenz erwiahnt werden, bearbeiten, ein “mammoth research project”, das
wir wohl gegen das Jahr 2000 erwarten diirfen, falls der Zeitplan bei der Edition der Briefe eingehalten
werden kann.

Der erste Band enthilt auf den Seiten 1—-310 die Briefe Nr. 1 —141 nach Allens Zahlung, im ganzen
143 Stiicke (da Nr. 27 und 65 fiir je zwei Briefe gelten), also den nur sehr liickenhaft tberlieferten
Briefwechsel der Jahre 14841500, ungefihr die Halfte der 297 in Allens erstem, die Zeit bis 1514
umfassenden Band enthaltenen Nummern. Voraus gehen auf S. IX — XXIII eine Einleitung aus der
Feder von W. K. Ferguson sowie einige Hinweise der Herausgeber (S. XXIV — XXVI) und der
Ubersetzer (S. XXVII). Erstere, vom Prospekt zutreffend als “‘introductory essay’” bezeichnet,
vermittelt dem Leser, ohne tiefer zu dringen und Anspruch darauf zu erheben, neue Einsichten zu
vermitteln, in leicht verstindlicher Weise das notige Wissen iiber Erasmus als Briefsteller und tiber seine
Briefsammlung.

Die zentrale Frage der Bedeutung der Erasmuskorrespondenz wird in wenigen einleitenden Zeilen
mit je einem Zitat von Gilmore und Froude bloss gestreift und somit als undiskutabel hingestellt. Es
folgt ein ausfiihrlicher iiberlieferungsgeschichtlicher und biographischer Exkurs, der u.a. eine, fiir den
uneingeweihten und mit der Briefstellerei des 16. Jahrhunderts nicht vertrauten Beniitzer wichtige,
Einteilung der Erasmusbriefe in drei Gattungen enthalt: Dedikationsepisteln, Apologien und
Lehrbriefe, “familiar letters”, also personliche Briefe an Freunde und von Freunden. Sehr niitzlich und
als Arbeitshypothese bestechend ist in diesem Zusammenhang folgende Feststellung: “At a time when
there were no learned journals in which scholars could have their articles published, letters, whether
intended to be printed or merely to be circulated in manuscript, served much the same purpose”
(S. XII). Durchaus am Platz ist cin Hinweis auf die Kontroverse um die Bedeutung bzw.,
Bedeutungslosigkeit von Erasmus letzten Jahren in Freiburg, zumal die Briefe dieser Zeit die vier
letzten Binde von Allens Ausgabe fiillen. Und wenn schliesslich — im Zusammenhang mit dem Inhalt
der Freundesbriefe — das Problem der Beurteilung von Erasmus’ Charakter und seiner Haltung anlasslich
der Glaubensspaltung gestreift und dabei u.a. erklart wird: “Erasmus has suffered, too, from a certain
lack of historical imagination on the part of many of his biographers who have interpreted his letters
in the light of nineteenth- or twentieth-century mores rather than those of his own time”, so wird das
jeder Leser zunichst als scharfe, ja abschreckende Warnung an seine Adresse empfinden. Hernach wird
er jedoch merken, dass es Sache des Kommentars ist, solcher Fehlinterpretation vorzubeugen, und dass
es sich hiebei iiberdies um eine Problematik handelt, die jeder Ubersetzung und der daraus
resultierenden Vulgarisierung anhaftet.

Die “Editors’ Note” beginnt mit dem lapidaren Bekenntnis: “It is obvious that without the
foundation of Allen’s edition the present translation would have been impossible” (S. XXIV), und
umschreibt dann die Abhingigkeit von Allens “remarkable and authoritative work™ genau und sagt
klar, wo man ihm nicht folgte bzw. iliber ihn hinausging. Sehr gespannt ist man auf das, was die
Herausgeber iiber die Kreise sagen, die sic mit ihrer Ausgabe errecichen wollen. Es sind dics einerseits
Gelehrte, die, ohne Erasmusspezialisten zu sein, sich fir verschiedene Aspekte der Geistesgeschichte
des 16. Jahrhunderts interessieren. Anderseits hoffen die Herausgeber, “‘that their translation and their
notes will be of service to specialists, if only by aiding them to cover ground more quickly™. “It is
assumed, however, that such specialists would in any case consult Allen’s text and notes on any point
of particular interest to their research.” Vom interessierten Laien ist also nicht die Rede, sondern nur
vom Gelehrten, eine Tatsache, die erneut die dem ganzen Werk anhaftende Problematik sichtbar
werden lasst. Fest steht jedoch, zumal schon im Vorwort wiederholt von “Allen’s masterly edition” als



Rezensionen 113

dem ‘‘authoritative canon of Erasmus’ correspondence” die Rede ist, dass die vorliegende Edition
-etwa im Untertitel- mit gutem Gewissen als ‘“‘Allen’s Opus epistolarum Erasmi in English” hitte
bezeichnet werden kdnnen. ‘

Die “Translators’ Note™ schliesslich gibt Auskunft tiber die Normen, die bei der Schreibung der
Orts- und Personennamen angewendet wurden, macht auf einige spezielle Ubersetzungsprobleme
aufmerksam und stellt allgemein fest: “Erasmus’ mind and his astounding command of Latin are such
that the meaning is never in doubt, unless there is some underlying ignorance in our own minds of
what he is trying to say.” Etwas weniger optimistisch dussern sich die Briisseler Ubersetzer: “En effet,
le traducteur est confronté a de réelles difficultés, celles-ci sont méme parfois insurmontables.”

Der Band wird abgeschlossen durch ein Briefverzeichnis, eine Bibliographie der von den
Herausgebern zitierten Bilicher und Artikel, ein Abkiirzungsverzeichnis, ein Kurztitelverzeichnis der
Werke des Erasmus sowie einen Index der Personen- und Ortsnamen. Dieser ist, mindestens
hinsichtlich der erlauternden Texte, leider nicht vollstindig, ohne dass angegeben wiirde, nach welchen
Grundsitzen die Auswahl getroffen wurde. Schade, dass Allens Methode auch hier, wo sie
ausnahmsweise nicht nachahmenswert ist, zum Vorbild genommen wurde. Zwischen die genannten
Verzeichnisse und die Briefe ist jedoch ein Exkurs von John H. Munro eingeschoben: ‘“Money in
and coinage of the age of Erasmus. An historical and analytical glossary with particular reference to
France, the Low Countries, England, the Rhineland and Italy.” In einer wirtschaftsgeschichtlichen
Quellenpublikation oder etwa in einem ‘‘Fuggerbriefwechsel” hitte man ihn zweifellos als ‘‘an
extremely important adjunct” empfunden und auch erwartet. Von denjenigen jedoch, die zum
Erasmusbriefwechsel oder zu den CWE greifen, ist kaum anzunehmen, dass sie sich speziell um
“technical problems of coinage and moneys of account™ kiimmern (cf. S. XXV) und darauf brennen,
“to know . .. the buying power of money in those times”. Anderseits erhalten sie aus den von Munro
beigesteuerten Anmerkungen zu den ca. 20 Briefstellen, wo es um Geld oder Geldfragen geht, doch
nicht die vielleicht erwiinschten tieferdringenden Informationen, zumal nebst einer (mangels genauer
Angaben iiber die Miinzsorte oft bloss hypothetischen) Umrechnung in “‘tournois’ meist nur noch der
stereoptype Hinweis “See the Glossary and Appendix . ..” gegeben wird (letzterer konnte durch ein
Sigel ersetzt oder ohne Schaden ganz weggelassen werden), und zwar auch dort, wo es moglich und
notig wire, weitere Erlduterungen anzubringen. So z.B. S. 98, wo es den Leser nicht interessiert,
welche Art von Kronen gemeint ist, wo er aber unbedingt vom Fachmann erfahren sollte, ob das
erwihnte Einkommen eines englischen Bischofs und das daraus Erasmus angebotenen Honorar als
hoch oder tief zu bewerten ist. Eine Frage, zu deren Beantwortung allerdings miinzgeschichtliches
Spezialwissen nicht ausreicht, aber auch die Tabelle auf S. 342f. nicht, mit deren Hilfe der Benutzer
die Summe, je nach Geschmack, in Flaschen Rheinwein, Heringe oder Eier umrechnen kann.
Zugegeben, das Problem der Wechselwirkung zwischen Geld und Geist — es ist bei Erasmus nicht nur
wegen des ideologischen Meinungsstreites der Gegenwart besonders heikel (cf. S. XIV; XVIII) — ist
von der geistesgeschichtlich ausgerichteten Geschichtschreibung lange vernachlissigt worden. Aber mit
der vorliegenden Reduzierung aufs rein Miinzgeschichtliche wird nicht seiner Erhellung, sondern
hochstens materialistischer Deutung und damit einer Abwertung des Humanismus Vorschub geleistet.

Ausgezeichnet und eine Wohltat fiir das Auge ist die der humanistisch-angelsichsischen Tradition
verpflichtete typographische Gestaltung. Wegen unklarer Konturen nicht fiir alle Abbildungen geeignet
ist das Reproduktionsverfahren, das fiir die 12 Tafeln angewendet wurde (Ubersicht auf S. VIII; zwei
davon in Munros Exkurs). Ungeeignet als Illustration sind die Statuen der Anna van Borssele und des
Adolf von Burgund wegen ihres schlechten Zustands (im Register ist letzterer nicht unter Burgund
oder Veerc zu finden, sondern nur unter Adolf, wihrend Anna unter Borssele aufgefiihrt ist mit
Riickweis unter Verre). Fiir den Rezensenten ritselhaft, weil keine Uberschrift oder Legende iiber das
zugrundeliegende Konzept Auskunft gibt, bleibt die Karte auf S. XXVIII, einen Ausschnitt Europas
mit den Eckpunkten Oxford — Liibeck — Bologna — Zentralfrankreich darstellend sowie unten links
die Niederlande in grosserem Masstab. Er fragt sich, ob es wirklich nur seiner Unkenntnis
zuzuschreiben ist, wenn er dariiber staunt, dass in helvetischen Landen bloss Sion (Sitten) und Ste.
Croix (VD) eingezeichnet sind, und wenn er bei einem Montcenis, das halbwegs zwischen Lyon und
dem Quellgebiet der Seine liegt, an den Mont Cenis denkt, iiber den Erasmus im Spitsommer 1506
nach Italien rciste. Das Register lasst ihn leider auch hier im Stich.



114 Rezensionen

Bedenkt man, dass beim Erscheinen des vorliegenden Bandes die Neuausgabe der Opera omnia . . .
Erasmi bereits in vollem Gange war und dass die vier ersten Binde (von insgesamt elf) der
franzosischen Ubersetzung der Erasmusbriefe gegenwiirtig vorliegen (eine Zwischenfrage dringt sich
hier auf: Warum wird dieses Parallelunternehmen, das zweifellos gerade auch im francophonen Teil
von Kanada mit Interesse verfolgt wird, von den Herausgebern mit keinem Wort erwihnt? ), so kommt
man nicht umhin, all dies als Symptome einer Erasmus-Renaissance zu deuten. Die Hintergriinde dieser
Erscheinung zu durchleuchten, ist hier nicht der Ort. Es gilt jedoch festzuhalten, dass die Formel,
welche die Briisseler Ubersetzer fiir ihr Werk gefunden haben: “‘une ocuvre de haute vulgarisation™, in
noch viel umfassenderem Sinne fiir die CWE gilt, auch wenn der gebildete Laie als potentieller Leser
von den Herausgebern ignoriert wird (vgl. oben). Denn solange und soweit das Englische die moderne
Koine ist, wird nun Erasmus’ Werk der ganzen Welt laufend erschlossen. Und das ist eine epochale Tat,
sofern das wirklich zutrifft, was die Herausgeber der franzdsischen Ubersetzung folgendermassen
formulieren: “Erasme n’a pas écrit uniquement pour son siecle mais pour les siécles.” Ganz
unproblematisch ist jedoch diese “‘vulgarisation”, wie schon angedeutet, nicht, stellt sich doch die
Frage, ob eine echte Renaissance ohne Kenntnis der betreffenden Orginalsprache maoglich ist und ob
das, was Erasmus von den Theologen seiner Zeit forderte (cf. S. XVII), nicht auch fiir die Erasmianer
der Gegenwart Giiltigkeit haben miisste. Aber da stossen wir auf die paradoxe Tatsache, dass die
Wiederbelebung von Erasmus’ Gedankengut ausgerechnet in dem Augenblick beginnt, wo die Kenntnis
des Lateins in einer seit dem frithen Mittelalter noch nie dagewesenen Weise schwindet, so dass zu
befiirchten ist, dass die Erasmus-Renaissance zwangsldufig zu ciner Art Erasmus-Scholastik verkiim-
mern wird, d.h. zu ciner Beschiftigung mit seinem Gedankengut, die weder von der Moglichkeit noch
dem Willen begleitet ist, vom massgebenden Urtext auszugehen. Gerade bei den Briefen muss ja von
vornherein in Kauf genommen werden, dass die iibersetzungsbedingte Trennung von Form und Inhalt
eine unvermeidliche Verstiimmelung mit sich bringt. “Erasmus always regarded his letters, of whatever
kind, as a form of literature, and they were valued by his contemporaries for their style as much as
for their content”, sagt Ferguson auf S. XIV und zitiert auf S. XXI folgendes dictum Allens: “‘Letters
were to him elegant literature, not material for history.” So bleibt bloss zu hoffen, dass auch ein
“verkiirzter” Erasmus beim “‘grand public” (so die Briisseler Ubersetzer) noch durchschlagskriftig
genug sein moge und vielleicht sogar so nachhaltig wirken werde, dass er eine Latein-Renaissance
herauffiihrt. Vielleicht wird er auch in iiberraschender Weise weltweit ein besseres Verstiandnis fiir die
gegenwartige Lage des Westens bewirken. Ist doch dessen Schicksal im 20. Jahrhunder in mancher
Hinsicht mit dem des Erasmus in frappanter Weise dhnlich. Und wer weiss, ob man sich in Europa und
Nordamerika nicht gerade aus diesem Grund gegenwartig so sehr zu Erasmus hingezogen fiihlt.

Den Herausgebern ist nebst ecinem weiten Echo vor allem die notige Durchhaltekraft in den
kommenden 20 Jahren zu wiinschen und vor allem ein stindig wachsender Kreis von Beniitzern, die
sich, ihrem Wunsch entsprechend, durch die “Correspondence of Erasmus” den Weg zu Allens “Opus
epistolarum” offnen lassen.

Fir sich selbst jedoch und zweifellos auch im Namen vieler Fachkollegen, die sich in den
kommenden Jahren wohl oder iibel in zeitraubender Parallelbenutzung Allens sowie der franzdsischen
und englischen Ubersetzung iiben miissen, will der Rezensent noch einen Wunsch anfiigen: Mochten
die vorgesehenen Registerbiande zur “Correspondence of Erasmus™: Index of Topics and of Classical
and Scriptural References (cf. S. XXV) und das bio-bibliographische Register (vgl. oben), zu einem
umfassenden, auch die Vorbemerkungen und Anmerkungen beriicksichtigenden Registerband ausge-
baut werden, mit dem gleichzeitig auch Allens Briefausgabe endlich vollstandig erschlossen, wo notig
erginzt und damit leicht zuginglich gemacht wird. Eine angemessencre Wiirdigung von Allens
Verdiensten und eine bindendere Verpflichtung, wenn immer moglich auf den lateinischen Urtext und
somit auf Erasmus selber zuriickzugreifen, konnte es nicht geben. Beat R. Jenny, Basel



Rezensionen 115

Jorg Vogeli, Schriften zur Reformation in Konstanz 1519 — 1538. Mit Gregor Mangolts Konstanzer
Reformationsgeschichte von 1562 zum Vergleich. Erste Gesamtausgabe, bearbeitet und aus
zeitgenossischen Quellen erganzt und erkldart von Alfred Vogeli. 1. Texte und Glossar; Beilagen;
2,1-2. Kommentar und Register. = Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte, hrsg. von Ekkehart
Fabian, 39 — 41. Tiibingen, Osiandersche Buchhandl., & Basel, Basileia Verl., 1972-73. 1505 +
XIV + XIV S. DM 94.—;52.—;94.—.

Nachdem in den vergangenen Jahren die Reformationsgeschichte der Stadt Konstanz unter den
verschiedensten Aspekten von Buck und Heuschen, Moeller und Rublack bearbeitet wurde, kann man
es nur begriissen, wenn nun auch mit der Edition der zahlreichen Quellen zu diesem Thema begonnen
wird. Alfred Vogeli hat sich der grossen Miithe unterzogen, die Schriften des Konstanzer Stadtschrei-
bers Jorg Vogeli zu edieren. Dabei handelt es sich in erster Linie um dessen bis 1538 reichende
Reformationsgeschichte, deren Autograph der Herausgeber entdeckte und seiner Edition zugrunde-
legen konnte. Hinzu kommen die kleincren Schriften, mit denen Vogeli teils durch Publikation, teils
durch Eingabe an einflussreiche Ratsherrn der Stadt den Gang der Reformation in Konstanz zu
beeinflussen suchte. Dartiberhinaus bringt der Herausgeber in einem zweiten Halbband eine grosse Zahl
von Beilagen, welche die Reformationsgeschichte Vogelis erginzen, unter ihnen der hochinteressante
und dusserst wichtige Reformationsratschlag fiir den Ulmer Stidtetag von 1524 im vollen Wortlaut.

Offenbar hat der Herausgeber — dem Namen nach moglicherweise ein direkter Nachfahr jenes
Konstanzer Stadtschreibers — grosse Miihe, viel Zeit und Geld an die Edition gewandt. Und es wird
niemand geben, der fiir das abgeschlossene Werk nicht dankbar ist. Gibt es doch bisher keine andere
Aktenpublikation zur Konstanzer Reformationsgeschichte. Umso mehr bedauert man freilich, dass die
Ausgabe editionstechnisch unbefriedigend bleibt.

Die kritischen Anfragen beginnen bereits mit der eigenartigen Aufteilung der Gesamtedition auf
drei Bande. Angesichts des sehr umfangreichen Sachapparates zur Reformationsgeschichte, in dem die
Erlauterungen nicht selten die Lange von Exkursen oder Miszellen erreichen — man vergleiche etwa die
Anmerkungen 38 (zur vita Botzheims), 322 (zum Konstanzer Predigtmandat) oder 345 (zu den friihen
Konstanzer Reformationsdrucken) —, war es zweifellos eine richtige und gute Entscheidung, den
Kommentar in einem eigenen Band zu bringen. Dieser hitte dann aber neben den Registern auch das
Glossar sowie die Erlduterungen zu den kleineren Schriften Vogelis und den Beilagen aufnehmen
sollen. Auf diese Weise hidtte der Benutzer den kommentierenden Teil der Ausgabe in einem Band
finden und bei der Benutzung der Texte neben diese legen konnen. Unbefriedigend ist auch, dass die
“Beilagen™ nicht geschlossen in dem flir sie vorgesehenen Band untergebracht wurden. Denn zu ihnen
missen doch auch der in der Einleitung stehende Brief Vogelis vom 2. November 1548, die
Reformationsgeschichte Mangolts und eine Fiille weiterer Texte gerechnet werden, die jetzt nur bei
konsequenter, miihevoller Durchforstung des Sachapparates gefunden werden konnen.

I'ragen bleiben auch an die Textgestaltung. Dabei wird man mit der sehr behutsamen
Normalisierung, dic allerdings mit der Umsetzung der iibergeschriebenen Vokale an schwerwiegender
Stelle durchbrochen ist, durchaus cinverstanden sein. Ihr neigt man heute vielfach im Gegensatz zu den
bekannten Schultzeschen Richtlinien wieder zu. Anders aber steht es hinsichtlich der Interpunktion.
Hier hat der Herausgeber “‘erleichtern™, aber den Texten nicht “‘dic modernen Regeln aufzwingen”
wollen — ein Grundsatz, der beim Vogelischen Autograph der Reformationsgeschichte noch
verstindlich sein mag, aber spatestens bei den **Opuscula” seinc bosen Folgen zeitigt. Dass nicht selten
cin irrefiihrendes Komma vor vergleichendem “‘dann’™ stehenbleibt, ist noch zu verkraften; schlimmer
wird e¢s, wenn Satzteile durch Punkt abgetrennt werden, was gar nicht selten vorkommt, und ganz
unertriglich, wenn durch Punkt und falschen Absatz gar ein zusammenhingender Satz zerrissen wird
(Beispicle dafiir S. 480, 485, 487489, 498f., 501f., 503, 516f., 526f., 538f.). An diesen Stellen ging
¢s nicht um Erleichterung. Hier ware eine Korrektur unbedingt notwendig gewesen.

Nicht recht cinsehbar ist auch die unterschicdliche Behandlung der Verweise auf die Heilige Schrift.
Wo dic Texte selbst Schriftstellen nennen, gibt der Herausgeber keine Verse an. Mag der Benutzer das
zitierte Kapitel doch selbst tiberfliecgen oder lesen. Dieses Prinzip wird dort problematisch, wo der
Herausgeber am Rand zitierte Schriftstellen in den Text hincinnimmt. Wiren dabei die Verse tiberpriift
worden, so hidtte zum Beispiel dic falsche Einweisung von Rom. 3 und 7 auf Seite 479 vermieden



116 Rezensionen

werden konnen. Andrerseits sind die Verse iiberall dort angefiithrt, wo der Editor ein indirektes
Bibelzitat oder eine Anspielung auf Schriftstellen fand. Allerdings wurde eine grosse Zahl solcher
indirekter Zitate und Anspielungen ohne nihere Erlduterung iibergangen (S. 473-475,477, 481, 484,
485,488,491, 498, 503, 506, 521, 523, 525, 538, 545 und 548).

Mit den letzten Bemerkungen sind wir von der Textgestaltung bereits zur kommentierenden Arbeit
des Herausgebers gekommen. Dabei ist zunidchst einmal die ausfiihrliche Einleitung zur Reformations-
geschichte hervorzuheben, die auch einen knappen Abriss der Biographie Vogelis bringt. Storend aber
ist die uniibersichtliche Anlage der Uberlieferungsgeschichte. In ihr wird das Verhiltnis der
Handschriften und Editionen zueinander teilweise im Text, teilweise aber in den Anmerkungen
gekliart, wiahrend auf ein Stemma iliberhaupt verzichtet wird. Ausgesprochen drgerlich ist das Fehlen
eigener Einleitungen zu den Opuscula. Sie konnen namlich durch die wenigen, anmerkungsweise
gegebenen Informationen nicht ersetzt werden. Mit ihnen hétte sich auch cine teilweise ungeniigende
oder gar falsche Kommentierung vermeiden lassen. So hat Vogeli, wenn man das Zitat in Anmerkung 1
auf Seite 542 richtig interpretiert, im April 1529 doch wohl nur einen Dialog geschrieben, von dem
sich allerdings nur der auf das Konstanzer Bistum bezogene Teil erhalten hat. Es handelt sich dabei
also auf jeden Fall um ein Fragment (gegen S. 543, 2), wie ja auch schon daraus hervorgeht, dass die
Personen des Dialogs nicht eingefiihrt werden und die erste Ausserung auf cine friihere zuriickweist.
Dass es sich dabei um das Gespriach zwischen einem Konstanzer Kaplan der Reformationszeit, einem
sehr viel frither verstorbenen Bischof und einem nach 1377 gestorbenen Biirgermeister von Konstanz
handelt, darf sich der Benutzer selbst erarbeiten. Hitte der Editor das auch getan, wire ihm die
abwegige Anmerkung 4 auf Scite 545 wahrscheinlich erspart geblieben.

Die hinsichtlich der Einleitungen gemachten Beobachtungen gelten mutatis mutandis fiir den
Kommentar. Reformationsgeschichte und Opuscula sind ganz ungleichmissig bearbeitet. Einem sehr
ausfiihrlichen und mit dem dauernden Riickgriff auf die Quellen dusserst hilfreichen Kommentar zur
Reformationsgeschichte, der freilich nicht selten ausufert und dann nicht mehr dem unmittelbaren
Verstandnis des edierten Textes, sondern anderen Interessen dient, stehen die so gut wie
unkommentierten Opuscula gegeniiber. Bei ihnen fehlen Bemerkungen zur Editionstechnik (vgl. S. 473
mit 478, A. 1), Personen werden nicht erldutert (S. 478f., 523f., 526), sondern miissen, dhnlich wie
manche Orte (vgl. z.B. S. 544), iiber das Register erschlossen werden. Innere Verweise im Text sind
nicht auf die Edition umgestellt (vgl. z.B. S. 482, 499, 502), man erhilt keine Auflosung fiir die Zitate
aus dem Corpus Juris Canonici, geschweige denn einen Hinweis auf die Edition von Friedberg (vgl.
S.478, A.1; 482, A.2; 496). Auch die bei Vogeli nicht eben seltenen Sprichworte und
sprichwortlichen Redensarten sind nicht gekennzeichnet (vgl. etwa S. 477, 482, 484, 502, 512, 525,
536, 541). Vor allem aber fehlen bei den Opuscula die allenthalben notwendigen Verweise auf die
Reformationsgeschichte (vgl. S. 530 mit 186 und 524 mit 108).

Der Herausgeber hat die Reformationsgeschichte Vogelis mit einem Inhaltsverzeichnis verschen, das
sich bemiiht, die Hauptereignisse zu nennen. Gerade damit aber wird er der Eigenart des Werkes und
dem Interesse des Benutzers nicht gerecht. Vogelis Arbeit besteht ja im wesentlichen aus Abschriften
der verschiedensten Quellenstiicke. Bei ihrer Verkniipfung beschrankt er sich auf das Notwendigste
und greift nicht selten auch auf das Ratsbuch zuriick. Ausserdem finden sich exkursartige Einschiibe,
in denen Vogeli seinen Kindern — ihnen hat er sein Werk gewidmet — vor allem kirchliche Zustinde
und Begriffe der vorreformatorischen Zeit erlautern wollte (vgl. S. 160f., 170-172, 187189, 189f.,
193f., 226-229, 238-241, 263-266, 269272, 276f., 348f.). Bei diesem Inhalt wire es doch wohl
ratsam gewesen, die von Vogeli eingeriickten Quellenstiicke in irgendeciner Form hervorzuheben,
mindestens aber in dhnlicher Form wie die erliuternden Einschiibe zu kennzeichnen. In jedem Fall
aber musste ein Verzeichnis der von Vogeli aufgenommenen Quellen gegeben werden, da der Benutzer
von Darstellungen der Konstanzer Reformationsgeschichte nur auf diese Weise erfahren hitte, welches
Material er bei Vogeli im vollen Wortlaut findet.

Umso erfreulicher ist es, dass der Herausgeber nicht nur ein Personen- und vielfach gegliedertes
Ortsregister beigegeben hat, sondern auch ein umfassendes Sachregister crarbeitete. Unverstindlich
aber bleibt, warum der von Informationen iberquellende Kommentar zur Reformationsgeschichte
nicht beriicksichtig wurde.



Rezensionen 117

Bedenkt man abschliessend, dass Vogelis Reformationsgeschichte weithin nichts anderes ist als eine
Quellensammlung und dass der Editor auch in seinem Kommentar stiandig weitere Quellen
herangezogen, grossenteils sogar wortlich abgedruckt hat, dann lasst sich doch abschliessend die Frage
nicht unterdriicken, ob die Entscheidung, Vogelis Werk zu edieren wirklich gerechtfertigt war. Ware
nicht angesichts des riesigen Umfangs der Edition eine gute Auswahl von Quellen zur Konstanzer
Reformationsgeschichte fiir Forschung und Lehre sinnvoller und hilfreicher gewesen? Die von
Gerhard Pfeiffer fiir Niirnberg geleistete Arbeit scheint mir jedenfalls in diese Richtung zu weisen.

Gottfried Seebass, Erlangen

Johann Finsterholzl, Die Kirche in der Theologie Ignaz von Dollingers bis zum ersten Vatikanum. Aus
dem Nachlass herausgegeben von Johannes Brosseder. = Stud. zur Theol. und Geistesgesch. des
19. Jahrhunderts, 9. Géttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1975. 573 S. DM. 89.—.

Die Entdeckerfreude des nachkonziliaren Katholizismus unserer Tage hat wieder neu an den Tag
gefordert, was, seit hundert Jahren durch die innerkirchliche Entwicklung verschiittet, an unge-
hobenen Schitzen theologischer Denkarbeit des 19. Jahrhunderts langst bereit lag. Was im katho-
lischen Deutschland, besonders in Tiibingen und Miinchen in jenen Jahrzehnten geleistet wurde an
theologisch- kirchlicher Neubesinnung, wird uns in der Vielfalt der Intentionen und latenten
Moglichkeiten erst jetzt recht bewusst. Neuscholastik und strammer Ultramontanismus haben seit
1870 zunichst scheinbar unwiderruflich das Feld beherrscht. Heute bricht jedoch unverkennbar
manches neu auf, was im spdteren 19. Jahrhundert verdringt worden ist. So nennt sich die von
H. Fries und J. Finsterholzl herausgegebene Reihe von Textbinden, die das Schrifttum jener
Theologen des fritheren 19. Jahrhunderts in reprisentativer Auswahl wieder zuginglich macht, mit
guten Griinden “Wegbereiter heutiger Theologie™.

J. Finsterholzl, dessen friither Tod auch fiir die Forschung einen schmerzlichen Verlust bedeutet,
hatte in obenerwihnter Reihe den Dollinger-Band (1969) betreut; er war dazu besonders qualifiziert
durch seine intensiven Studien tber Dollingers Ekklesiologie. Die vorliegende grosse, schon 1968
abgeschlossene Arbeit ist nun von J. Brosseder aus Finsterholzls Nachlass fiir den Druck bearbeitet und
herausgegeben worden. In einem ersten biographischen Teil wird in knapper Form Dd&llingers dussere
und innere Entwicklung mit der harten Zisur seiner Exkommunikation (1872) resumiert. Das
Schwergewicht der Darstellung liegt jedoch auf der systematischen Analyse von Dollingers Kirchen-
verstindnis vor 1870. Seine Sicht des Wesens und der Strukturen der Kirche, der “‘notae Ecclesiae”,
besonders dann der Geschichtlichkeit und der Unfehlbarkeit der Kirche wird aus seinen Ausserungen
in den verschiedenen Lebensepochen aufs griindlichste erhellt und zur Darstellung gebracht. Dabei
zeigen sich sowohl die Konstanten wie die Veridnderungen in Dollingers Denken, Lehren und Handeln
tber die Kirche und in der Kirche.

Finsterholzls “‘erkenntnisleitendes Interesse” geht offensichtlich dahin, Ddllinger gleichsam
“heimzuholen” und zugleich sein theologisches Lebenswerk fruchtbar zu machen fiir die romische
Kirche, die ihn vor hundert Jahren ausstiess und jetzt doch wieder zu ihren grossen Lehrern zdhlen
mochte. Es wird die These vertreten, Dollingers dezidierte Ablehnung des Infallibilititsdogmas habe im
Grund die papalistischen Uberspitzungen vieler damaliger ultramontaner Wortfiihrer, dagegen nicht die
recht verstandenen Definitionen des 1. Vatikanum selber betroffen (wobei Finsterholzl sich u.a. auch
auf H. Otts “Evangelischen Kommentar” von 1963 zum 1. Vatikanum beruft). Erst recht seine vom 2.
Vatikanum her Kritik und Protest Dollingers, soweit dieser selber seiner ekklesiologischen Grundlinie
treu blieb, aufgechoben und integriert.

Man wird das weitschichtige Material, das Finsterhdlzl ausbreitet und das nicht nur aus Dollingers
breit gestreutem Schrifttum, sondern zum guten Teil aus ungedruckten Vorlesungsnachschriften
stammt, dankbar zur Kenntnis nehmen. Die Weite und Komplexitit von dessen Denken, Lehren und
Forschen werden dadurch schon und iiberzeugend sichtbar gemacht. Es bleibt das Desiderat einer dies
alles einarbeitenden und zugleich den zeitgeschichtlichen Kontext wesentlich stirker miteinbeziehen-



118 Rezensionen

den neuen biographischen Gesamtdarstellung Dollingers. Man darf hoffen, dass Victor Conzemius, der
verdienstvolle Editor von Déllingers Briefwechsel mit Lord Acton, dies grosse Vorhaben in Angriff
nehmen wird.

Sicher wird die Forschung sich mit neuer Intensitat der Frage zu stellen haben, warum ein doch
(wie Finsterholzl nachweist) im ganzen Habitus seiner Kirchlichkeit und seiner theologischen Ansdtze
so ‘‘urkatholischer”” Denker wie Déllinger zu cinem von der Kirche ausgestossenen und verfemten
Rebellen werden konnte. Die Reflexion dieser Frage wird sich dann nicht nur auf den innertheo-
logisch-systematischen Bereich beschrinken diirfen, sondern sie wird etwa dic politischen Entwick-
lungen mit Nachdruck einbeziehen miissen. Wie ergiebig dies gerade im Blick auf die Geschichte der
katholischen Ekklesiologie im 19. Jahrhundert sein kann, zeigt in hervorragender Weise H.J.
Pottmeyers Buch “Unfehlbarkeit und Souveranitit. Die papstliche Unfehlbarkeit im System der
ultramontanen Ekklesiologie des 19. Jahrhunderts” (1975). Diese gewichtige Studie bildet eine
willkommene Erginzung zu Finsterholzls Dollinger-Darstellung. Wie hier die Entwicklung des
Ultramontanismus in Theologie und Kirche bis 1870 dargestellt und analysiert wird, so miisste, um
Dollingers theologischen und kirchlichen Weg recht verstehen zu konnen, das Erleben und Reflektieren
der deutschen und europiischen Geschichte von der Metternich- bis zur Bismarck-Zeit auch griindlich
mitbedacht werden.

In jedem Fall aber ist Finsterholzls Buch eine bleibende Leistung, auf der alle kiinftige Forschung
aufzubauen hat. Andreas Lindt, Ittigen bei Bern

John A. T. Robinson, The Human Face of God. London, SCM Press, & Philadelphia, The Westminster
Press, 1973. XII + 269 pp. £2.50; § 7.95.

No more docetism: this is the purple thread which runs through the entire book. For Robinson the
legitimate demand that Christ be totus in nostris, vere homo, is at once the criterion by which
traditional Christological models are found wanting and the foundation stone for any modern
reconstruction. Traditional Christologies, formulated in the categories of myth, metaphysics, and the
absolute, today only serve to make the Christ seem strange, remote, and unbelievable to modern man,
who thinks in historical, functional terms. Any modern Christology must take as its starting point
what we know to be true about what it means to be a man. To be a member of the species homo
sapiens “‘includes having genes and chromosomes shaped and transmitted by millions of years of
evolution. No one can just become a man out of the blue: a genuine man (as opposed to a replica) can
only come out of the process, not into it” (p. 43). To be true man Jesus had to be ““a genuine product
of the process” (p. 42), linked *““to the origin of life on this planet and behind that to the whole
inorganic process reaching back to the star dust and the hydrogen atom” (p. 54). Obviously, in view of
such a modern perspective many traditional Christological formulations scem to threaten the very core
of Jesus’ manhood. “For us a docetic streak runs through and discredits almost the whole of
Alexandrian Christology™ (p. 39).

Much of Robinson’s presentation is the critical examination and reinterpretation of traditional
Christological beliefs and formulations which, according to him, have tended to threaten the reality of
Christ’s humanity. The chapters in which this occurs (The Man, Man of God, God’s Man) are on a high
level. Here the author discusses the sinlessness of Christ (pp. 88—98), certain patristic solutions such as
anhypostasis and the two naturcs doctrine (pp. 102—114), resurrcction and the empty tomb
(pp. 127-141), and pre-existence (pp. 143-179). The sections on sinlessness and the empty tomb are
especially remarkable for their sensitivity to the theological and historical problems involved.
Historical evidence is used with restraint and utmost common sense. The section on pre-cxistence can
at times claim our assent but remains in its major thesis unconvincing. In Robinson’s hands the
substitution of “‘two languages™ for the “two natures™ is left without any real clarification.

Robinson sees the hope for a modern reconstruction of Christology within process philosophy,
with its concepts of emergent humanity and expressive deity (pp. 202—211). Here Norman Pittenger



Rezensionen 119

and Teilhard de Chardin are guides, but Solle’s concept of “‘representation’ also receives strong
honorable mention. The book, therefore, while characterized by the valid desire to speak concretely
about the humanity of Christ, suffers from a general, non-descript Christ idea. The cause of this lies in
an ambiguity which runs throughout. Christology is talk about the person of Christ. Yet, Robinson
talks Christologically only when he speaks of Christ’s humanity. When he speaks of Christ’s divinity,
Robinson talks not of Christ’s person but of his significance, that is soteriologically. For Robinson
“Christ” is the clue to the historical, natural process seen as the meaning of God (pp. 6, 67, 99, 181,
202f., 219ff.). Biblically, however, “Christ” is not a category of the natural process but of the salvific
process. The faithful are not Christo1, but en Christo. It is gratuitous in speaking of the resurrection to
assert (following Gordon Kaufman) that the new community “was Christ just as much as previously
the historical Jesus had been” (p. 130). Were this the first Christians’” belief, it is strange indeed that
when they spoke of Christ they continued to speak of Jesus.

Bishop Robinson knows that any purely functional Christology will seem to be lower and
reductionist in comparison to the “*high’ Christology of Chalcedon. He pleads throughout that he does
not wish to be reductionist but writes as one who wishes to confess that “Jesus is Lord”. That is in no
way in doubt, and the transparent honesty of Robinson’s presentation is an engaging feature of the
book. Nevertheless, it seems to the reviewer that Robinson cannot escape the charge of reductionism.
Whenever theology becomes merely the interpretive handmaiden of what is regarded as the “‘real
world” of history and science, it seems that reductionism has occurred. Whatever shortcomings the
FFathers might have had, their struggle represented to a great degree the overcoming of the Greek way
of thinking. As they came more and more to view God in the light of Jesus of Nazareth, they more
and more gave up the Greek idea of what God must be.’ Robinson seems to have capitulated to the
modern world view of what man must be, and to be vere homo Jesus must correspond to that. Should
not Jesus rather be the measure of what man ought to be and true man is? If this is so, then for
Christology any talk of man as a product of evolutionary processes decreases considerably in value.

William C. Weinrich, Springfield, Illinois

Leo Scheffezyk, Einfithrung in die Schopfungslehre. (Die Theologie. Einfiilhrungen in Gegenstand,
Methoden und Ergebnisse.) Darmstadt, Wissensch. Buchges., 1975. VIII + 131 S. DM 24.80, Mitgl.
14.—.

Scheffczyk, scit 1965 romisch-katholischer Dogmatikprofessor in Miinchen, prisentiert mit
gewandter Feder cine Zusammenfassung der Schopfungslehre, die materiell einem relativ breiten
Konsensus katholischer und protestantischer Theologie entsprechen durfte. Das Buch ist in
okumenischem Geist verfasst, ohne dass es traditionelle katholische Standpunkte verschleiert (vgl.
S. 3, 72 und 100). Es ist eigenstindig in der Herausstellung theologischer Nuancen und im Dialog mit,
bzw. in der Abgrenzung von Philosophie, Literatur und Naturwissenschaft. Im ersten Abschnitt
bestimmt der Autor den *“‘Rang der Schopfungswahrheit”, im zweiten und dritten schreibt er iiber
Gott den Schopfer, bzw. den Menschen in der Schopfung Gottes; der vierte Abschnitt iiber die “Welt
der Engel”” hat faktisch den Charakter cines Appendix.

Interessant ist Scheffczyks kurze Auseinandersetzung mit dem Neodarwinisten J. Monod, der die
Weltentwicklung als “‘riesige Lotterie” versteht (S. 18f.). Dabei stiitzt sich der Autor etwas rasch auf
Naturwissenschafter, dic “‘ihre Grenze sehen™ (S. 20f.). Bemerkenswert ist die Ablehnung von Hegels
Vorsehungslehre, weil sie den Einzelnen libergeht (S. 65). (In seiner thomistisch geprigten Rechtfer-
tigung des liberum arbitrium der “‘geistigen Geschopfe” kommt der Autor Hegels Theodizee freilich
recht nah, die das Negative zum Moment des Positiven macht, s. 8. 72.) Zugleich verteidigt Scheffczyk

I & Barth, Die kirchliche Dogmatik, 4,1 (1953), p. 203; W. Elert, Der Ausgang der altkirchlichen
Christologie (1957).



120 Rezensionen

den Vorsehungsgedanken, etwa gegen C. H. Ratschow, der ihn zugunsten der spontanen Begegnung
mit dem rechtfertigenden Gott aufgibt (S. 66f.). ,

Hauptwort fiir Scheffczyks Verstiandnis des Schopfers und der Schopfung ist der Begriff creatio ex
nihilo. An sie kommt der den Androiden planende und hervorbringende “Ingenieur’ nicht von ferne
heran (8. 79). Mit dem Teilhardschen Gedanken der “Trinitisation” und eigenen Gedanken zur
“christozentrischen Sinnbestimmung’™ will der Autor auch die enge Verbindung zwischen Schopfer
und Geschopf aussagen (S. 39ff.). Scheffczyk lehnt sich jedoch im Ganzen an die priesterliche und
jahwistische Schopfungssage der Genesis. Das Eschaton ist fiir ihn nur Vollendung (S. 86), nicht
Neuschopfung wie in prophetischen und apokalyptischen Uberlieferungen der biblischen Schriften.
Der Autor wendet sich scharf gegen die “Minimalisierung der Giiteformeln durch eine streng
eschatologische Deutung des priesterschriftlichen Schopfungsberichtes™ (S. 51). Er setzt sich ent-
schieden ab von theologischen Ausfiihrungen G. Sauters, H. Gollwitzers (u.a. auch des Schreibenden),
die, in Grundhaltung und Spiritualitit dhnlich wie der franzosische Theologe Wilfred Monod (s. E.
Stachelin, Die Verkiindigung des Reiches Gottes in der Kirche Jesu Christi, VII, S.466), das
priesterlich perfektionistische Verstindnis der Genesisschopfung negieren. Er erhebt gegen sie den
interessanten, in sich widerspriichlichen Doppelvorwurf, sie wiirden sich das ‘‘Anstossige des
Glaubens” ersparen und giben die “Garantie zur wirklichen Uberwindung des Chaos” preis (S. 52f.). —
Der “rationalistischen Eliminierung des Glaubens an die bosen Engel”, d.h. der Hamartologie seines
katholischen Alttestamentler Kollegen H. Haag setzt der Autor ein “‘tieferlotendes theologisches
Denken” gegeniiber (S. 117).

Scheffczyks “‘Einfliihrung in die Schopfungslehre’ ist, wenn nicht als eine Art akademischer
Katechismus verstanden, ein wichtiger Partner in der gebotenen Auseinandersetzung mit der Frage, wo
Schopfer und Geschopf, Schopfung und Reich Gottes zu finden und zu erhoffen sind.

Ulrich Hedinger, Ziirich

Christine Burckhardt-Seebass, Konfirmation in Stadt und Landschaft Basel. Volkskundliche Studie zur
Geschichte eines kirchlichen Festes. = Schriften der Schweiz. Ges. fur Volkskunde, 57. Basel, G.
Krebs, 1975. X. + 222 S. 13 Abb. Fr. 32.—.

Dieses Buch, als volkskundliche Dissertation entstanden, ist auch eine interessante kirchenge-
schichtliche Monographie und als solche ein wertvoller Beitrag zur Klidrung des Konfirmationsproblems
der Gegenwart.

Nach der Reformation wurde die Admission auch in Stadt und Landschaft Basel bloss individuell
und privat vorgenommen. Die Zulassung zum Abendmahl war an gewisse Kenntnisse gebunden, aber es
gab dafur keine verbindlichen Regelungen. Die Teilnahme am Katechismusunterricht war fur
Jugendliche bis zur Verheiratung obligatorisch. Ebenso war jeder Erwachsene verpflichtet, am
Abendmahl teilzunehmen. Durch das von Antistes Wolleb veranlasste Ratsmandat 1622 wurden einige
Bestimmungen fiir die Admission und das dazugehorige Examen aufgestellt. Der Admittierte erhielt
z.B. das Recht zur Beerdigung nach dem fiir Erwachsene giiltigen Ritus (d.h. mit einer Leichen-
predigt). Die Admissiocn bekam dadurch eine gewisse Bedeutung fiir das gesellschaftliche Leben. Zur
Feier umgestaltet wurde die Admission durch Einflisse die von J.-F. Ostervald und von der
anglikanischen Kirche ausgingen. Mit der Liebe der Historikerin deckt die Verfasserin die verschie-
denen Beziehungen auf, durch die diese Einfliisse wirksam wurden. Die Kirchenordnung von 1725
nimmt die Neuordnung vor, jedoch nur fiir das Gebiet der Landschaft. Dort wirkten neben den
theologischen Motiven auch padagogische mit: der Kampf gegen den Analphabethismus (der
Konfirmandenunterricht bekam ‘“‘die Funktion einer Repetierschule”, ja er wurde *‘zum Keim der
Sekundarschule’) und die Hoffnung der Pfarrer, “durch einen intensiven, dogmatisch sozusagen
linientreuen Konfirmandenunterricht den separatistisch-pietistischen, gegen Ende des Jahrhunderts
auch aufklirerischen Bewegungen und Stromungen den Boden zu entzichen™ (S. 52).



Rezensionen 121

Eine liturgiegeschichtliche Fundgrube sind die Ausfiithrungen iiber die Ausgestaltung der Feier in
der Kirchenordnung und durch die Initiative einzelner Pfarrer. Uin 1800 kam z.B. in dieser Region der
Denkspruch auf. Fir die Geschichte des Konfirmandenunterrichts wertvoll sind die detaillierten
Angaben iiber Katechismen und Unterrichtsinhalte, welche die Autorin aus der ganzen Berichtsperiode
zusammengestellt hat.

Die Kantonstrennung von 1833 verstirkte den Unterschied der Konfirmationspraxis zwischen
Stadt und Landschaft. Viele Eltern aus der Landschaft schickten noch Jahre lang ihre Kinder zu den
Pfarrern, die infolge der Trennung in der Landschaft entlassen worden waren, in die Stadt zu einem
Privatunterricht. Auf der Landschaft sah man mehr und mehr im Konfirmationstermin den Zeitpunkt,
an welchem der Jugendliche das in der Verfassung garantierte Recht auf Glaubens- und Gewissens-
freiheit erlangt. Das Obligatorium zum Besuch der Kinderlehre bis zum 20. Jahr wurde auf der
Landschaft 1834 gestrichen.

In der Stadt blieb die Konfirmation bis in die siebziger Jahre hinein ein halb-6ffentliches Anhangsel
der Kinderlehre. Sie setzte sich dann aber als besonders festlicher Gottesdienst durch und behauptete
sich auch nach der Einfiihrung des Zivilregisters als die beliebteste Kasualhandlung der Kirche.

Neue Probleme fiir die Konfirmationspraxis stellten im 19. Jahrhundert die theologischen
Richtungskampfe und die Forderungen der sich entfaltenden Staatsschule und der Industrie. Durch die
Richtungskampfe kam der Pfarrer mit seiner Konfirmandenarbeit unter einen Konkurrenzdruck. Erst
auf das Driangen der Staatsschule wurde der einheitliche Konfirmationstermin am Palmsonntag
cingefiihrt. Man findet im 19. Jahrhundert sich widersprechende Auffassungen nebeneinander: die
naive Gleichsetzung von christlicher Gemeinde und Staatsvolk, die es erlaubt, die Askesenforderungen
wihrend der Unterrichtszeit und die rigoros formulierten Tauferneuerungsgeliibde ohne Widerstinde
durchzusetzen und daneben erste Zweifel an dieser Gleichsetzung und Forderungen nach einer Reform
der Konfirmation im Sinne eines freiwilligen Bekenntnisaktes, mit welchem die Volkskirche zu einer
Bekenntniskirche umzugestalten wire. Zugleich stellt man sich die Frage nach der Aufgabe der Kirche
an der konfirmierten Jugend, und man unternimmt erste Versuche, sie vereinsmassig zu sammeln.

In der Beschrinkung auf die Region Basel zeichnet die Verfasserin ein mit vielen durch griindliches
Archivstudium belegten Einzelheiten veranschaulichtes Bild der Entwicklung von Konfirmandenunter-
richt und Konfirmation. Obwohl sie einige lokale Besonderheiten enthalt, verlduft sie doch in den
Grundtendenzen dhnlich wie in andern reformierten und lutherischen Kirchen.

Das Material dieser Arbeit erlaubt es, die These von den nicht-theologischen Faktoren, die bei der
Entwicklung der Konfirmation mitgewirkt haben, differenzierter als bisher aufrecht zu erhalten. Schon
in nachreformatorischer Zeit wirkt eine (padadogische) Tendenz, das Admissionsalter hinaufzusetzen
und die nicht-admittierten Kinder vom geselligen Leben der Erwachsenen auf Tanzbdden und in
Weinschenken fern zu halten. Dadurch bekam die Admission eine soziale Funktion im Sinn einer Zasur
zwischen Kindheit und Erwachsenenalter (wobei damit zu rechnen ist, dass der Sozialisationsprozess
durch mehrere Zasuren markiert wird). Die Konfirmation, wie sie 1725 im Sinne einer Erneuerung des
Taufversprechens auf der Landschaft eingefiihrt wurde, erlangte wegen ihres festlichen und emotional
erregenden Charakters ihre Beliebtheit und iibernahm erst sekundiar Funktionen eines Miindigkeits-
ritus. Der Widerspruch zwischen theologischer Deutung und sozialer Funktion blieb weitgehend
unbemerkt. Denn die Eltern waren aus erzieherischen Griinden im allgemeinen mit der Forderung, dass
ihre Kinder wihrend des Unterrichts weltliche Zerstreuungen meiden mussten, und mit dem
feierlichen Taufgeliibde an der Konfirmationsfeier einverstanden. Dass ihre Vorstellungen iiber das
Leben nach der Konfirmation mit dem, was die Pfarrer iiber das Leben des frommen Christen-
menschen lehrten, weitgehend unvereinbar waren, wurde vom Kirchenvolk wohl, so vermute ich, auf
das Konto der Weltfremdheit der Pfarrer geschrieben und tat ihrem Verhdltnis zur Kirche, die man in
Grenzsituationen nach wie vor beanspruchte, keinen Abbruch.

Die nuancierte Darstellung von Frau Burckhardt-Seebass macht die Problematik der heutigen
Konfirmation aus ihrer geschichtlichen Entwicklung verstindlich. Sie erlaubt es nicht, die Last dafiir
auf einzelne Siindenbdcke abzuladen, und zeigt einen moglichen Ausweg aus dem Dilemma, den viele
Pfarrer bereits gewahlt haben: die Konfirmation ist im Sinne einer Kasualhandlung zu verstehen.

Walter Neidhart, Basel



122 Zeitschriftenschau

Gottfried Griesl, Joachim Scharfenberg u.a. (Hrsg.), Praktisches Worterbuch der Pastoralanthropologie.
Sorge um den Menschen. Freiburg, Herder, & Gottingen, Vandenhoeck, 1975, XXIV S. + 1228 Sp.
DM 68.-.

Keine Zeit und damit auch keinne Theologie kommt ohne die anthropologische Frage aus. Kant
hat sie der Neuzeit auf den Weg gegeben: Was ist der Mensch? — Von philosophischer Seite liegt ein
neues Standardwerk vor, die “Neue Anthropologie™ (hrsg. von H.-G. Gadamer & P. Vogler), die
Historiker haben Versuche zur Begriindung einer ‘“‘Historischen Anthropologie” unternommen
(Saeculum 1974, 3. 2-3). Es ist deshalb sehr zu begriissen, dass jetzt Pfarrern und allen in sozialen
Bereichen Titigen obgenanntes Lexikon auf den Tisch gelegt wird.

Es geht mir mit diesem Lexikon, wie es mir oft mit Lexika geht. Ich suche ein bestimmtes
Stichwort und finde mich nach einer Stunde noch auf einer spannenden Entdeckerfahrt. Das
Worterbuch versucht Theologie und Humanwissenschaften miteinander zu verbinden und ist
interkonfessionell und interdisziplindr konzipiert. Man bekommt einen Eindruck, wie stark die
Humanwissenschaften in den letzten Jahren die Praxis erobert haben. Seelsorge im weitesten Sinn will
nicht mehr bloss “Anwendung” zuvor gelernter Wahrheit sein, sie beteiligt sich nun selber konstitutiv
an der Wahrheitsfindung. Das gelingt im vorliegenden Worterbuch allerdings erst ansatzweise. Zu oft
bleiben Artikel entweder einfach in vorwissenschaftlicher Terminologic oder im wissenschaftlichen
Vokabular stecken, oder sie kleben die biblisch-christliche Tradition bloss an, nachdem sie sich auf das
Feld humanwissenschaftlicher Kommunikation gewagt haben.

Vorbildlich fiir eine neue Verhiltnisbestimmung scheint mir u.a. Joachim Scharfenberg zu sein, der
immer wieder auf die Notwendigkeit der theoretischen Diskussion hinweist und auf dieser Ebene
biblisch-christliche Theologumena sinnvoll einbezicht (s. Art. Gesprdch) oder ihrer Stellenwert in der
Praxis zu bestimmen sucht (s. Art. Neurose).

Abgesehen von der grundsidtzlichen Problematik bietet das Lexikon eine Fiille elementarer
Information, ohne die man heute nicht mehr auskommt. Es orientiert u.a. iiber Familienpathologie
(Gastager), Krankheit (Faller). Lebensstufen (Riess), Trauer (Spiegel), Sozialisation (Stoodt),
Praktische Theologie (Stollberg). Aktuelle Stichworte wie Meditation, Umweltschutz (Liedke),
Menschenrechte, wie ganz praktische Fragen: Angst, Kosmetik, Larm, Petting, Stress, Unfall,
Wehrdienstverweigerung, fallen ebenso in Betracht wie traditionelle Stichworte: Mitmenschlichkeit
(Neidhart), Beichte, Gottesdienst, Sakramente, Erlosung. — Gar nicht iliberzeugt haben mich einige
sexualkundliche Artikel (u.a. Nacktheit, Masturbation), die von wissenschaftlichen Erkenntnissen auf
diesem Gebiet nichts zeigen, geschweige denn theologisch verarbeiten. Und noch eine drucktechnische
Anregung: Mitarbeiterverzeichnis, Abkilirzungen der Autorennamen und (was leider fehlt) Liste der
Artikel des betreffenden Autors liessen sich in einem Verzeichnis zusammenfassen. Unnotiges
Herumblittern wiirde einem so erspart.

Otto Wullschleger, Aarburg, Kt. Aargau

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 28, 1 (1976): R. McAfee Brown, Who is this Jesus Christ who
Frees and Unites? (6—21); J. Deschner, Visible Unity as Conciliar Fellowship (22—27); C. Argenti,
Christian Unity (28-24); M. Manley, “From the shackles of domination and oppression™ (49-65);
C. Birch, Creation, Technology and Human Survival (66-79). Kirchenblatt fiir die reformierte
Schweiz 132, 2—-3 (1976): R. Kuster, Zum Menschenrechtsprogramm der Evangelischen Kirchen der
Schweiz (18-20; 35-38). 5—6: G. Miiller, Wahrheit als communio und communicatio (66—72;
82-87); J.M. Lochman, Das Wunder als Thema der Theologie (87-90). Neue Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft 32, 1 (1976): V. Willeke, Kirche und Negersklaven in Brasilien 15501888
(15-26); R. Boudens, Catholicism in the Early Years of British Rule in Ceylon (27-38); H. Serruys,
Andrew Li, Chinese Priest 16921744, I (39-55). Reformatio 25, 1-2 (1976): J. B. Metz, Unsere



	Rezensionen

