
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 2

Artikel: Sinn oder Unsinn der Ideologien

Autor: Schrey, Heinz-Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878529

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sinn oder Unsinn der Ideologien

Zu den vieldeutigsten und meiststrapazierten Begriffen unseres gegenwärtigen
Wortschatzes gehört das Wort Ideologie.

1.

Ganz allgemein kann man Ideologie definieren als die Bewusstmachung eines
historischen Zustandes, als Zusammenfassung all der in einem geschichtlichen Moment
geltenden Ideen. Der Begriff hat so eine wertneutrale Fassung, kann so etwa in der
religionsgeschichtlichen Forschung verwendet werden, wenn z.B. in der alttestament-
lichen Forschung davon die Rede ist, dass im Raum des Alten Testaments der König seine
sakrale Würde der Königsideologie verdanke, also der Vorstellung, dass der König Sohn
Gottes sei. Oder spricht der Lutherforscher W. von Loewenich davon, dass Luther mit der
Ideologie des Corpus Christianum nicht mehr ernsthaft gearbeitet und so zur Überwindung

des theokratischen Systems des Mittelalters wenigstens theoretisch beigetragen habe.
Im neutralen Sinne verwenden auch Gerhard von Rad und Rudolf Bultmann den

Ideologiebegriff, wenn von Rad vom "ideologischen Gehalt der Priesterschrift" spricht
oder Bultmann von der stoischen Ideologie, die samt Terminologie vom christlichen
Mönchtum übernommen worden sei. Immer haben wir es dabei mit einem Ideenkomplex
zu tun, der die Brücke zwischen Theorie und Praxis bilden soll, denn sowohl im Fall des

alttestamentlichen Königtums wie im Fall Luthers geht es ja nicht um reine Ideen,
sondern um ein von dort her begründetes Verhalten im politisch-religiösen Sinne. Gilt der
Satz, dass der König Gottes Sohn ist, dann steht ihm hohe Verehrung zu, und zerbricht
die Ideologie des Corpus Christianum, dann ist dem modernen nationalen Staatensystem
der Weg geebnet. Schon von den Vätern des modernen Ideologie-Begriffs ist erkannt
worden, dass Ideen in einer geheimen und offenen Kommunikation mit historischen
Situationen stehen und die von dieser Situation erforderte Aktion erhellen sollen.

Ist dieser Zusammenhang zwischen dem Denken in Systemen und dem Leben in
sozialen Zusammenhängen einmal erkannt, dann ist es nicht weit zum nächsten Schritt,
nämlich zum Misstrauen gegen den Missbrauch von Ideen, die in den Dienst bestimmter
Herrschaftsinteressen treten und diesen zur Begründung und Rechtfertigung dienen.
Indem erkannt wird, dass Ideen den Interessen dienen, ereignet sich die Geburt der
modernen Ideologielehre. Sie entsteht in einer revolutionären Situation in der
französischen Revolution, in der Destutt de Tracy entdeckt, dass Ideen die soziale und
politische Seinslage widerspiegeln, mit der Veränderung dieser Seinslage aber hinfällig und
fragwürdig werden. Hier kommt nun das zweite für die Entstehung der modernen
Ideologielehre wichtige Moment hinzu: die Entdeckung der geschichtlichen Dynamik und
der Veränderbarkeit der Gesellschaft und ihrer Verhältnisse. Wenn sich das geschichtliche
Gewicht vom Adel zum Bürgertum und schliesslich zum Proletariat verlagert, dann ist
notwendig auch die Bewusstseinslage und die damit gegebene Ordnung der Autoritäten
und Normen eine andere. Der jeweils herrschenden Schicht korrespondieren
entsprechende Normvorstellungen. So gelten für das Zeitalter des Feudalismus Begriffe wie
Ehre und Treue, für den Untertan dagegen Gehorsam, Disziplin, Pflichterfüllung,
Opferbereitschaft. Für das Zeitalter der Bourgeoisie dagegen gelten Fleiss, Sparsamkeit,
Sauberkeit, Tüchtigkeit, Leistung, dann aber auch Freiheit, vor allem verstanden als

Freiheit zu ungehinderter wirtschaftlicher Betätigung, und Gleichheit, vor allem als



H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien 93

Gleichheit vor dem Gesetz oder als Gleichheit der Bedingungen für die Vertragspartner.
Wechselt der Unterbau der sozialen Seinslage, so kann zwar die bisher herrschende Klasse

versuchen, die alten Werte als "ewig gültig" hochzuhalten, ihr spezielles Interesse als das

gemeinschaftliche Interesse aller Mitglieder der Gesellschaft hinzustellen. Dies wird jedoch
von einer ideologiekritischen Position her als "falsches Bewusstsein" entlarvt, und damit
enthüllt sich die von einer idealistischen Philosophie behauptete Allgemeinheit und
Allgemeingültigkeit der Idee als Illusion.

Man hat sich angewöhnt, in diesem Falle von "Ideologie" zu reden als einem
pejorativen Begriff, als Ausdrucksform eines falschen Bewusstseins. Man kann es als

gemeinsames Merkmal der geistigen Situation nach Hegel bezeichnen, dass die führenden
Geister der Zeit unter dem Eindruck stehen, dass Geist und Sein, Seinslage und
Bewusstseinslage nicht mehr im Lot sind. Sowohl Marx wie Kierkegaard und Nietzsche
durchschauen den Ideologiecharakter von Norm- und Wertvorstellungen ihrer Zeit. Marx
entdeckt die Klassengebundenheit des Denkens seiner Zeit. Kierkegaard misst das

traditionelle Christentum seiner Zeit an urchristlichen Idealen und wird kritisch
gegenüber den verwaschenen Kompromisslösungen, die ihm die Theologie und Verkündigung

seiner Zeit anzubieten wagen. Nietzsche stellt fest, dass sich Verhaltensweisen und
Handlungen längst so gewandelt haben, dass man nur mit schlechtem Gewissen an
herkömmlichen Massstäben wie Mitleid oder Geduld festhalten kann. Er macht die
fürchterliche Entdeckung, dass wir uns mitten in einem Nihilismus befinden, der uns in
seiner vollen Tragweite nur noch nicht so recht zum Bewusstsein gekommen ist. Bei
Nietzsche wird die Ideologiekritik zu einem virtuos gehandhabten Mittel zur Beschwörung
des europäischen Nihilismus. Dabei ist festzuhalten, dass diese Kritik den nihilistischen
Zustand nicht erst schafft, sondern ihn nur aufdeckt und beschwört, nachdem er latent
schon zuvor vorhanden war.

Der französische Soziologe Guy Rocher definiert Ideologie als "ein explizites und im
allgemeinen organisiertes System von Ideen und Urteilen, das dazu dient, die Situation
einer Gruppe bezw. einer Gemeinschaft zu beschreiben, zu erklären, zu interpretieren
oder zu rechtfertigen und das eine vorwiegend wertorientierte präzise Ausrichtung für das

Handeln dieser Gruppe bezw. dieser Gemeinschaft vorschlägt". Eine Ideologie hat also
verschiedene Funktionen: einmal will sie beschreiben, dann erklären, interpretieren,
rechtfertigen und schliesslich zu einem bestimmten Handeln führen. Jede Ideologie
enthält also deskriptive, interpretatorische und handlungsbestimmende Elemente in sich.
Man wird weiter den Satz wagen können, dass es kein geschichtlich relevantes Handeln
gibt, in dem nicht dieses Syndrom von Deskription, Interpretation und Aktion wirksam
ist.

Wenn wir das Phänomen Ideologie weiter analysieren, wird als nächstes sichtbar, dass

die drei hier genannten Elemente nicht isoliert für sich bestehen, sondern in einem
Interaktionszusammenhang stehen. Es ist ja keineswegs so, dass eine objektive und
neutrale Erfassung von Tatbeständen zwangsläufig eine bestimmte Interpretation herausfordert

und diese dann ein bestimmtes Handeln ergibt. Die Dinge liegen eher umgekehrt:
eine bestimmte Not zwingt zum Denken und Handeln im Sinne der Gesellschaftsveränderung.

Die Not des Proletariats zwingt zum Überdenken seiner Lage, ihrer Herkunft und
Wurzeln in der Geschichte, um von da aus zu einem verändernden Handeln vorzustossen.

So ist auch die Ideologie des Faschismus nicht einfach vom Himmel gefallen, sondern
setzt einen bestimmten Notstand voraus — die Situation der Staaten nach dem 1.

Weltkrieg. Von der je verschiedenen Ausgangslage kommt man dann zu sehr verschiedenen

Ergebnissen. Für den Faschismus sind Nation und Volk die letzten Bezugsgrössen,



94 H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien

und von daher wird die Ordnung des Volkes, aber auch aussenpolitisch die Erneuerung der
"Grösse der Nation", das Sendungsbewusstsein gegenüber anderen Völkern propagiert.
Dazu gehört ein bestimmtes Freund-Feind-Denken: der Feind ist derjenige, der nicht der
eigenen Volkstumsgruppe angehört, der Jude, der Zigeuner, die slavischen Völker, die

Welschen, die angelsächsischen Krämerseelen Von daher ist klar, dass man sich gegen
diese Gruppen abgrenzen und ihrem "verderblichen Einfluss" entgegenwirken muss, wozu
dann alle Ideen von Internationalismus, Pazifismus, Sozialismus usw. gehören. Zur
Überhöhung der eigenen Position kann man sich religiöser Begriffe bedienen, die ihren
Ursprung im Christentum haben: aus dem Reich der Himmel Jesu wird das Vaterland; die

göttliche Vorsehung wird bemüht, wenn es darum geht, irrationale politische Entscheidungen

zu treffen; die Geschichte ersetzt das Weltgericht Gottes, denn vor ihr muss man
sich verantworten; Kriegsgefallene rücken in die Glorie von Märtyrern ein. Christus wird
zum Arier, wie er heute in Afrika zum Schwarzen wird oder 1849 bei dem Ungarn
Alexander Petöfi zum Magyaren. Der nationale Führer wird zum nationalen Messias, der
die von der Vorsehung ihm zugewiesene Aufgabe hat, die Feinde der Nation — und
warum nicht Gottes! — auszurotten. Die Rasse wird zum erklärenden Grundbegriff dieses

Systems, und entsprechend wird die Geschichte als ein Kampf der höheren und
niedereren Rassen verstanden, wobei klar ist, dass man selbst Angehöriger einer höheren
Rasse ist und daraus das Recht zur Unterwerfung anderer niederer Rassen und Völker
ableitet.

Die Entscheidung über Wahrheit und Füge des Systems fällt immer schon mit der Wahl
der Grundkategorien.

Kommt der Faschismus und Nationalsozialismus aus der Tradition der Romantik her,
so der Marxismus aus der Tradition des Rationalismus. Auch hier ist die Not die
Triebfeder des Denkens, die proletarische Situation des 19. Jahrhunderts, der Frühkapitalismus

mit seinen mannigfaltigen Formen der Ungerechtigkeit. Diese werden in der
Gesellschaftsanalyse von Karl Marx aufgedeckt, und mit Hilfe des Klassenbegriffs wird
eine Geschichtsphilosophie entwickelt, die aber keine reine Theorie bleibt, sondern
Handlungsmotivation zu revolutionärer Aktion wird. Dabei gehört zu den Elementen
dieses Denkens, dass die Geschichte unter dem Zeichen des Fortschritts steht, die einzig
legitimierten Träger des Fortschritts jedoch die Arbeiter sind, denen als feindliche
Gegengruppe die Kapitalisten gegenüberstehn. Wie der Fortschritt nicht aus den Ideen
und Handlungen der gesellschaftlichen Eliten entsteht, sondern der arbeitenden
Unterschicht, so sollen Ideen überhaupt nicht aus dem Überbau stammen, sondern aus der
materiellen und vor allem ökonomischen Basis. Wenn also Futher den Kampf gegen Rom
beginnt, dann ist das nicht im Glauben begründet, sondern dann ist er Werkzeug der
ökonomischen Situation seiner Zeit, also des aufstrebenden Bürgertums.

Dass das Ideologieproblem mit der Wahrheitsfrage zu tun hat, geht aus der Definition
hervor, die Hans Albert gegeben hat: Zwei Merkmale sind es, die den Ideologiecharakter
eines Aussagesystems kennzeichen. Es enthält unwahre Aussagen, und diese dienen dazu,
das System als Waffe im politischen Kampf verwendbar zu machen. Unwahrheit und
darauf beruhende politische Brauchbarkeit machen aber das Wesen der Ideologie aus.
Daher erscheint es als vordringliche Aufgabe der Sozialwissenschaften, die ideologische
Maskerade der am politischen Kampf beteiligten Interessengruppen zu beseitigen.1

1
H. Albert, Ökonomische-Ideologie und politische Theorie (1972), S. 125; vgl. H.-H. Schrey,-

Entideologisierung als hcrmcneutisches Problem (1969).



IL H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien 95

2.

Nach dieser kurzen Beschreibung einiger Wesenszüge der heute gängigsten Ideologien,
des Faschismus und des Marxismus, wollen wir uns der Frage zuwenden, was denn der
christliche Glaube mit Ideologien zu tun hat. Dazu werden heute vor allem zwei
entgegengesetzte Meinungen vertreten: die eine trennt Glaube und Ideologie himmelweit
und behauptet, der christliche Glaube sei die einzige wirkliche Gegenposition gegen alles

Ideologische schlechthin. Daneben finden wir vor allem von Sozialwissenschaftlern
vertreten den Standpunkt, das Christentum sei selbst nichts anderes als eine Ideologie. Wir
sollten versuchen, aus diesem Dilemma einen Ausweg zu finden.

Zunächst die Behauptung von der totalen Ideologiefreiheit des christlichen Glaubens.
Das könnte doch nur dann zutreffen, wenn zu allen Zeiten und allen Orten Christen die
Stimme ihres Herrn und Meisters in gleicher Weise vernommen und verstanden hätten. Ein
Blick in die Kirchen- und Dogmengeschichte zeigt, dass das nicht der Fall war. Im
Zeitalter des "Exorzisten" ist das Beispiel der Hexenverfolgung ein aufschlussreiches
Beispiel für die Verschiedenartigkeit der christlichen Antwort. Die Behauptung, die man
heute vielfach hören kann, die Kirche habe immer den Hexenwahn gefördert und die

Hexenverbrennungen begünstigt, ist zu pauschal und trifft historisch nicht zu.
Entsprechend der paulinischen Tradition, dass es nur einen Herrn und Gott gäbe, die
Dämonen aber keine Macht hätten, wurden z.B. auf der Synode von Paderborn im Jahre
795 demjenigen strengste Strafen angedroht, der nach Art der Heiden glaubt, dass ein
Mann oder eine Frau eine Hexe oder ein Hexer ist und ihn oder sie verbrennt. In einem
Synodenbeschluss aus dem Canon episcopi in Prüm 906 wendet man sich gegen Frauen,
die um Eindruck zu machen von sich behaupten, dass sie in der Nacht mit Diana, einer
Göttin der Heiden, und einer unzählbaren Menge von Frauen auf Tieren durch die Luft
reiten. "Wer dies glaubt, weicht vom wahren Glauben ab und sinkt wieder zurück auf die
Stufe des Irrglaubens der Heiden." So war die Lage zu Beginn des Mittelalters.

Erst ab Ende des 15. Jahrhunderts ändert sich das. 1480 erscheint das klassische Werk
der Hexenverfolgung, der "Hexenhammer" der Dominikaner Sprenger und Institoris. Hier
hat sich nun die christliche Theologie die früher als "heidnisch" gebrandmarkte Ideologie
des Hexenwahns mit folgenden theologischen Argumenten zu eigen gemacht:

Der Satan hat zum Endangriff auf die bald untergehende Welt angesetzt und versucht soviel Seelen

wie möglich für sich zu gewinnen. Entweder überfällt er sie wider ihren Willen oder er schliesst einen
Pakt mit ihnen auf freiwilliger Basis. Dieser Pakt mit dem Teufel gibt den also Verfallenen Macht über
andere Menschen, die Kinder Gottes, um ihnen mit ihrem Zauber zu schaden und möglichst viele dem
Reich Gottes zu entwinden. Nur durch die Entlarvung und Vernichtung dieser Verschwörer lässt sich
die Katastrophe der Christenheit abwenden.

Die Verfasser des Hexenhammers behaupten, diese Verschwörung habe in letzter Zeit
ein ungeheures Ausmass angenommen, sodass sich die Kinder Gottes mit aller Gewalt
dagegen wehren müssten. Gerade diese letzte Bemerkung setzt uns auf die rechte Spur:
1480, "Herbst des Mittelalters", Ausgang einer Epoche der unbestrittenen Herrschaft der
Kirche, Heraufkommen sozialer Unruhen, beginnende Verstädterung mit den unvermeidlichen

Folgen der Entstehung eines städtischen Proletariats. Dieser soziale Wandel, der
zusammenfällt mit dem der Renaissance eigentümlichen Prozess der Emanzipation, wird
nun theologisch in ein endzeitlich-eschatologisches Schema gepresst, wird im buchstäblichen

Sinne des Wortes "verteufelt". Vergessen sind alle die Grundsätze der Freiheit des

Glaubens, die auf den früheren Synoden noch galten. Es ist eine Ideologisierung eines
Geschichtsphänomens eingetreten, welche die ursprüngliche Konzeption der paulinischen



96 II. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien

Theologie von der Ohnmacht der Dämonen nach dem Sieg Christi an Ostern wesenlos
werden liess.

Offenbar wird der christliche Glaube dann ideologieanfällig, wenn eine Subkultur
auftaucht, die nicht ohne weiteres in das Gesamtgefüge der christlichen Kultur einzufügen
ist. Die Subkultur wird zur Gegenkultur deklariert und mit allen zur Verfügung stehenden
Mitteln bekämpft. Typisch dabei ist, dass sich der Zorn der Kirche nicht gegen die
Starken und Mächtigen wendet, durch deren Treiben erst die Subkultur entstanden ist,
sondern gegen die Randständigen der Gesellschaft, die Frauen, die Armen, die psychisch
Kranken.

Damit haben wir schon eine wichtige Erkenntnis gewonnen: eine Ideologie setzt eine

Verzerrung des Bildes der sozialen Wirklichkeit voraus. Die soziale Stellung des einzelnen
oder der Gruppe, die sich ein Bild von der Gegenwirklichkeit der anderen Gruppe macht,
die zu bekämpfen ist, wirkt entscheidend bei der Genesis einer Ideologie mit. Vor allem
wenn die naive Geltung der Anschauungen einer Gruppe durch eine andere bestritten und
in Frage gestellt wird, setzt ein Prozess nachträglicher Rationalisierung ein, der aus einer

vagen Mentalität, die nicht über sich selbst zu reflektieren gezwungen war, die Ideologie
werden lässt. Ideologien haben die Tendenz, sich zu einem geschlossenen weltanschaulichen

System zu verdichten und zielen auf gesellschaftliches Handeln, entweder auf
bewahrendes Handeln im Interesse der Mächtigen und Besitzenden, oder auf veränderndes
Handeln im Interesse der Habenichtse. Ideologiecharakter können beide Tendenzen
haben, die bewahrende der Besitzenden, die die "Heiligkeit des Eigentums" beschwören,
und die revolutionäre der Habenichtse, die Eigentum für Diebstahl erklären. Christen sind
von diesen Prozessen nicht ausgeschlossen, haben sich vielmehr immer wieder zu
Ideologien bekannt, ihnen das Adjektiv "christlich" beigegeben, von christlichem Staat,
christlicher Philosophie, christl. Politik usw. gesprochen, während andere ebenso Gläubige
gerade aus ihrem Glauben heraus die gleichen Ideologien bekämpften.

Wie kommen wir in diesem Dilemma nun weiter? Wahrscheinlich gehört dieses

Ineinander von Glaube und Ideologie zum Schicksal der Verleiblichung des Christlichen
überhaupt. Wie Jesus Mensch wird und die Begrenztheit menschlicher Existenz zu seinem
eigenen Schicksal macht, so werden Christen in ihrer geschichtlichen Existenz von den

Gegebenheiten ihrer sozialen und geschichtlichen Situation abhängig, wobei ihr Glaube

nur dann geschichtlich relevant werden kann, wenn er in diese Situation eingeht und
damit das Risiko der Einseitigkeit und sogar vielleicht Ungerechtigkeit läuft. Geschichtliches

Handeln ist kontingentes Handeln, d.h. es kann immer nur ein bestimmtes Interesse

wahrgenommen werden, wobei dann andere übersehen oder vergessen werden.
Nehmen wir das vielumstrittene Antirassismusprogramm des Weltkirchenrats. Dort ist

das Interesse der besseren Gerechtigkeit leitend, also konkret das Eintreten für die Rechte
der von den Weissen unterdrückten Farbigen. Dem steht das Interesse der Weissen

gegenüber, die für sich beanspruchen dürfen, dass sie etwa die Südafrikanische Union zum
wirtschaftlich bestentwickelten Land in Afrika gemacht haben und die das Chaos
heranbranden sehen, wenn der Grundsatz der Gleichberechtigung von Schwarz und Weiss

verwirklicht würde. Der Ideologieverfall der christlichen Theologie liegt auf der Hand,
wenn etwa reformierte Theologen in Prätoria die Vorherrschaft der Weissen aus der
menschlichen Urgeschichte herleiten und darauf verweisen, dass die Weissen von Japhet
abstammen, der zugleich der Stammvater des erwählten Volkes ist, während die
Schwarzen auf Harn zurückgehen, der nicht im Licht der Erwählung steht.

Können Glaube und Evangelium sich aus solchen geschichtlichen Situationen
heraushalten? Kann es einen ideologiefreien Glauben geben, der nicht kontaminiert ist



H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien 97

von den Spannungen der Gesellschaft, in der Christen leben? Ich glaube nicht — und
doch muss auch das andere gelten: dass der christliche Glaube den schärfsten Gegensatz
zu den Ideologien darstellt. Das scheint zunächst ein Widerspruch zu sein, den es

aufzulösen gilt.
Wir können dabei ausgehen von dem Kernwort der Verkündigung Jesu: Tut Busse,

denn das Reich der Himmel ist nahe herbeigekommen! Busse tun heisst wörtlich:
umdenken, also liesse sich der Appell Jesu etwa auch so paraphrasieren: Gebt die naive
Selbstverständlichkeit eures standortgebundenen Denkens auf, denn die gegenwärtigen
gesellschaftlichen Zustände sind nicht ewig und ihr könnt sie nicht absolut setzen. Nähe
des Reichs der Himmel heisst entmythologisiert: das Irdische ist in seiner Begrenztheit
erkannt, es kann euch nicht dauerhaft binden, und die Bindungen, die ihr von dort her an
euch tragt, müssen aufgebrochen werden, damit ihr offen werdet für das, was euch
unbedingt angeht, offen für Gott, der nie identisch ist mit der Welt, als der ganz Andere
ihr gegenübersteht und dem ihr euch in eurem Denken und Handeln verantworten müsst.

Jesus stellt sich offenbar — und das ist das Revolutionäre an ihm — nicht auf
irgendeine Interessenseite, etwa die der Pharisäer oder der Sadduzäer, der Pietisten in
Israel oder der aufgeklärten Priesterkaste, auch nicht auf die Seite der essenischen
Asketen in Qumran oder der Johannessekte, auch nicht auf die Seite der Kollaborateure
mit der römischen Besatzungsmacht, aber auch nicht auf die Seite der Dolchmänner, die
das Volk Gottes mit Gewalt von den Römern befreien wollten. Er ist für sie alle da, er isst
und trinkt mit den Sündern und Zöllnern, er redet mit den Pharisäern und führt
theologische Diskussionen mit ihnen, aber er identifiziert sich mit keiner dieser

Richtungen, sondern konfrontiert jede dieser Gruppen mit der absoluten Forderung
Gottes, mit der Botschaft von der Nähe der Gottesherrschaft. Damit stellt er sich jenseits
der Bindung an Interessengruppen und Ideologien, durch welche diese Gruppen ihre
gesellschaftlichen Ansprüche legitimieren wollen. Man kann höchstens sagen: Jesus stellt
sich auf die Seite derer, die keine gesellschaftliche Interessenvertretung haben, also

derjenigen, die in den Seligpreisungen "selig" gepriesen werden, der Armen, Demütigen,
denen Gerechtigkeit vorenthalten wird, der Kranken und Sünder.

Christliche Theologie und christliche Verkündigung werden in einem doppelten Sinne

ideologiekritisch sein müssen. — 1. Sie hinterfragt kritisch die innerweltichen Deutungsversuche

der geschichtlichen Situation, wie sie in den Ideologien vorliegen, und konfrontiert
sie mit der Botschaft vom menschenliebenden Gott. Die Ideologien werden daraufhin zu
prüfen sein, wieweit sie Elemente der christlichen Botschaft enthalten oder diese

verfremden, verzerren oder gar bekämpfen. Sie werden aber auch daraufhin zu prüfen
sein, wieweit sie ein Heilsversprechen enthalten, das innerweltlich nicht eingelöst werden
kann. — 2. Anderseits wird die christliche Theologie aber auch gegen den eigenen
Ideologieverfall kritisch sein müssen, nämlich gegen eine naive Identifizierung politischer
oder weltanschaulicher Aussagen mit dem Anliegen des christlichen Glaubens, also etwa
wenn sich eine Partei als "christlich" ausgibt, ohne dass dieser Anspruch eingelöst werden
könnte. Hier wäre die Entideologisierung das von Theologie und Kirche zu betreibende
Geschäft, die Befreiung des Christlichen von einer einseitigen weltlichen Interessenvertretung.

3.

Ohne Frage gibt es einen geschichtlichen Einschnitt, von dem her das Problem der
Ideologien erst seine aktuelle Bedeutung gewonnen hat und weswegen es sich lohnt, dort



98 H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien

einzusetzen: es ist die Französische Revolution. Mit ihr beginnt die Emanzipation des

modernen Bürgertums, und von diesem Zeitpunkt an verlangen auch die Ideologien ihre
gesellschaftliche Wirksamkeit. Die Konfrontation ist auch erst von da ab aktuell
geworden, weil im Verhältnis zum Ereignis der Revolution sich die Geister in den Kirchen
geschieden haben. Das Problem hat inzwischen an Aktualität und zugleich an Komplexität

gewonnen, weil wir Zeitgenossen zweier weiterer revolutionärer Vorgänge geworden
sind, der proletarischen Revolution in Russland unter dem Zeichen des Marxismus-
Leninismus und der chinesischen Revolution unter Mao, die im Zusammenhang mit dem

Emanzipationsprozess der Völker Asiens und Afrikas gesehen werden muss. Und hier liegt
m.E. auch die eigentliche Spitze unseres Themas: wir sind alle verunsichert durch die
Konfrontation mit dem Faktum der Revolution und deren Legitimationsversuch durch
eine entsprechende Ideologie. Wir sind selbst angegriffen und herausgefordert in unserer
Existenz durch Ideologien, die den geschichtlichen Wandel legitimieren sollen. Wir müssen
uns auch darüber im klaren sein, dass es ein unvoreingenommenes Reden über Sinn oder
Unsinn von Ideologien kaum geben kann, da wir uns angesichts der revolutionären
Situation in unserer eigenen Existenz angegriffen fühlen und gezwungen sind, entweder
diese zu rechtfertigen, oder sie in Zustimmung zu den Thesen der revolutionären
Ideologie preiszugeben und zu verdammen.

Ideologien sind Versuche, die geschichtliche Wirklichkeit in ihrer verwirrenden Vielfalt
zu entwirren, sie durch ein einfaches Prinzip zu erklären und damit durchsichtig zu
machen. Ideologien bedeuten so immer ein Stück Wirklichkeitserhellung, zugleich aber,
da die Wirklichkeit monokausal begriffen wird, mit anderen Worten alles auf ein

Grundgeschehen zurückgeführt wird, Verschleierung und Vereinseitigung der Wirklichkeit.

Die klassischen Beispiele sind der Nationalsozialismus und der Marxismus: im einen
Falle ist die Rasse das Deutungsprinzip der Geschichte, im anderen die Theorie von den

Klassenkämpfen und der tragenden Rolle des Proletariats. In beiden Fällen liegt ein Korn
Wahrheit vor — im einen Fall die Tatsache, dass zumindest in der Neuzeit die grossen
Imperien von Vertretern der nordischen Rasse aufgerichtet wurden, im andern Fall die

Tatsache, dass die Bedeutung des Proletariats in der modernen, durch Fabrikarbeit und
Industrie bestimmten Gesellschaft immer mehr zugenommen hat. Aber nun folgt alsbald
die Verfremdung der Wirklichkeit, indem im einen Fall wie im anderen eine Absolutsetzung

dieser partiellen Wahrheit erfolgt und eine partielle historische Wahrheit
gleichsam verewigt wird. Das ergibt in der Ideologie des Nationalsozialismus den "ewigen
Wert der nordischen Rasse" und in der des Marxismus die Verabsolutierung des Arbeiters
als desMenschen schlechthin. Daraus erfolgt sofort die Negativzeichnung der gegnerischen
Gruppen, der Nichtarier im einen Falle, der Nichtproletarier im anderen. So ist schon im
Ansatz jeder Ideologie das Feindbild des Gegners angelegt und damit die Vernichtung
desselben legitimiert, denn die Tatsache, dass der soziale Wandel die privilegierte Stellung
der eigenen Gruppe verändert, Macht abbaut und verschiebt, wird zum totalen Verfall der
Geschichte umstilisiert, der nur durch ebenso totale Vernichtung der neuen zur Macht
kommenden Gruppen aufgehalten werden kann. Gezielter Hass und Gewalttat sind
Momente, die zu jeder politisch wirksamen Ideologie gehören.

Bei der soeben aufgezeigten strukturellen Gemeinsamkeit von Faschismus und
Marxismus bleibt doch ein erheblicher Unterschied der beiden: der Faschismus und
Nationalsozialismus sind reaktionäre Ideologien, d.h. sie stehen im Dienst einer
geschichtlichen Tendenz zur Beharrung, zur Behauptung von Macht durch eine bereits im
Besitz von Macht befindliche Gruppe, die sich jedoch in ihrer Machtbehauptung bedroht
fühlt, während der Marxismus die Ideologie der Ohnmächtigen ist, also derjenigen, die



H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien 99

jetzt als unterprivilegiert betrachtet werden müssen. Mit dieser Feststellung ist zugleich
der Parameter gegeben, innerhalb dessen sich die Entscheidung für die eine oder die
andere Ideologie vollzieht.

Wo die Kirche sich mit den Machthabern identifiziert, wo es eine Symbiose oder
Symphonie von Kirche und Staat gibt, womöglich mit erheblicher Privilegierung der

Kirche, dort werden Christen dazu neigen, sich der faschistischen Ideologie zuzuwenden.
In jeder geschichtlichen Veränderung, in jeder Machtverschiebung wird man nicht ein
Zeichen des unaufhaltsamen geschichtlichen Fortschritts sehen, sondern das Verhängnis
schlechthin, weil antichristliche Kräfte den Aufstand gegen Gott üben, wenn sie die

geheiligte Ordnung der Dinge umstürzen wollen. Im 19. Jahrhundert hat der Spanier
Donoso Cortes, der Chefideologe aller Konservativen bis heute, es einmal so gesagt: eine
Verneinung ruft so die andere, wie ein Abgrund den anderen ruft. Jenseits dieser letzten
Verneinung, die der Abgrund selbst ist, gibt es nur Finsternis, greifbare Finsternis. Er
sieht Europa seinem Untergang zu eilen, wenn es der Revolution gestattet wird, die
Völker und Menschenrassen wie in einem grossen Mörser zu zerstossen. In Spanien wie in
Portugal hatten wir diese Symbiose von Kirche und Faschismus, wie sie heute grossenteils
auch noch in Südamerika besteht, wo man jede politische Abweichung in schrecklicher
Vereinfachung als Kommunismus ansieht und entsprechend mit allen Mitteln, bis hin zu
dem der Folter bekämpft.

Dem präzisen Beobachter der geschichtlichen Situation kann aber nicht verborgen
bleiben, dass sich gerade in diesen Ländern heute eine Wandlung vollzieht. Man kann
nicht mehr sagen, dass Kirche und Faschismus dort völlig deckungsgleich seien. In der

spanischen Kirche regen sich Kräfte, die sich vom Faschismus Francos abwenden, ebenso
wie es in der Kirche Lateinamerikas Kräfte gibt, die nicht mehr an einen Gleichklang von
Kirche und Macht glauben, die vielmehr in der marxistischen Gesellschaftsanalyse eine
bessere Deutung der sozialen Wirklichkeit ihrer Länder sehen als in der herkömmlichen
nationalistisch gefärbten Soziologie. Hier gewinnt nun die marxistische Ideologie eine
besondere Bedeutung, weil sie die Ideologie der Unterprivilegierten ist und das in
Lateinamerika zu lösende geschichtliche Problem die Aufhebung der Unterprivilegierung
ist. Ich verweise nur auf Bekanntes, wenn ich an einen Mann wie Camilo Torres erinnere,
den Priester, der Guerillakämpfer wurde, nicht weil er sein Priesteramt verraten hatte,
sondern weil er keinen anderen Weg sah, um die Befreiung der Unterdrückten
herbeizuführen. Gerade die Situation in Lateinamerika ist sehr erhellend, was das

Verhältnis von christlichem Glauben und Ideologie angeht. Man weiss sehr wohl zu
unterscheiden zwischen Glauben und Ideologie. Die dortigen "Theologen der Befreiung"
sehen darum im christlichen Glauben keine Ideologie, weil er weder ausschliesslich auf
einen geschichtlichen Schnittpunkt bezogen ist, noch konkrete Lösungen vermittelt, sich
weder in einer konkreten Utopie erschöpft, noch einem geschichtlichen Projekt.
Anderseits sagen sie, dass jeder, der an den Lösungen mitarbeiten will, sich ideologisch
engagieren muss. Für dieses Engagement vermittelt der Glaube eine ethisch-religiöse
Orientierung, nämlich die Befreiung der Unterdrückten. Der Peruaner Gustavo Gutiérrez
hat versucht, die Problematik der lateinamerikanischen Situation systematisch zusammenzufassen

und für die politisch-soziale Option der lateinamerikanischen Kirche eine
theologische Grundlegung zu geben.2 Für ihn ist klar, dass sich Lateinamerika in einem
Prozess der Befreiung befindet, dem sich die Kirche nicht entziehen kann, vielmehr muss

2
G. Gutiérrez, Theologie der Befreiung (1973)



100 H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien

sie sich in diesem Prozess engagieren, wenn sie sich nicht ausserhalb der geschichtlichen
Wirklichkeit stellen, aus der Gesellschaft emigrieren will. Im Sinn des sozialen
Evangeliums werden von ihm Sünde, Befreiung und Erlösung nicht nur als private, auf
Einzelpersonen bezogene Aussagen begriffen, sondern als soziale Tatsachen: Sünde ist von
Menschen zu verantwortendes Unrecht, und Befreiung ist nicht erst jenseitige Errettung,
sondern im Diesseits erlebbare Wirklichkeit. Befreiung ist nicht nur ein Prozess der
Innerlichkeit, sondern ein politischer Prozess. Politische Befreiung, Befreiung des

Menschen im Lauf der Geschichte und Befreiung von der Sünde und Eintritt in die
Gemeinschaft mit Gott sind für ihn drei Bedeutungsebenen, die zwar verschieden sind,
aber erst zusammen den einen umfassenden Eleilsprozess konstituieren.

In Lateinamerika gibt es z.Zt. nur zwei Ideologien, die des Kapitalismus und die des

Sozialismus, wobei der Kapitalismus die Ideologie der wenigen Besitzer der Produktionsmittel

ist, der Sozialismus dagegen die gesamte Bevölkerung an den politischen und
wirtschaftlichen Rechten beteiligen will. Für die "Theologen der Befreiung" gibt es nur
eine mögliche Option: die für den Sozialismus. In einer solchen Situation, die auf grosse
gesellschaftliche Veränderungen drängt, ist die These vom "Tod der Ideologien" nichts
anderes als eine neue Art und Weise, die Völker zu täuschen, die nur durch Veränderung
der Gesamtstrukturen der Gesellschaft, und das bedeutet in diesem konkreten Falle, mit
Hilfe von Ideologien, befreit werden können. Die Theologen der Befreiung sind

überzeugt, dass es Zeiten gibt, in denen sich der Kirche eine solche ideologische Option
aufzwingt. Ob das allerdings heissen muss, dass damit auch die Praktiken der Revolution,
im Fall von Camillo Torres, der Partisanenkampf gut geheissen werden müssen als einzige
geschichtliche Möglichkeit, scheint mir eine andere Frage zu sein. Jedenfalls ist Dom
Helder Camara, der Erzbischof von Recife in Brasilien, einen anderen Weg gegangen, den

Weg der Gewaltlosigkeit und der beharrlichen Basisarbeit, ohne dabei das Ziel der grossen
gesellschaftlichen Veränderung aus dem Auge zu verlieren.

Stehen wir in Deutschland in einer solchen Situation? Die Antwort wird lauten:
offenbar nicht, denn die hier vorliegende soziale Situation trägt nicht die Signatur der

Revolution, auch wenn uns die Baader-Meinhof-Häftlinge das glauben machen wollen.
Darum ist für unsere Situation der Pluralismus der politischen Option legitim, denn die
wissenschaftliche Erkenntnis der sozialen Wirklichkeit schliesst eine Diskussion nicht aus,
sondern ein, die gesellschaftlichen Gruppen stehen sich nicht in der krassen Ausschliesslichkeit

gegenüber, wie das in Lateinamerika der Fall ist, und damit verliert auch das

Problem der Ideologie seine Schärfe.
Es wird nicht nur ein Programm und eine Ideologie geben, um das Recht der

Unterprivilegierten durchzusetzen, sondern mehrere Möglichkeiten innerhalb eines

Systems. Dabei braucht das nicht zu bedeuten, dass der christliche Glaube mit einer
bestimmten Ideologie verschmilzt oder sich in ihr erschöpft. Es wird immer ein "Plus" des

Glaubens gegenüber jeder Ideologie bestehen. Dieses Plus wird kaum darin bestehen, dass

wir als Christen mehr und besser wissen, wie die künftige Gesellschaft aussehen wird. Das

"Plus" liegt nicht auf der Ebene der Gesellschaftsprognose und der sozialen Theorie,
sondern einmal in dem, was man schon die "eschatologische Unzufriedenheit" genannt
hat, die darin besteht, dass christlicher Glaube jede Gesellschaftsordnung, sei es nun die

kapitalistische oder die sozialistische, radikal daraufhin befragt, ob in ihr Menschlichkeit
verwirklicht wird oder nicht; diese muss ja für jedes System ein nicht instrumentalisierbares

Absolu tum sein. Diese eschatologische Unzufriedenheit verkommt aber zu einer
desengagierten und auf allgemeine Verachtung eingestellten Arroganz, die immer von
vornherein schon weiss, dass jegliche menschliche Anstrengung am Aufbau der mensch-



H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien 101

liehen Gesellschaft, gemessen an den Masstäben des Reiches Gottes, eitel bleibt, wenn sie

nicht gepaart ist mit der Bereitschaft des Leidens und der Lebenshingabe. Wenn sich die
Kirche in einer revolutionären Situation für die Armen und Entrechteten einsetzt, tritt sie

automatisch in Gegensatz zu den Mächtigen. Und das bedeutet, dass sie "Kirche unter
dem Kreuz" wird, die selbst zunächst auf eigene Privilegierung verzichtet. Denn wie
könnte sie die Aufhebung von Privilegien predigen und selbst sich davon ausnehmen? Sie

käme dann aus dem konstantinischen Gleichschritt von Staat und Kirche heraus und
geriete in eine urchristliche Situation, die mit Verdächtigung, Diffamierung und
Verfolgung verbunden wäre. Man kann das Thema "Sinn und Unsinn der Ideologien"
nicht sachgemäss und in der Tiefe behandeln, ohne zugleich auf diesen Aspekt
aufmerksam zu machen.

* * *

Noch bleibt eine Frage im Rest, die sich aus dem bisher Gesagten ergibt: ist es

erträglich, dass Christen für sich eine Einheit im Glauben beanspruchen und doch zugleich
sich mit einer Vielfalt von Ideologien konfrontiert sehen, wobei sie sich einer Option für
oder gegen die eine oder andere nicht entziehen können, sofern sie überhaupt ihre
Weltverantwortung wahrnehmen wollen? Man kann dieser beunruhigenden Tatsache

theologisch nur gerecht werden, wenn man sich die heilsgeschichtliche Situation bewusst
macht, in der die Christenheit sich befindet.

Diese Vielheit der Ideologien ist nichts anderes als der Reflex der Zwischenzeit
zwischen dem alten und dem neuen Aeon, in dem sich die Christenheit seit dem
Erscheinen Jesu befindet. Bis zum Kommen Jesu reicht die Herrschaft des alten Aeons,
also der Zeit des Gesetzes, worunter jede Art von biologischen, soziologischen,
ethisch-moralischen Bindungen zu verstehen ist, durch die die menschliche Gesellschaft
herkömmlich strukturiert ist. Mit dem Kommen Jesu bricht der neue Aeon an, die

Hoffnung auf die neue Welt Gottes, die eine Welt der Gerechtigkeit und des Friedens ist,
der Freiheit der Kinder Gottes, der Mündigkeit der Söhne, die nicht länger Knechte des

Alten sein müssen, sondern Erben der göttlichen Herrlichkeit. Nun wäre es jedoch falsch,
anzunehmen, dass der eine Aeon den anderen bruchlos ablöst, wir also schon in der Gänze
im neuen Aeon der göttlichen Herrlichkeit stünden. Paulus hat das theologisch klar
gemacht durch die Unterscheidung von Glauben und Schauen: wir stehen noch in der
Welt, in der gestorben wird und gesündigt, wir gehören aber im Glauben schon zur neuen
Welt der Überwindung von Sünde, Tod und Teufel. Wir haben den neuen Aeon nur im
Glauben, nicht im Schauen, in der Vorwegnahme der Hoffnung, im Unterpfand des

Geistes, aber nicht in der Realität der sozialen Strukturen.
Unsere christliche Existenz enthält also in sich selbst eine Zwiespältigkeit, die letztlich

auch die Ursache für die Gespaltenheit der Christen angesichts der Ideologien ist. — Die
einen betonen das "Noch nicht", plädieren für die Nüchternheit und Skepsis gegenüber
allem, was sie für "schwärmerisch" halten, weil es Zeichen des Neuen in der alten Welt
setzen will. Sie bedienen sich theologisch einer "Theologie der Ordnungen" und
rekurrieren auf den Schöpfergott, den sie für die vorhandenen Strukturen als Garanten in
Anspruch nehmen. Daraus folgt unweigerlich eine Tendenz zum Konservativen, zur
Bewahrung gegebener Machtstrukturen, als seien diese ewig und gottgewollt. — Dieser
Tendenz des "Noch nicht" steht die andere des "Schon jetzt" gegenüber. Schon jetzt ist
die neue Welt in die alte eingebrochen, seit der Auferstehung Jesu Christi ist alles neu
geworden, und darum muss "die 'metanoia' der Christen radikal sein, das heisst in



102 II. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien

politisch-sozialer Sicht: revolutionär".3 Aus dieser Verpflichtung gegenüber der neuen
Welt Gottes folgt dann die Hingabe an revolutionäre Ideologien, die die Herbeiführung
einer neuen Welt der Gerechtigkeit und des Friedens sich zum Ziel gesetzt haben.

Mit dieser heilsgeschichtlichen Sicht eröffnet sich uns die Möglichkeit, klarer zu sehen
in Bezug auf die Frage der Ideologien. Im Extrem werden sie beide falsch — die

Ordnungstheologen werden quietistisch und nehmen die Gestalt der Dinge eben so hin,
wie sie ist, vielleicht mit einer tiefsinnigen Leidenstheologie verbunden. Sie werden sich
aber am jüngsten Tage, und vielleicht schon früher, fragen lassen müssen: Wo wart ihr
denn, als ich gefangen lag, als ich hungerte und nackt war? Wo habt ihr denn Zeugnis
abgelegt, dass ihr nicht mehr zur alten Welt gehört, sondern euch für das Reich Gottes
entschieden habt? Dass sie das Fleil verscherzt haben, sagt uns Jesus im Gleichnis vom
Weltgericht (Matth.25, 31—46).

Und die anderen? Werden sie die Söhne sein, die mit dem Bräutigam feiern dürfen?
Oder werden sie sich nicht fragen lassen müssen: Habt ihr vergessen, dass mein Reich
nicht von dieser Welt ist? Habt ihr vergessen, dass Glaube und Geist nichts mit Gewalt
und Zwang zu tun hat? Ihr aber habt auf der Seite derer mitgemacht, die meinten, das

Reich Gottes mit Gewalt herbeizwingen zu können, habt Blut vergossen in der Hoffnung,
dass nunmehr kein Blut mehr fliessen muss, weil nun alle Ungerechten beseitigt, liquidiert
sind? Habt ihr vergessen, dass das Menschenherz sich gleich bleibt, dass neue Herren sich
aufwerfen über ihre Brüder und ihre Herrschaft nicht weniger tyrannisch wird als die der
alten Herren? Ihr habt aus dem Reich Gottes das Reich des letzten Menschen, aus
Christus einen Prometheus gemacht, der sich seiner Auflehnung gegen die Götter rühmt?
Es hat euch die Gabe der Unterscheidung der Geister gefehlt. Darum habt ihr das Erbe

vertan, das ich euch verheissen habe!
Wenn wir uns diese Situation des Zwischen klarmachen, werden wir verstehen, dass die

christliche Option für die Ideologien verschieden ausfallen kann. Der Konservative sieht
die Gefahr der Schwärmerei, der folgenschweren Verwechslung von Reich Gottes und
Reich des letzten Menschen; der Progressive sieht die Gefahr des Quietismus und der

Komplizenschaft mit dem Unrecht, darum wendet er sich denen zu, die Unrecht
beseitigen wollen und wählt die progressive Ideologie.

Was braucht die Christenheit in diesem Dilemma? Eines gewiss nicht: den Entwurf
einer neuen "christlichen Ideologie". Das wäre insofern eine Verfälschung des Glaubens,
als dieser die Krisis jeder möglichen Ideologie ist, aber nicht mit der in den Ideologien
zwangsläufig gegebenen Vereinseitigung der Wirklichkeit identifiziert werden darf. Zwei
Momente scheinen in dieser Situation wesentlich: einmal die Unterscheidung der Geister,
das Durchschauen der Grenzen jeder Ideologie, dann aber auch die Bereitschaft zum
Dialog, das gegenseitige Befragen der Brüder, die auf der anderen Seite stehen, ohne

Selbstrechtfertigung, aber auch nicht ganz ohne Gewissheit des rechten Weges.
Wahrscheinlich ist es eine Illusion zu hoffen, dass die ganze Christenheit unisono mit einer
Stimme sprechen werde, wie es auch eine Illusion ist zu glauben, die Kirche Roms habe

stets mit einer Stimme gesprochen: zu einer Zeit vielleicht, aber nicht über die

Jahrhunderte hin; man vergleiche doch nur etwa Rerum novarum mit der Enzyklika
Progressio populorum. Einheit der Christenheit ist immer beides zugleich: Gabe in der
Einheit des einen Herrn, der einen Taufe und des einen Glaubens — und doch Aufgabe
zugleich in der Vielheit der Auslegungen und kirchlichen Körperschaften.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

3 H.-Gollwitzcr, Die kapitalistische Revolution (1974), S. 121.


	Sinn oder Unsinn der Ideologien

