Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 2

Artikel: Sinn oder Unsinn der Ideologien
Autor: Schrey, Heinz-Horst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878529

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sinn oder Unsinn der Ideologien

Zu den vieldeutigsten und meiststrapazierten Begriffen unseres gegenwartigen Wort-
schatzes gehort das Wort Ideologie.

1.

Ganz allgemein kann man Ideologie definieren als die Bewusstmachung eines
historischen Zustandes, als Zusammenfassung all der in einem geschichtlichen Moment
geltenden Ideen. Der Begriff hat so eine wertneutrale Fassung, kann so etwa in der
religionsgeschichtlichen Forschung verwendet werden, wenn z.B. in der alttestament-
lichen Forschung davon die Rede ist, dass im Raum des Alten Testaments der Konig seine
sakrale Wiirde der Konigsideologie verdanke, also der Vorstellung, dass der Konig Sohn
Gottes sei. Oder spricht der Lutherforscher W. von Loewenich davon, dass Luther mit der
Ideologie des Corpus Christianum nicht mehr ernsthaft gearbeitet und so zur Uberwin-
dung des theokratischen Systems des Mittelalters wenigstens theoretisch beigetragen habe.
Im neutralen Sinne verwenden auch Gerhard von Rad und Rudolf Bultmann den
Ideologiebegriff, wenn von Rad vom *‘ideologischen Gehalt der Priesterschrift” spricht
oder Bultmann von der stoischen Ideologie, die samt Terminologie vom christlichen
Monchtum tibernommen worden sei. Immer haben wir es dabei mit einem Ideenkomplex
zu tun, der die Bricke zwischen Theorie und Praxis bilden soll, denn sowohl im Fall des
alttestamentlichen Konigtums wie im Fall Luthers geht es ja nicht um reine Ideen,
sondern um ein von dort her begriindetes Verhalten im politisch-religiosen Sinne. Gilt der
Satz, dass der Konig Gottes Sohn ist, dann steht ihm hohe Verehrung zu, und zerbricht
die Ideologie des Corpus Christianum, dann ist dem modernen nationalen Staatensystem
der Weg geebnet. Schon von den Vitern des modernen Ideologie-Begriffs ist erkannt
worden, dass Ideen in einer geheimen und offenen Kommunikation mit historischen
Situationen stehen und die von dieser Situation erforderte Aktion erhellen sollen.

Ist dieser Zusammenhang zwischen dem Denken in Systemen und dem Leben in
sozialen Zusammenhdngen einmal erkannt, dann ist es nicht weit zum nachsten Schritt,
namlich zum Misstrauen gegen den Missbrauch von Ideen, die in den Dienst bestimmter
Herrschaftsinteressen treten und diesen zur Begriindung und Rechtfertigung dienen.
Indem erkannt wird, dass Ideen den Interessen dienen, ereignet sich die Geburt der
modernen Ideologielehre. Sie entsteht in einer revolutioniren Situation in der fran-
zosischen Revolution, in der Destutt de Tracy entdeckt, dass Ideen die soziale und
politische Seinslage widerspiegeln, mit der Veranderung dieser Seinslage aber hinfallig und
fragwiirdig werden. Hier kommt nun das zweite fiir die Entstehung der modernen
Ideologielehre wichtige Moment hinzu: die Entdeckung der geschichtlichen Dynamik und
der Verinderbarkeit der Gesellschaft und ihrer Verhiltnisse. Wenn sich das geschichtliche
Gewicht vom Adel zum Birgertum und schliesslich zum Proletariat verlagert, dann ist
notwendig auch die Bewusstseinslage und die damit gegebene Ordnung der Autorititen
und Normen eine andere. Der jeweils herrschenden Schicht korrespondieren ent-
sprechende Normvorstellungen. So gelten fiir das Zeitalter des Feudalismus Begriffe wie
Ehre und Treue, fiir den Untertan dagegen Gehorsam, Disziplin, Pflichterfiillung,
Opferbereitschaft. Fiir das Zeitalter der Bourgeoisie dagegen gelten Fleiss, Sparsamkeit,
Sauberkeit, Tichtigkeit, Leistung, dann aber auch Freiheit, vor allem verstanden als
Freiheit zu ungehinderter wirtschaftlicher Betitigung, und Gleichheit, vor allem als



H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien 93

Gleichheit vor dem Gesetz oder als Gleichheit der Bedingungen fiir die Vertragspartner.
Wechselt der Unterbau der sozialen Seinslage, so kann zwar die bisher herrschende Klasse
versuchen, die alten Werte als “ewig glltig” hochzuhalten, ihr spezielles Interesse als das
gemeinschaftliche Interesse aller Mitglieder der Gesellschaft hinzustellen. Dies wird jedoch
von einer ideologiekritischen Position her als “falsches Bewusstsein’ entlarvt, und damit
enthiillt sich die von einer idealistischen Philosophie behauptete Allgemeinheit und
Allgemeingultigkeit der Idee als Illusion.

Man hat sich angewohnt, in diesem Falle von “ldeologie” zu reden als einem
pejorativen Begriff, als Ausdrucksform eines falschen Bewusstseins. Man kann es als
gemeinsames Merkmal der geistigen Situation nach Hegel bezeichnen, dass die fithrenden
Geister der Zeit unter dem Eindruck stehen, dass Geist und Sein, Seinslage und
Bewusstseinslage nicht mehr im Lot sind. Sowohl Marx wie Kierkegaard und Nietzsche
durchschauen den Ideologiecharakter von Norm- und Wertvorstellungen ihrer Zeit. Marx
entdeckt die Klassengebundenheit des Denkens seiner Zeit. Kierkegaard misst das
traditionelle Christentum seiner Zeit an urchristlichen Idealen und wird kritisch
gegeniiber den verwaschenen Kompromisslosungen, die ihm die Theologie und Verkiindi-
gung seiner Zeit anzubieten wagen. Nietzsche stellt fest, dass sich Verhaltensweisen und
Handlungen ldngst so gewandelt haben, dass man nur mit schlechtem Gewissen an
herkommlichen Massstiben wie Mitleid oder Geduld festhalten kann. Er macht die
firchterliche Entdeckung, dass wir uns mitten in einem Nihilismus befinden, der uns in
seiner vollen Tragweite nur noch nicht so recht zum Bewusstsein gekommen ist. Bei
Nietzsche wird die Ideologiekritik zu einem virtuos gehandhabten Mittel zur Beschworung
des europdischen Nihilismus. Dabei ist festzuhalten, dass diese Kritik den nihilistischen
Zustand nicht erst schafft, sondern ihn nur aufdeckt und beschwoért, nachdem er latent
schon zuvor vorhanden war.

Der franzosische Soziologe Guy Rocher definiert Ideologie als *‘ein explizites und im
allgemeinen organisiertes System von Ideen und Urteilen, das dazu dient, die Situation
einer Gruppe bezw. einer Gemeinschaft zu beschreiben, zu erkliren, zu interpretieren
oder zu rechtfertigen und das eine vorwiegend wertorientierte prazise Ausrichtung fiir das
Handeln dieser Gruppe bezw. dieser Gemeinschaft vorschligt”. Eine Ideologie hat also
verschiedene Funktionen: einmal will sie beschreiben, dann erkliren, interpretieren,
rechtfertigen und schliesslich zu einem bestimmten Handeln fiihren. Jede Ideologie
enthilt also deskriptive, interpretatorische und handlungsbestimmende Elemente in sich.
Man wird weiter den Satz wagen konnen, dass es kein geschichtlich relevantes Handeln
gibt, in dem nicht dieses Syndrom von Deskription, Interpretation und Aktion wirksam
ist.

Wenn wir das Phinomen Ideologie weiter analysieren, wird als néchstes sichtbar, dass
die drei hier genannten Elemente nicht isoliert fiir sich bestehen, sondern in einem
Interaktionszusammenhang stehen. Es ist ja keineswegs so, dass eine objektive und
neutrale Erfassung von Tatbestinden zwangslidufig eine bestimmte Interpretation heraus-
fordert und diese dann ein bestimmtes Handeln ergibt. Die Dinge liegen eher umgekehrt:
eine bestimmte Not zwingt zum Denken und Handeln im Sinne der Gesellschaftsverdnde-
rung. Die Not des Proletariats zwingt zum Uberdenken seiner Lage, ihrer Herkunft und
Wurzeln in der Geschichte, um von da aus zu einem veridndernden Handeln vorzustossen.

So ist auch die ldeologie des Faschismus nicht einfach vom Himmel gefallen, sondern
setzt einen bestimmten Notstand voraus — die Situation der Staaten nach dem 1.
Weltkrieg. Von der je verschiedenen Ausgangslage kommt man dann zu sehr verschie-
denen Ergebnissen. Fiir den Faschismus sind Nation und Volk die letzten Bezugsgrossen,



94 H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien

und von daher wird die Ordnung des Volkes, aber auch aussenpolitisch die Erneuerung der
“Grosse der Nation”, das Sendungsbewusstsein gegeniiber anderen Volkern propagiert.
Dazu gehort ein bestimmtes Freund-Feind-Denken: der Feind ist derjenige, der nicht der
eigenen Volkstumsgruppe angehort, der Jude, der Zigeuner, die slavischen Volker, die
Welschen, die angelsichsischen Kramerseelen . .. Von daher ist klar, dass man sich gegen
diese Gruppen abgrenzen und ihrem “verderblichen Einfluss” entgegenwirken muss, wozu
dann alle Ideen von Internationalismus, Pazifismus, Sozialismus usw. gehoren. Zur
Uberhohung der eigenen Position kann man sich religioser Begriffe bedienen, die ihren
Ursprung im Christentum haben: aus dem Reich der Himmel Jesu wird das Vaterland; die
gottliche Vorsehung wird bemiiht, wenn es darum geht, irrationale politische Entschei-
dungen zu treffen; die Geschichte ersetzt das Weltgericht Gottes, denn vor ihr muss man
sich verantworten; Kriegsgefallene riicken in die Glorie von Martyrern ein. Christus wird
zum Arier, wie er heute in Afrika zum Schwarzen wird oder 1849 bei dem Ungarn
Alexander Petofi zum Magyaren. Der nationale Fithrer wird zum nationalen Messias, der
die von der Vorsehung ihm zugewiesene Aufgabe hat, die Feinde der Nation — und
warum nicht Gottes! — auszurotten. Die Rasse wird zum erklirenden Grundbegriff dieses
Systems, und entsprechend wird die Geschichte als ein Kampf der héheren und
niedereren Rassen verstanden, wobei klar ist, dass man selbst Angehoriger einer hoheren
Rasse ist und daraus das Recht zur Unterwerfung anderer niederer Rassen und Volker
ableitet.

Die Entscheidung iiber Wahrheit und Liige des Systems fallt immer schon mit der Wahl
der Grundkategorien.

Kommt der Faschismus und Nationalsozialismus aus der Tradition der Romantik her,
so der Marxismus aus der Tradition des Rationalismus. Auch hier ist die Not die
Triebfeder des Denkens, die proletarische Situation des 19. Jahrhunderts, der Frithkapi-
talismus mit seinen mannigfaltigen Formen der Ungerechtigkeit. Diese werden in der
Gesellschaftsanalyse von Karl Marx aufgedeckt, und mit Hilfe des Klassenbegriffs wird
eine Geschichtsphilosophie entwickelt, die aber keine reine Theorie bleibt, sondern
Handlungsmotivation zu revolutionarer Aktion wird. Dabei gehort zu den Elementen
dieses Denkens, dass die Geschichte unter dem Zeichen des Fortschritts steht, die einzig
legitimierten Triger des Fortschritts jedoch die Arbeiter sind, denen als feindliche
Gegengruppe die Kapitalisten gegentliberstehn. Wie der Fortschritt nicht aus den Ideen
und Handlungen der gesellschaftlichen Eliten entsteht, sondern der arbeitenden Unter-
schicht, so sollen Ideen (iberhaupt nicht aus dem Uberbau stammen, sondern aus der
materiellen und vor allem 6konomischen Basis. Wenn also Luther den Kampf gegen Rom
beginnt, dann ist das nicht im Glauben begriindet, sondern dann ist er Werkzeug der
Okonomischen Situation seiner Zeit, also des aufstrebenden Biirgertums.

Dass das Ideologieproblem mit der Wahrheitsfrage zu tun hat, geht aus der Definition
hervor, die Hans Albert gegeben hat: Zwei Merkmale sind es, die den Ideologiecharakter
eines Aussagesystems kennzeichen. Es enthalt unwahre Aussagen, und diese dienen dazu,
das System als Waffe im politischen Kampf verwendbar zu machen. Unwahrheit und
darauf beruhende politische Brauchbarkeit machen aber das Wesen der Ideologie aus.
Daher erscheint es als vordringliche Aufgabe der Sozialwissenschaften, die ideologische
Maskerade der am politischen Kampf beteiligten Interessengruppen zu beseitigen.'

1 H. Albert, Okonomische-Ideologie und politische Theorie (1972), S. 125; vgl. H.-H. Schrey -

Entideologisierung als hermeneutisches Problem (1969).



H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien 95

Nach dieser kurzen Beschreibung einiger Wesensziige der heute gangigsten Ideologien,
des Faschismus und des Marxismus, wollen wir uns der Frage zuwenden, was denn der
christliche Glaube mit Ideologien zu tun hat. Dazu werden heute vor allem zwei
entgegengesetzte Meinungen vertreten: die eine trennt Glaube und Ideologie himmelweit
und behauptet, der christliche Glaube sei die einzige wirkliche Gegenposition gegen alles
Ideologische schlechthin. Daneben finden wir vor allem von Sozialwissenschaftlern
vertreten den Standpunkt, das Christentum sei selbst nichts anderes als eine Ideologie. Wir
sollten versuchen, aus diesem Dilemma einen Ausweg zu finden.

Zunichst die Behauptung von der totalen Ideologiefreiheit des christlichen Glaubens.
Das konnte doch nur dann zutreffen, wenn zu allen Zeiten und allen Orten Christen die
Stimme ihres Herrn und Meisters in gleicher Weise vernommen und verstanden hitten. Ein
Blick in die Kirchen- und Dogmengeschichte zeigt, dass das nicht der Fall war. Im
Zeitalter des “Exorzisten’ ist das Beispiel der Hexenverfolgung ein aufschlussreiches
Beispiel fiir die Verschiedenartigkeit der christlichen Antwort. Die Behauptung, die man
heute vielfach horen kann, die Kirche habe immer den Hexenwahn gefordert und die
Hexenverbrennungen begilinstigt, ist zu pauschal und trifft historisch nicht zu. Ent-
sprechend der paulinischen Tradition, dass es nur einen Herrn und Gott gibe, die
Dimonen aber keine Macht hitten, wurden z.B. auf der Synode von Paderborn im Jahre
795 demjenigen strengste Strafen angedroht, der nach Art der Heiden glaubt, dass ein
Mann oder eine Frau eine Hexe oder ein Hexer ist und ihn oder sie verbrennt. In einem
Synodenbeschluss aus dem Canon episcopi in Priim 906 wendet man sich gegen Frauen,
die um Eindruck zu machen von sich behaupten, dass sie in der Nacht mit Diana, einer
Gottin der Heiden, und einer unzihlbaren Menge von Frauen auf Tieren durch die Luft
reiten. “Wer dies glaubt, weicht vom wahren Glauben ab und sinkt wieder zuriick auf die
Stufe des Irrglaubens der Heiden.” So war die Lage zu Beginn des Mittelalters.

Erst ab Ende des 15. Jahrhunderts dndert sich das. 1480 erscheint das klassische Werk
der Hexenverfolgung, der “Hexenhammer” der Dominikaner Sprenger und Institoris. Hier
hat sich nun die christliche Theologie die frither als ““heidnisch’ gebrandmarkte Ideologie
des Hexenwahns mit folgenden theologischen Argumenten zu eigen gemacht:

Der Satan hat zum Endangriff auf die bald untergehende Welt angesetzt und versucht soviel Seelen
wie moglich fir sich zu gewinnen. Entweder tiberfallt er sic wider ihren Willen oder er schliesst einen
Pakt mit ihnen auf freiwilliger Basis. Dieser Pakt mit dem Teufel gibt den also Verfallenen Macht iiber
andere Menschen, die Kinder Gottes, um ihnen mit ihrem Zauber zu schaden und moglichst viele dem
Reich Gottes zu entwinden. Nur durch die Entlarvung und Vernichtung dieser Verschworer lasst sich
die Katastrophe der Christenheit abwenden.

Die Verfasser des Hexenhammers behaupten, diese Verschworung habe in letzter Zeit
ein ungeheures Ausmass angenommen, sodass sich die Kinder Gottes mit aller Gewalt
dagegen wehren miissten. Gerade diese letzte Bemerkung setzt uns auf die rechte Spur:
1480, “Herbst des Mittelalters’, Ausgang einer Epoche der unbestrittenen Herrschaft der
Kirche, Heraufkommen sozialer Unruhen, beginnende Verstadterung mit den unvermeid-
lichen Folgen der Entstehung eines stddtischen Proletariats. Dieser soziale Wandel, der
zusammenfallt mit dem der Renaissance eigentiimlichen Prozess der Emanzipation, wird
nun theologisch in ein endzeitlich-eschatologisches Schema gepresst, wird im buchstib-
lichen Sinne des Wortes “verteufelt”. Vergessen sind alle die Grundsatze der Freiheit des
Glaubens, die auf den friilheren Synoden noch galten. Es ist eine Ideologisierung eines
Geschichtsphinomens eingetreten, welche die urspriingliche Konzeption der paulinischen



96 H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien

Theologie von der Ohnmacht der Dimonen nach dem Sieg Christi an Ostern wesenlos
werden liess.

Offenbar wird der christliche Glaube dann ideologieanfillig, wenn eine Subkultur
auftaucht, die nicht ohne weiteres in das Gesamtgefiige der christlichen Kultur einzufiigen
ist. Die Subkultur wird zur Gegenkultur deklariert und mit allen zur Verfiigung stehenden
Mitteln bekdmpft. Typisch dabei ist, dass sich der Zorn der Kirche nicht gegen die
Starken und Michtigen wendet, durch deren Treiben erst die Subkultur entstanden ist,
sondern gegen die Randstindigen der Gesellschaft, die Frauen, die Armen, die psychisch
Kranken.

Damit haben wir schon eine wichtige Erkenntnis gewonnen: eine Ideologie setzt eine
Verzerrung des Bildes der sozialen Wirklichkeit voraus. Die soziale Stellung des einzelnen
oder der Gruppe, die sich ein Bild von der Gegenwirklichkeit der anderen Gruppe macht,
die zu bekdmpfen ist, wirkt entscheidend bei der Genesis einer Ideologie mit. Vor allem
wenn die naive Geltung der Anschauungen einer Gruppe durch eine andere bestritten und
in Frage gestellt wird, setzt ein Prozess nachtriglicher Rationalisierung ein, der aus einer
vagen Mentalitit, die nicht tber sich selbst zu reflektieren gezwungen war, die Ideologie
werden ldsst. Ideologien haben die Tendenz, sich zu einem geschlossenen weltanschau-
lichen System zu verdichten und zielen auf gesellschaftliches Handeln, entweder auf
bewahrendes Handeln im Interesse der Michtigen und Besitzenden, oder auf veranderndes
Handeln im Interesse der Habenichtse. Ideologiecharakter konnen beide Tendenzen
haben, die bewahrende der Besitzenden, die die “Heiligkeit des Eigentums” beschworen,
und die revolutiondre der Habenichtse, die Eigentum fir Diebstahl erkldren. Christen sind
von diesen Prozessen nicht ausgeschlossen, haben sich vielmehr immer wieder zu
Ideologien bekannt, ihnen das Adjektiv “christlich™ beigegeben, von christlichem Staat,
christlicher Philosophie, christl. Politik usw. gesprochen, wihrend andere ebenso Gldubige
gerade aus ihrem Glauben heraus die gleichen Ideologien bekdampften.

Wie kommen wir in diesem Dilemma nun weiter? Wahrscheinlich gehort dieses
Ineinander von Glaube und Ideologie zum Schicksal der Verleiblichung des Christlichen
tiberhaupt. Wie Jesus Mensch wird und die Begrenztheit menschlicher Existenz zu seinem
eigenen Schicksal macht, so werden Christen in ihrer geschichtlichen Existenz von den
Gegebenheiten ihrer sozialen und geschichtlichen Situation abhingig, wobei ihr Glaube
nur dann geschichtlich relevant werden kann, wenn er in diese Situation eingeht und
damit das Risiko der Einseitigkeit und sogar vielleicht Ungerechtigkeit liuft. Geschicht-
liches Handeln ist kontingentes Handeln, d.h. es kann immer nur ein bestimmtes Interesse
wahrgenommen werden, wobei dann andere tiibersehen oder vergessen werden.

Nehmen wir das vielumstrittene Antirassismusprogramm des Weltkirchenrats. Dort ist
das Interesse der besseren Gerechtigkeit leitend, also konkret das Eintreten fiir die Rechte
der von den Weissen unterdriickten Farbigen. Dem steht das Interesse der Weissen
gegeniiber, die fiir sich beanspruchen diirfen, dass sie etwa die Siidafrikanische Union zum
wirtschaftlich bestentwickelten Land in Afrika gemacht haben und die das Chaos
heranbranden sehen, wenn der Grundsatz der Gleichberechtigung von Schwarz und Weiss
verwirklicht wiirde. Der Ideologieverfall der christlichen Theologie liegt auf der Hand,
wenn etwa reformierte Theologen in Pritoria die Vorherrschaft der Weissen aus der
menschlichen Urgeschichte herleiten und darauf verweisen, dass die Weissen von Japhet
abstammen, der zugleich der Stammvater des erwihlten Volkes ist, wihrend die
Schwarzen auf Ham zurlickgehen, der nicht im Licht der Erwihlung steht.

Konnen Glaube und Evangelium sich aus solchen geschichtlichen Situationen
heraushalten? Kann es einen ideologiefreien Glauben geben, der nicht kontaminiert ist



H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien 97

von den Spannungen der Gesellschaft, in der Christen leben? Ich glaube nicht — und
doch muss auch das andere gelten: dass der christliche Glaube den schirfsten Gegensatz
zu den Ideologien darstellt. Das scheint zunichst ein Widerspruch zu sein, den es
aufzulosen gilt.

Wir konnen dabei ausgehen von dem Kernwort der Verkiindigung Jesu: Tut Busse,
denn das Reich der Himmel ist nahe herbeigekommen! Busse tun heisst wortlich:
umdenken, also liesse sich der Appell Jesu etwa auch so paraphrasieren: Gebt die naive
Selbstverstindlichkeit eures standortgebundenen Denkens auf, denn die gegenwirtigen
gesellschaftlichen Zustinde sind nicht ewig und ihr konnt sie nicht absolut setzen. Nihe
des Reichs der Himmel heisst entmythologisiert: das Irdische ist in seiner Begrenztheit
erkannt, es kann euch nicht dauerhaft binden, und die Bindungen, die ihr von dort her an
euch tragt, miissen aufgebrochen werden, damit ihr offen werdet fiir das, was euch
unbedingt angeht, offen fiir Gott, der nie identisch ist mit der Welt, als der ganz Andere
ihr gegeniibersteht und dem ihr euch in eurem Denken und Handeln verantworten miisst.

Jesus stellt sich offenbar — und das ist das Revolutiondre an ihm — nicht auf
irgendeine Interessenseite, etwa die der Pharisider oder der Sadduzier, der Pietisten in
Israel oder der aufgeklirten Priesterkaste, auch nicht auf die Seite der essenischen
Asketen in Qumran oder der Johannessekte, auch nicht auf die Seite der Kollaborateure
mit der romischen Besatzungsmacht, aber auch nicht auf die Seite der Dolchméinner, die
das Volk Gottes mit Gewalt von den Romern befreien wollten. Er ist fir sie alle da, er isst
und trinkt mit den Sindern und Zollnern, er redet mit den Pharisdern und fiihrt
theologische Diskussionen mit ihnen, aber er identifiziert sich mit keiner dieser
Richtungen, sondern konfrontiert jede dieser Gruppen mit der absoluten Forderung
Gottes, mit der Botschaft von der Nihe der Gottesherrschaft. Damit stellt er sich jenseits
der Bindung an Interessengruppen und Ideologien, durch welche diese Gruppen ihre
gesellschaftlichen Anspriiche legitimieren wollen. Man kann hochstens sagen: Jesus stellt
sich auf die Seite derer, die keine gesellschaftliche Interessenvertretung haben, also
derjenigen, die in den Seligpreisungen “selig” gepriesen werden, der Armen, Demiitigen,
denen Gerechtigkeit vorenthalten wird, der Kranken und Siinder.

Christliche Theologie und christliche Verkiindigung werden in einem doppelten Sinne
ideologiekritisch sein miissen. — 1. Sie hinterfragt kritisch die innerweltichen Deutungsver-
suche der geschichtlichen Situation, wie sie in den Ideologien vorliegen, und konfrontiert
sie mit der Botschaft vom menschenliebenden Gott. Die Ideologien werden daraufhin zu
prifen sein, wieweit sie Elemente der christlichen Botschaft enthalten oder diese
verfremden, verzerren oder gar bekidmpfen. Sie werden aber auch daraufhin zu priifen
sein, wieweit sie ein Heilsversprechen enthalten, das innerweltlich nicht eingelost werden
kann. — 2. Anderseits wird die christliche Theologie aber auch gegen den eigenen
Ideologieverfall kritisch sein miissen, ndmlich gegen eine naive Identifizierung politischer
oder weltanschaulicher Aussagen mit dem Anliegen des christlichen Glaubens, also etwa
wenn sich eine Partei als “christlich” ausgibt, ohne dass dieser Anspruch eingelost werden
konnte. Hier wire die Entideologisierung das von Theologie und Kirche zu betreibende
Geschift, die Befreiung des Christlichen von einer einseitigen weltlichen Interessenvertre-
tung.

< 8

Ohne Frage gibt es einen geschichtlichen Einschnitt, von dem her das Problem der
Ideologien erst seine aktuelle Bedeutung gewonnen hat und weswegen es sich lohnt, dort



98 H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien

einzusetzen: es ist die Franzosische Revolution. Mit ihr beginnt die Emanzipation des
modernen Biirgertums, und von diesem Zeitpunkt an verlangen auch die Ideologien ihre
gesellschaftliche Wirksamkeit. Die Konfrontation ist auch erst von da ab aktuell
geworden, weil im Verhiltnis zum Ereignis der Revolution sich die Geister in den Kirchen
geschieden haben. Das Problem hat inzwischen an Aktualitit und zugleich an Komplexi-
tat gewonnen, weil wir Zeitgenossen zweier weiterer revolutiondrer Vorginge geworden
sind, der proletarischen Revolution in Russland unter dem Zeichen des Marxismus-
Leninismus und der chinesischen Revolution unter Mao, die im Zusammenhang mit dem
Emanzipationsprozess der Volker Asiens und Afrikas gesehen werden muss. Und hier liegt
m.E. auch die eigentliche Spitze unseres Themas: wir sind alle verunsichert durch die
Konfrontation mit dem Faktum der Revolution und deren Legitimationsversuch durch
eine entsprechende Ideologie. Wir sind selbst angegriffen und herausgefordert in unserer
Existenz durch Ideologien, die den geschichtlichen Wandel legitimieren sollen. Wir miissen
uns auch dariiber im klaren sein, dass es ein unvoreingenommenes Reden tiber Sinn oder
Unsinn von Ideologien kaum geben kann, da wir uns angesichts der revolutioniren
Situation in unserer eigenen Existenz angegriffen fiihlen und gezwungen sind, entweder
diese zu rechtfertigen, oder sie in Zustimmung zu den Thesen der revolutioniren
Ideologie preiszugeben und zu verdammen.

Ideologien sind Versuche, die geschichtliche Wirklichkeit in ihrer verwirrenden Vielfalt
zu entwirren, sie durch ein einfaches Prinzip zu erkliren und damit durchsichtig zu
machen. Ideologien bedeuten so immer ein Stiick Wirklichkeitserhellung, zugleich aber,
da die Wirklichkeit monokausal begriffen wird, mit anderen Worten alles auf ein
Grundgeschehen zurtickgefiihrt wird, Verschleierung und Vereinseitigung der Wirklich-
keit. Die klassischen Beispiele sind der Nationalsozialismus und der Marxismus: im einen
Falle ist die Rasse das Deutungsprinzip der Geschichte, im anderen die Theorie von den
Klassenkdmpfen und der tragenden Rolle des Proletariats. In beiden Fallen liegt ein Korn
Wahrheit vor — im einen Fall die Tatsache, dass zumindest in der Neuzeit die grossen
Imperien von Vertretern der nordischen Rasse aufgerichtet wurden, im andern Fall die
Tatsache, dass die Bedeutung des Proletariats in der modernen, durch Fabrikarbeit und
Industrie bestimmten Gesellschaft immer mehr zugenommen hat. Aber nun folgt alsbald
die Verfremdung der Wirklichkeit, indem im einen Fall wie im anderen eine Absolut-
setzung dieser partiellen Wahrheit erfolgt und eine partielle historische Wahrheit
gleichsam verewigt wird. Das ergibt in der Ideologie des Nationalsozialismus den “ewigen
Wert der nordischen Rasse” und in der des Marxismus die Verabsolutierung des Arbeiters
als d e sMenschen schlechthin. Daraus erfolgt sofort die Negativzeichnung der gegnerischen
Gruppen, der Nichtarier im einen Falle, der Nichtproletarier im anderen. So ist schon im
Ansatz jeder Ideologie das Feindbild des Gegners angelegt und damit die Vernichtung
desselben legitimiert, denn die Tatsache, dass der soziale Wandel die privilegierte Stellung
der eigenen Gruppe verandert, Macht abbaut und verschiebt, wird zum totalen Verfall der
Geschichte umstilisiert, der nur durch ebenso totale Vernichtung der neuen zur Macht
kommenden Gruppen aufgehalten werden kann. Gezielter Hass und Gewalttat sind
Momente, die zu jeder politisch wirksamen Ideologie gehoren.

Bei der soeben aufgezeigten strukturellen Gemeinsamkeit von Faschismus und
Marxismus bleibt doch ein erheblicher Unterschied der beiden: der Faschismus und
Nationalsozialismus sind reaktiondre Ideologien, d.h. sie stehen im Dienst einer
geschichtlichen Tendenz zur Beharrung, zur Behauptung von Macht durch eine bereits im
Besitz von Macht befindliche Gruppe, die sich jedoch in ihrer Machtbehauptung bedroht
fiihlt, wihrend der Marxismus die Ideologie der Ohnmichtigen ist, also derjenigen, die



H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien 99

jetzt als unterprivilegiert betrachtet werden missen. Mit dieser Feststellung ist zugleich
der Parameter gegeben, innerhalb dessen sich die Entscheidung fiir die eine oder die
andere Ideologie vollzieht.

Wo die Kirche sich mit den Machthabern identifiziert, wo es eine Symbiose oder
Symphonie von Kirche und Staat gibt, womoglich mit erheblicher Privilegierung der
Kirche, dort werden Christen dazu neigen, sich der faschistischen Ideologie zuzuwenden.
In jeder geschichtlichen Verinderung, in jeder Machtverschiebung wird man nicht ein
Zeichen des unaufhaltsamen geschichtlichen Fortschritts sehen, sondern d a s Verhingnis
schlechthin, weil antichristliche Krifte den Aufstand gegen Gott iiben, wenn sie die
geheiligte Ordnung der Dinge umstiirzen wollen. Im 19. Jahrhundert hat der Spanier
Donoso Cortes, der Chefideologe aller Konservativen bis heute, es einmal so gesagt: eine
Verneinung ruft so die andere, wie ein Abgrund den anderen ruft. Jenseits dieser letzten
Verneinung, die der Abgrund selbst ist, gibt es nur Finsternis, greifbare Finsternis. Er
sieht Europa seinem Untergang zu eilen, wenn es der Revolution gestattet wird, die
Volker und Menschenrassen wie in einem grossen Morser zu zerstossen. In Spanien wie in
Portugal hatten wir diese Symbiose von Kirche und Faschismus, wie sie heute grossenteils
auch noch in Siidamerika besteht, wo man jede politische Abweichung in schrecklicher
Vereinfachung als Kommunismus ansieht und entsprechend mit allen Mitteln, bis hin zu
dem der Folter bekimpft.

Dem prizisen Beobachter der geschichtlichen Situation kann aber nicht verborgen
bleiben, dass sich gerade in diesen Lindern heute eine Wandlung vollzieht. Man kann
nicht mehr sagen, dass Kirche und Faschismus dort vollig deckungsgleich seien. In der
spanischen Kirche regen sich Krifte, die sich vom Faschismus Francos abwenden, ebenso
wie es in der Kirche Lateinamerikas Krifte gibt, die nicht mehr an einen Gleichklang von
Kirche und Macht glauben, die vielmehr in der marxistischen Gesellschaftsanalyse eine
bessere Deutung der sozialen Wirklichkeit ihrer Lander sehen als in der herkommlichen
nationalistisch gefirbten Soziologie. Hier gewinnt nun die marxistische Ideologie eine
besondere Bedeutung, weil sie die Ideologie der Unterprivilegierten ist und das in
Lateinamerika zu l6sende geschichtliche Problem die Aufhebung der Unterprivilegierung
ist. Ich verweise nur auf Bekanntes, wenn ich an einen Mann wie Camilo Torres erinnere,
den Priester, der Guerillakimpfer wurde, nicht weil er sein Priesteramt verraten hatte,
sondern weil er keinen anderen Weg sah, um die Befreiung der Unterdriickten
herbeizufihren. Gerade die Situation in Lateinamerika ist sehr erhellend, was das
Verhiltnis von christlichem Glauben und Ideologie angeht. Man weiss sehr wohl zu
unterscheiden zwischen Glauben und Ideologie. Die dortigen “Theologen der Befreiung”
sehen darum im christlichen Glauben keine Ideologie, weil er weder ausschliesslich auf
einen geschichtlichen Schnittpunkt bezogen ist, noch konkrete Losungen vermittelt, sich
weder in einer konkreten Utopie erschopft, noch einem geschichtlichen Projekt.
Anderseits sagen sie, dass jeder, der an den Losungen mitarbeiten will, sich ideologisch
engagieren muss. Fir dieses Engagement vermittelt der Glaube eine ethisch-religitse
Orientierung, nidmlich die Befreiung der Unterdriickten. Der Peruaner Gustavo Gutiérrez
hat versucht, die Problematik der lateinamerikanischen Situation systematisch zusammen-
zufassen und fir die politisch-soziale Option der lateinamerikanischen Kirche eine
theologische Grundlegung zu geben.? Fiir ihn ist klar, dass sich Lateinamerika in einem
Prozess der Befreiung befindet, dem sich die Kirche nicht entziehen kann, vielmehr muss

2 G. Gutiérrez, Theologie der Befreiung (1973).



100 H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien

sie sich in diesem Prozess engagieren, wenn sie sich nicht ausserhalb der geschichtlichen
Wirklichkeit stellen, aus der Gesellschaft emigrieren will. Im Sinn des sozialen
Evangeliums werden von ihm Siinde, Befreiung und Erlosung nicht nur als private, auf
Einzelpersonen bezogene Aussagen begriffen, sondern als soziale Tatsachen: Siinde ist von
Menschen zu verantwortendes Unrecht, und Befreiung ist nicht erst jenseitige Errettung,
sondern im Diesseits erlebbare Wirklichkeit. Befreiung ist nicht nur ein Prozess der
Innerlichkeit, sondern ein politischer Prozess. Politische Befreiung, Befreiung des
Menschen im Lauf der Geschichte und Befreiung von der Siinde und Eintritt in die
Gemeinschaft mit Gott sind fiir ihn drei Bedeutungsebenen, die zwar verschieden sind,
aber erst zusammen den einen umfassenden Heilsprozess konstituieren.

In Lateinamerika gibt es z.Zt. nur zwei Ideologien, die des Kapitalismus und die des
Sozialismus, wobei der Kapitalismus die Ideologie der wenigen Besitzer der Produktions-
mittel ist, der Sozialismus dagegen die gesamte Bevolkerung an den politischen und
wirtschaftlichen Rechten beteiligen will. Fiir die “Theologen der Befreiung” gibt es nur
eine mogliche Option: die fiir den Sozialismus. In einer solchen Situation, die auf grosse
gesellschaftliche Verinderungen dringt, ist die These vom “Tod der Ideologien nichts
anderes als eine neue Art und Weise, die Volker zu tduschen, die nur durch Veridnderung
der Gesamtstrukturen der Gesellschaft, und das bedeutet in diesem konkreten Falle, mit
Hilfe von Ideologien, befreit werden konnen. Die Theologen der Befreiung sind
iberzeugt, dass es Zeiten gibt, in denen sich der Kirche eine solche ideologische Option
aufzwingt. Ob das allerdings heissen muss, dass damit auch die Praktiken der Revolution,
im Fall von Camillo Torres, der Partisanenkampf gut geheissen werden miissen als einzige
geschichtliche Moglichkeit, scheint mir eine andere Frage zu sein. Jedenfalls ist Dom
Helder Camara, der Erzbischof von Recife in Brasilien, einen anderen Weg gegangen, den
Weg der Gewaltlosigkeit und der beharrlichen Basisarbeit, ohne dabei das Ziel der grossen
gesellschaftlichen Verinderung aus dem Auge zu verlieren.

Stehen wir in Deutschland in einer solchen Situation? Die Antwort wird lauten:
offenbar nicht, denn die hier vorliegende soziale Situation trigt nicht die Signatur der
Revolution, auch wenn uns die Baader-Meinhof-Héftlinge das glauben machen wollen.
Darum ist flir unsere Situation der Pluralismus der politischen Option legitim, denn die
wissenschaftliche Erkenntnis der sozialen Wirklichkeit schliesst eine Diskussion nicht aus,
sondern ein, die gesellschaftlichen Gruppen stehen sich nicht in der krassen Ausschliess-
lichkeit gegeniiber, wie das in Lateinamerika der Fall ist, und damit verliert auch das
Problem der Ideologie seine Schirfe.

Es wird nicht nur ein Programm und eine ldeologie geben, um das Recht der
Unterprivilegierten durchzusetzen, sondern mehrere Moglichkeiten innerhalb eines
Systems. Dabei braucht das nicht zu bedeuten, dass der christliche Glaube mit einer
bestimmten Ideologie verschmilzt oder sich in ihr erschopft. Es wird immer ein “‘Plus™ des
Glaubens gegeniiber jeder Ideologie bestehen. Dieses Plus wird kaum darin bestehen, dass
wir als Christen mehr und besser wissen, wie die kiinftige Gesellschaft aussehen wird. Das
“Plus” liegt nicht auf der Ebene der Gesellschaftsprognose und der sozialen Theorie,
sondern einmal in dem, was man schon die “‘eschatologische Unzufriedenheit” genannt
hat, die darin besteht, dass christlicher Glaube jede Gesellschaftsordnung, sei es nun die
kapitalistische oder die sozialistische, radikal daraufhin befragt, ob in ihr Menschlichkeit
verwirklicht wird oder nicht; diese muss ja fiir jedes System ein nicht instrumentalisier-
bares Absolutum sein. Diese eschatologische Unzufriedenheit verkommt aber zu einer
desengagierten und auf allgemeine Verachtung eingestellten Arroganz, die immer von
vornherein schon weiss, dass jegliche menschliche Anstrengung am Aufbau der mensch-



H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien 101

lichen Gesellschaft, gemessen an den Masstiben des Reiches Gottes, eitel bleibt, wenn sie
nicht gepaart ist mit der Bereitschaft des Leidens und der Lebenshingabe. Wenn sich die
Kirche in einer revolutionaren Situation fiir die Armen und Entrechteten einsetzt, tritt sie
automatisch in Gegensatz zu den Maichtigen. Und das bedeutet, dass sie “Kirche unter
dem Kreuz” wird, die selbst zunichst auf eigene Privilegierung verzichtet. Denn wie
konnte sie die Aufhebung von Privilegien predigen und selbst sich davon ausnehmen? Sie
kidme dann aus dem konstantinischen Gleichschritt von Staat und Kirche heraus und
geriete in eine urchristliche Situation, die mit Verdichtigung, Diffamierung und
Verfolgung verbunden wire. Man kann das Thema “Sinn und Unsinn der Ideologien”
nicht sachgemiss und in der Tiefe behandeln, ohne zugleich auf diesen Aspekt
aufmerksam zu machen.

Noch bleibt eine Frage im Rest, die sich aus dem bisher Gesagten ergibt: ist es
ertriaglich, dass Christen fiir sich eine Einheit im Glauben beanspruchen und doch zugleich
sich mit einer Vielfalt von Ideologien konfrontiert sehen, wobei sie sich einer Option fiir
oder gegen die eine oder andere nicht entziehen konnen, sofern sie iiberhaupt ihre
Weltverantwortung wahrnehmen wollen? Man kann dieser beunruhigenden Tatsache
theologisch nur gerecht werden, wenn man sich die heilsgeschichtliche Situation bewusst
macht, in der die Christenheit sich befindet.

Diese Vielheit der Ideologien ist nichts anderes als der Reflex der Zwischenzeit
zwischen dem alten und dem neuen Aeon, in dem sich die Christenheit seit dem
Erscheinen Jesu befindet. Bis zum Kommen Jesu reicht die Herrschaft des alten Aeons,
also der Zeit des Gesetzes, worunter jede Art von biologischen, soziologischen,
ethisch-moralischen Bindungen zu verstehen ist, durch die die menschliche Gesellschaft
herkommlich strukturiert ist. Mit dem Kommen Jesu bricht der neue Aeon an, die
Hoffnung auf die neue Welt Gottes, die eine Welt der Gerechtigkeit und des Friedens ist,
der Freiheit der Kinder Gottes, der Miindigkeit der Sohne, die nicht linger Knechte des
Alten sein missen, sondern Erben der gottlichen Herrlichkeit. Nun wire es jedoch falsch,
anzunehmen, dass der eine Aeon den anderen bruchlos ablost, wir also schon in der Ginze
im neuen Aeon der gottlichen Herrlichkeit stiinden. Paulus hat das theologisch klar
gemacht durch die Unterscheidung von Glauben und Schauen: wir stehen noch in der
Welt, in der gestorben wird und gesiindigt, wir gehoren aber im Glauben schon zur neuen
Welt der Uberwindung von Siinde, Tod und Teufel. Wir haben den neuen Aeon nur im
Glauben, nicht im Schauen, in der Vorwegnahme der Hoffnung, im Unterpfand des
Geistes, aber nicht in der Realitdt der sozialen Strukturen.

Unsere christliche Existenz enthalt also in sich selbst eine Zwiespiltigkeit, die letztlich
auch die Ursache fiir die Gespaltenheit der Christen angesichts der Ideologien ist. — Die
einen betonen das “Noch nicht”, plidieren fiir die Niichternheit und Skepsis gegeniiber
allem, was sie fiir “schwirmerisch” halten, weil es Zeichen des Neuen in der alten Welt
setzen will. Sie bedienen sich theologisch einer “Theologie der Ordnungen” und
rekurrieren auf den Schopfergott, den sie fiir die vorhandenen Strukturen als Garanten in
Anspruch nehmen. Daraus folgt unweigerlich eine Tendenz zum Konservativen, zur
Bewahrung gegebener Machtstrukturen, als seien diese ewig und gottgewollt. — Dieser
Tendenz des “Noch nicht” steht die andere des “Schon jetzt” gegeniiber. Schon jetzt ist
die neue Welt in die alte eingebrochen, seit der Auferstehung Jesu Christi ist alles neu
geworden, und darum muss “die ‘metanoia’ der Christen radikal sein, das heisst in



102 H. H. Schrey, Sinn oder Unsinn der Ideologien

politisch-sozialer Sicht: revolutionir”.®> Aus dieser Verpflichtung gegeniiber der neuen
Welt Gottes folgt dann die Hingabe an revolutionire Ideologien, die die Herbeifiihrung
einer neuen Welt der Gerechtigkeit und des Friedens sich zum Ziel gesetzt haben.

Mit dieser heilsgeschichtlichen Sicht eroffnet sich uns die Moglichkeit, klarer zu sehen
in Bezug auf die Frage der Ideologien. Im Extrem werden sie beide falsch — die
Ordnungstheologen werden quietistisch und nehmen die Gestalt der Dinge eben so hin,
wie sie ist, vielleicht mit einer tiefsinnigen Leidenstheologie verbunden. Sie werden sich
aber am jiingsten Tage, und vielleicht schon frither, fragen lassen miissen: Wo wart ihr
denn, als ich gefangen lag, als ich hungerte und nackt war? Wo habt ihr denn Zeugnis
abgelegt, dass ihr nicht mehr zur alten Welt gehort, sondern euch fiir das Reich Gottes
entschieden habt? Dass sie das Heil verscherzt haben, sagt uns Jesus im Gleichnis vom
Weltgericht (Matth.25, 31-46).

Und die anderen? Werden sie die Sohne sein, die mit dem Brautigam feiern diirfen?
Oder werden sie sich nicht fragen lassen missen: Habt ihr vergessen, dass mein Reich
nicht von dieser Welt ist? Habt ihr vergessen, dass Glaube und Geist nichts mit Gewalt
und Zwang zu tun hat? Ihr aber habt auf der Seite derer mitgemacht, die meinten, das
Reich Gottes mit Gewalt herbeizwingen zu konnen, habt Blut vergossen in der Hoffnung,
dass nunmehr kein Blut mehr fliessen muss, weil nun alle Ungerechten beseitigt, liquidiert
sind? Habt ihr vergessen, dass das Menschenherz sich gleich bleibt, dass neue Herren sich
aufwerfen tlber ihre Briider und ihre Herrschaft nicht weniger tyrannisch wird als die der
alten Herren? Ihr habt aus dem Reich Gottes das Reich des letzten Menschen, aus
Christus einen Prometheus gemacht, der sich seiner Auflehnung gegen die Gotter rithmt?
Es hat euch die Gabe der Unterscheidung der Geister gefehlt. Darum habt ihr das Erbe
vertan, das ich euch verheissen habe!

Wenn wir uns diese Situation des Zwischen klarmachen, werden wir verstehen, dass die
christliche Option fiir die Ideologien verschieden ausfallen kann. Der Konservative sieht
die Gefahr der Schwarmerei, der folgenschweren Verwechslung von Reich Gottes und
Reich des letzten Menschen; der Progressive sieht die Gefahr des Quietismus und der
Komplizenschaft mit dem Unrecht, darum wendet er sich denen zu, die Unrecht
beseitigen wollen und wihlt die progressive Ideologie.

Was braucht die Christenheit in diesem Dilemma? Eines gewiss nicht: den Entwurf
einer neuen ‘“‘christlichen Ideologie”. Das wire insofern eine Verfilschung des Glaubens,
als dieser die Krisis jeder moglichen Ideologie ist, aber nicht mit der in den Ideologien
zwangsldufig gegebenen Vereinseitigung der Wirklichkeit identifiziert werden darf. Zwei
Momente scheinen in dieser Situation wesentlich: einmal die Unterscheidung der Geister,
das Durchschauen der Grenzen jeder Ideologie, dann aber auch die Bereitschaft zum
Dialog, das gegenseitige Befragen der Briider, die auf der anderen Seite stehen, ohne
Selbstrechtfertigung, aber auch nicht ganz ohne Gewissheit des rechten Weges. Wahr-
scheinlich ist es eine Illusion zu hoffen, dass die ganze Christenheit unisono mit einer
Stimme sprechen werde, wie es auch eine Illusion ist zu glauben, die Kirche Roms habe
stets mit einer Stimme gesprochen: zu einer Zeit vielleicht, aber nicht uber die
Jahrhunderte hin; man vergleiche doch nur etwa Rerum novarum mit der Enzyklika
Progressio populorum. Einheit der Christenheit ist immer beides zugleich: Gabe in der
Einheit des einen Herrn, der einen Taufe und des einen Glaubens — und doch Aufgabe
zugleich in der Vielheit der Auslegungen und kirchlichen Korperschaften.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

3 H.-Gollwitzer, Die kapitalistische Revolution (1974), S. 121.



	Sinn oder Unsinn der Ideologien

