Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 2

Artikel: Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs
Autor: Barth, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878528

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

Verschiedene Zeichen weisen darauf hin, dass die Zeit einer antithetischen Gegentber-
stellung der Briefe an die Galater und an die Epheser am Ablaufen ist. Falls aber diese
Dokumente sich nicht in wechselseitiger Ausschliesslichkeit gegeniiberstehen, so gerit
nicht nur ein frither scheinbar legitimierbarer katholisch-protestantischer Gegensatz ins
Wanken, sondern wird auch die in den christlichen Kirchen traditionelle antijiidische
Einstellung unmoglich.

Unter dem Einfluss der von der Tiibinger Schule entwickelten Kriterien fir
historisch-kritische Erforschung der Bibel und der alten Kirchengeschichte wurde der
Galaterbrief fast ausnahmslos als Inbegriff eines echten paulinischen Schriftstiickes
angesehen. Neben dem Romerbrief hatte dies Schreiben ohnehin unter den Protestanten
immer als Hauptstiitze fiir den Primat der Rechtfertigungslehre unter allen Glaubens-
artikeln der Kirche gegolten. Hier sah man die von Gott geschenkte und gewihrleistete
Freiheit der Kinder Gottes besonders hell leuchten; hier wurde eindeutig jeder
Kompromiss mit einer versklavenden Gesetzlichkeit jlidischer Provenienz abgelehnt und
ein flammendes Entweder/Oder an seine Stelle gesetzt. Unter Protestanten wurde mit
Vorliebe alles, was der Galaterbrief gegen das “Judaisieren” sagt, auch als Prototyp eines
Bekenntnisses gegen romisch-katholische Lehre und Kirchlichkeit verstanden. Der
Epheserbrief aber konnte in den Augen kritischer Bibelwissenschaft oft nicht als echt
gelten, weil er jenen Gegensatz nicht mehr in der als typisch paulinisch betrachteten Weise
betonte. Noch E. Késemann argumentiert z.B. nicht aus literarischen und historischen
Griinden gegen die Echtheit des Epheserbriefes — er hilt sie fiir unzureichend, um ein
eindeutiges Urteil zu fillen — sondern unter Hinweis auf seinen “‘frithkatholischen”
Lehrgehalt.

Bis zum Aufblithen der neueren exegetischen Methoden in den Reihen katholischer
Forscher, welches in der Enzyklika Divino Afflante Spiritu 1943 offiziell sanktioniert
wurde, hielten Katholiken mehrheitlich daran fest, dass der Epheserbrief hinsichtlich
seines Autors und seines Inhalts ebenso authentisch sei wie der Galaterbrief. Beinahe sah
es so aus, als ob bei ihnen gerade der Epheserbrief jene zentrale Funktion der Erbauung
erfillte, welche unter Protestanten dem Galater-(und Romer-)Brief zugeschrieben wurde.
Stellte doch gerade der Epheserbrief die Heilsbedeutung der Kirche fiir ihre Glieder und
fiir die Welt in besonders helles Licht — ohne die von Augustin iiber Luther bis zu F. C.
Baur und R. Bultmann besonders betonte Rechtfertigungslehre auch nur ausdriicklich zu
erwihnen. H. Schlier konvertierte zum Katholizismus liber der Bearbeitung des Epheser-
briefes, die ihn in Gegensatz zu seiner fritheren Meinung zum Echtheitsverdikt fiihrte; in
der zweiten Auflage seines Galaterkommentares korrigierte er fast alle in der ersten
Auflage enthaltenen, lutherischen Elemente des Gesetzesverstindnisses in thomistischer
(und calvinistischer! ) Richtung. Wihrend heute unter Protestanten das Verhiltnis
zwischen Israel und der Kirche besonders auf dem Boden von Rom. 9—11 neu tiberdacht
wird, wird auf katholischer Seite vor allem Eph. 2—3 zum Anlass neuer Besinnung
genommen. Was im Romer- und Galaterbrief zur Not als eine Kampflehre gedeutet
werden kann, ist im Epheserbrief als Friedensbotschaft formuliert. Soviel uber die
bisherige Situation.

! E. Kidsemann, Epheserbrief: Die Rel. in Gesch. u. Geg. 2 (1958), Sp. 517-520.



M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs 79

Zu den Zeichen einer sich verindernden Einstellung auf katholischer und protestan-
tischer Seite gehoren zwei 1974 erschienene Biicher, die zunichst zu besprechen sind,
bevor ein vorlaufiges Fazit gezogen werden kann.?

1.

Franz Mussner, friher in Trier, jetzt in Regensburg, ist besonders durch ein Werk tiber
den Epheserbrief (Christus, das All und die Kirche) und durch seinen Kommentar iiber
den Jakobusbrief in der Herderschen Reihe bekannt. Im folgenden sollen zuerst die fiir
seinen Galaterkommentar entscheidenden Motive, Fragen und Antworten, dann die
wichtigsten Argumente in seiner Beweisfithrung, schliesslich einige kritische Erlauterun-
gen zu seinem Werk zur Sprache kommen.

Im Freiburger Rundbrief 26 (1974), S.7—11, hat Mussner sein Hauptanliegen
ausfithrlich dargestellt. Ist der Galaterbrief selbst oder sind seine christlichen Ausleger
schuld an dem von Marcion iiber Luther bis in die Gegenwart grassierenden christlichen
Antisemitismus? Die Antwort lautet: der Galaterbrief ist nicht gegen die Juden oder das
Judentum, sondern gegen christliche Verdreher des Evangeliums geschrieben. Weil er
bisher falsch verstanden wurde, sollte gerade sein wirklicher Inhalt die Christenheit zu
einer ‘“‘theologischen Wiedergutmachung” gegeniiber den Juden veranlassen. Weil die
Juden nicht an den gekommenen Messias glauben, konnen sie unmoglich begreifen, dass
das Ende des Gesetzes hereingebrochen ist; darum durfen sie aber auch nicht beschimpft
oder beschuldigt werden. Gerade Paulus nimmt sie in Schutz, indem er in Gal. 6,16
Gottes Frieden und Barmherzigkeit auch iiber das ungetaufte Judenvolk ausruft.

Der zweite Beweggrund wird im Vorwort des Kommentars genannt und besonders in
den Exkursen manifestiert, welche die Einzelexegese bereichern. Das oekumenische
Gespriach zwischen Katholiken und Protestanten liber die Funktion der Tradition und die
Stellung des Petrus, iiber Gesetz und Evangelium, iiber Rechtfertigung und Heiligung,
endlich tber Heilsgeschichte und Schriftgebrauch liegt Mussner besonders am Herzen.
Nicht anders als in Hans Kiings Buch tber die Rechtfertigung wird die augustinische und
reformatorische Lehre von der Rechtfertigung sola gratia und sola fide als schriftgemass
und fir alle Christen verbindlich dargestellt. Der Unterschied zwischen Indikativen, die
das geschenkte Heil verkiinden, und Imperativen, welche Gottes Zuspruch als Anspruch
auf den Mensch konkretisieren, kurz: die Dialektik zwischen ‘“objektiver” und
“subjektiver” Heiligung, wird herausgearbeitet. Betont wird, dass die apostolischen
Ermahnungen nicht als nova lex oder im Sinne eines tertius usus legis verstanden werden
diirfen. Weil der Jakobusbrief dhnlich der Bergpredigt in eigener Weise dasselbe
Evangelium wie Paulus verkiindet, ist sein Inhalt und seine Funktion komplementir zum
Galaterbrief. Doch besteht das besondere Verdienst des Paulus in der konsequenten
Vertiefung und Universalisierung der “Jesusreligion™ (S. 421f.).

Die dritte Absicht besteht, nicht anders als z.B. in Ernst Kdsemanns Romerbriefkom-
mentar, in der integralen Verbindung von historisch-kritischer Arbeit und theologischem
Denken. Die eingehende Erlauterung textkritischer und grammatikalischer Fragen
(besonders die sonst wenig benutzte Papyrusgrammatik von E. Mayser wird fiir letztere

2 F. Mussner, Der Galaterbrief. = Herders theologischer Kommentar, 9. Freiburg i.Br., Herder,
1974. DM 74.—. A. van Roon, The Authenticity of Ephesians. = Nov. Test., Suppl. 39. Leiden, Brill,
1974. X+ 449 S. Gld. 130.-.



80 M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

beigezogen) und die sorgfiltige Darstellung und Erwigung von Auslegungsalternativen,
welche in der reichlich zitierten (auch franzosisch- und englischsprachigen) Sekundir-
literatur zum Galaterbrief vorgeschlagen werden, bilden die Basis, auf welche Mussner
seine historischen und theologischen Aussagen aufbaut.

So besteht das Salz dieses Kommentars in der Rechtfertigungslehre, der Pfeffer in der
Polemik gegen falsche christliche Briider (nicht gegen Juden) und die Kochkunst in der
geschickten Verbindung historisch-kritischer mit theologischer Argumentation. Diese
kulinarischen Bilder erscheinen darum besonders angemessen, weil laut dem Gal. die
Rechtfertigungslehre von Paulus zum ersten Mal im Rahmen eines Konfliktes um die
Tischgemeinschaft zwischen Juden und Heiden formuliert wurde, und weil laut Paulus die
verschiedenen religiosen Gruppen in Galatien sich mit quasi kannibalischen Absichten
gegeniiberstanden (Gal. 2,11-21; 5,15). Mussner selbst prigt zum Abschluss seines
Kommentares den kithnen Satz: “Das Wesen des Christentums ist das Zusammenessen.”
Seither hat er diese These in der Festschrift fiir J. Auer eingehend begriindet. Laut dem
Galaterkommentar gilt sie offensichtlich nicht nur fiir Jesu Tischgemeinschaft mit
Zollnern und Stindern und nicht nur fiir die Gemeinschaft getaufter Juden und Heiden,
sondern auch fiir den Verkehr zwischen Juden und Christen, Katholiken und Prote-
stanten, historisch-kritischen Forschern und dogmatischen Denkern.

Unter den Argumenten fiir das irenische und oekumenische Resultat dieses Kommen-
tares sind u.a. folgende besonders wichtig:

1. Der Galaterbrief wurde im Jahre 57 oder kurz vorher fiir die Gemeinden im
nordgalatischen (Stammes-)Gebiet geschrieben, nachdem Paulus dort, wie in Apg. 16 und
18 erwihnt, zweimal (zuerst als Missionar, dann als Visitator) tdtig gewesen war. Im
Prinzip waren Petrus, Jakobus und die Urgemeinde in Jerusalem nicht Judaisten; die
galatischen Gegner des Paulus bildeten eine eigene Gruppe, fiir die Petrus keine
Verantwortung trug — obwohl er sich zeitweise aus taktischen Griinden (nicht wegen
eines Irrtums in der Lehre) ihrem Verhalten anschloss. Diese judenchristlichen Oppo-
nenten werden von Paulus “das gegenwirtige Jerusalem” genannt, und sie sind es, nicht
die ungetauften Juden, welche Paulus und die Heidenchristen mit ihren Zumutungen
“verfolgen”. Sie sind so wenig wie Paulus selbst durch gnostisches Gedankengut
bestimmt; auch sind sie nicht in eine gesetzliche und eine libertinistische Front gespalten.
Paulus hatte darum keinen Anlass, einen Zweifrontenkrieg zu fihren, sondern er
bekdmpfte im Namen des einen wahren Evangeliums die judaistischen Lehrer in solcher
Weise, dass niemand ihm libertinistische Tendenzen oder Konsequenzen unterschieben
konnte. Die Konferenz von Gal. 2,1—-10 war dieselbe wie die in Apg. 15 beschriebene.
Der Streit um die Beschneidung des Titus (Gal. 2,3-5) fand in Jerusalem statt und
bewies, dass Paulus sich seiner Sache ‘“‘absolut sicher” fihlte und in keiner Weise bereit
war, der Gemeinde von Jerusalem Entscheidungs- oder Richtergewalt zuzubilligen. Die
z.T. unauflosbaren biographischen Widerspriiche zwischen dem Galaterbrief und der
Apostelgeschichte erkliren sich daraus, dass nicht nur Lukas, sondern auch Paulus
tendenziose Berichte vom Vorgefallenen abgeben konnte (S. 131f.). So hat in diesem
Kommentar nicht nur Jakobus und Petrus, sondern auch Lukas eine bessere Presse, als er
dort geniesst, wo er als “Friithkatholik™ in ein Inferno oder Purgatorio versenkt wird.

2. Zugunsten der Wortlichkeit ist die von Mussner vorgelegte Ubersetzung des grie-
chischen Textes oft sprode und weniger einleuchtend als die nachfolgende Erklirung. —
Diathéke wird durchgehend mit “Testament” tibersetzt. Ein Zusammenhang zwischen
pistis und ’€mina wird (z.B. auf S. 195, 226, 388) anerkannt; doch wird im Sinne von
Bubers Unterscheidung zwischen diesen Begriffen und angesichts des “objektbezogenen”



M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs 81

Charakters der pistis auch das Ubergreifende Wesen der pistis betont. Der Begritt
stoicheia tot koésmou hat verschiedene Bedeutung, wenn er auf jidische und auf
heidnische Michte und Bindungen angewandt wird. Die Verwendung oder Auslassung des
Artikels z.B. vor némos oder pistis erlaubt dem Verfasser, auf verschiedene Bedeutungen
der Nomina zu schliessen (z.B. S.99; 352-53). Die Vieldeutigkeit von Konjunktionen
wie gdr oder dé gestattet ihm aber, ihnen manchmal gegenteilige logische Funktionen
zuzuschreiben. — Die literarische Gattung “Ketzerpolemik™ erkldrt, warum Paulus hdufig
seine Gegner karikiert (“‘iiberphysiognomisiert’); der hellenistische Stil der Diatribe
seinerseits veranlasst Mussner zu dem Schluss, dass der Lasterkatalog und andere Stellen
nicht “situationsbezogen” und *‘aktuell” sind, bzw. dass sie iiber eine Beschreibung des
Zustandes der galatischen Gemeinden hinausgehen. — Die Verwendung alttestamentlicher
Texte durch Paulus wird (bes. auf S.338-40) als willkiirlich (“nach Gutdiinken™),
gewaltsam und “‘eigenmachtig” dargestellt. Der Begriff “Heilsgeschichte’ wird (nur! ) im
Sinne der Behauptung eines evolutiondren Kontinuums verstanden und als unpassend zum
Verstandnis des Paulus erkliart. Fir Paulus sei, so liest man, die “Schrift” ein
geoffenbarter Text von “lberzeitlichem” Charakter, nicht ein Zeugnis von Ereignissen
eigenen “‘diachronischen” Gewichtes. Nur ein einziges geschichtliches Ereignis soll bei
Paulus theologische Relevanz haben: die Geburt des Gottessohnes, m.a.W. seine
Offenbarung (S. 334—41). — Der Hinweis des Apostels auf die bei Damaskus empfangene
Offenbarung bedeutet nicht eine Leugnung oder Bestreitung der in der Schrift
enthaltenen Offenbarung, insbesondere der Offenbarung der Siinde durch das Gesetz;
auch wird die der Bekehrung des Paulus vorausgehende Offenbarung an die Jiinger, die
innerhalb der synoptischen Tradition vor allem in Matth. 11 und 16 erwihnt wird,
keineswegs in Frage gestellt oder abgewertet. Doch besteht die besondere Begabung und
Leistung des Heidenapostels in der von ihm vollzogenen Zusammenfassung der Tradition
des “fiir uns gestorbenen” Jesus im “Syntagma” der Rechtfertigungslehre (S. 39ff.).
Verlangt wird daher von Mussner eine strikt “synchronische” Erkldrung der paulinischen
Texte. Wie die von Paulus zitierten alttestamentlichen Texte etwas “Uberweltliches,
Bleibendes, die Geschichte Transzendierendes, von ihr Abgeldstes’ haben (S. 338), so hat
laut Mussner der Galaterbrief auch heute “bleibende Giiltigkeit fiir Theologie und
Kirche” (S. 422).

3. Gleich wie E. W. Burton, Verfasser des bisher besten amerikanischen Kommentars
iiber den Galaterbrief, und wie der Religionsgeschichtler H.-J. Schoeps, welche ihrerseits
von der Diktion Hegels und F.C. Baurs beeinflusst sind, ist Mussner der festen
Uberzeugung, dass Gesetz und Gesetzlichkeit ein “Prinzip” sind, dem Gnade und Glaube
als ein anderes “‘Prinzip” unversohnbar gegeniibersteht. Etwa zwei Dutzend Seiten seines
Buches verweisen in immer neuen Zusammenhingen auf den Widerspruch zwischen
diesem und jenem *‘Prinzip”.

Wihrend den Gegnern des Paulus die “Konsequenz’ der Geburt und Offenbarung des
Sohnes Gottes unbewusst oder verborgen blieb, hat die gesunde *‘Logik’ des Paulus dafiir
gesorgt, dass faule Kompromisse vermieden, die Alleinherrschaft von Gnade und Glaube
auf den Leuchter gestellt und falsche libertinistische Folgerungen gebrandmarkt wurden.
Was Paulus bei Damaskus offenbart wurde, und was er (in der Haltung des “‘Hier stehe
ich, ich kann nicht anders”? ) der Jerusalemer Gemeinde vorlegte, ist nach Mussner als die
rechte Lehre, eben als Lehre von der Rechtfertigung sola fide, zu verstehen.

Mussner insistiert wiederholt darauf, dass das Gesetz primir die Aufgabe hat, die
Siinde des ganzen Menschen aufzudecken; im Voriibergehen (S. 51) kann er “Siinde,
Fleisch, Gesetz, Tod” in einen Topf werfen (vgl. aber das Blinzler-Zitat auf S. 296 und



82 M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

Mussners z.T. gesetzesfreundliche Ausfithrungen auf S. 188ff. und 243ff.); Rom. 10,4
versteht er als eine Aussage liber die Beendigung und Abschaffung des Gesetzes. So kann
er dhnliche Dinge schreiben, wie man sie bei Luther in seinem grossen Galaterkommentar
von 1531/35 und bei H. Schlier in der ersten Auflage seiner Auslegung desselben Briefes
findet. Doch gibt es Grenzen der Harmonie, denn Mussner lehnt die Spitzenformulierung
der lutherischen Rechtfertigungslehre simul justis et peccator ab (S.284), und er folgt
dem frithen Schlier dort nicht, wo jener sich von Marcion kaum mehr unterscheidet.

Mussner schliesst sich zwar einem reformatorischen Anliegen an, wenn er dikai6o mit
“gerecht erkldren™ iibersetzt (S.260); doch verlangt er wiederholt (z.B. S. 75f., 260,
275), dass der “bloss forensische” oder “juridische” Tenor der protestantischen
Rechtfertigungslehre erginzt oder tberboten werden miisse von einer ‘“‘dynamischen
Ontologie”, “‘transponiert auf die Ebene personalen Seins”, oder kiirzer: durch den
Gedanken der Adoption und Sohnschaft. Auffallend ist, dass das Postulat “Mehr
Ontologie und personlich erfahrbare Sohnschaft! ** nicht aus paulinischen Aussagen iiber
das Kreuz oder die Auferstehung Christi, sondern aus den Hinweisen auf den Geist
abgeleitet wird.

Oft aber geniigen dem Verfasser auch die paulinischen Geistaussagen nicht; dann
beruft er sich auf den hoch-sakramentalen Sinn der Taufe. Obwohl sie im Galaterbrief nur
einmal erwdhnt wird und in anderen Paulusbriefen ausschliesslich in ethischen Zusammen-
hingen vorkommt, wird die Taufe bei Mussner mit dem Vollzug des Sterbens mit
Christus, der Rechtfertigung, der Adoption, der Geistmitteilung und sogar der neuen
Schopfung identifiziert.

Immerhin bedeutet solches Lob der Taufe nicht eine uneingeschrinkte Glorifikation
der Kirche. Gal. 1-2 hat nach Mussners Urteil die “Funktion einer permanenten
Traditionskritik in der Kirche ... Nicht die Kirche macht das Evangelium zum
Evangelium, sondern das Evangelium macht die Kirche zur Kirche ... Es muss in der
Kirche immer moglich sein, dem Felsenmann [Petrus] ins Angesicht zu widerstehen”
(S. 166f.).> “Die Kirche weiss sich als Gemeinschaft von Siindern” (S. 399) und ist ‘“‘ein
‘offenes System’, in dem das Pneuma wirken kann” (S. 422). Wenn ein Katholik solche
Dinge schreibt, ist es nicht langer statthaft, im Gegensatz zwischen Paulus und Petrus die
katholisch-protestantische Kontroverse vorgebildet und verewigt zu sehen.

Alle moglichen oder notigen kritischen Bemerkungen haben davon auszugehen, dass
protestantische und katholische Exegeten heute in demselben Boot fahren, von denselben
Stiirmen bedroht und in keiner Weise mit der Gesetzes- und Gnadenlehre des Paulus fertig
sind. Zur Galaterbrieferklarung Mussners sind u.a. folgende Fragen aufzuwerfen:

1) Der Verfasser hat von K. Kertelge, wohl auch von J. Munck, gelernt, dass die
paulinische Theologie Missionstheologie, also praktische Theologie, nicht Systematik, ist.
Geht es aber dem Evangelisten und Seelsorger Paulus primir um die Gleichberechtigung
und Freiheit von Juden und Heiden im Hause Gottes, in welches Jesus Christus beide
zusammen eingefiihrt hat — wie kann er dann den Apostel als einen Mann darstellen, der
fir ein “Prinzip” kampft? Als ob nicht in den Pirke Aboth III (und in Qumran) das
Prinzip der Determination (oder der gnadigen Erwihlung) frohlich Arm in Arm ginge mit
dem Prinzip personlicher Verantwortung (oder Gesetzesfrommigkeit)? Als ob nicht die
Yodo Shin Shu Bewegung innerhalb des Buddhismus fiir das Prinzip “Gnade” in

3 Vgl. J. Lonning: Stud. Theol. 24 (1970), S. 1-69.



M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs 83

grossartiger Radikalitat kampfte, wahrscheinlich ohne etwas von Christus zu wissen? Und
als ob nicht protestantische Orthodoxie mitschuldig wére an furchtbaren dusseren und
inneren Kriegen? Die christologische Mitte der paulinischen Predigt von der Rechtferti-
gung, an welche Mussner bisweilen appelliert, hindert doch Paulus daran, aus der
Rechtfertigung ein logisches oder systematisches Prinzip zu machen. Eine als Prinzip
verstandene ‘“‘rechte Lehre” wiirde einem nomos nur allzusehr gleichen, durch welchen
des Menschen Heil sichergestellt werden sollte. In der Theologie, auch in der Exegese,
geht es jedoch nicht um Prinzipien, sondern um Personen und um das Heil, das im Leben
innerhalb des Gottesbundes besteht. Mit richtigen Prinzipien kann der Weg zur Holle
gepflastert sein.

2) Zum Gesprache mit den Juden, sei es denn mit jenem pseudo-jiidischen Erbe, das in
der Gestalt der galatischen Opponenten des Paulus in Erscheinung tritt, ist zu fragen: Ist
Mussner weit genug gegangen in seinem Versuch, via Galaterexegese das an den Juden im
Bereich der Christenheit vollzogene Unrecht “wiedergutzumachen”? Vermutlich wire er
einverstanden, den Hinweis auf ehrliches Schuldbekenntnis und auf notwendige Friichte
der Busse an die Stelle der Rede von einer moglichen satisfactio operum zu setzen. Nach
Auschwitz und allem Vorhergegangenen ist ja der blosse Gedanke an eine “Wiedergut-
machung™ iiberheblich und illusiondr. Lisst sich aber ein echtes Schuldbekenntnis
verbinden (a) mit der Bezeichnung des Gesetzes und jedes ernsthaften Gehorsamsver-
suches als eines verdammenswerten Prinzips, (b) mit der Charakterisierung der galatischen
Gegner des Paulus als Vertretern “‘einer jiidischen Gesetzesfrommigkeit” (S. 9), (¢) mit
der Konfrontierung der “christlichen Religion” mit der “jidischen Gesetzesreligion”
(S.99, A.115), (d) mit der Behauptung, das Gesetz sei in dem mit Christus
angebrochenen neuen Aeon einfach abgeschafft, und (e) mit der Bezeichnung des Tenachs
(des Alten Testamentes) als eines “Textes”, der seine Bedeutung nicht in seinem Zeugnis
fiir bestimmte Ereignisse hat, sondern (von dem als Juden geborenen Paulus) mutwillig als
zeitlose Offenbarung ausgelegt wird? Selbst beim besten Willen zur Versohnung und
Wiedergutmachung kann es geschehen, dass der Bruder weiterhin karikiert und maltrétiert
wird. Fir glaubige Juden ist das Gesetz und die Schrift Wort des Lebens. Statt seinen
Blick ausschliesslich auf die hoffnungslose Alternative: Heilsgeschichte oder Schrift-
Text? zu fixieren, hitte Mussner den Schriftgebrauch des Paulus doch wohl auch unter
weiteren Aspekten untersuchen konnen. Vielleicht versuchte Paulus, wenn er die Schrift
zitierte, auf jene geschichtliche Stimme Gottes zu horen, welche zu Israel sprach, und
welcher Israel gehorchen sollte oder wollte. Gerade der Schriftgebrauch des Paulus wire
dann eine Exemplifikation der bleibenden Bindung des Apostels und seiner Botschaft an
das von Gott und fir Gott lebende Israel. Auf alle Fille hitte Mussner unter
Beriicksichtigung der Aussagen von Gal. 3,6—4,21; Rom. 2—4; 5,19; 8 4; 10,4; 13,8—10
etc. den Vers Rom. 3,31 besser libersetzen konnen als mit “‘wir stellen das Gesetz hin”
(5. 259).

3) Die wieder und wieder von Mussner aufgestellte Behauptung, dass Gesetz und Fluch
fir Juden und Heiden in gleicher Weise giiltig seien, kann schwerlich als Meinung des
Paulus ausgegeben werden, wenn das Zeugnis von Rom. 4 und Gal. 3 ernstgenommen
wird. Macht es doch der Apostel sonnenklar, dass Gott das Gesetz nur denen gab, denen
er zuvor die diatheke gegeben hatte. Entsprechendes gilt vom Deuteronomium, das Paulus
in Gal. 3 zitiert: der Fluch ist nur dem Bundesvolk angedroht — und diesem Volk einzig
dann, wenn es den Bund bricht und die Gesetze Ubertritt; zur Bundschliessung gehort die
Gesetzgebung und die Fluchandrohung. Endlich unterscheidet Paulus in Rom. 2,12;
5,12ff.; 9,4 (auch 3,1-27); 1.Kor. 9,20-21 deutlich zwischen Menschen unter dem



84 M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

Gesetz und Menschen ohne Gesetz. Die Pointe von Rom. 3,19—20 ist nicht die Expansion
der Siinde auch iber die Heiden, sondern ihre Herrschaft auch in Israel: gemiss Psalm 143
(142), 1-2 ist das Maul gerade auch des frommen Juden gestopft. In Gal. 3,13f. und
445 argumentiert Paulus, dass die unter dem Gesetz stehenden Juden vom drohenden
Fluch erlost wurden, damit die Heiden den Segen erben konnten. Nach Paulus war also
der den Heiden verheissene Segen gleichsam blockiert, solange die Nachkommenschaft
Abrahams nicht erlost war. Die Heiden verdanken ihre Rettung der Tatsache, dass Gott
mit dem Juden Jesus die Geschichte und Sendung der Juden ihrem Ziele zufiihrte.

4) Den Begriff “Gesetzeswerke” verbindet Mussner mit dem “Prinzip des Tuns”. Mit
Recht spricht er das Judentum frei von der durch Ignoranz, Vorurteil und Verleumdung
bestimmten Anklage, dass es grundsitzlich einer Leistungsreligion huldige und vom
Doppelgebot der Liebe keine Ahnung habe. Dennoch versucht Mussner nachzuweisen,
dass der Begriff “Gesetzeswerke™ jiidischen Ursprungs sei (S. 169, A. 15; S. 218; vgl. E.
Lohmeyers Aufsatz liber dieses Thema). Dabei wird iibersehen, dass die Freunde und
Forderer der Gesetzeswerke eine Auswahl von Gesetzeserfiillungen als pars-pro-toto-
Leistung ausgaben. In Gal. 3,10; 5,3; 6,15 und Rom. 2,25 erinnert Paulus sie daran, dass
es beim Gesetz um ein “alles oder nichts” geht. Der Apostel selbst hat nichts auf dem
Herzen gegen das “Tun’ des Gesetzes (vgl. bes. Rom. 2,6—15;13,8—10; 8 4; laut R. Bring
zitiert er auch Lev. 18,5 in zustimmendem, allerdings auf Jesus Christus abzielendem
Sinne). Doch gilt vor Gott laut seinem Zeugnis nur die Erfiillung des ganzen Gesetzes, wie
sie im Glauben Jesu Christi an Gott und in seiner Liebe zu den Siindern vollzogen ist und
durch die Liebe unter den Gliedern der Gemeinde bezeugt wird. Weil die (ausgewihlten,
bloss partiellen Gehorsam erfordernden) “Gesetzeswerke” etwas ganz und gar Un-
judisches sind, bleibt die These (E. Hirschs, W. Michaelis’. J. Muncks) betr. den nicht
judischen oder judenchristlichen, sondern heidenchristlichen Ursprung der galatischen
Irrlehrer erwigenswert — nur sollte sie nicht primar mit dem vieldeutigen Prisens
peritemndmenoi in Gal. 6,13 begriindet werden.

5) In der Auslegung besonders rdtselhafter und umstrittener Stellen (vor allem von Gal.
1,10; 3,20; 4,25) und in der Behandlung der stoicheia (4,3 und 9) hat Mussner gordische
Knoten bald in kunstvoller, bald in etwas kunstlicher, sicher aber immer in tapferer Art
aufgelost. Problematischer ist aber die Tatsache, dass er bei der Ubersetzung und
Erklirung von pistis Christod (in 2,16 etc.) eine durch Gal. 3,8-9, durch die
alttestamentlichen Aussagen iiber “treue” Gottesknechte und durch den Hebraerbrief
immerhin deutlich suggerierte Moglichkeit nicht ernsthaft in Erwigung zieht: die
genannten Worte konnen mit “Glauben (oder Treue, vgl. Rom. 3,3) des Christus”
tibertragen werden. Wiren die Arbeiten J. Haussleiters, G. Kittels, P. Vallotons, H.
Ljungmanns und anderer iiber den Glauben beriicksichtigt worden, so hitte nicht nur die
“Objektbezogenheit” des Glaubens (auf Christus), sondern auch Christus selbst als
Subjekt des rechtfertigenden Glaubens die gebiihrende Beachtung gefunden. In Gal. 3 ist
das Kommen Christi und das Kommen des Glaubens nicht von einander zu unterscheiden.
— Ubersehen ist endlich, dass Gal. 2,15 iibersetzt werden kann: “wir sind jidische, nicht
von den Heiden stammende Siinder...”. Wiirde diese Ubersetzung gewihlt, so entfiele
nicht nur der Verdacht, Paulus rede an dieser Stelle ironisch, sondern wiirde auch die
falsche, durch den Yom Kippur und viel jidische Gebete ohnehin als gegenstandslos
erwiesene, Anklage gegen die Juden, sie glichen gesamthaft dem Pharisder in Jesu
Gleichnis, einer ihrer angeblichen Stiitzen beraubt. Der qualifizierten Bedeutung von Gal.
2,15 hitte dann wohl auch eine bessere Interpretation des komplizierten Verses 2,17
folgen miissen, als sie jetzt vorgelegt ist.



M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs 85

6) Eine gewisse Skepsis ist wahrscheinlich angebracht gegentber der Diskreditierung
der paulinischen Schriftinterpretation, dem Bild des in Jerusalem triumphalistisch
auftretenden Paulus, der etwas diinnen Herausarbeitung des Kreuzes als der Alternative
zur Beschneidung (vgl. bes. Kol. 2,11 in E. Lohmeyers Auslegung, und Eph. 2,11-16),
der Unterbelichtung der Auferweckung Jesu (welche durch die Betonung der Gabe des
Pneuma nur teilweise aufgehoben wird), der Abwertung des jiingsten Gerichtes (das
“keine konstituierende Bedeutung” in der Rechtfertigungslehre des Paulus haben soll,
S. 283), der entsprechenden Kleinschreibung der futuristischen Eschatologie und Hoff-
nung, dem Pathos, mit welchem von der “echten Wahlfreiheit zwischen Gut und Bose”
gesprochen wird (S. 378), und endlich der phantastischen Uberbewertung der kirchlichen
Taufe.

Dass die zwei ersten Hauptteile des Briefes (S. 77ff. und 205ff.) mit formalen und
vorwiegend negativen Uberschriften versehen sind, so dass der dritte Hauptteil (S. 364ff.),
nach seinem Titel zu urteilen, wie ein willkiirlich angehingter positiver Zusatz aussieht, ist
ein Schonheitsfehler. Er sollte, ebenso wie rauhe Ubersetzungen des Griechischen,
griechische Brocken innerhalb des Ubersetzungstextes und unerklirte Fachausdriicke in
der Kommentierung, leicht bei einer spatern Auflage zugunsten besserer Leserlichkeit zu
eliminieren sein.

Die Bewunderung und der Dank, die sich Mussner durch seine methodisch und sachlich
gleich hervorragende und ertragreiche Arbeit verdient hat, werden durch solche
Beobachtungen in keiner Weise vermindert.

2,

Das Buch A. van Roons iiber die Echtheit des Epheserbriefes* offeriert etwas Besseres
als nur eine Auffrischung der traditionellen Argumente. Eine Losung der Verfasserfrage
wird prasentiert, welche soviel Wind aus den Segeln der sich bisher mit Breitseiten
bearbeitenden Fregatten der konservativen und der radikalen Forscher, doch auch aus
denen der stilleren Begleitboote mit ihren vorsichtigen Unentschiedenen nimmt, dass alle
Schiffe inskiinftig zwecks profitablen weiteren Warenaustausches friedlich neben einander
vermoort werden konnen. Nur eingeschworene und unverbesserliche Streithihne werden
es sich leisten, den qualifizierten Kompromissvorschlag van Roons zu ignorieren.

Die angebotene Losung des Problems lautet folgendermassen: Der Epheserbrief geht
auf einen gleichzeitig fiir zwei Briefe an Gemeinden im Lykustal bestimmten Entwurf
zurick. Wihrend seiner Gefangenschaft in Caesarea, bisweilen in Anlehnung an das
vorgegebene Kerygma und an entsprechende Bekenntnisformeln, fertigte Paulus diese
Skizze schriftlich oder in seinem Kopfe an. Unter des Apostels “dominantem” Einfluss
wurde sein Entwurf von Gliedern des “paulinischen Kreises™, welcher Mitarbeiter und
Sekretare umfasste, mit traditionellem, vor allem mit pardnetischem Material angereichert
und in zwei etwas variierenden Exemplaren ausgefertigt. Einer der zwei Briefe wurde nach
Kolossd geschickt, der andere war urspriinglich fiir Hierapolis und Laodizea bestimmt,
wurde aber gleich wie der Kolosserbrief nicht nur am Bestimmungsort gelesen (vgl. Kol.
4,16), sondern auch Nachbargemeinden zuginglich gemacht. Im Verlauf der gottesdienst-
lichen Lesungen der zwei Briefe und im Vollzug der Anfertigung immer neuer Kopien

4 So.,A 2



86 M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

wurden die Hierapolis/Laodizda- und Kolosser-Briefe zwecks Erhellung und Verschone-
rung ihres Inhaltes einander wechselseitig angeglichen.

Der schliesslich in den Kanon aufgenommene sog. “Epheserbrief” verdankt daher
seinen Aufbau, seine Sprache und seinen Inhalt drei Entwicklungsstufen: dem pauli-
nischen Originalentwurf, der sekretériellen Bearbeitung und einer iiberlieferungsbeding-
ten, vermutlich in Ephesus vollzogenen, Endredaktion. Diese Geburtsgeschichte des heute
vorliegenden Dokumentes wird als Beweis fiir einzige und direkte paulinische Verfasser-
schaft bezeichnet. Denn auch bei der Abfassung aller paulinischen Briefe (selbst der
unbestritten als echt geltenden Galater-, Romer und Korintherbriefe; nur die Pastoral-
briefe werden als Sonderfall bezeichnet und von der Diskussion ausgeschlossen) leisteten
die von Paulus genannten Mitverfasser und/ oder die anonym gebliebenen Sekretire mehr
als nur die Aufnahme eines Diktates oder die Verwandlung von Notizen in eine
Reinschrift. “Authentizitit” wird daher von van Roon nicht im Sinne eines Ausschlusses
von kreativen Mitarbeitern und spéteren Redaktionen verstanden.

Die zur Begriindung dieser Thesen vorgetragenen Argumente sind so breit, reich und
tief, dass sie je eigenes Gewicht haben und wiirdig sind, nicht nur als Elemente im Streit
um die Verfasserfrage und Entstehungsgeschichte des Epheserbriefes angesehen zu
werden.

Auf die einleitenden Kapitel IV, welche iiber die Forschungsgeschichte, die dussere
Bezeugung und das Verhiltnis der Briefstruktur und des Briefeinganges und -abschlusses
zu den entsprechenden Elementen der paulinischen Homologoumena berichten, folgen
drei Hauptteile:

Kap. VI behandelt Stil und literarische Eigenart. In Erginzung von E. Percys
Argumenten iber die Gleichheit des Gebetsstiles in allen Paulinen werden verschiedene
Grinde fir die Echtheit genannt: Die Suche nach, bzw. die Rede von einem einheitlichen
paulinischen Stil wird als unmoglich erklirt. Die Echtheitskriterien des mit einem
Komputer arbeitenden A.Q. Morton werden als unzureichend dargestellt und durch
andere, subtilere, ersetzt. Insbesondere die “‘rhythmischen” sprachlichen Elemente und
die “sich reimenden” gedanklichen Charakteristika gelten als “hellenistisch-jidische”
Eigentimlichkeiten, welche unmoglich einem (z.B. von E.J. Goodspeed portierten)
heiden-christlichen Verfasser zugeschrieben werden konnen. Unter Umgehung der
Septuaginta habe der Epheserbrief, gleich wie die Hymnik von Qumran, direkt an
Eigenarten hebriischer alttestamentlicher Texte angeknipft.

Kap. VII hat den Inhalt des Briefes zum Gegenstand. Botschaft und Lehre werden
dargestellt in der Form von Untersuchungen iber ausgewihlte Begriffe (Michte und
Gewalten; filllen — Fille; Haupt — Leib — Glieder; vollkommener, innerer, alter, neuer
Mensch u.a.m.). Die Methode der Konzentration auf Begriffe entspricht der Behandlung
der paulinischen Botschaft in Bultmanns neutestamentlicher Theologie; doch unterschei-
det sich van Roon in der Anwendung dieser Methode durch die Beifiigung von
kosmologischen zu den anthropologischen Begriffen. Indem er auf die in den unbestrit-
tenen Paulinen (z.B. in Rom. 8 und 1. Kor. 15) vorhandenen kosmologischen Aussagen
des Apostels hinweist, ist es ihm moglich, die “Affinitat” der Kolosser- und Epheserbriefe
zu den “echten” Paulusbriefen zur Geltung zu bringen.

Theologisch besonders reich befrachtet ist Kap. VIII, in welchem u.a. zwei Thesen E.
Kéisemanns beleuchtet werden. Der Verfasser bekimpft die Behauptungen, im Epheser-
brief seien die Christologie durch die Ekklesiologie iiberschattet und die Rechtfertigungs-
lehre mit ihrer Polemik gegen das Gesetz (nach Bultmann auch das Verhiltnis zwischen
Indikativ und Imperativ) so abgeflacht, dass Paulus als Verfasser nicht in Frage komme. In



M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs 87

demselben Kapitel wird dafiir argumentiert, dass die im Epheserbrief vorausgesetzte
Gemeindeordnung, im Speziellen die auffallende und ausschliessliche Betonung des
Dienstes am Wort (4,11), keinen Beweis fiir einen nachapostolischen Ursprung des Briefes
liefere.

Der Abgesang besteht in zwei Kapiteln (IX und X) iiber Eigenarten der parinetischen
Tradition, welche im Epheserbrief aufgenommen ist, und (noch einmal) ilber die
sprachlichen und sachlichen ““Affinititen’ zwischen dem Epheser-, dem Kolosserbrief und
den unbestrittenen Paulinen. Van Roon hilt die Frage nach der Prioritit des
Epheserbriefes gegeniiber dem Kolosserbrief oder umgekehrt fiir unbeantwortbar, neigt
aber zu einer Bevorzugung des Epheserbriefes.

Besonders markant sind folgende, iiber das ganze Buch verteilte Phinomene:
Unterschiede zwischen dem Epheserbrief und dem paulinischen Homologoumena werden
geblihrend anerkannt; doch gelten sie eher als Beweis fiir die Echtheit, als fiir die
Pseudonymitit des Epheserbriefes, da sie ja von einem geschickten pseudonymen
Verfasser vermieden worden wiren. In stilistischer Hinsicht wird die Beobachtung, dass
Paulus keine klassische griechische Bildung besass, verbunden mit der Feststellung, dass er
asthetische Kriterien, besonders semitischer Art, sehr wohl beriicksichtigte. Die Benut-
zung vorpaulinischer Hymnen wird radikal in Frage gestellt. Auch lehnt van Roon die
verschiedenen Theorien von der sprachlichen und/ oder materiellen gnostischen Beeinflus-
sung und der antignostischen Tendenz des Briefes ab: der kombinierte Aion-Anthropos-
Erloser-Mythus, der laut C. Colpe und H.-M. Schenke erst kurz vor 300 n.C. bei Mani
auftaucht, kann unmdoglich die Voraussetzung des im Jahre 96 sicher bezeugten
Epheserbriefes bilden oder seine Polemik bestimmen. Subtile Kritik wird auch gegeniiber
der auf alttestamentliche, apokalyptische und rabbinische Schriften begriindeten Kon-
zeption der Gesamtpersonlichkeit (corporate personality) gelibt. Gottes Erwihlung und
die Liebe Jesu Christi, nicht eine natiirliche sozio-psychologische Verbundenheit, bildet
das Band zwischen dem Messias und seinem Volk. Eine unilaterale, einer Einbahnstrasse
gleichende Beziehung besteht zwischen Christus dem Haupt iiber alle Welt, dem am
Kreuze geopferten Leib und der vom Erhohten geschaffenen und erhaltenen Kirche. Nur
in Anlehnung an griechisch-romische, doch auch an hellenistisch-jiidische Bezeichnungen
einer Gemeinschaft als “Leib” oder Gemeinschaft von “Gliedern”, also quasi mit einem
“Wortspiel” (S. 307), wird die Kirche als Leib des Hauptes Christus bezeichnet. Ungleich
H. Schlier will van Roon nicht von einer im Epheserbrief behaupteten Identitdt zwischen
Christus und der Kirche reden. Die zentrale Botschaft von der Einheit der Juden und
Heiden unter dem einen Haupte kommt vielleicht etwas spat (erst auf S. 353ff., 370ff.),
doch immerhin mit Nachdruck zur Geltung. Trotz der besonderen Akzente, welche auf
die realisierte Eschatologie gesetzt werden, wird betont, dass im Epheserbrief auch die
eschatologische Zukunftserwartung, mit Einschluss der Parusie, weder abwesend, noch ein
bloss traditionsbedingter Fremdkorper ist.

Zur Kritik ware im Einzelnen viel, ist aber im Blick auf das Ganze nur wenig zu sagen.
Van Roon benutzt die Worte “hellenistisches Judentum” wie einen Zauberbegriff zur
Losung unzihliger sprachlicher und sachlicher Ritsel. Die jiidische Apokalyptik und
Qumran scheinen kurzerhand darin eingeschlossen zu werden. Manchmal gelten einzelne
Philozitate als hinreichender Beweis dafiir, dass gewisse stilistische und materielle
Phianomene als typisch hellenistisch-judisch anzusehen sind. Hat der “hellenistische
Jude” Paulus wirklich alles und jedes leichter aus judischem Erbe als aus seiner
heidnischen (sei es religiosen, philosophischen oder sdkularen) Umwelt iibernehmen
kénnen? Wenn doch die Rechtfertigungspredigt des Paulus ein Teil seiner Missionstheo-



88 M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

logie ist (S.376), und wenn laut dem Apostel die Kirche ihre geistlichen Gaben nur
zugunsten der zu rettenden Welt besitzt (S.345f.), so konnen ihn schwerlich einzig
jiidisch-hellenistische Elemente bestimmt haben. Entweder hitte van Roon schérfer
zwischen den verschiedenen, z.T. kontradiktorischen Tendenzen des Friithjudentums
unterscheiden miissen, oder er hitte einen Beweis dafiir liefern miissen, dass Paulus
unmoglich heidnische Begriffe, wie sie z.B. durch Irrlehrer zu seinem Gehor und
Bewusstsein kamen, in sein Denken und Vokabular aufnehmen konnte.

Trotz der sorgfiltigen Wort- und Stilforschungen des Verfassers wird nicht deutlich,
warum die formgeschichtliche These nur negativ beurteilt wird, laut der in vielen
Paulinen, besonders aber im Epheserbrief, vorpaulinische Hymnen verwendet sind. Wird
diese Arbeitshypothese nur darum verworfen, weil in der bisherigen Forschung iber
Hymnen im Neuen Testament hiufig heidnische, vor allem gnostisch-mythologische,
Grundformen rekonstruiert worden sind — mit dem Erfolg, dass eine Bejahung der
Existenz von Hymnen fast identisch wurde mit der Behauptung der vorpaulinischen (und
vorjohanneischen) Existenz des ausgereiften ‘“‘gnostischen Mythus”? Man braucht aber
das Kind nicht mit dem Bade auszuschiitten: Gattungen verschiedener Hymnen und die
vorpaulinische Entstehung gewisser Hymnen konnen auch ohne innere Verbindung mit
einer fragwiirdigen religionsgeschichtlichen Hypothese herausgesarbeitet und bertick-
sichtigt werden.

Die unermudliche Aufzihlung von Ahnlichkeiten und Korrespondenzen zwischen den
Epheser- und Kolosserbriefen auf der einen, den Homologoumena auf der anderen Seite
lasst vielleicht zu wenig Spielraum fiir Wandlungen im Denken und Formulieren des
Apostels. So gut wie andere grosse Menschen war Paulus doch wohl willens und im
Stande, in verschiedenen Stadien seines Lebens laufend Neues zu lernen und zu sagen.

Problematisch scheint endlich die faktische, wenn auch nicht explizite, Kombination
von drei Behauptungen, die z.T. in starker interner Spannung zu einander stehen: a) Der
heutige Epheserbrief ist ein Konglomerat von echt-apostolischem Originalentwurf,
sekretirieller Bearbeitung und Redaktion; b) Paulus selbst ist der Verfasser dieses Briefes
und trigt die volle Verantwortung fiir seine Form und seinen Inhalt; c) was fiir den
Epheserbrief gilt, ist auch fiir die unbestrittenen Paulusbriefe giiltig: man hat es niemals
nur mit Paulus, sondern immer auch mit Mitarbeitern zu tun. — Die bisher von der
Literarkritik gestellte Frage nach dem Verfasser eines Dokumentes ist durch die
Verbindung dieser Thesen mehr umgangen als beantwortet. Der Buchtitel “The
Authenticity of Ephesians™ wirkt irrefithrend, da ja die zweite der drei Thesen im Lichte
der ersten und letzten nicht ernst gemeint sein kann. An die Stelle des genialen
individuellen Verfassers ist eine schopferische Gemeinschaft, genannt der “‘paulinische
Kreis”, getreten. Der Prozess der Entstehungsgeschichte ersetzt das Wunder oder den
Anstoss eines personlichen Zeugnisses; Soziologie verdringt Psychologie, Biographie und
Inspiration im profanen (und religiésen? ) Sinn dieses Begriffes.

Weil diese Programmanderung und dieser Tausch sich auch in der Bearbeitung vieler
anderer biblischer Biicher ereignen, mogen sie zugunsten der Einheitlichkeit der
Forschungsmethoden und -ergebnisse sprechen oder doch leicht zu verschmerzen sein. Die
angebotenene Ersatzlosung fiir eine klare Beantwortung der Verfasserfrage kann aber
auch einen schweren Verlust fiir die weitere Paulusforschung bedeuten. Wiirde nidmlich
der Epheserbrief als echt und authentisch im iiblichen Sinn erwiesen, oder wiirden
wenigstens alle Argumente gegen seine Echtheit als willkiirlich und hohl entlarvt, so
miisste der Inhalt und der (Gebets-)Stil dieses Dokumentes eine kriaftige Bedrohung und
eventuelle Korrektur dessen darstellen, was bisher auf der Linie der Leistungen Augustins,



M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs 89

der Reformatoren und der Tubinger Schule als paulinische Theologie gegolten hat. Der
nach Erlosung schreiende Einzelne und die gnéddige Rechtfertigung des Menschen im
Allgemeinen standen im Brennpunkt des Interesses, wo immer Gal. 2 und Rém. 7—8 als
Zentrum und Hohepunkt der paulinischen Botschaft angesehen wurden. Aber die
Weltpolitik Gottes und die Unterwerfung aller Méchte, insbesondere die Unterscheidung
und Vereinigung von Juden und Heiden im Leibe Jesu Christi, wie sie im Epheserbrief
dargestellt (und z.B. auch in Rom. 1-5;9—11 immerhin auch kréftig angedeutet) werden,
sprengen den Rahmen einer auf individuelle oder kollektive Anthropologie beschrinkten
Christologie und Soteriologie. Die enge Verbindung von Christologie, Ecclesiologie, Ethik
und Mission im Epheserbrief gibt der sozialen Dimension der Heilsbotschaft eine Stellung
nahe der Mitte, sicher nicht im Anhang der eigentlichen Theologie. Das Gewicht von
Gebet und Hymnen verbietet eine doktrinire Uberbetonung eines einzelnen Aspektes der
Botschaft des Paulus: auch ohne Verwendung des Begriffes “‘Rechtfertigung” kann die
Rettung aus reiner Gnade besungen werden.

Ein “echter” Epheserbrief zwingt zur Revision alter Urteile und Vorurteile, insbeson-
dere zur Aufgabe der Ansicht, es gehe Paulus um die Durchsetzung eines Prinzips. Die
geruhsame Betrachtung des paulinischen Corpus als einer Mischung paulinischer Impulse
mit sekundirer und tertiirer Uberarbeitung aber kann wie eine Dispensierung von
notwendigem Umdenken wirken. Auf alle Fille hat der Epheserbrief sein eigenes Gewicht
neben dem Galater- und Romerbrief. Er ist ein ebenso starker Anlass zu einer
permanenten Revolution von Kirche und Theologie, wie es einst die Lieblingskinder der
Reformatoren unter den unbestrittenen 3. Paulinen waren.’

3.

Aufgrund seiner exakten historisch-kritischen Arbeit und seiner oft scharfsinnigen
theologischen Reflexion ist der katholische Ausleger F. Mussner beim Gal. zu volliger
Aufgeschlossenheit fiir die paulinische Rechtfertigungslehre gelangt. Er ist bereit, auch
den am Hochsten stehenden Kirchenminnern Widerstand zu leisten, wenn es um die
Respektierung dieser Lehre geht. Auf dem Boden derselben, wenn auch noch weniger
ausgebildeten und erprobten, Qualitidten hat sich der Protestant A. van Roon beim Eph.
zur Anerkennung der Echtheit des Briefes und der besonderen Bedeutung seiner
hymnischen Diktion (als eines Bandes, das die Kirche mit jiidischem Erbe verbindet)
durchgerungen. In der Entdeckung der bleibenden positiven Bedeutung Israels, bzw. der
Notwendigkeit eines briiderlichen Verhiltnisses zwischen Israel und der Kirche, und in
der affirmativen Beurteilung der zu den dogmatischen und hymnischen Ausserungen
gehorenden Pardnesen stimmen beide Forscher iiberein — obwohl sie in einigen nicht
unwichtigen Detailfragen (wie z.B. der Bedeutung der Eschatologie fiir die Ethik) die

> Bedauerlich sind an van Roons Buch gewisse Mingel der Indices. Ein Verzeichnis der zitierten

gricchischen und rémischen Autoren, auch der Kirchenviter (ausser wenn sie die Gnosis beschreiben)
fehlt, und im Index der Namen moderner Forscher gibt es schreiende Liicken. Dazu ist das Buch
verunstaltet durch ein Ubermass von Druckfehlern. Von den ersten hundert Seiten enthilt mindestens
die Hilfte je bis zu drei Druckfehlern; Errata machen z.B. auf S. 75f. und 426 ganze Sitze
unbegreiflich, oder sie sind ausgesprochen hdsslich (z.B. leitourgotn statt leitourgein; Galations statt
Galatians, Bauer statt Baur, Origines statt Origenes). In den Anmerkungen auf S. 182, 214 und 338
finden sich Ubersetzungsfehler bei der Wiedergabe deutscher Zitate in englischer Sprache. Ein so
wichtiges und unendlich langsam produziertes Buch hidtte vom Verlag besser betreut werden sollen.
Trotzdem sollte der horrende Preis weder Freund noch Feind des Epheserbriefes davon abhalten, dies
Werk zwecks weiterer exakter Forschung zu erwerben.



90 M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

Akzente verschieden setzen. Die relative Harmonie zwischen den zwei Auslegern ist
wahrscheinlich als ein Reflex jener dialektischen Einheit des Inhaltes der zwei
kommentierten Briefe zu beurteilen, welche zum Schaden der Kirchen und ihres
Verhiltnisses zu den Juden und allen “Unglaubigen” lange Zeit unterschitzt wurde.

Die im Gal. sowie im Rom. und Phil. entfaltete Rechtfertigungslehre ist eine
predigthafte und seelsorgerliche Auslegung der einen grossen Tat Gottes: der Ankunft,
der Person, des Werkes, insbesondere des Kreuzes Jesu Christi. Im Eph. wird Bedeutung
und Wirkung des Todes Christi am Kreuz mit anderen Worten gepriesen, doch ebenso
nachdriicklich wie im Galaterbrief unter Betonung der Rettung des Menschen sola gratia
und sola fide (bes. Eph. 2,4—10. 13—19), dazu mit speziellem Akzent auf der ge-
meinschafts-stiftenden Kraft Gottes. Die Bedeutung der Macht der Rechtfertigung ist
nicht zu Unrecht in den letzten Jahren (vor allem von E. Kdsemann und P. Stuhlmacher)
meist im Anschluss an den Rom. herausgearbeitet worden. Auffallend und vielleicht noch
zu wenig beachtet ist die Tatsache, dass im Gal. (1,1) und im Eph. (1,19ff.) wie im Rom.
(1,4) die Auferweckung Christi vor seiner Kreuzigung genannt wird, und dass kosmische
Terminologie und Hinweise auf die Michte und Gewalten der Welt in allen diesen Briefen
mit gleicher Betonung vorkommen (vgl. auch Phil. 1,9—11). Die unabdingbare Bedeutung
der Auferweckung Christi (nicht nur seines Todes: vgl. Rom. 4,25) fiir die Rechtfertigung
und Rettung der Menschen und fiir die Einbeziehung des Kosmos in Gottes Heilswillen,
welche sich auch, aber vielleicht nicht nur in der Missionstitigkeit der Kirche wider-
spiegeln soll, harrt noch der subtilen Erforschung und klaren Darstellung. Nur wenn der
Galaterbrief durch den Epheserbrief und der letztere durch den ersteren erkliart werden,
wie es auch ihre Sequenz im neutestamentlichen Kanon suggeriert, sind neue theologische
Entdeckungen in der Paulusforschung zu erwarten.

In Gal. 4 spricht Paulus iiber die nach der Geburt des verheissenen Sohnes erfolgte
Ausstossung Ismaels und seiner Mutter als der Typen eines durch das Gesetz bestimmten
Verhiltnisses zu Gott. Diese Aussage wird in Eph. 2—-3 komplementiert durch die
Feststellung, dass jetzt Heiden in das von Gott erwihlte heilige Volk eingeschlossen sind,
in den einen, nicht von Handen gemachten Tempel eingebaut werden und desselben Erbes,
wie die Juden teilhaftig werden. Die Schaffung dieses “Friedens” zwischen Juden und
Heiden, und zwischen beiden und Gott, beruht auf dem Opfer von Fleisch und Blut
Christi am Kreuz, bzw. auf seiner die ganze Menschheit umfassenden und heiligenden
“Beschneidung” (vgl. Kol. 2,11). Was im Gal. wie eine lehrhafte, ja exkommunizierende
anti-jidische Polemik aussieht, wird im Eph. im Tonfall des Lobpreises qualifiziert, wenn
nicht korrigiert. Weil die Kirche zu Israel gehort, gehort auch Israel zur Kirche — vielleicht
darf man sagen: gleich wie die zwei verlorenen Sohne im Gleichnis Jesu zueinander
gehoren, so dass niemals einer ohne den anderen ein Sohn des guten Vaters sein kann.
Nichts widerspricht der Annahme, dass Paulus in seinem Denken iiber Israel von 1. Thess.
2,15-16 uber Gal. 4,21—-31 und Rom. 9—11 einen Weg bis zu Eph. 2—3 gegangen ist —
einen Weg, auf dem ihm die Ausleger und die Kirche folgen sollen und diirfen, wenn sie
ihrer Sache treu sein wollen.

In Gal. 1-2 beweist Paulus laut den Kommentaren seine Unabhingigkeit von der
Urkirche in Jerusalem. Der ganze Gal. kann als eine Kritik an der vorhandenen Kirche im
Namen des wahren Gnadenwerkes und der einen Botschaft von Jesus Christus verstanden
werden. Deutlich gemacht wird die Pflicht, das Recht und die Not des Einzelnen in
seinem Stand gegen fromme Traditionen. Doch sollte nicht tibersehen werden, dass Paulus
durch das, was er autobiographisch iiber sein Verhiltnis zu Jerusalem schreibt, mehr als
seine Unabhingigkeit, geschweige seinen Trotz, beweist: er dokumentiert auch seine



M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs 91

Freiheit fiir Jerusalem und seine Bereitschaft, kirchliche Gemeinschaft aufzubauen und zu
erhalten. Der Eph. setzt da ein, wo der Galaterbrief abschliesst: von Christus reden und
aus Glauben leben bedeutet als Glied der Kirche und als Missionar fiir alle Welt existieren.
Niemand kann Christus riihmen und nachfolgen — und sich dabei gleichzeitig dem Leiden
entziehen, die Mitchristen anderer Herkunft verachten und die Hoffnung auf den
Triumph Christi tiber die feindlichen Michte und das All aufgeben. Reprasentiert der Gal.
Sturm und Drang, so dussert sich im Eph. die Weisheit des vielgepriiften Mannes. Doch
wollen sowohl der jingere als auch der altere Paulus einzig als Diener Christi verstanden
werden, und beide sagen ein liberzeugtes Ja auch zu Jesu Christi problematischem, von
Spaltungen und Irrlehren bedrohten Volk: der Kirche aus Juden und Heiden. Was fiir
einzelne Gemeinden einschliesslich Jerusalems gilt, ist auch fiir die ganze 6kumenische
Kirche giiltig — und umgekehrt. Keine Christologie und Soteriologie ohne Ekklesiologie!
Keine personliche Rettung ausser zusammen mit Nahen und Fernen!

Die Ethik des Gal. ist durch die Spannung zwischen Geist und Fleisch, die der
Spannung zwischen neuer Schopfung und altem Aeon entspricht, und durch ihre
eschatologische Ausrichtung auf das kommende Gericht und die noch bevorstehende
Rechtfertigung gekennzeichnet (1,4; 5,5.16ff.; 6,7-10). Gerade in diesem Rahmen
spielen die Begriffe Liebe und Freiheit eine ausschlaggebende Rolle. Die Ermahnungen
des Eph. scheinen, trotz der hiufigen Gegeniiberstellung von Einst und Jetzt in diesem
Brief, grundniichtern, ja, fast hausbacken; doch gibt es auch Aufforderungen zu
geistlicher Trunkenheit und zum tapferen Gebrauch der geistlichen Waffenriistung im
Kampf des Lichtes gegen die Finsternis. Das Feld ethischer Entscheidung und
Verhaltensweise ist hier nicht weniger spannungsgeladen als im Gal., der sich seinerseits ja
auch nicht scheut, Listen von sog. Tugenden und Lastern vorzulegen. Die Unmdoglichkeit,
eine durch absolut gesetzte, diesseitige Krifte oder Werte gepragte Ethik zu entwerfen,
geschweige zu befolgen, wird in beiden Briefen klar. Sich in je eigener Weise an Gott,
Christus und Paulus ein Beispiel nehmen, der Kraft des Geistes folgen und vertrauen,
niichtern auf der je und je gegebenen Station im Leben ausharren in wachem Warten auf
das kommende Gericht (laut Eph. 4,13 besonders auf den kommenden Koénigssohn und
Briutigam, Christus) — das sind Hauptelemente der paulinischen Ethik. Der Aufruf zur
Liebe und zu freier Entscheidung, wie sie Gotteskindern entsprechen, macht in beiden
Briefen deutlich, dass es ein Privileg der von Gott begnadeten und erwihlten, nicht eine
zusitzliche Last fiir ohnehin tiberladene Menschen ist, fiir ein Leben in Gehorsam gegen
Gott samt den dazugehorenden Leiden in Anspruch genommen zu sein. Auch in der Form
von Imperativen wird, sogar in den Haustafeln und ethischen Listen, das Evangelium
verkiindet. Wer unter Berufung auf die paulinische Rechtfertigungslehre meinen sollte,
sich vom Vorbild des iiberaus aktiven Apostels und seiner Ethik driicken zu kdnnen, hat
die paulinische Botschaft von Jesus Christus, dem Herrn, nicht nur missverstanden,
sondern auch verworfen.

Solche und andere Beobachtungen iiber die Einheit der in vielem so verschiedenen Gal.
und Eph. werden durch eine Synopse der oben besprochenen zwei Biicher ermdglicht und
gefordert. Sie fiilhren Katholiken und Protestanten aus der Trennung zusammen unter das
Geheimnis der Rechtfertigung aus Gnade, und sie beweisen, dass Christen nur zusammen
mit dem Israel, das seines Gottes harret, das Volk Gottes bilden und die Heilsbotschaft an
alle Welt in Wort und Tat ausrichten konnen.

Markus Barth, Basel



	Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

