
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 2

Artikel: Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

Autor: Barth, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

Verschiedene Zeichen weisen darauf hin, dass die Zeit einer antithetischen Gegenüberstellung

der Briefe an die Galater und an die Epheser am Ablaufen ist. Falls aber diese

Dokumente sich nicht in wechselseitiger Ausschliesslichkeit gegenüberstehen, so gerät
nicht nur ein früher scheinbar legitimierbarer katholisch-protestantischer Gegensatz ins
Wanken, sondern wird auch die in den christlichen Kirchen traditionelle antijüdische
Einstellung unmöglich.

Unter dem Einfluss der von der Tübinger Schule entwickelten Kriterien für
historisch-kritische Erforschung der Bibel und der alten Kirchengeschichte wurde der
Galaterbrief fast ausnahmslos als Inbegriff eines echten paulinischen Schriftstückes
angesehen. Neben dem Römerbrief hatte dies Schreiben ohnehin unter den Protestanten
immer als Hauptstütze für den Primat der Rechtfertigungslehre unter allen Glaubensartikeln

der Kirche gegolten. Hier sah man die von Gott geschenkte und gewährleistete
Freiheit der Kinder Gottes besonders hell leuchten; hier wurde eindeutig jeder
Kompromiss mit einer versklavenden Gesetzlichkeit jüdischer Provenienz abgelehnt und
ein flammendes Entweder/Oder an seine Stelle gesetzt. Unter Protestanten wurde mit
Vorliebe alles, was der Galaterbrief gegen das "Judaisieren" sagt, auch als Prototyp eines

Bekenntnisses gegen römisch-katholische Lehre und Kirchlichkeit verstanden. Der
Epheserbrief aber konnte in den Augen kritischer Bibelwissenschaft oft nicht als echt

gelten, weil er jenen Gegensatz nicht mehr in der als typisch paulinisch betrachteten Weise

betonte. Noch E. Käsemann argumentiert z.B. nicht aus literarischen und historischen
Gründen gegen die Echtheit des Epheserbriefes — er hält sie für unzureichend, um ein

eindeutiges Urteil zu fällen — sondern unter Hinweis auf seinen "frühkatholischen"
Lehrgehalt.1

Bis zum Aufblühen der neueren exegetischen Methoden in den Reihen katholischer
Forscher, welches in der Enzyklika Divino Afflante Spiritu 1943 offiziell sanktioniert
wurde, hielten Katholiken mehrheitlich daran fest, dass der Epheserbrief hinsichtlich
seines Autors und seines Inhalts ebenso authentisch sei wie der Galaterbrief. Beinahe sah

es so aus, als ob bei ihnen gerade der Epheserbrief jene zentrale Funktion der Erbauung
erfüllte, welche unter Protestanten dem Galater-(und Römer-)Brief zugeschrieben wurde.
Stellte doch gerade der Epheserbrief die Heilsbedeutung der Kirche für ihre Glieder und
für die Welt in besonders helles Licht — ohne die von Augustin über Luther bis zu F. C.

Baur und R. Bultmann besonders betonte Rechtfertigungslehre auch nur ausdrücklich zu
erwähnen. H. Schlier konvertierte zum Katholizismus über der Bearbeitung des Epheser-
briefes, die ihn in Gegensatz zu seiner früheren Meinung zum Echtheitsverdikt führte; in
der zweiten Auflage seines Galaterkommentares korrigierte er fast alle in der ersten
Auflage enthaltenen, lutherischen Elemente des Gesetzesverständnisses in thomistischer
(und calvinistischer! Richtung. Während heute unter Protestanten das Verhältnis
zwischen Israel und der Kirche besonders auf dem Boden von Rom. 9—11 neu überdacht
wird, wird auf katholischer Seite vor allem Eph. 2—3 zum Anlass neuer Besinnung
genommen. Was im Römer- und Galaterbrief zur Not als eine Kampflehre gedeutet
werden kann, ist im Epheserbrief als Friedensbotschaft formuliert. Soviel über die

bisherige Situation.

1
E. Käsemann, Epheserbrief: Die Rel. in Gesch. u. Geg. 2 (1958), Sp. 517- 52.0.



M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs 79

Zu den Zeichen einer sich verändernden Einstellung auf katholischer und protestantischer

Seite gehören zwei 1974 erschienene Bücher, die zunächst zu besprechen sind,
bevor ein vorläufiges Fazit gezogen werden kann.2

1.

Franz Mussner, früher in Trier, jetzt in Regensburg, ist besonders durch ein Werk über
den Epheserbrief (Christus, das All und die Kirche) und durch seinen Kommentar über
den Jakobusbrief in der Herderschen Reihe bekannt. Im folgenden sollen zuerst die für
seinen Galaterkommentar entscheidenden Motive, Fragen und Antworten, dann die

wichtigsten Argumente in seiner Beweisführung, schliesslich einige kritische Erläuterungen

zu seinem Werk zur Sprache kommen.
Im Freiburger Rundbrief 26 (1974), S. 7—11, hat Mussner sein Hauptanliegen

ausführlich dargestellt. Ist der Galaterbrief selbst oder sind seine christlichen Ausleger
schuld an dem von Marcion über Luther bis in die Gegenwart grassierenden christlichen
Antisemitismus? Die Antwort lautet: der Galaterbrief ist nicht gegen die Juden oder das

Judentum, sondern gegen christliche Verdreher des Evangeliums geschrieben. Weil er
bisher falsch verstanden wurde, sollte gerade sein wirklicher Inhalt die Christenheit zu
einer "theologischen Wiedergutmachung" gegenüber den Juden veranlassen. Weil die
Juden nicht an den gekommenen Messias glauben, können sie unmöglich begreifen, dass

das Ende des Gesetzes hereingebrochen ist; darum dürfen sie aber auch nicht beschimpft
oder beschuldigt werden. Gerade Paulus nimmt sie in Schutz, indem er in Gal. 6,16
Gottes Frieden und Barmherzigkeit auch über das ungetaufte Judenvolk ausruft.

Der zweite Beweggrund wird im Vorwort des Kommentars genannt und besonders in
den Exkursen manifestiert, welche die Einzelexegese bereichern. Das oekumenische
Gespräch zwischen Katholiken und Protestanten über die Funktion der Tradition und die

Stellung des Petrus, über Gesetz und Evangelium, über Rechtfertigung und Heiligung,
endlich über Heilsgeschichte und Schriftgebrauch liegt Mussner besonders am Herzen.
Nicht anders als in Hans Küngs Buch über die Rechtfertigung wird die augustinische und
reformatorische Lehre von der Rechtfertigung sola gratia und sola fide als schriftgemäss
und für alle Christen verbindlich dargestellt. Der Unterschied zwischen Indikativen, die
das geschenkte Heil verkünden, und Imperativen, welche Gottes Zuspruch als Anspruch
auf den Mensch konkretisieren, kurz: die Dialektik zwischen "objektiver" und
"subjektiver" Heiligung, wird herausgearbeitet. Betont wird, dass die apostolischen
Ermahnungen nicht als nova lex oder im Sinne eines tertius usus legis verstanden werden
dürfen. Weil der Jakobusbrief ähnlich der Bergpredigt in eigener Weise dasselbe

Evangelium wie Paulus verkündet, ist sein Inhalt und seine Funktion komplementär zum
Galaterbrief. Doch besteht das besondere Verdienst des Paulus in der konsequenten
Vertiefung und Universalisierung der "Jesusreligion" (S. 421 f.).

Die dritte Absicht besteht, nicht anders als z.B. in Ernst Käsemanns Römerbriefkommentar,

in der integralen Verbindung von historisch-kritischer Arbeit und theologischem
Denken. Die eingehende Erläuterung textkritischer und grammatikalischer Fragen
(besonders die sonst wenig benutzte Papyrusgrammatik von E. Mayser wird für letztere

2 F. Mussner, Der Galaterbrief. Herders theologischer Kommentar, 9. Freiburg i.Br., Herder,
1974. DM 74. A. van Roon, The Authenticity of Ephesians. Nov. Test., Suppl. 39. Leiden, Brill,
1974. X+ 449 S. Gld. 130.-.



80 M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

beigezogen) und die sorgfältige Darstellung und Erwägung von Auslegungsalternativen,
welche in der reichlich zitierten (auch französisch- und englischsprachigen) Sekundärliteratur

zum Galaterbrief vorgeschlagen werden, bilden die Basis, auf welche Mussner
seine historischen und theologischen Aussagen aufbaut.

So besteht das Salz dieses Kommentars in der Rechtfertigungslehre, der Pfeffer in der
Polemik gegen falsche christliche Brüder (nicht gegen Juden) und die Kochkunst in der
geschickten Verbindung historisch-kritischer mit theologischer Argumentation. Diese
kulinarischen Bilder erscheinen darum besonders angemessen, weil laut dem Gal. die
Rechtfertigungslehre von Paulus zum ersten Mal im Rahmen eines Konfliktes um die
Tischgemeinschaft zwischen Juden und Heiden formuliert wurde, und weil laut Paulus die
verschiedenen religiösen Gruppen in Galatien sich mit quasi kannibalischen Absichten
gegenüberstanden (Gal. 2,11—21; 5,15). Mussner selbst prägt zum Abschluss seines
Kommentares den kühnen Satz: "Das Wesen des Christentums ist das Zusammenessen."
Seither hat er diese These in der Festschrift für J. Auer eingehend begründet. Laut dem
Galaterkommentar gilt sie offensichtlich nicht nur für Jesu Tischgemeinschaft mit
Zöllnern und Sündern und nicht nur für die Gemeinschaft getaufter Juden und Heiden,
sondern auch für den Verkehr zwischen Juden und Christen, Katholiken und
Protestanten, historisch-kritischen Forschern und dogmatischen Denkern.

Unter den Argumenten für das irenische und oekumenische Resultat dieses Kommentares

sind u.a. folgende besonders wichtig:
1. Der Galaterbrief wurde im Jahre 57 oder kurz vorher für die Gemeinden im

nordgalatischen (Stammes-)Gebiet geschrieben, nachdem Paulus dort, wie in Apg. 16 und
18 erwähnt, zweimal (zuerst als Missionar, dann als Visitator) tätig gewesen war. Im
Prinzip waren Petrus, Jakobus und die Urgemeinde in Jerusalem nicht Judaisten; die
galatischen Gegner des Paulus bildeten eine eigene Gruppe, für die Petrus keine
Verantwortung trug — obwohl er sich zeitweise aus taktischen Gründen (nicht wegen
eines Irrtums in der Lehre) ihrem Verhalten anschloss. Diese judenchristlichen
Opponenten werden von Paulus "das gegenwärtige Jerusalem" genannt, und sie sind es, nicht
die ungetauften Juden, welche Paulus und die Heidenchristen mit ihren Zumutungen
"verfolgen". Sie sind so wenig wie Paulus selbst durch gnostisches Gedankengut
bestimmt; auch sind sie nicht in eine gesetzliche und eine libertinistische Front gespalten.
Paulus hatte darum keinen Anlass, einen Zweifrontenkrieg zu führen, sondern er
bekämpfte im Namen des einen wahren Evangeliums die judaistischen Lehrer in solcher
Weise, dass niemand ihm libertinistische Tendenzen oder Konsequenzen unterschieben
konnte. Die Konferenz von Gal. 2,1 — 10 war dieselbe wie die in Apg. 15 beschriebene.
Der Streit um die Beschneidung des Titus (Gal. 2,3—5) fand in Jerusalem statt und
bewies, dass Paulus sich seiner Sache "absolut sicher" fühlte und in keiner Weise bereit
war, der Gemeinde von Jerusalem Entscheidungs- oder Richtergewalt zuzubilligen. Die
z.T. unauflösbaren biographischen Widersprüche zwischen dem Galaterbrief und der
Apostelgeschichte erklären sich daraus, dass nicht nur Lukas, sondern auch Paulus
tendenziöse Berichte vom Vorgefallenen abgeben konnte (S. 131 f.). So hat in diesem
Kommentar nicht nur Jakobus und Petrus, sondern auch Lukas eine bessere Presse, als er
dort geniesst, wo er als "Frühkatholik" in ein Inferno oder Purgatorio versenkt wird.

2. Zugunsten der Wörtlichkeit ist die von Mussner vorgelegte Übersetzung des
griechischen Textes oft spröde und weniger einleuchtend als die nachfolgende Erklärung. —

Diathëkë wird durchgehend mit "Testament" übersetzt. Ein Zusammenhang zwischen
pistis und 'emünä wird (z.B. auf S. 195, 226, 388) anerkannt; doch wird im Sinne von
Bubers Unterscheidung zwischen diesen Begriffen und angesichts des "objektbezogenen"



M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs 81

Charakters der pistis auch das übergreifende Wesen der pi'stis betont. Der Begritt
stoicheîa toû kôsmou hat verschiedene Bedeutung, wenn er auf jüdische und auf
heidnische Mächte und Bindungen angewandt wird. Die Verwendung oder Auslassung des

Artikels z.B. vor nômos oder pistis erlaubt dem Verfasser, auf verschiedene Bedeutungen
der Nomina zu schliessen (z.B. S. 99; 352-53). Die Vieldeutigkeit von Konjunktionen
wie gär oder dé gestattet ihm aber, ihnen manchmal gegenteilige logische Funktionen
zuzuschreiben. — Die literarische Gattung "Ketzerpolemik" erklärt, warum Paulus häufig
seine Gegner karikiert ("überphysiognomisiert"); der hellenistische Stil der Diatribe
seinerseits veranlasst Mussner zu dem Schluss, dass der Lasterkatalog und andere Stellen
nicht "situationsbezogen" und "aktuell" sind, bzw. dass sie über eine Beschreibung des

Zustandes der galatischen Gemeinden hinausgehen. — Die Verwendung alttestamentlicher
Texte durch Paulus wird (bes. auf S. 338—40) als willkürlich ("nach Gutdünken"),
gewaltsam und "eigenmächtig" dargestellt. Der Begriff "Fleilsgeschichte" wird (nur! im
Sinne der Behauptung eines evolutionären Kontinuums verstanden und als unpassend zum
Verständnis des Paulus erklärt. Für Paulus sei, so liest man, die "Schrift" ein
geoffenbarter Text von "überzeitlichem" Charakter, nicht ein Zeugnis von Ereignissen
eigenen "diachronischen" Gewichtes. Nur ein einziges geschichtliches Ereignis soll bei
Paulus theologische Relevanz haben: die Geburt des Gottessohnes, m.a.W. seine

Offenbarung (S. 334—41). — Der Hinweis des Apostels auf die bei Damaskus empfangene
Offenbarung bedeutet nicht eine Leugnung oder Bestreitung der in der Schrift
enthaltenen Offenbarung, insbesondere der Offenbarung der Sünde durch das Gesetz;
auch wird die der Bekehrung des Paulus vorausgehende Offenbarung an die Jünger, die
innerhalb der synoptischen Tradition vor allem in Matth. 11 und 16 erwähnt wird,
keineswegs in Frage gestellt oder abgewertet. Doch besteht die besondere Begabung und
Leistung des Heidenapostels in der von ihm vollzogenen Zusammenfassung der Tradition
des "für uns gestorbenen" Jesus im "Syntagma" der Rechtfertigungslehre (S. 39ff.).
Verlangt wird daher von Mussner eine strikt "synchronische" Erklärung der paulinischen
Texte. Wie die von Paulus zitierten alttestamentlichen Texte etwas "Überweltliches,
Bleibendes, die Geschichte Transzendierendes, von ihr Abgelöstes" haben (S. 338), so hat
laut Mussner der Galaterbrief auch heute "bleibende Gültigkeit für Theologie und
Kirche" (S. 422).

3. Gleich wie E. W. Burton, Verfasser des bisher besten amerikanischen Kommentars
über den Galaterbrief, und wie der Religionsgeschichtler H.-J. Schoeps, welche ihrerseits
von der Diktion Hegels und F. C. Baurs beeinflusst sind, ist Mussner der festen
Überzeugung, dass Gesetz und Gesetzlichkeit ein "Prinzip" sind, dem Gnade und Glaube
als ein anderes "Prinzip" unversöhnbar gegenübersteht. Etwa zwei Dutzend Seiten seines
Buches verweisen in immer neuen Zusammenhängen auf den Widerspruch zwischen
diesem und jenem "Prinzip".

Während den Gegnern des Paulus die "Konsequenz" der Geburt und Offenbarung des

Sohnes Gottes unbewusst oder verborgen blieb, hat die gesunde "Logik" des Paulus dafür
gesorgt, dass faule Kompromisse vermieden, die Alleinherrschaft von Gnade und Glaube
auf den Leuchter gestellt und falsche libertinistische Folgerungen gebrandmarkt wurden.
Was Paulus bei Damaskus offenbart wurde, und was er (in der Haltung des "Hier stehe

ich, ich kann nicht anders"? der Jerusalemer Gemeinde vorlegte, ist nach Mussner als die
rechte Lehre, eben als Lehre von der Rechtfertigung sola fide, zu verstehen.

Mussner insistiert wiederholt darauf, dass das Gesetz primär die Aufgabe hat, die
Sünde des ganzen Menschen aufzudecken; im Vorübergehen (S. 51) kann er "Sünde,
Fleisch, Gesetz, Tod" in einen Topf werfen (vgl. aber das Blinzler-Zitat auf S. 296 und



82 M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

Mussners z.T. gesetzesfreundliche Ausführungen auf S. 188ff. und 243ff.); Rom. 10,4
versteht er als eine Aussage über die Beendigung und Abschaffung des Gesetzes. So kann
er ähnliche Dinge schreiben, wie man sie bei Luther in seinem grossen Galaterkommentar
von 1531/35 und bei H. Schlier in der ersten Auflage seiner Auslegung desselben Briefes
findet. Doch gibt es Grenzen der Harmonie, denn Mussner lehnt die Spitzenformulierung
der lutherischen Rechtfertigungslehre simul justis et peccator ab (S. 284), und er folgt
dem frühen Schlier dort nicht, wo jener sich von Marcion kaum mehr unterscheidet.

Mussner schliesst sich zwar einem reformatorischen Anliegen an, wenn er dikaiöö mit
"gerecht erklären" übersetzt (S. 260); doch verlangt er wiederholt (z.B. S. 75f., 260,
275), dass der "bloss forensische" oder "juridische" Tenor der protestantischen
Rechtfertigungslehre ergänzt oder überboten werden müsse von einer "dynamischen
Ontologie", "transponiert auf die Ebene personalen Seins", oder kürzer: durch den
Gedanken der Adoption und Sohnschaft. Auffallend ist, dass das Postulat "Mehr
Ontologie und persönlich erfahrbare Sohnschaft! " nicht aus paulinischen Aussagen über
das Kreuz oder die Auferstehung Christi, sondern aus den Hinweisen auf den Geist
abgeleitet wird.

Oft aber genügen dem Verfasser auch die paulinischen Geistaussagen nicht; dann
beruft er sich auf den hoch-sakramentalen Sinn der Taufe. Obwohl sie im Galaterbrief nur
einmal erwähnt wird und in anderen Paulusbriefen ausschliesslich in ethischen Zusammenhängen

vorkommt, wird die Taufe bei Mussner mit dem Vollzug des Sterbens mit
Christus, der Rechtfertigung, der Adoption, der Geistmitteilung und sogar der neuen
Schöpfung identifiziert.

Immerhin bedeutet solches Lob der Taufe nicht eine uneingeschränkte Glorifikation
der Kirche. Gal. 1—2 hat nach Mussners Urteil die "Funktion einer permanenten
Traditionskritik in der Kirche Nicht die Kirche macht das Evangelium zum
Evangelium, sondern das Evangelium macht die Kirche zur Kirche Es muss in der
Kirche immer möglich sein, dem Felsenmann [Petrus] ins Angesicht zu widerstehen"
(S. 166f.).3 "Die Kirche weiss sich als Gemeinschaft von Sündern" (S. 399) und ist "ein
'offenes System', in dem das Pneuma wirken kann" (S. 422). Wenn ein Katholik solche

Dinge schreibt, ist es nicht länger statthaft, im Gegensatz zwischen Paulus und Petrus die

katholisch-protestantische Kontroverse vorgebildet und verewigt zu sehen.

Alle möglichen oder nötigen kritischen Bemerkungen haben davon auszugehen, dass

protestantische und katholische Exegeten heute in demselben Boot fahren, von denselben
Stürmen bedroht und in keiner Weise mit der Gesetzes- und Gnadenlehre des Paulus fertig
sind. Zur Galaterbrieferklärung Mussners sind u.a. folgende Fragen aufzuwerfen:

1) Der Verfasser hat von K. Kertelge, wohl auch von J. Munck, gelernt, dass die

paulinische Theologie Missionstheologie, also praktische Theologie, nicht Systematik, ist.
Geht es aber dem Evangelisten und Seelsorger Paulus primär um die Gleichberechtigung
und Freiheit von Juden und Heiden im Hause Gottes, in welches Jesus Christus beide

zusammen eingeführt hat — wie kann er dann den Apostel als einen Mann darstellen, der
für ein "Prinzip" kämpft? Als ob nicht in den Pirke Aboth III (und in Qumran) das

Prinzip der Determination (oder der gnädigen Erwählung) fröhlich Arm in Arm ginge mit
dem Prinzip persönlicher Verantwortung (oder Gesetzesfrömmigkeit)? Als ob nicht die

Yodo Shin Shu Bewegung innerhalb des Buddhismus für das Prinzip "Gnade" in

3
Vgl. J. Lönning: Stud. Theol. 24 (1970), S. 1-69.



M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs 83

grossartiger Radikalität kämpfte, wahrscheinlich ohne etwas von Christus zu wissen? Und
als ob nicht protestantische Orthodoxie mitschuldig wäre an furchtbaren äusseren und
inneren Kriegen? Die christologische Mitte der paulinischen Predigt von der Rechtfertigung,

an welche Mussner bisweilen appelliert, hindert doch Paulus daran, aus der

Rechtfertigung ein logisches oder systematisches Prinzip zu machen. Eine als Prinzip
verstandene "rechte Lehre" würde einem nömos nur allzusehr gleichen, durch welchen
des Menschen Heil sichergestellt werden sollte. In der Theologie, auch in der Exegese,
geht es jedoch nicht um Prinzipien, sondern um Personen und um das Heil, das im Leben
innerhalb des Gottesbundes besteht. Mit richtigen Prinzipien kann der Weg zur Hölle
gepflastert sein.

2) Zum Gespräche mit den Juden, sei es denn mit jenem pseudo-jüdischen Erbe, das in
der Gestalt der galatischen Opponenten des Paulus in Erscheinung tritt, ist zu fragen: Ist
Mussner weit genug gegangen in seinem Versuch, via Galaterexegese das an den Juden im
Bereich der Christenheit vollzogene Unrecht "wiedergutzumachen"? Vermutlich wäre er
einverstanden, den Hinweis auf ehrliches Schuldbekenntnis und auf notwendige Früchte
der Busse an die Stelle der Rede von einer möglichen satisfactio operum zu setzen. Nach
Auschwitz und allem Vorhergegangenen ist ja der blosse Gedanke an eine "Wiedergutmachung"

überheblich und illusionär. Lässt sich aber ein echtes Schuldbekenntnis
verbinden (a) mit der Bezeichnung des Gesetzes und jedes ernsthaften Gehorsamsversuches

als eines verdammenswerten Prinzips, (b) mit der Charakterisierung der galatischen
Gegner des Paulus als Vertretern "einer jüdischen Gesetzesfrömmigkeit" (S. 9), (c) mit
der Konfrontierung der "christlichen Religion" mit der "jüdischen Gesetzesreligion"
(S. 99, A. 115), (d) mit der Behauptung, das Gesetz sei in dem mit Christus
angebrochenen neuen Aeon einfach abgeschafft, und (e) mit der Bezeichnung des Tenachs
(des Alten Testamentes) als eines "Textes", der seine Bedeutung nicht in seinem Zeugnis
für bestimmte Ereignisse hat, sondern (von dem als Juden geborenen Paulus) mutwillig als

zeitlose Offenbarung ausgelegt wird? Selbst beim besten Willen zur Versöhnung und
Wiedergutmachung kann es geschehen, dass der Bruder weiterhin karikiert und malträtiert
wird. Für gläubige Juden ist das Gesetz und die Schrift Wort des Lebens. Statt seinen
Blick ausschliesslich auf die hoffnungslose Alternative: Heilsgeschichte oder Schrift-
Text? zu fixieren, hätte Mussner den Schriftgebrauch des Paulus doch wohl auch unter
weiteren Aspekten untersuchen können. Vielleicht versuchte Paulus, wenn er die Schrift
zitierte, auf jene geschichtliche Stimme Gottes zu hören, welche zu Israel sprach, und
welcher Israel gehorchen sollte oder wollte. Gerade der Schriftgebrauch des Paulus wäre
dann eine Exemplifikation der bleibenden Bindung des Apostels und seiner Botschaft an
das von Gott und für Gott lebende Israel. Auf alle Fälle hätte Mussner unter
Berücksichtigung der Aussagen von Gal. 3,6—4,21; Rom. 2—4; 5,19; 8,4; 10,4; 13,8—10
etc. den Vers Rom. 3,31 besser übersetzen können als mit "wir stellen das Gesetz hin"
(S. 259).

3) Die wieder und wieder von Mussner aufgestellte Behauptung, dass Gesetz und Fluch
für Juden und Heiden in gleicher Weise gültig seien, kann schwerlich als Meinung des

Paulus ausgegeben werden, wenn das Zeugnis von Rom. 4 und Gal. 3 ernstgenommen
wird. Macht es doch der Apostel sonnenklar, dass Gott das Gesetz nur denen gab, denen
er zuvor die diathëkë gegeben hatte. Entsprechendes gilt vom Deuteronomium, das Paulus
in Gal. 3 zitiert: der Fluch ist nur dem Bundesvolk angedroht — und diesem Volk einzig
dann, wenn es den Bund bricht und die Gesetze übertritt; zur Bundschliessung gehört die
Gesetzgebung und die Fluchandrohung. Endlich unterscheidet Paulus in Rom. 2,12;
5,12ff.; 9,4 (auch 3,1-2?); 1. Kor. 9,20—21 deutlich zwischen Menschen unter dem



84 M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

Gesetz und Menschen ohne Gesetz. Die Pointe von Rom. 3,19—20 ist nicht die Expansion
der Sünde auch über die Heiden, sondern ihre Herrschaft auch in Israel: gemäss Psalm 143

(142), 1—2 ist das Maul gerade auch des frommen Juden gestopft. In Gal. 3,13f. und
4,4—5 argumentiert Paulus, dass die unter dem Gesetz stehenden Juden vom drohenden
Fluch erlöst wurden, damit die Heiden den Segen erben konnten. Nach Paulus war also
der den Heiden verheissene Segen gleichsam blockiert, solange die Nachkommenschaft
Abrahams nicht erlöst war. Die Heiden verdanken ihre Rettung der Tatsache, dass Gott
mit dem Juden Jesus die Geschichte und Sendung der Juden ihrem Ziele zuführte.

4) Den Begriff "Gesetzeswerke" verbindet Mussner mit dem "Prinzip des Tuns". Mit
Recht spricht er das Judentum frei von der durch Ignoranz, Vorurteil und Verleumdung
bestimmten Anklage, dass es grundsätzlich einer Leistungsreligion huldige und vom
Doppelgebot der Liebe keine Ahnung habe. Dennoch versucht Mussner nachzuweisen,
dass der Begriff "Gesetzeswerke" jüdischen Ursprungs sei (S. 169, A. 15; S. 218; vgl. E.

Lohmeyers Aufsatz über dieses Thema). Dabei wird übersehen, dass die Freunde und
Förderer der Gesetzeswerke eine Auswahl von Gesetzeserfüllungen als pars-pro-toto-
Leistung ausgaben. In Gal. 3,10; 5,3; 6,15 und Rom. 2,25 erinnert Paulus sie daran, dass

es beim Gesetz um ein "alles oder nichts" geht. Der Apostel selbst hat nichts auf dem
Herzen gegen das "Tun" des Gesetzes (vgl. bes. Rom. 2,6—15; 13,8—10; 8,4; laut R. Bring
zitiert er auch Lev. 18,5 in zustimmendem, allerdings auf Jesus Christus abzielendem
Sinne). Doch gilt vor Gott laut seinem Zeugnis nur die Erfüllung des ganzen Gesetzes, wie
sie im Glauben Jesu Christi an Gott und in seiner Liebe zu den Sündern vollzogen ist und
durch die Liebe unter den Gliedern der Gemeinde bezeugt wird. Weil die (ausgewählten,
bloss partiellen Gehorsam erfordernden) "Gesetzeswerke" etwas ganz und gar
Unjüdisches sind, bleibt die These (E. Hirschs, W. Michaelis'. J. Muncks) betr. den nicht
jüdischen oder judenchristlichen, sondern heidenchristlichen Ursprung der galatischen
Irrlehrer erwägenswert — nur sollte sie nicht primär mit dem vieldeutigen Präsens

peritemnömenoi in Gal. 6,13 begründet werden.
5) In der Auslegung besonders rätselhafter und umstrittener Stellen (vor allem von Gal.

1,10; 3,20; 4,25) und in der Behandlung der stoicheîa (4,3 und 9) hat Mussner gordische
Knoten bald in kunstvoller, bald in etwas künstlicher, sicher aber immer in tapferer Art
aufgelöst. Problematischer ist aber die Tatsache, dass er bei der Übersetzung und
Erklärung von pistis Christoü (in 2,16 etc.) eine durch Gal. 3,8—9, durch die
alttestamentlichen Aussagen über "treue" Gottesknechte und durch den Hebräerbrief
immerhin deutlich suggerierte Möglichkeit nicht ernsthaft in Erwägung zieht: die

genannten Worte können mit "Glauben (oder Treue, vgl. Rom. 3,3) des Christus"
übertragen werden. Wären die Arbeiten J. Haussleiters, G. Kittels, P. Vallotons, II.
Ljungmanns und anderer über den Glauben berücksichtigt worden, so hätte nicht nur die

"Objektbezogenheit" des Glaubens (auf Christus), sondern auch Christus selbst als

Subjekt des rechtfertigenden Glaubens die gebührende Beachtung gefunden. In Gal. 3 ist
das Kommen Christi und das Kommen des Glaubens nicht von einander zu unterscheiden.
— Übersehen ist endlich, dass Gal. 2,15 übersetzt werden kann: "wir sind jüdische, nicht
von den Heiden stammende Sünder .". Würde diese Übersetzung gewählt, so entfiele
nicht nur der Verdacht, Paulus rede an dieser Stelle ironisch, sondern würde auch die

falsche, durch den Yom Kippur und viel jüdische Gebete ohnehin als gegenstandslos
erwiesene, Anklage gegen die Juden, sie glichen gesamthaft dem Pharisäer in Jesu

Gleichnis, einer ihrer angeblichen Stützen beraubt. Der qualifizierten Bedeutung von Gal.
2,15 hätte dann wohl auch eine bessere Interpretation des komplizierten Verses 2,17
folgen müssen, als sie jetzt vorgelegt ist.



M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs 85

6) Eine gewisse Skepsis ist wahrscheinlich angebracht gegenüber der Diskreditierung
der paulinischen Schriftinterpretation, dem Bild des in Jerusalem triumphalistisch
auftretenden Paulus, der etwas dünnen Herausarbeitung des Kreuzes als der Alternative
zur Beschneidung (vgl. bes. Kol. 2,11 in E. Lohmeyers Auslegung, und Eph. 2,11—16),
der Unterbelichtung der Auferweckung Jesu (welche durch die Betonung der Gabe des

Pneuma nur teilweise aufgehoben wird), der Abwertung des jüngsten Gerichtes (das
"keine konstituierende Bedeutung" in der Rechtfertigungslehre des Paulus haben soll,
S. 283), der entsprechenden Kleinschreibung der futuristischen Eschatologie und
Hoffnung, dem Pathos, mit welchem von der "echten Wahlfreiheit zwischen Gut und Böse"
gesprochen wird (S. 378), und endlich der phantastischen Überbewertung der kirchlichen
Taufe.

Dass die zwei ersten Hauptteile des Briefes (S. 77ff. und 205ff.) mit formalen und
vorwiegend negativen Überschriften versehen sind, so dass der dritte Hauptteil (S. 364ff.),
nach seinem Titel zu urteilen, wie ein willkürlich angehängter positiver Zusatz aussieht, ist
ein Schönheitsfehler. Er sollte, ebenso wie rauhe Übersetzungen des Griechischen,
griechische Brocken innerhalb des Übersetzungstextes und unerklärte Fachausdrücke in
der Kommentierung, leicht bei einer spätem Auflage zugunsten besserer Leserlichkeit zu
eliminieren sein.

Die Bewunderung und der Dank, die sich Mussner durch seine methodisch und sachlich
gleich hervorragende und ertragreiche Arbeit verdient hat, werden durch solche

Beobachtungen in keiner Weise vermindert.

2.

Das Buch A. van Roons über die Echtheit des Epheserbriefes4 offeriert etwas Besseres
als nur eine Auffrischung der traditionellen Argumente. Eine Lösung der Verfasserfrage
wird präsentiert, welche soviel Wind aus den Segeln der sich bisher mit Breitseiten
bearbeitenden Fregatten der konservativen und der radikalen Forscher, doch auch aus
denen der stilleren Begleitboote mit ihren vorsichtigen Unentschiedenen nimmt, dass alle
Schiffe inskünftig zwecks profitablen weiteren Warenaustausches friedlich neben einander
vermoort werden können. Nur eingeschworene und unverbesserliche Streithähne werden
es sich leisten, den qualifizierten Kompromissvorschlag van Roons zu ignorieren.

Die angebotene Lösung des Problems lautet folgendermassen: Der Epheserbrief geht
auf einen gleichzeitig für zwei Briefe an Gemeinden im Lykustal bestimmten Entwurf
zurück. Während seiner Gefangenschaft in Caesarea, bisweilen in Anlehnung an das

vorgegebene Kerygma und an entsprechende Bekenntnisformeln, fertigte Paulus diese
Skizze schriftlich oder in seinem Kopfe an. Unter des Apostels "dominantem" Einfluss
wurde sein Entwurf von Gliedern des "paulinischen Kreises", welcher Mitarbeiter und
Sekretäre umfasste, mit traditionellem, vor allem mit paränetischem Material angereichert
und in zwei etwas variierenden Exemplaren ausgefertigt. Einer der zwei Briefe wurde nach
Kolossä geschickt, der andere war ursprünglich für Hierapolis und Laodizea bestimmt,
wurde aber gleich wie der Kolosserbrief nicht nur am Bestimmungsort gelesen (vgl. Kol.
4,16), sondern auch Nachbargemeinden zugänglich gemacht. Im Verlauf der gottesdienstlichen

Ixsungen der zwei Briefe und im Vollzug der Anfertigung immer neuer Kopien

4
S.o., A. 2.



86 M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

wurden die Hierapolis/Laodizäa- und Kolosser-Briefe zwecks Erhellung und Verschönerung

ihres Inhaltes einander wechselseitig angeglichen.
Der schliesslich in den Kanon aufgenommene sog. "Epheserbrief' verdankt daher

seinen Aufbau, seine Sprache und seinen Inhalt drei Entwicklungsstufen: dem pauli-
nischen Originalentwurf, der sekretäriellen Bearbeitung und einer überlieferungsbedingten,

vermutlich in Ephesus vollzogenen, Endredaktion. Diese Geburtsgeschichte des heute
vorliegenden Dokumentes wird als Beweis für einzige und direkte paulinische Verfasserschaft

bezeichnet. Denn auch bei der Abfassung aller paulinischen Briefe (selbst der
unbestritten als echt geltenden Galater-, Römer und Korintherbriefe; nur die Pastoralbriefe

werden als Sonderfall bezeichnet und von der Diskussion ausgeschlossen) leisteten
die von Paulus genannten Mitverfasser und/ oder die anonym gebliebenen Sekretäre mehr
als nur die Aufnahme eines Diktates oder die Verwandlung von Notizen in eine
Reinschrift. "Authentizität" wird daher von van Roon nicht im Sinne eines Ausschlusses

von kreativen Mitarbeitern und späteren Redaktionen verstanden.
Die zur Begründung dieser Thesen vorgetragenen Argumente sind so breit, reich und

tief, dass sie je eigenes Gewicht haben und würdig sind, nicht nur als Elemente im Streit
um die Verfasserfrage und Entstehungsgeschichte des Epheserbriefes angesehen zu
werden.

Auf die einleitenden Kapitel I—V, welche über die Forschungsgeschichte, die äussere

Bezeugung und das Verhältnis der Briefstruktur und des Briefeinganges und -abschlusses

zu den entsprechenden Elementen der paulinischen Homologoumena berichten, folgen
drei Hauptteile:

Kap. VI behandelt Stil und literarische Eigenart. In Ergänzung von E. Percys
Argumenten über die Gleichheit des Gebetsstiles in allen Paulinen werden verschiedene
Gründe für die Echtheit genannt: Die Suche nach, bzw. die Rede von einem einheitlichen
paulinischen Stil wird als unmöglich erklärt. Die Echtheitskriterien des mit einem
Komputer arbeitenden A.Q. Morton werden als unzureichend dargestellt und durch
andere, subtilere, ersetzt. Insbesondere die "rhythmischen" sprachlichen Elemente und
die "sich reimenden" gedanklichen Charakteristika gelten als "hellenistisch-jüdische"
Eigentümlichkeiten, welche unmöglich einem (z.B. von E. J. Goodspeed portierten)
heiden-christlichen Verfasser zugeschrieben werden können. Unter Umgehung der

Septuaginta habe der Epheserbrief, gleich wie die Hymnik von Qumran, direkt an

Eigenarten hebräischer alttestamentlicher Texte angeknüpft.
Kap. VII hat den Inhalt des Briefes zum Gegenstand. Botschaft und Lehre werden

dargestellt in der Form von Untersuchungen über ausgewählte Begriffe (Mächte und
Gewalten; füllen — Fülle; Haupt — Leib — Glieder; vollkommener, innerer, alter, neuer
Mensch u.a.m.). Die Methode der Konzentration auf Begriffe entspricht der Behandlung
der paulinischen Botschaft in Bultmanns neutestamentlicher Theologie; doch unterscheidet

sich van Roon in der Anwendung dieser Methode durch die Beifügung von
kosmologischen zu den anthropologischen Begriffen. Indem er auf die in den unbestrittenen

Paulinen (z.B. in Rom. 8 und 1. Kor. 15) vorhandenen kosmologischen Aussagen
des Apostels hinweist, ist es ihm möglich, die "Affinität" der Kolosser- und Epheserbriefe
zu den "echten" Paulusbriefen zur Geltung zu bringen.

Theologisch besonders reich befrachtet ist Kap. VIII, in welchem u.a. zwei Thesen E.
Käsemanns beleuchtet werden. Der Verfasser bekämpft die Behauptungen, im Epheserbrief

seien die Christologie durch die Ekklesiologie überschattet und die Rechtfertigungs-
lehre mit ihrer Polemik gegen das Gesetz (nach Bultmann auch das Verhältnis zwischen
Indikativ und Imperativ) so abgeflacht, dass Paulus als Verfasser nicht in Frage komme. In



M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs 87

demselben Kapitel wird dafür argumentiert, dass die im Epheserbrief vorausgesetzte
Gemeindeordnung, im Speziellen die auffallende und ausschliessliche Betonung des

Dienstes am Wort (4,11), keinen Beweis für einen nachapostolischen Ursprung des Briefes
liefere.

Der Abgesang besteht in zwei Kapiteln (IX und X) über Eigenarten der paränetischen
Tradition, welche im Epheserbrief aufgenommen ist, und (noch einmal) über die

sprachlichen und sachlichen "Affinitäten" zwischen dem Epheser-, dem Kolosserbrief und
den unbestrittenen Paulinen. Van Roon hält die Frage nach der Priorität des

Epheserbriefes gegenüber dem Kolosserbrief oder umgekehrt für unbeantwortbar, neigt
aber zu einer Bevorzugung des Epheserbriefes.

Besonders markant sind folgende, über das ganze Buch verteilte Phänomene:
Unterschiede zwischen dem Epheserbrief und dem paulinischen Homologoumena werden
gebührend anerkannt; doch gelten sie eher als Beweis für die Echtheit, als für die

Pseudonymität des Epheserbriefes, da sie ja von einem geschickten Pseudonymen
Verfasser vermieden worden wären. In stilistischer Hinsicht wird die Beobachtung, dass

Paulus keine klassische griechische Bildung besass, verbunden mit der Feststellung, dass er
ästhetische Kriterien, besonders semitischer Art, sehr wohl berücksichtigte. Die Benutzung

vorpaulinischer Hymnen wird radikal in Frage gestellt. Auch lehnt van Roon die
verschiedenen Theorien von der sprachlichen und/ oder materiellen gnostischen Beeinflussung

und der antignostischen Tendenz des Briefes ab: der kombinierte Aion-Anthropos-
Erlöser-Mythus, der laut C. Colpe und H.-M. Schenke erst kurz vor 300 n.C. bei Mani
auftaucht, kann unmöglich die Voraussetzung des im Jahre 96 sicher bezeugten
Epheserbriefes bilden oder seine Polemik bestimmen. Subtile Kritik wird auch gegenüber
der auf alttestamentliche, apokalyptische und rabbinische Schriften begründeten
Konzeption der Gesamtpersönlichkeit (corporate personality) geübt. Gottes Erwählung und
die Liebe Jesu Christi, nicht eine natürliche sozio-psychologische Verbundenheit, bildet
das Band zwischen dem Messias und seinem Volk. Eine unilaterale, einer Einbahnstrasse
gleichende Beziehung besteht zwischen Christus dem Haupt über alle Welt, dem am
Kreuze geopferten Leib und der vom Erhöhten geschaffenen und erhaltenen Kirche. Nur
in Anlehnung an griechisch-römische, doch auch an hellenistisch-jüdische Bezeichnungen
einer Gemeinschaft als "Leib" oder Gemeinschaft von "Gliedern", also quasi mit einem
"Wortspiel" (S. 307), wird die Kirche als Leib des Hauptes Christus bezeichnet. Ungleich
H. Schlier will van Roon nicht von einer im Epheserbrief behaupteten Identität zwischen
Christus und der Kirche reden. Die zentrale Botschaft von der Einheit der Juden und
Heiden unter dem einen Haupte kommt vielleicht etwas spät (erst auf S. 353ff., 370ff.),
doch immerhin mit Nachdruck zur Geltung. Trotz der besonderen Akzente, welche auf
die realisierte Eschatologie gesetzt werden, wird betont, dass im Epheserbrief auch die
eschatologische Zukunftserwartung, mit Einschluss der Parusie, weder abwesend, noch ein
bloss traditionsbedingter Fremdkörper ist.

Zur Kritik wäre im Einzelnen viel, ist aber im Blick auf das Ganze nur wenig zu sagen.
Van Roon benutzt die Worte "hellenistisches Judentum" wie einen Zauberbegriff zur
Lösung unzähliger sprachlicher und sachlicher Rätsel. Die jüdische Apokalyptik und
Qumran scheinen kurzerhand darin eingeschlossen zu werden. Manchmal gelten einzelne
Philozitate als hinreichender Beweis dafür, dass gewisse stilistische und materielle
Phänomene als typisch hellenistisch-jüdisch anzusehen sind. Hat der "hellenistische
Jude" Paulus wirklich alles und jedes leichter aus jüdischem Erbe als aus seiner
heidnischen (sei es religiösen, philosophischen oder säkularen) Umwelt übernehmen
können? Wenn doch die Rechtfertigungspredigt des Paulus ein Teil seiner Missionstheo-



88 M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

logie ist (S. 376), und wenn laut dem Apostel die Kirche ihre geistlichen Gaben nur
zugunsten der zu rettenden Welt besitzt (S. 345f.), so können ihn schwerlich einzig
/wrf/sc/z-hellenistische Elemente bestimmt haben. Entweder hätte van Roon schärfer
zwischen den verschiedenen, z.T. kontradiktorischen Tendenzen des Frühjudentums
unterscheiden müssen, oder er hätte einen Beweis dafür liefern müssen, dass Paulus

unmöglich heidnische Begriffe, wie sie z.B. durch Irrlehrer zu seinem Gehör und
Bewusstsein kamen, in sein Denken und Vokabular aufnehmen konnte.

Trotz der sorgfältigen Wort- und Stilforschungen des Verfassers wird nicht deutlich,
warum die formgeschichtliche These nur negativ beurteilt wird, laut der in vielen
Paulinen, besonders aber im Epheserbrief, vorpaulinische Hymnen verwendet sind. Wird
diese Arbeitshypothese nur darum verworfen, weil in der bisherigen Forschung über
Hymnen im Neuen Testament häufig heidnische, vor allem gnostisch-mythologische,
Grundformen rekonstruiert worden sind — mit dem Erfolg, dass eine Bejahung der
Existenz von Hymnen fast identisch wurde mit der Behauptung der vorpaulinischen (und
vorjohanneischen) Existenz des ausgereiften "gnostischen Mythus"? Man braucht aber
das Kind nicht mit dem Bade auszuschütten: Gattungen verschiedener Hymnen und die

vorpaulinische Entstehung gewisser Hymnen können auch ohne innere Verbindung mit
einer fragwürdigen religionsgeschichtlichen Hypothese herausgesarbeitet und berücksichtigt

werden.
Die unermüdliche Aufzählung von Ähnlichkeiten und Korrespondenzen zwischen den

Epheser- und Kolosserbriefen auf der einen, den Homologoumena auf der anderen Seite
lässt vielleicht zu wenig Spielraum für Wandlungen im Denken und Formulieren des

Apostels. So gut wie andere grosse Menschen war Paulus doch wohl willens und im
Stande, in verschiedenen Stadien seines Lebens laufend Neues zu lernen und zu sagen.

Problematisch scheint endlich die faktische, wenn auch nicht explizite, Kombination
von drei Behauptungen, die z.T. in starker interner Spannung zu einander stehen: a) Der
heutige Epheserbrief ist ein Konglomerat von echt-apostolischem Originalentwurf,
sekretärieller Bearbeitung und Redaktion; b) Paulus selbst ist der Verfasser dieses Briefes
und trägt die volle Verantwortung für seine Form und seinen Inhalt; c) was für den

Epheserbrief gilt, ist auch für die unbestrittenen Paulusbriefe gültig: man hat es niemals
nur mit Paulus, sondern immer auch mit Mitarbeitern zu tun. — Die bisher von der
Literarkritik gestellte Frage nach dem Verfasser eines Dokumentes ist durch die

Verbindung dieser Thesen mehr umgangen als beantwortet. Der Buchtitel "The
Authenticity of Ephesians" wirkt irreführend, da ja die zweite der drei Thesen im Lichte
der ersten und letzten nicht ernst gemeint sein kann. An die Stelle des genialen
individuellen Verfassers ist eine schöpferische Gemeinschaft, genannt der "paulinische
Kreis", getreten. Der Prozess der Entstehungsgeschichte ersetzt das Wunder oder den
Anstoss eines persönlichen Zeugnisses; Soziologie verdrängt Psychologie, Biographie und
Inspiration im profanen (und religiösen? Sinn dieses Begriffes.

Weil diese Programmänderung und dieser Tausch sich auch in der Bearbeitung vieler
anderer biblischer Bücher ereignen, mögen sie zugunsten der Einheitlichkeit der

Forschungsmethoden und -ergebnisse sprechen oder doch leicht zu verschmerzen sein. Die
angebotenene Ersatzlösung für eine klare Beantwortung der Verfasserfrage kann aber
auch einen schweren Verlust für die weitere Paulusforschung bedeuten. Würde nämlich
der Epheserbrief als echt und authentisch im üblichen Sinn erwiesen, oder würden
wenigstens alle Argumente gegen seine Echtheit als willkürlich und hohl entlarvt, so
müsste der Inhalt und der (Gebets-)Stil dieses Dokumentes eine kräftige Bedrohung und
eventuelle Korrektur dessen darstellen, was bisher auf der Linie der Leistungen Augustins,



M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs 89

der Reformatoren und der Tübinger Schule als paulinische Theologie gegolten hat. Der
nach Erlösung schreiende Einzelne und die gnädige Rechtfertigung des Menschen im
Allgemeinen standen im Brennpunkt des Interesses, wo immer Gal. 2 und Rom. 7—8 als

Zentrum und Höhepunkt der paulinischen Botschaft angesehen wurden. Aber die

Weltpolitik Gottes und die Unterwerfung aller Mächte, insbesondere die Unterscheidung
und Vereinigung von Juden und Heiden im Leibe Jesu Christi, wie sie im Epheserbrief
dargestellt (und z.B. auch in Rom. 1—5; 9—11 immerhin auch kräftig angedeutet) werden,
sprengen den Rahmen einer auf individuelle oder kollektive Anthropologie beschränkten
Christologie und Soteriologie. Die enge Verbindung von Christologie, Ecclesiologie, Ethik
und Mission im Epheserbrief gibt der sozialen Dimension der Heilsbotschaft eine Stellung
nahe der Mitte, sicher nicht im Anhang der eigentlichen Theologie. Das Gewicht von
Gebet und Hymnen verbietet eine doktrinäre Überbetonung eines einzelnen Aspektes der
Botschaft des Paulus: auch ohne Verwendung des Begriffes "Rechtfertigung" kann die

Rettung aus reiner Gnade besungen werden.
Ein "echter" Epheserbrief zwingt zur Revision alter Urteile und Vorurteile, insbesondere

zur Aufgabe der Ansicht, es gehe Paulus um die Durchsetzung eines Prinzips. Die

geruhsame Betrachtung des paulinischen Corpus als einer Mischung paulinischer Impulse
mit sekundärer und tertiärer Überarbeitung aber kann wie eine Dispensierung von
notwendigem Umdenken wirken. Auf alle Fälle hat der Epheserbrief sein eigenes Gewicht
neben dem Galater- und Römerbrief. Er ist ein ebenso starker Anlass zu einer

permanenten Revolution von Kirche und Theologie, wie es einst die Lieblingskinder der
Reformatoren unter den unbestrittenen 3. Paulinen waren.5

3.

Aufgrund seiner exakten historisch-kritischen Arbeit und seiner oft scharfsinnigen
theologischen Reflexion ist der katholische Ausleger F. Mussner beim Gal. zu völliger
Aufgeschlossenheit für die paulinische Rechtfertigungslehre gelangt. Er ist bereit, auch
den am Höchsten stehenden Kirchenmännern Widerstand zu leisten, wenn es um die

Respektierung dieser Lehre geht. Auf dem Boden derselben, wenn auch noch weniger
ausgebildeten und erprobten, Qualitäten hat sich der Protestant A. van Roon beim Eph.
zur Anerkennung der Echtheit des Briefes und der besonderen Bedeutung seiner

hymnischen Diktion (als eines Bandes, das die Kirche mit jüdischem Erbe verbindet)
durchgerungen. In der Entdeckung der bleibenden positiven Bedeutung Israels, bzw. der

Notwendigkeit eines brüderlichen Verhältnisses zwischen Israel und der Kirche, und in
der affirmativen Beurteilung der zu den dogmatischen und hymnischen Äusserungen
gehörenden Paränesen stimmen beide Forscher überein — obwohl sie in einigen nicht
unwichtigen Detailfragen (wie z.B. der Bedeutung der Eschatologie für die Ethik) die

5
Bedauerlich sind an van Roons Buch gewisse Mängel der Indices. Ein Verzeichnis der zitierten

griechischen und römischen Autoren, auch der Kirchenväter (ausser wenn sie die Gnosis beschreiben)
fehlt, und im Index der Namen moderner Forscher gibt es schreiende Lücken. Dazu ist das Buch
verunstaltet durch ein Übermass von Druckfehlern. Von den ersten hundert Seiten enthält mindestens
die Hälfte je bis zu drei Druckfehlern; Errata machen z.B. auf S. 75f. und 426 ganze Sätze

unbegreiflich, oder sie sind ausgesprochen hässlich (z.B. leitourgoün statt leitourgeîn; Galations statt
Galatians, Bauer statt Baur, Origines statt Origenes). In den Anmerkungen auf S. 182, 214 und 338
finden sich Übersetzungsfehler bei der Wiedergabe deutscher Zitate in englischer Sprache. Ein so
wichtiges und unendlich langsam produziertes Buch hätte vom Verlag besser betreut werden sollen.
Trotzdem sollte der horrende Preis weder Freund noch Feind des Epheserbriefes davon abhalten, dies
Werk zwecks weiterer exakter Forschung zu erwerben.



90 M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

Akzente verschieden setzen. Die relative Harmonie zwischen den zwei Auslegern ist
wahrscheinlich als ein Reflex jener dialektischen Einheit des Inhaltes der zwei
kommentierten Briefe zu beurteilen, welche zum Schaden der Kirchen und ihres
Verhältnisses zu den Juden und allen "Ungläubigen" lange Zeit unterschätzt wurde.

Die im Gal. sowie im Rom. und Phil, entfaltete Rechtfertigungslehre ist eine

predigthafte und seelsorgerliche Auslegung der einen grossen Tat Gottes: der Ankunft,
der Person, des Werkes, insbesondere des Kreuzes Jesu Christi. Im Eph. wird Bedeutung
und Wirkung des Todes Christi am Kreuz mit anderen Worten gepriesen, doch ebenso
nachdrücklich wie im Galaterbrief unter Betonung der Rettung des Menschen sola gratia
und sola fide (bes. Eph. 2,4—10. 13—19), dazu mit speziellem Akzent auf der ge-
meinschafts-stiftenden Kraft Gottes. Die Bedeutung der Macht der Rechtfertigung ist
nicht zu Unrecht in den letzten Jahren (vor allem von E. Käsemann und P. Stuhlmacher)
meist im Anschluss an den Rom. herausgearbeitet worden. Auffallend und vielleicht noch
zu wenig beachtet ist die Tatsache, dass im Gal. (1,1) und im Eph. (l,19ff.) wie im Rom.
(1,4) die Auferweckung Christi vor seiner Kreuzigung genannt wird, und dass kosmische
Terminologie und Hinweise auf die Mächte und Gewalten der Welt in allen diesen Briefen
mit gleicher Betonung vorkommen (vgl. auch Phil. 1,9—11). Die unabdingbare Bedeutung
der Auferweckung Christi (nicht nur seines Todes: vgl. Rom. 4,25) für die Rechtfertigung
und Rettung der Menschen und für die Einbeziehung des Kosmos in Gottes Heilswillen,
welche sich auch, aber vielleicht nicht nur in der Missionstätigkeit der Kirche
widerspiegeln soll, harrt noch der subtilen Erforschung und klaren Darstellung. Nur wenn der
Galaterbrief durch den Epheserbrief und der letztere durch den ersteren erklärt werden,
wie es auch ihre Sequenz im neutestamentlichen Kanon suggeriert, sind neue theologische
Entdeckungen in der Paulusforschung zu erwarten.

In Gal. 4 spricht Paulus über die nach der Geburt des verheissenen Sohnes erfolgte
Ausstossung Ismaels und seiner Mutter als der Typen eines durch das Gesetz bestimmten
Verhältnisses zu Gott. Diese Aussage wird in Eph. 2—3 komplementiert durch die

Feststellung, dass jetzt Heiden in das von Gott erwählte heilige Volk eingeschlossen sind,
in den einen, nicht von Händen gemachten Tempel eingebaut werden und desselben Erbes,
wie die Juden teilhaftig werden. Die Schaffung dieses "Friedens" zwischen Juden und
Heiden, und zwischen beiden und Gott, beruht auf dem Opfer von Fleisch und Blut
Christi am Kreuz, bzw. auf seiner die ganze Menschheit umfassenden und heiligenden
"Beschneidung" (vgl. Kol. 2,11). Was im Gal. wie eine lehrhafte, ja exkommunizierende
anti-jüdische Polemik aussieht, wird im Eph. im Tonfall des Lobpreises qualifiziert, wenn
nicht korrigiert. Weil die Kirche zu Israel gehört, gehört auch Israel zur Kirche — vielleicht
darf man sagen: gleich wie die zwei verlorenen Söhne im Gleichnis Jesu zueinander
gehören, so dass niemals einer ohne den anderen ein Sohn des guten Vaters sein kann.
Nichts widerspricht der Annahme, dass Paulus in seinem Denken über Israel von 1. Thess.

2,15—16 über Gal. 4,21—31 und Rom. 9—11 einen Weg bis zu Eph. 2—3 gegangen ist —

einen Weg, auf dem ihm die Ausleger und die Kirche folgen sollen und dürfen, wenn sie

ihrer Sache treu sein wollen.
In Gal. 1—2 beweist Paulus laut den Kommentaren seine Unabhängigkeit von der

Urkirche in Jerusalem. Der ganze Gal. kann als eine Kritik an der vorhandenen Kirche im
Namen des wahren Gnadenwerkes und der einen Botschaft von Jesus Christus verstanden
werden. Deutlich gemacht wird die Pflicht, das Recht und die Not des Einzelnen in
seinem Stand gegen fromme Traditionen. Doch sollte nicht übersehen werden, dass Paulus
durch das, was er autobiographisch über sein Verhältnis zu Jerusalem schreibt, mehr als

seine Unabhängigkeit, geschweige seinen Trotz, beweist: er dokumentiert auch seine



M. Barth, Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs 91

Freiheit für Jerusalem und seine Bereitschaft, kirchliche Gemeinschaft aufzubauen und zu
erhalten. Der Eph. setzt da ein, wo der Galaterbrief abschliesst: von Christus reden und
aus Glauben leben bedeutet als Glied der Kirche und als Missionar für alle Welt existieren.
Niemand kann Christus rühmen und nachfolgen — und sich dabei gleichzeitig dem Leiden
entziehen, die Mitchristen anderer Herkunft verachten und die Hoffnung auf den

Triumph Christi über die feindlichen Mächte und das All aufgeben. Repräsentiert der Gal.
Sturm und Drang, so äussert sich im Eph. die Weisheit des vielgeprüften Mannes. Doch
wollen sowohl der jüngere als auch der ältere Paulus einzig als Diener Christi verstanden
werden, und beide sagen ein überzeugtes Ja auch zu Jesu Christi problematischem, von
Spaltungen und Irrlehren bedrohten Volk: der Kirche aus Juden und Heiden. Was für
einzelne Gemeinden einschliesslich Jerusalems gilt, ist auch für die ganze ökumenische
Kirche gültig — und umgekehrt. Keine Christologie und Soteriologie ohne Ekklesiologie!
Keine persönliche Rettung ausser zusammen mit Nahen und Fernen!

Die Ethik des Gal. ist durch die Spannung zwischen Geist und Fleisch, die der
Spannung zwischen neuer Schöpfung und altem Aeon entspricht, und durch ihre
eschatologische Ausrichtung auf das kommende Gericht und die noch bevorstehende
Rechtfertigung gekennzeichnet (1,4; 5,5.16ff.; 6,7—10). Gerade in diesem Rahmen
spielen die Begriffe Liebe und Freiheit eine ausschlaggebende Rolle. Die Ermahnungen
des Eph. scheinen, trotz der häufigen Gegenüberstellung von Einst und Jetzt in diesem
Brief, grundnüchtern, ja, fast hausbacken; doch gibt es auch Aufforderungen zu
geistlicher Trunkenheit und zum tapferen Gebrauch der geistlichen Waffenrüstung im
Kampf des Lichtes gegen die Finsternis. Das Feld ethischer Entscheidung und
Verhaltensweise ist hier nicht weniger spannungsgeladen als im Gal., der sich seinerseits ja
auch nicht scheut, Listen von sog. Tugenden und Lastern vorzulegen. Die Unmöglichkeit,
eine durch absolut gesetzte, diesseitige Kräfte oder Werte geprägte Ethik zu entwerfen,
geschweige zu befolgen, wird in beiden Briefen klar. Sich in je eigener Weise an Gott,
Christus und Paulus ein Beispiel nehmen, der Kraft des Geistes folgen und vertrauen,
nüchtern auf der je und je gegebenen Station im Leben ausharren in wachem Warten auf
das kommende Gericht (laut Eph. 4,13 besonders auf den kommenden Königssohn und
Bräutigam, Christus) — das sind Hauptelemente der paulinischen Ethik. Der Aufruf zur
Liebe und zu freier Entscheidung, wie sie Gotteskindern entsprechen, macht in beiden
Briefen deutlich, dass es ein Privileg der von Gott begnadeten und erwählten, nicht eine
zusätzliche Last für ohnehin überladene Menschen ist, für ein Leben in Gehorsam gegen
Gott samt den dazugehörenden Leiden in Anspruch genommen zu sein. Auch in der Form
von Imperativen wird, sogar in den Haustafeln und ethischen Listen, das Evangelium
verkündet. Wer unter Berufung auf die paulinische Rechtfertigungslehre meinen sollte,
sich vom Vorbild des überaus aktiven Apostels und seiner Ethik drücken zu können, hat
die paulinische Botschaft von Jesus Christus, dem Herrn, nicht nur missverstanden,
sondern auch verworfen.

Solche und andere Beobachtungen über die Einheit der in vielem so verschiedenen Gal.
und Eph. werden durch eine Synopse der oben besprochenen zwei Bücher ermöglicht und
gefördert. Sie führen Katholiken und Protestanten aus der Trennung zusammen unter das

Geheimnis der Rechtfertigung aus Gnade, und sie beweisen, dass Christen nur zusammen
mit dem Israel, das seines Gottes harret, das Volk Gottes bilden und die Heilsbotschaft an
alle Welt in Wort und Tat ausrichten können.

Markus Barth, Basel


	Die Einheit des Galater- und Epheserbriefs

