
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 2

Artikel: Silo und Jerusalem

Autor: Otto, Eckhart

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878527

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 32 Heft 2 März/April 1976

Silo und Jerusalem

Es kann als ein gesichertes Ergebnis in der Erkenntnis israelitischer Religionsgeschichte
gelten, dass nach der Eroberung Jerusalems durch Davids Söldnerheer zahlreiche Motive
des jebusitischen Kultes in die Jahwereligion Eingang fanden1, die um die drei Motive von
Gottesberg, Gottesstrom und Gottesstadt zu gruppieren sind.2 Mit dieser Religionsintegration,

die an der Depotenzierung der jebusitischen Götter el, Salem, Sahar und saedaeq
durch den Jahwe des siegreichen Judäers David keinen Zweifel lässt, geht eine tolerante
Einstellung zur vorisraelitisch-jebusitischen Kultgestalt einher, die u.a. durch Gen.
14,18—20 belegt wird.3 Damit verbunden ist es, dass nunmehr Jahwe eine universale
Dimension des Wirklichkeitsbezugs als Schöpfergott4, Richter der Völker5 und königlicher

Oberherr des Pantheons6 erhält, die seine Bezogenheit nur auf die Stämme Israels

1
Vgl. u.a. H. Schmid, Jahwe und die Kulttraditionen von Jerusalem: Zs.at.Wiss. 67 (1955),

S. 16 8ff. ; E. Rohland, Die Bedeutung der Erwählungstraditionen Israels für die Eschatologie der
alttestamentlichen Propheten (1956), S. 123ff.; H. J. Kraus, Gottesdienst in Israel (19622), S. 218f.,
234ff.; W. H. Schmidt, Königtum Gottes in Ugarit und Israel (1961), bes. S. 64ff.; F. Stolz, Strukturen
und Figuren im Kult von Jerusalem (1970), bes. S. 221 ff.; J. Jeremias, Lade und Zion: Probleme
biblischer Theologie. Festschr. G. von Rad (1971), S. 183ff. Die Spätdatierung des als "Zions-
tradition" bezeichneten Motivkomplexes bei G. Wanke, Die Zionstheologie der Korachiten (1966),
bes. S. 70ff., hat sich nicht durchsetzen können. Dem steht vornehmlich entgegen, dass bereits Jesaja
diesen kultischen Motivkomplex voraussetzt, s. dazu H. M. Lutz, Jahwe, Jerusalem und die Völker
(1968), S. 213ff. ; Jeremias, S. 188f. Bislang wird aber dieser Zusammenhang zwischen kultischer und
prophetischer Überlieferung zu einlinig nur geistesgeschichtlich verstanden und beschrieben; doch ist
priesterliche Sprache und die in ihr wurzelnde Motivik im alten Jerusalem nicht frei verfügbar, und
Sprachzusammenhänge haben in antiker Zeit institutionelle Implikationen. So gilt es in diesem
Kontext konsequent auf den Zusammenhang von Prophetic des Südreichs mit dem Tempel in
Jerusalem zu achten.

2 Dabei wird man diese drei Motivkreise nicht in der Form für das jebusitische Jerusalem trennen
können, wie Jeremias (A. 1), S. 192f., es versucht hat, da im jebusitischen Jerusalem El, nicht aber
Baal zu belegen ist, vgl. Stolz (A. 1), S. 154, gegen Schmidt (A. 1), S. 69ff., so dass Vorstellungen vom
Gottesberg und Gottesstrom im jebusitischen Jerusalem zusammengehörten. Dass das Motiv der
Gottesstadt in Jerusalem stärker als in Ugarit zum Tragen kam, ist in der geographischen Situation der
Stadt Jerusalem, die unmittelbar mit dem Gottesberg verbunden ist, begründet. So dürfte mit der
These von der "prinzipiellen Gleichartigkeit der kanaanäischen Religion" (so Jeremias, S. 193)
Vorsicht geboten sein.

3
H. Gese, Die Religionen Altsyriens, Die Religionen der Menschheit 10, 2 1970), S. 113ff.

4
Vgl. Stolz (A. 1), S. 167ff.

5
Vgl. A. Gamper, Gott als Richter in Mesopotamien und im Alten Testament (1966), bes.

S. 21 Off.
6 Vgl. Schmidt (A. 1), S. 46f., 69ff., Ders., Alttestamentlicher Glaube und seine Umwelt (1968),

S. 126ff.



66 E. Otto, Silo und Jerusalem

sprengt und ihn zum Herrn der Welt und der Völker macht. Dieser toleranten, auf
Integration zielenden Religionspolitik im eroberten Jerusalem entspricht es, dass David
mit Zadok neben Ebjathar einen wohl jebusitischen Priester zum Jahwepriester berief.7

1.

Nicht nur in bezug auf die Religion hat David eine tolerante Integration betrieben,
sondern der Religionspolitik entspricht eine ähnliche Haltung den kanaanäischen
Landesbewohnern gegenüber. Unmittelbare Nachrichten über die Vorgänge der Eingliederung

kanaanäischer Stadtstaaten in den davidischen Staatsverband sind uns nicht
erhalten, doch spricht historische Wahrscheinlichkeit dafür, dass in der Folge der

Niederlage der Philister, und des damit verbundenen Verlustes ihrer Oberherrschaft über
die kanaanäischen Stadtstaaten in den Küstenebenen, diese unter davidische Oberhoheit
gelangten.8 Das Ergebnis dieser Eingliederung ist aus der Grenzbeschreibung in 2. Sam.
24,5—79 und der Liste der Gaue und Vögte aus salomonischer Zeit in 1. Kön.4,7—1910
ersichtlich. Darin wird deutlich, dass die kanaanäischen Territorien nicht israelitischem
Stammesgebiet zugeschlagen wurden, sondern unter Jerusalemer Oberhoheit ihre
politische und soziale Eigenständigkeit bewahren konnten.11 Der nicht auf Unterdrückung
und Ausmerzung, sondern tolerante Integration zielenden Übernahme von Motiven der
kanaanäischen Religion des jebusitischen Jerusalems, die auf Jahwe bezogen und diesem
unterstellt wurden, entspricht die tolerierende Integration der kanaanäischen Stadtstaaten
unter Wahrung ihrer Eigenständigkeit und Unterstellung unter die Oberhoheit des

Jerusalemer Königs, so dass es sich hier um zwei voneinander abhängige Vorgänge auf
kultischer und politischer Ebene handelt.

J. A. Soggin12 und G. Fohrer13 haben die offene Religionspolitik in Jerusalem als politisch
motivierten "offiziellen Synkretismus" interpretiert, der die religiöse Basis für die politische
Integration der Kanaanäer im davidisch- salomonischen Reich abgeben sollte. Doch ist die auf
Integration unter Wahrung weitgehender Eigenständigkeit zielende Politik Davids den Kanaanäem
gegenüber gerade nicht ohne die universalistische Ausweitung des Bezugsfeldes des Jahwe von
Jerusalem, bezogen nicht mehr nur auf Israel, sondern als Schöpfer- und Richtergott auf die Welt und
die Völker, möglich. So ist die kultische Öffnung in Jerusalem Voraussetzung, nicht aber Folge der

Kanaanäerpolitik Davids. Auch wäre eine derartige, die weitere Entwicklung der Jahwereligion so tief
bestimmende Wirkung der Jerusalemer Kulttheologic nicht denkbar, wenn es sich nur um einen

herrschaftspolitisch motivierten Synkretismus gehandelt haben sollte. Die Ableitung des politischen
und religionspolitischen Handelns Davids aus Erwägungen primär politischer Opportunität heraus

greift zu kurz. Es ist eine zu modernistische Sicht, nimmt man an, für David sei Religion den

7
Vgl. A. Bentzen, Zur Geschichte der Sadokiden: Zs. at. Wiss. 51 (1933), S. 174; H. H. Rowley,

Melchisedek and Sadok: Festschr. A. Bertholet (1950), S. 461 ff.; Stolz (A. 1), S. 8.
8

Vgl. A. Alt, Die Staatenbildung der Israeliten in Palästina: Kleine Schriften 2 (1953), S. 49ff.;
Ders., Das Grossreich Davids: ebd., S. 69.

9
Vgl. dazu M. Noth, Geschichte Israels 19666 S. 1 76f.

10
Vgl. dazu A. Alt, Israels Gaue unter Salomo: Kleine Schriften (A. 8), S. 76ff.; zur Frage, ob die

Liste Juda einschliesst vgl. W. F. Albright: Journ. Pal. Or. Soc. 5 (1925), S. 25ff.; Alt (A. 8), S. 44,
Anm. 4.

11
Vgl. M. Noth (A. 9), S. 178.

12
S. J. A. Soggin, Der offiziell geförderte Synkretismus in Israel während des 10. Jahrhunderts:

Zs. at. Wiss. 78 (1966), S. 179ff.
1

G. Fohrer, Israels Haltung gegenüber den Kanaanäem und anderen Völkern: Journ. Sem. Stud.
13 (1968), S. 64ff.



E. Otto, Silo und Jerusalem 67

politischen Erfordernissen angepasst machbar gewesen. Politisch historische Wirklichkeit, so zeigen
schon die grossen Entwürfe im Hexateuch, war für Israel nur von den Überlieferungen der

Heilssetzungen Jahwes her interpretierbar.14
Noch von einer anderen Seite her ist das Problem zu verdeutlichen, wenn wir die

Religionspolitik Davids mit Sauls Haltung den kanaanäischen Landesbewohnern gegenüber,

die in ihren Ansätzen noch zu erkennen ist, vergleichen. In 2. Sam. 21,1 —

2.3bb.4—1415, einer alten, auf die Glorifizierung der davidischen Monarchie zielenden
Überlieferung16, klagen Bewohner Gibeons Saul vor David an:

"der uns den Garaus machen wollte und der gegen uns plante, uns zu vertilgen, dass wir im ganzen
Gebiet Israels nicht mehr bestehen sollten" (2. Sam. 21.5).17

Was kann Saul bewogen haben, die Gibeoniten zu vernichten? Dass es sich nicht um
eine Einzelaktion gegen die Bewohner einer kanaanäischen Stadt gehandelt hat, sondern
um eine Teilaktion eines grösseren Zusammenhanges, zeigt die Überlieferung in 2. Sam.
4,2a.b.3.18 Aus ihr geht hervor, dass die kanaanäischen Bewohner Beerots vor Saul nach
Gittaim geflohen waren.19 Schunck20 hat zu Recht in diesen Aktionen gegen Gibeon und
Beerot Teilstücke eines fest umrissenen Planes Sauls gesehen, der wohl auf die

Vernichtung der kanaanäischen Landesbewohner zielte21 und seinen Anfang im Gebiet
des Stammes Benjamin suchte, aber aufgrund zunehmender Bedrohung durch die Philister
nicht mehr in grösserem Umfang zur Durchführung kam. Ich habe nun an anderer Stelle
zu zeigen versucht, dass Vertreibungsverheissung und Bundesschlussverbot in vorstaatlicher

Zeit überlieferungsgeschichtlich mit dem Heiligtum von Gilgal zu verbinden sind.22

Gilgal aber war Sauls Krönungsheiligtum. Versuchte Saul also, die kanaanäischen
Landesbewohner zu vertreiben, so erklärt sich dieses Vorhaben am ehesten aus seiner
Abhängigkeit von Überlieferungen des Heiligtums in Gilgal als der Versuch,
Bundesschlussverbot und Vertreibungsverheissung im Vorgehen gegen Städte der gibeonitischen
Tetrapolis auf benjaminitischem Stammesgebiet einzulösen. Hier wird nun eine Richtung
der Religionspolitik sichtbar, die der Davids konträr entgegenläuft. Geht es hier um
friedliche Integration der Kanaanäer, so dort um ihre gewaltsame Vertreibung.23

Es stellt sich also die Frage nach dem historischen Hintergrund der auf Integration
zielenden Religionspolitik Davids, der auf politischer Ebene die tolerante Eingliederung
kanaanäischer Territorien unter Wahrung weitgehender Eigenständigkeit entspricht.
Fragen wir nun nach historischen Hintergründen davidischer Religionspolitik, so ist die

Vgl. dazu G. von Rad, Theologie des Alten Testaments (19624), S. 128ff.. 135ff., 346ff., u.ö.
15 V. 2b.3a ist Zusatz; vgl. K. Budde, Die Bücher Richter und Samuel (1890). S. 320; K. D.

Schunck, Benjamin (1963). S. 106.
16

Vgl. A. Cazclles, David's Monarchy and the Gibeonitc Claim, II Sam. XXI,1 14: Pal. Expl.
Quart. 87 (1955), S. I 74t.; J. l iver. The Literary History of Joshua; Journ. Sem. Stud. 8 (1963),
S. 239; Schunck (A. 15), S. 106.

17
S. auch V. 2b.

18 An der historischen Zuverlässigkeit von V. 2a.b.3 kann nicht begründet gezweifelt werden; vgl.
Schunck (A. 15), S. I 15.

19
Vgl. Cazclles (A. 16), S. 170; Schunck (A. 15), S. 115f.

20 Schunck (A. 15), S. 115.
Vgl. auch J. Blenkinsopp, Are there Traces of the Gibeonite Covenant in Deuteronomy? : Cath.

Bibl. Quart. 28 (1966), S. 212; Ders., Gibeon and Israel (1972), S. 53ff.
22

Vgl. E. Otto, Das Mazzotfcst in Gilgal (1975), S. 199ff., bes. 306ff. Vgl. ferner G. Schmitt, Du
sollst keinen f rieden schliessen mit den Bewohnern des Landes 1970), passim.

Vgl. auch Fohrer (A. 13), S. 68ff., der die Vertreibungsverheissung als "religiöse Grundauffassung"

der synkrctistischen "politischen Lösung" gegenüberstellt.



68 E. Otto, Silo und Jerusalem

Überführung der als aus Silo stammend geltenden Lade, die die Ladeerzählung24 belegt,
und mit deren kultischer Aktualisierung die Inbesitznahme des Zion durch Jahwe
verbunden ist25, von Bedeutung, da David mit diesem Akt an die Tradition des Heiligtums
von Silo anknüpft, so dass sich unsere Fragestellung zunächst auf Davids Verhältnis zu
eben dieser Tradition zuspitzt.

2.

Die Überlieferung 1. Sam. 21,2-10; 22,6—23 weist auf die historischen Ursprünge der
Verbindung Davids mit der elidischen Priesterschaft aus Silo. Wenden wir uns zunächst
der Analyse dieser Erzählung zu, um nachher die Aussage über Silo in Gen.49,10-12 zu
untersuchen.

In 1. Sam. 21,2—10; 22,6—23 sind einige Spannungen nicht zu übersehen. So wird in
l.Sam. 22,10.15 von einer Jahwebefragung durch Ahimelek berichtet, die in l.Sam.
21,2—10 keinen Anhalt hat. Ferner wird in 1. Sam. 22,10 nur von sedä nicht aber von
laehaem happänfm (1. Sam. 21,7) gesprochen.

Diese Widersprüche haben der älteren Forschung als Anlass gedient, 1. Sam. 21,2-10 und 1. Sam.

22,6-23 auf je unterschiedene literarische Quellen zu verteilen.26 Dem aber steht entgegen, dass

2. Sam. 22,6-23 nicht Parallele, sondern Fortsetzung von 1. Sam. 21,2-10 ist, da die Ausrottung der
Priesterschaft von Nob in der in 1. Sam. 21.2ff. berichteten Hilfeleistung für David begründet ist.

24
S. 1. Sam. 4,lb-18a.l9-21 ; 5,1-1 lba.12; 6,1 -3ba.4.10- 14. 16.19-7,1; 2. Sam. 6,1

15.17-20a; vgl. L. Rost, Die Überlieferung von der Thronnachfolge Davids (1926), S. 4ff.; vgl.
auch H. Davies, The Ark of the Covenant: Ann. Swed. Inst. Jcr. 5 (1966/67), S. 41 f. Gegen die
Bestreitung der Zugehörigkeit von 2. Sam. 6* zur Ladeerzählung durch Th. C. Vriezen, De compositie
van de Samuel-Boeken (1948), S. 167ff.; H. U. Nübel, Davids Aufstieg in der Frühe israelitischer
Geschichtsschreibung (Diss. Bonn 1959), S. 76ff.; Schunck, (A. 15) S. 97ff. steht, dass die Erzählung
ein Torso bleibt, wenn mit Vriezen (S. 188) zu Recht das Ziel der Erzählung darin liegend gesehen
wird, "prouver que l'arche de Jérusalem est la même que celle de Moi'se stationnée à Silo .". Von
der Frage nach dem Umfang der Ladeerzählung ist die nach den vorausliegenden Überlieferungen zu
trennen. So ist es kaum zweifelhaft, dass in 1. Sam. 4-6* mehrere Überlieferungsstufen der Einfügung
in die Ladeerzählung vorausliegen; vgl. dazu R. Press, Der Prophet Samuel: Zs. at. Wiss. 56 (1938),
S. 181 ff. ; J. Dus, Die Erzählung über den Verlust der Lade, l.Sam. IV: Vet. Test. 13 (1963),
S. 333ff.; ferner J. Maier, Das altisraelitische Ladeheiligtum (1971), S. 46. Jüngst hat H. J. Stoebe, Das
erste Buch Samuelis (1973), S. 84, 127ff., 141 f., die Fixistenz einer als überlieferungsgeschichtlich
ausgrenzbaren Ladeerzählung bestritten und in 1. Sam. 4 die Fortsetzung von 1. Sam. 1-3 und in

l.Sam. 5f. überliefcrungsgeschichtlichcn Zuwachs zu l.Sam. 1-4 gesehen, der "die unsicheren
Fragen, vermutlich einer späteren Zeit, beantwortet, die Gewissheit verlangte, dass die Lade trotz
allem ihre Kraft nicht verloren hatte" (S. 142). Doch muss auch Stoebe (S. 132) einräumen, dass die
Einstellung zu den Eliden in 1. Sam. 4 recht wohlwollend ist. So wird an keiner Stelle auf
Verfehlungen der Eliden Bezug genommen (der Versuch bei Dus, S. 334ff., in V. 13* einen
derartigen Hinweis zu sehen, überzeugt kaum). So ist 1. Sam. 4 von der antielidischen Grundüberlieferung

in 1. Sam. 1-3 weit geschieden und eher zur Ladecrzählung zu ziehen. Darauf deutet auch,
dass in 1. Sam. 4,5-10 mit dem Motiv der Angst der Philister und dem Hinweis auf die ägyptischen
Plagen bereits auf den P'ortgang der Ladeerzählung von der Wirkung der Lade im Philisterland
vorausgewiesen wird.

25 Diesen Zusammenhang macht Ps. 47 deutlich, insofern hier die Thronbesteigung Jahwes durch
eine Ladeüberführung kultisch aktualisiert wird; vgl. O. H. Steck, Friedensvorstellungen im alten
Jerusalem (1972), S. 15, Anm. 16.

26 So u.a. K. Budde, Die Bücher Samuel (1902), S. 147; 11. Nowack, Die Bücher Samuels (1902)
S. 112; O. Eissfeldt, Die Komposition der Samuelisbücher (1931), S. 18; G.Hölscher, Geschichtsschreibung

in Israel (1952), S. 372.



E. Otto, Silo und Jerusalem 69

Auch gibt es kein hinreichendes Argument, den Vers 1. Sam. 21,8, der auf die in 1. Sam. 22,6ff.
berichteten Ereignisse vorausweist, literarkritisch auszusondern.27 So steht die Verteilung von 1. Sam.

21,2-10; 22,6-23 auf zwei Quellen in der Konsequenz der Sicht der älteren Forschung, die Erzählung
vom Thronaufstieg Davids sei aus mehreren Quellenschriften zusammengearbeitet.28 Aber auch
Stoebes überlieferungsgeschichtlich orientierte Lösung29, der in 1. Sam. 22,6ff. eine ursprünglich von
1. Sam. 21,2ff. unabhängige Parallelüberliefcrung sieht, steht vor der Schwierigkeit, dass der zweiten
Überlieferung ein überzeugender Abschluss, der ersteren ein das Geschehen motivierender Anfang
fehlen würde. So ist es wahrscheinlicher, dass ein ursprünglich hinter 1. Sam. 21,10 berichtetes Orakel
einer Gottesbefragung für David durch Ahimelek, auf das in 1. Sam. 22,10.15 Bezug genommen wird,
bei der Einstellung der ursprünglich selbständigen Erzählung 1. Sam. 21,2ff. ; 22,6ff. in den grösseren
Zusammenhang der Thronaufstiegsgeschichte eliminiert wurde. Das wird darin begründet sein, dass ein
derartiges, sich auf den weiteren Weg Davids beziehendes Orakel im Kontext der Thronaufstiegsgeschichte

konkurrierende Überlieferung zu 1. Sam. 16,1 — 1330 war. Von daher könnten nun auch die

Anspielung in 1. Sam, 22,7 auf ein Königtum Davids noch Rückbezug auf ein derartiges, in die

ursprüngliche Überlieferung gehörendes Orakel sein. Während also wohl in der älteren Einzelüberlieferung

ein auf das Königtum Davids zielendes Orakel des Ahimelek mit der Erzählung verbunden ist,
ausgesprochen in der Situation der Flucht Davids vor Saul, wird in der Thronaufstiegsgeschichte die

Designation Davids auf Samuel zurückgeführt und in die Jugend Davids zurückverlegt. Der Wechsel

von laehaem happänfm zu sêdâ besagt für unseren Zusammenhang wenig, da das Motiv des heiligen
Brotes in 1. Sam. 22,6ff. keine Funktion mehr hat. Somit ist 1. Sam. 21,2-10; 22,6-23 als eine in
sich geschlossene, ursprünglich selbständige Überlieferung zu verstehen31, die ihren Zielpunkt in der

Begründung der Verbindung zwischen David und dem Eliden Ebjathar hat: Sie geht zurück auf die

Hilfe, die der Elide Ahimelek David auf der Flucht leistete, auf die Saul mit der Ausrottung der Eliden
in Nob antwortete. Der ätiologische Charakter dieser Erzählung wird erst deutlich, wenn die

Zusammengehörigkeit von 1. Sam. 21,2—10 mit 1. Sam. 22,6 — 23 gesehen wird.32

27
Vgl. Stoebe (A. 24), S. 397.

28 Diese Lösung darf als heute nicht mehr dent Stand der Methodendiskussion angemessen gelten.
Das gilt auch für Nübels (A. 24), passim, Versuch, von einer Grundschrift eine spätere literarische
Überarbeitungsschicht zu trennen; vgl. zu diesem Problemkreis H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik
im Alten Testament: Theol. Zs. 18 (1962), S. 385ff.; Ders., Das erste Buch Samuelis (A. 24), S. 44ff.;
R. Rendtorff, Beobachtungen zur altisraelitischen Geschichtsschreibung anhand der Geschichte vom
Aufstieg Davids: Probleme biblischer Theologie. Festschr. G. von Rad (1971), S. 428f.

29 Stoebe (A. 24), S. 61, Anm. 86 und 390f.; vgl. Ders., Erwägungen zu Psalm 110 auf dem

Hintergrund von 1. Sam. 21: Festschr. F. Baumgärtel (1959), S. 179f.
30

Vgl. dazu A. Weiser, Die Legitimation des Königs David: Vet. Test. 16 (1966), S. 325ff.
31 Stoebe (A. 24), S. 397, sieht in V. 8.9f. überlieferungsgeschichtliche Zusätze, so dass in V. 7a

ein ursprünglicher Abschluss vorliege. Dem widerspricht, dass dann ein Skopus der mündlichen
Überlieferung im Dunkeln bliebe. Dieser wird erst in 1. Sam. 22,20-23 deutlich: die Verbindung
Ebjathars mit David ist begründet in der Hilfe, die sein Vater Ahimelek David auf der Flucht leistete.
Gegen die Ablösung von V. 9f. aus dem Zusammenhang spricht ferner, dass in V. 9 Davids Frage nach
einer Waffe im Wortlaut in Analogie zu der nach Brot in V. 4 formuliert ist, um die Parallelität der
Szenen zum Ausdruck zu bringen:
V.4: "im'jës tahat jädekä
V.9: "im'jaespö tahat jädekä
Auch wird in V. 9fin auf den Königsauftrag (V. 3) Bezug genommen. Schliesslich ist das Gegensatzpaar
'cn/jes Leitbegriff im Dialog Davids mit Ahimelek (jës: V. 4.5.9 /'ën: V. 2.5.10 (bis)), der auch in
V. 9f. belegt ist. Gegen die Aussonderung von V. 8 spricht, dass dieser Vers in 1. Sam. 22.6ff.
vorausgesetzt wird.

32 Rendtorff (A. 28), S. 431 f., versteht 1. Sam. 21,2ff.; 22,6ff. als "Geschichtserzählung." Daran
ist richtig, dass stärker als in den Vätersagen die "Primärerfahrung" historischer Zusammenhänge im
Verhältnis zu interpretierenden "Sekundärerfahrungen" prägend ist. Zur Unterscheidung von Primär-
und Sekundärerfahrung in der Sagenüberlieferung s. von Rad (A. 14), S. 121; Ders., Offene Fragen im
Umkreis einer Theologie des Alten Testaments: Theol. Lit. Zeit. 88 (1963), S. 41 Off. Doch werden die
geschichtlichen Zusammenhänge hier um der ätiologischen Begründung willen vorgetragen.



70 E. Otto, Silo und Jerusalem

Durch mehrere voneinander unabhängige Überlieferungen wird die elidisch-silonische
Herkunft der Priester von Nob und die Zugehörigkeit Ebjathars zu eben dieser
Priesterschaft belegt. So wird in 1. Sam.14,3 Ahitob auf Eli zurückgeführt. Nach 1. Sam.

22,9.11.20 und 2. Sam. 8,17 gilt Ahimelek als Sohn des Ahitob und nach 1. Sam. 22,20;
30,7; 2. Sam. 8,1733 Ebjathar als Sohn des Ahimelek. Entsprechend wird in 1. Kön. 2,27
Ebjathar dem Hause Eli aus Silo zugeordnet.34 An der Zuverlässigkeit der Verbindung des

aus Nob stammenden Ebjathar mit der aus Silo stammenden Priesterschaft der Eliden
kann also begründet nur schwer gezweifelt werden.35 Ebenfalls die Verbindung Davids
mit Ebjathar ist gut belegt. Nach 1. Sam. 23,9; 30,7 holt Ebjathar für David das Losorakel
ein. Wie in 2. Sam. 8,17; 15,24; 1. Kön. 2,26 belegt ist, hat David nach der Eroberung
Jerusalems Ebjathar neben dem wohl jebusitischen Zadok zum Priester gemacht. Diese

Stellung Ebjathars als Priester Davids will die Überlieferung l.Sam. 21,2—10; 22,6—23
ätiologisch erklären. Damit ist eine historische Einordnung der Überlieferung möglich.

Terminus ad quem ihrer Entstehung ist Ebjathars Verbannung aus Jerusalem unter der
Regierung Salomos.36 Wir haben also in 1. Sam. 21,2—10; 22,6—23 eine alte, in die Zeit
Davids zu datierende Überlieferung, die, wie das priesterliche Kolorit mit den kultischen
Motiven des heiligen Brotes (1. Sam. 21,5a.7), der kultischen Reinheit (1. Sam. 21,5b.6),
des Ephod (l.Sam. 21,10; 22,18) und der Gottesbefragung (l.Sam. 22,10.15) zeigt,
auch am ehesten priesterlichen Kreisen um Ebjathar im Jerusalem zur Zeit Davids
zuzurechnen ist. Die Überlieferung steht also den berichteten Ereignissen recht nahe und
wird darin zuverlässig sein, dass elidisch-silonische Priester in Nob David in der
Auseinandersetzung mit Saul unterstützten und dafür von diesem mit der Ausrottung
bestraft wurden.37 An der Verbindung mit der elidischen Priesterschaft aus Silo hielt
David auch nach der Eroberung Jerusalems fest, indem er den überlebenden Ebjathar zum
Priester in Jersusalem machte. Damit ist neben der Ladeerzählung in l.Sam. 4—6*;
2. Sam. 6*, die die Lade in Jerusalem ätiologisch auf Silo zurückführt, die Überlieferung
l.Sam. 21,2—10; 22,6—23 als Ätiologie der Stellung Ebjathars bei David deutlich
geworden.

Der Juda-Spruch in Gen. 49,10-12 ist eine für unseren Zusammenhang weitere
bedeutsame Überlieferung, deren, Interpretation im wesentlichen vom Verständnis des Silo
in V. 10b abhängt.

33 In 2. Sam. 8,17 ist in den Stammbaum eingegriffen worden, um Ahitob zum Vater Zadoks zu
machen; vgl. A. H. J. Gunneweg, Leviten und Priester (1965), S. 104f.; K. Koch, Ahitob: Bibl.-hist.
Handw., 1 (1962), S. 51 f. Aus der Einführung von Ikabod in 1. Sani. 14,3 ist nicht zu folgern, dass die
genealogische Verknüpfung Ahimeleks mit den silonisehen Eliden insgesamt unhistorisch ist; gegen
Gunneweg, S. 106. Diese Frage darf nicht vermischt werden mit der nach einer vorelidischen
Geschichte der Priesterschaft von Nob; so ist es historisch wahrscheinlich, dass Nob in der f olge des

Niedergangs von Silo unter die Führung von aus Silo stammenden Priestern geriet.
Es ist zu erwägen, ob Ahija (1. Sam. 14,3) mit Ahimelek identisch ist; so II. W. Hertzberg, A.T.

Deutsch, 10 19684 S. 88; Stocbe (A. 24), S. 258. Die Verbindung mit Ahia von Silo: so A. Caquot,
Ahiyya de Silo et Jérobcam I: Semitical 1961 S. 17ff., ist abwegig.

Vgl. auch R. Smend, Jahwekrieg und Stämmebund (1963), S. 63, Anm. 47; H. J. Zobel,
Stammesspruch und Geschichte (1965), S. 119.

36 S. 1. Kön. 2,27; vgl. auch 1. Sam. 2,12 17.22 36*; dazu M. Noth, Samuel und Silo: Vet.
Test. 13 (1963), S. 392ff.

37
Vgl. H. Gressmann, Sehr. A.T., 2,1 (1910), S. 95f.; S. Herrmann, Geschichte Israels in alttesta-

mentlicher Zeit (1973), S. 171.



E. Otto, Silo und Jerusalem 71

Lindblom38 hat der wörtlichen Deutung auf Silo, die ihre Stärke darin hat, dass sie ohne Konjektur
auskommet39, zum heute weitgehend anerkannten Durchbruch verholfen.40 Seine Analyse der
historischen Situation des Juda-Spruches fällt aber darin hinter den Forschungsstand zurück, dass er
die Stammessprüche des Jakobsegens insgesamt auf nur einen historischen Kontext bezieht und nicht
die übcrlicferungsgeschichtliche Vorgeschichte der Einzelsprüche in Anschlag bringt.41 — Weiterführend

ist die Analyse durch Zobel42, der bemüht ist, auch innerhalb der Spruchüberlieferung zu den je
einzelnen Stämmen ein überlieferungsgeschichtliches Gefälle sichtbar zu machen. So erkennt er in
Gen. 49,9 den überlieferungsgeschichtlich ältesten Kern in der Überlieferung des Juda-Spruches, an
den in der Reihenfolge Gen. 49,10-12 und Gen. 49,8 angegliedert worden seien.43 Zobel44 datiert den

Spruch Gen. 49,10-12 in die Zeit um die Wende vom 12. zum 11. Jahrhundert v.Chr., da ein
Kommen Judas nach Silo nur auf dem Höhepunkt der Geschichte dieses Heiligtums sinnvoll sei.45

Doch widerspricht dieser Deutung die deutlich auf eine königliche Gestalt zielende Motivik in diesem

Spruch. So hat das Bild vom Anbinden des Esclhengstes an den Weinstock (V. 1 la) sein Ziel im Motiv
einer überfliessenden Fruchtbarkeit.46 V. IIb.12 zielen auf eine strahlende Schönheit dessen, der da

einziehen soll.47 Dieses Motiv aber hat seinen Ort im Kontext der Königsprädikation.48 Auch das

Motiv der Verknüpfung von Fruchtbarkeit mit dem Erscheinen einer Person ist nur im königlichen

38
Vgl. J. Lindblom, The Political Background of the Shiloh Oracle: Vet. Test. Suppl. 1 (1953),

S. 83ff.
Zu den zahlreichen Versuchen der Konjektur vgl. u.a. H. Gunkel, Genesis 1922s S. 481f.

(ïâlëw); O. Procksch, Genesis 19243), S. 176ff. (ntöslö); vgl. dazu auch F. Nötscher, Gen. 49,10:
sllöh- akk.sëlu: Zs. at. Wiss. 47 (1929), S. 323ff., so auch von Rad, A.T. Deutsch 2-4 (6 1961), S. 372.

40
Vgl. u.a. O. Eissfeldt, Silo und Jerusalem: Vet. Test. Suppl. 4 (1957), S. 140f.; H. J. Stoebe,

Art. Jakobsegen: Rel. Gesch. Geg., 3 (1959), Sp. 524f.; Zobel (A. 35), S. 13; G. von Rad, Theologie
des Alten Testaments, 2 (19654), S. 23.

Da Lindblom (A. 38), S. 80ff., den Jakobsegen - wie sich noch zeigen wird, im Ergebnis
weiterführend - in der Gesamtheit aller Sprüche auf die Situation Davids in Hebron bezieht, muss er
entsprechend im Rubenspruch (Gen. 49,3f.) einen Hinweis auf die Residenz Isbaals in Mahanaim
sehen. In bezug auf den Josephspruch (Gen. 49,22ff.) muss Lindblom den Akzent auf ein kultisches
Gewicht im Gegensatz zur politischen Bedeutung Judas legen.

42
Vgl. Zobel (A. 35), S. 10ff.72ff.

43 In bezug auf V. 8 ist eine Abfassung durch den Redaktor des Jakobsegens zu erwägen, da
zweimal die Aufforderung zum Lobpreis an Judas Brüder ergeht und in V. 8fin. auf Jakob Bezug
genommen wird. Auf eben diese Hand wird auch der Eingriff in V. 9ab zurückzuführen sein; so wird
mit beni die Situation der Anrede durch Jakob wachgerufen. Von daher wird auch der
überlieferungsgcschichtlich kaum ursprüngliche Wechsel von der 2. zur 3. Pers. dem in V. 9ab wieder
ein Wechsel zur 2. Pers. folgt, auf den Redaktor zurückzuführen sein. Über den ursprünglichen
Wortlaut kann wohl nur spekuliert werden; vgl. Zobel (A. 35), S. 11: mittaeraep benäwäe 'öläe. Alte
Überlieferung im Judaspruch liegt also in V. 9*/10 12 vor. Da das Bild vom Löwenjungen nicht zu
dem des Eselhcngstes passt, wird man in V. 9* und V. 10-12 zwei überlieferungsgeschichtlich
unabhängige Sprüche sehen müssen. Die Einordnung von V. 9 in eine Situation vor das 12.
Jahrhundert durch Zobel beruht auf der oben angeführten Konjektur von V. 9ab. Doch zielt der Vers nur
darauf, dass Juda, obwohl der Stamm auf eine nur kurze Geschichte zurückblickt, dennoch so erstarkt
ist, "rauben" zu können. So wird man nicht mehr sagen können, als dass der Spruch in die Frühzeit
des Stammes Juda nach der vom Süden her erfolgten Landnahme weist, vgl. dazu V. Fritz, Israel in der
Wüste (1970), bes. S. 107ff. ; R. de Vaux, The Settlement of the Israelites in Southern Palestine and
the Origins of the Tribe of Judah: Translating and Understanding the Old Testament, Festschr. H. May
(1970), S. 108ff.

44 Zobel (A. 35), S. 75f.
45 So auch Eissfeldt (A. 40), S. 140f.
46

Vgl. E. Sellin, Zu dem Judaspruch im Jaqobssegen Gen. 49,8-12 und im Mosessegen Deut.
33,7: Zs. at. Wiss. 60 (1944), S. 63;von Rad (A. 39), S. 372.

47
Vgl. Zobel (A. 35), S. 14.

48
Vgl. 1. Sam. 9,2; 10,23; 16,12; Ps. 45,3; s. dazu von Rad (A. 14), S. 334.



72 E. Otto, Silo und Jerusalem

Kontext möglich.49 Eine weitere Beobachtung führt in diese Richtung: Wenn die Beziehung des

Juda-Spruches auf eine konkrete historische Situation Überzeugungskraft haben soll, so darf sich die

verknüpfende Datierung nicht allein auf die Erwähnung von Silo stützen, da es, wie 1. Sam. 3,21 zeigt,
noch bis in die Königszeit hinein Kreise gab, die in Silo eine herausragende Offenbarungsstätte sahen.50

So hat die These, Gen. 49,10-12 sei der Blütezeit des Heiligtums von Silo zuzurechnen, nur geringe
Stringenz, wenn es auch nach dem Verlust der Lade und einer möglichen Zerstörung des Heiligtums in
der Mitte des 11. Jahrhunderts51 Kreise gab, die an der Tradition Silos festhielten. Vielmehr ist die
Gesamtheit der in Gen. 49,10-12 zusammengestellten Motive für die historische Deutung dieses

Spruches fruchtbar zu machen.
So deutet V. lObb auf eine Situation der Herrschaft des Stammes Juda über andere

Stämme.52 Damit aber weist der Spruch auf die Zeit Davids, da eine Vorherrschaft Judas

angesichts des Sperriegels kanaanäischer Stadtstaaten vorher geographiepolitisch
schlechterdings ohne Basis war53, und sich dementsprechend auch kein Hinweis auf eine derartige
Vorherrschaft oder auch nur auf ein Streben nach Vorherrschaft aus der Überlieferung
vorstaatlicher Zeit ergibt. Der Terminus ad quem ist mit der Eroberung Jerusalems und
der Überführung der als aus Silo stammend geltenden Lade in diese Stadt gegeben. David
ist nicht nach Silo gekommen, sondern hat mit der Überführung der Lade "Silo" nach
Jerusalem geholt.54 Der Zeitraum der Entstehung dieses Spruches lässt sich aber noch ein
Stück weit genauer einordnen: Die königlichen Motive in V. 11 f. weisen auf die

Errichtung des Königtums. Andererseits aber wird an das Kommen nach Silo55 die
Herrschaft über Stämme Israels gebunden. Sie liegt also noch in der Zukunft, wie die

Eroberung Jerusalems und die Überführung der Lade. Dem entspricht es, dass mit Sëbaet

49
Vgl. Ps. 72,16. S. Mowinckel, Psalmenstudien, 2 (1922), S. 178, hat den König als "gleichsam

der Kanal, durch den die göttliche Gnade und der göttliche Segen dem Volk zufliessen" gedeutet.
50

Vgl. Noth (A. 36), S. 33.
51

Vgl. H. Kjaer, The Danish Excavation of Shiloh: Pal. Expl. Quart. Stud. 59 (1927), S. 202ff.;
Ders., The Excavation of Shiloh 1929: Journ. Pal. Or. Soc. (1930), S. 87ff. Aus dem Ergebnis der
Grabung in Silo durch M.-L. Buhl und S. Holm-Nielsen, Shiloh: The Danish Excavations at Tall Sailun,
Palestine, in 1926, 1929, 1932 and 1963 (1969), bes. S. 6Iff., die eine kontinuierliche eisenzeitliche
Besiedlung in Silo nachweisen konnte, schliesst R. A. Pearce, Shiloh and Jer. VII 12,14& 15: Vet. Test.
23 (1973), S. 105ff.; ähnlich J. van Rossum, Wanner is Silo verwoest?: Ned. Theol. Tijdschr. 28 (1969),
S. 32Iff., dass auf die Philister nur der Verlust der Lade, die Zerstörung des Heiligtums aber auf
Ereignisse des 8. Jahrhunderts zurückzuführen sei. Man wird einräumen müssen, dass Kjaers
Schlussfolgerungen aus dem Befund des Hauses A auf zu schmaler Basis standen. Eine begründete
Entscheidung aber, ob die Zerstörung des Heiligtums von Silo mit dem Verlust der Lade an die
Philister oder aber mit Ereignissen des 8. Jahrhundert, über die in bezug auf Silo keine Überlieferungen
vorliegen, zu verbinden ist, kann erst eine archäologische Klärung des Tempels bringen.

52 Zu jiqqhat 'ammlm "Gehorsam von Stämmen" vgl. E. König, Die Genesis 19253 S. 757,
776; L. Rost, Die Bezeichnungen für Land und Volk im Alten Testament: Festschr. 0. Prosksch
(1934), S. 141 ff.; Zobel (A. 35), S. 13.

53 Hinzu kommt, dass Juda mit hoher Wahrscheinlichkeit erst relativ spät an die übrigen Stämme
Israels angeschlossen wurde. Judas Fehlen in der Stammesaufzählung Ri. 5,2-18 ist kaum anders zu
interpretieren, als dass zur Zeit der Abfassung des Liedes um ca. 1100 v.Chr. Juda noch politisch
abseits stand, vgl. u.a. A. Weiser, Das Deboralied: Zs. at. Wiss. 71 (1959), S. 67ff.; J. Hoftijzer, Eenige
opmerkingen rond hat Israelitische 12-stammen-systeem: Ned. Theol. Tijdschr. 4 (1959-60), S. 253;
R. de Vaux, Histoire ancienne d'Israël (1971), S. 509. So scheint am ehesten die Zeit Sauls für einen
derartigen Anschluss in Frage zu kommen, vgl. Otto (A. 22), S. 322ff.: darauf weist u.a. die Errichtung
eines Denkmals im judäischen Karmel durch Saul (1. Sam. 15,12), die Wahl des Judäers David zum
Vertrauten Sauls und die Rivalität zwischen Saul und David, die nur verständlich ist, wenn David
potentieller Nachfolger Sauls sein konnte (vgl. 1. Sam. 22,7f.).

54
Vgl. Eissfeldt (A. 40), S. 142.

55 Zur inklusiven Deutung von 'ad ki vgl. Zobel (A. 35), S. 13.



E. Otto, Silo und Jerusalem 73

und mehoqèq Motive, die in Num. 21,18; Ri. 5,14 jeweils auf den Stammesschech
bezogen sind56, aufgenommen werden und somit auf das Stammeskönigtum Davids über
Juda weisen, während die Wahl zum König über die übrigen Stämme und die Eroberung
Jerusalems noch ausstehen. Daher ist also die Entstehung des Juda-Spruches in Gen.
49,10—12 am ehesten in die Zeit des davidischen Stammeskönigtums in Hebron vor der
Wahl Davids zum König über die übrigen Stämme Israels eingegrenzt.

Damit stellt sich die Frage, auf welche Kreise in diesem Kontext der Spruch
zurückzuführen ist. Die Analyse von 1. Sam. 21,2—10; 22,6—23 hat gezeigt, dass in der

Verbindung Davids mit dem Eliden Ebjathar historisch zuverlässige Nachricht vorliegt.
Nach der Ermordung der elidischen Priester in Nob findet Ebjathar bei David Zuflucht
und begleitet ihn fortan.57 Steht nun in Gen. 49,10—12 die Hoffnung im Mittelpunkt,
David werde als König zum Höhepunkt seiner Herrschaft über Stämme Israels geführt,
wenn er nach Silo kommt, so ist diese Ausprägung der Hoffnung am ehesten

priesterlichen Kreisen um den Eliden Ebjathar in Hebron zuzuschreiben.58 David hat sich
in seiner Entscheidung nicht vollkommen von Ebjathar leiten lassen, sondern politisch
klug nicht Silo sondern Jerusalem als Ort seiner Herrschaft gewählt, um von diesem ihm
als Stadtkönigtum zufallenden Territorium in Personalunion das Königtum über Juda und
Israel wahrzunehmen.59

3.

Die Ebjatharätiologie in l.Sam. 21,2—10; 22,6—23, der Juda-Spruch in Gen.
49,10—12 und die Ladeerzählung in 1. Sam. 4—6*; 2. Sam. 6* belegen eine kontinuierliche

Geschichte der Verbindung Davids mit der Tradition des Heiligtums von Silo,
vermittelt durch Ebjathar, den elidischen Priester Davids. In 1. Sam. 21,2—10; 22,6—23
wird die Stellung Ebjathars bei David auf die Hilfeleistung, die sein Vater Ahimelek David
leistete und auf die Saul mit der Ausrottung der Eliden antwortete, begründet. Nur
Ebjathar konnte entkommen und Zuflucht bei David suchen. Historisch führt also
diese Überlieferung in die Zeit der Lösung Davids von Saul und damit in die Anfänge der

Entwicklung Davids als selbständiger Führer. Der Juda-Spruch Gen. 49,10—12 weist dann
bereits in die Situation des davidischen Stammeskönigtums in Hebron. Kreise um
Ebjathar hoffen, dass David das Heiligtum von Silo wird aufleben lassen und sie verbinden
damit die Erwartung, dass damit Juda eine Vorherrschaft in Israel erringen werde. Die

Ladeerzählung schliesslich zeigt auf, dass David nicht den Erwartungen seines elidischen
Priesters gefolgt ist, da er nicht Silo zu seinem kultischen Zentrum machte, sondern nach
der Eroberung Jerusalems mit der Überführung der Lade "Silo" nach Jerusalem holte.
Obwohl also David nicht mit letzter Konsequenz den Hoffnungen Ebjathars entsprach,
wird dennoch in der Ladeüberführung der Einfluss deutlich, den dieser auf David ausübte,
indem mit der Überführung der Silolade duch David der Jerusalemer Kult in eine
Kontinuität zum Heiligtum in Silo gestellt wurde.

56
Vgl. Sellin (A. 46), S. 60f.

57
S. 1. Sam. 23,9; 30,7; 2. Sam. 8,17; 15,24.

58 Lindblom (A. 38), S. 87, hat aus dem weissagenden Charakter des Spruches auf einen
Propheten in der Nähe Davids - Gad oder Nathan - als Urheber geschlossen. Doch wird so nicht
deutlich, warum gerade Silo als "representative name" für die Nordstämme eine so zentrale Stellung in
diesem Spruch hat.

59
Vgl. Alt (A. 8), S. 42ff.



74 E. Otto, Silo und Jerusalem

Daraus folgt die Frage nach der historischen Begründung dafür, dass David in dieser
massiven Form eine Anknüpfung an Silo suchte. Soviel ist schon deutlich geworden, dass

es zu kurz greift, wollte man die Begründung in einer mit der Lade verbundenen Tradition
suchen60, die es galt, der Legitimation Jerusalems als davidisches Kultzentrum dienlich zu
machen61, da die Verbindung Davids mit der Tradition Silos, vermittelt durch Ebjathar,
schon in die Zeit der Verfolgung Davids durch Saul weist und hier also auch die Gründe
für das Zusammengehen Davids mit der elidischen Priesterschaft von Nob zu suchen sind.
Da es aber in 1. Sam. 21,2ff.; 22,6ff. keine direkte Begründung gibt, warum David bei den
Priestern von Nob Hilfe suchte und erhielt, sind wir auf eine Ableitung der Begründung
aus einer Sicht der politisch-historischen Konstellation dieser Phase der Geschichte Israels

angewiesen.
Wir hatten bereits auf die Bedeutung des Heiligtums von Gilgal für die Politik Sauls

hingewiesen. So leitet sich sein Plan zur Vertreibung der kanaanäischen
Landesbewohner62 von der am Heiligtum von Gilgal, Sauls Krönungsheiligtum, rezitierten
Vertreibungsverheissung verbunden mit dem Bundesschlussverbot ab.63 Das Krönungsheiligtum

Gilgal spielt also über die Königserhebung hinaus für die Politik Sauls eine nicht
geringe Rolle.64 In diesem Zusammenhang wird nun die Überlieferung Jos.22 wichtig. Die

Erzählung ist in starkem Umfange exilisch- nachexilisch überarbeitet und im Sinne der

Zentralisationsforderung umgestaltet worden65, doch ist sie in der Auseinandersetzung
zwischen Silo66 und Gilgal nicht aus späterer Tendenz ableitbar und hat gerade in der

Kultpolemik gegen einen Opferaltar im Einzugsbereich des Heiligtums von Gilgal67 einen
historischen Kern.68 Damit ist das Verbindungsglied zu dem von Saul verfolgten David
gegeben: Wenn es eine schon in vorstaatliche Zeit zurückreichende Auseinandersetzung

60
Vgl. dagegen auch H. Gese, Der Davidsbund und die Zionserwählung: Zs. Theol. Ki., 61 (1964),

S. 11 ff.
61

So u.a. M. Noth, Jerusalem und die israelitische Tradition: Oud. Test. Stud., 8 (1950), S. 28ff.,
Ges. Stud., S. 172ff.; A.Weiser (A. 30), S. 350f.; N. Poulssen, König und Tempel im Glaubenszeugnis

des Alten Testaments (1967), S. 19ff.
2

Vgl. 2. Sam. 4,2a.b,3; 21,1.2a.3abb.4- 14; dazu Schunck (A. 15), S. 115.
63

Vgl. Otto (A. 22), S. 317ff. zu Vertreibungsverheissung und Bundesschlussverbot vgl. auch
Schmitt (A. 22), S. 13ff.

64 Es gibt m.E. gewichtige Gründe, die dafür sprechen können, dass die Einholung des Stammes
Juda in den saulidischen Staatsverband ebenfalls im Horizont der Überlieferung des Heiligtums von
Gilgal stand; vgl. Otto (A. 22), S. 336ff.

65 Deutlich zeigt sich der Motivzusammenhang, die ostjordanischen Israeliten hätten "einen Altar
nicht zum Opfern" gebaut (V. 26), und damit verbunden das Motiv, die westjordanischen Stämme
hätten einen Stammeskrieg führen wollen, ohne bis zur Verhandlung den wahren Charakter des Altars
gekannt zu haben, als sekundäre Umbiegung zugunsten der ostjordanischen Stämme im Kontext der
Zentralisationsforderung. So wird es sich ursprünglich um die Auseinandersetzung um einen Opferaltar
gehandelt haben.

66
Vgl. dazu Schmitt (A. 22), S. lOlff.

67 Zu Recht haben u.a. K. Möhlenbrink, Die Landnahmesagen des Buches Josua: Zs. at. Wiss 56

(1938), S. 248, und J. A. Soggin, Gilgal, Passah und Landnahme: Vet. Test. Suppl. 15 (1966),
S. 262f.; Ders., CAT Va (1970), S. 159, den Altar von Gelilot mit Gilgal verbunden; vgl. auch Kraus,
(A. D, S. 185f.

Mit Recht hat Möhlenbrink (A. 67), S. 246ff., herausgearbeitet, dass es in dieser, in
vorstaatliche Zeit weisenden Kultpolemik um eine Auseinandersetzung zwischen Silo und Gilgal geht,
die das Ziel hat, die Bedeutung des Heiligtums von Gilgal einzuengen. Auf einen in vorstaatliche Zeit
weisenden Überlieferungskern deutet u.a. die Gestalt des Eliden Pinehas, der auch sonst für die
vorstaatliche Zeit in Silo belegt ist (s. 1. Sam. 1,3; 4,4 u.ö.) und kaum als unhistorische Erfindung aus
dem Text zu katapultieren ist; vgl. M. Noth, Handbuch z. A.T. 1,7 (2 1953), S. 135. Zu dem in



E. Otto, Silo und Jerusalem 75

und Rivalität zwischen den Heligtümern Silo und Gilgal gab, dann ist erklärlich, warum
David in der Auseinandersetzung mit Saul bei den elidischen Priestern in Nob Hilfe suchte
und auch fand. Dann wird auch die grausame Reaktion Sauls historisch verständlich. Er
musste befürchten, dass David, fände er bei den elidischen Priestern in Nob Rückhalt, als

Konkurrent um den Thron eine kultische Legitimation erhalten konnte, die bedrohlich
sein würde. So ist es durchaus wahrscheinlich, dass in die Auseinandersetzung zwischen
David und Saul auch eine Ebene der Konkurrenz und Rivalität der Heiligtümer von Gilgal
und Silo eingebunden ist.

Es ist deutlich geworden, dass David in nicht geringem Masse unter dem Einfluss der
Tradition des Heiligtums von Silo, vermittelt durch den Priester Ebjathar, stand. Es ist
nun zu fragen, ob sich Impulse dieser Tradition auf davidische Politik und Religionspolitik

in seinem Verhältnis zu kanaanäischem Kult und kanaanäischen Landesbewohnern
erkennen lassen.

Über den Charakter des Kultgeschehens am Heiligtum von Silo liegen uns nur noch
bruchstückhafte Überlieferungen vor.69 So ist zunächst die Nachricht in Ri. 21,19ff.
heranziehen: Aus ihr geht hervor, dass während des alljährlichen hag Jhwh, des

Herbstfestes, die Töchter von Silo auf das Feld hinausgingen und in den Weingärten
Reigentänze tanzten. Wie Ri. 9,27 zeigt, handelt es sich hier um einen kanaanäischen
Festbrauch im Rahmen eines Erntefestes. Auf eine Übernahme aus kanaanäischem
Religionsgut deutet auch der in 1. Sam. 3,3 für Silo belegte nér '"Üohim.der eine Parallele
in Ugarit hat.70 Auch das für Silo belegte Ephod71 deutet auf einen kanaanäischen
Hintergrund.72 In dieser Tendenz liegt es nun auch, dass in Silo erstmals der Bau eines
hëkal Jhwh belegt ist73, damit wird über Einzelmotive hinaus deutlich, dass in Silo in
grösserem Umfange kanaanäisches Religionsgut in den Kontext israelitischen Kultes
integriert wurde. Wie mit dem Terminus hekäl deutlich belegt ist, handelt es sich dabei
um einen Tempel kanaanäischer Bauweise.74 Es ist nun kaum wahrscheinlich, dass in Silo
ein hëkal Jhwh errichtet wurde, ohne dass damit auch kanaanäische Motive vom
Königtum auf Jahwe übertragen wurden.75 Entscheidend aber ist die Frage, ob auch die

von David nach Jerusalem überführte Silolade sich als mit kanaanäischen Vorstellungen
verbunden zeigt. In l.Sam. 4,4 und 2. Sam. 6,2 ist das Epitheton jôïëb hakkerübim
erstmals im Rahmen der Ladeerzählung belegt. Gegen die Annahme, es könnte sich um
eine Rückprojektion dieses Titels von Jerusalem in die Zeit der Lade in Silo handeln,
spricht, dass die Lade des salomonischen Tempels niemals mit diesem Epitheton
verbunden wird.76 Die Lösung des Titels von der Lade in Jerusalem erklärt sich aus der

verstaatliche Zeit weisenden Überlieferungskern von Jos. 22 vgl. aueh J. Dus, Die Lösung des Rätsels
von Jos. 22: Arch. Or. 32 (1964), S. 529ff.; R. Knierim, Das erste Gebot: Zs. at. Wiss. 77 (1965),
S. 31.

69
Vgl. dazu Kraus (A. 1), S. 203ff.

70 kd smn lnr 'm; vgl. C.II. Gordon, Ugaritic Textbook (1963), 1126:2. Den kanaanäischen
Ursprung hat bereits G. von Rad. Zelt und Lade: Gesammelte Studien zum Alten Testament 19653),
S. 121, vermutet.

71
S. 1. Sam. 2,28 u.ö.; vgl. dazu K. Elliger, Ephod und Goschen: Vet. Test. 12 (1963), S. 19ff.

72
Vgl. G. R. Driver, Canaanite Myths and Legends (1956), Baal 1*1,5.

73
S. 1. Sam. 1,9; 3,3. Zur Terminologie des Tempels von Silo vgl. P. Welten, Kulthöhe und

Jahwetempel: Zs. Deut. Pal. Ver. 88 (1972). S. 29f., Anm. 43.
74

Vgl. O. Eissfeldt, Jahwe Zebaoth: Kleine Schriften, 3 (1966), S. 120; Schmidt (A. 1), S. 78. Zum
Begriff hekäl vgl. A. Poebel, Sumerische Wortuntersuchungen IV: Zs. Assyr. 39 (1929), S. 145.

75
Vgl. Schmidt (A. 1 S. 76ff.; H. Gese, Die Religionen Altsyriens (A. 3), S. 58; Jeremias (A. 1),

S. 187.
76 S. von Rad (A. 70). S. 115; vgl. auch Maier (A. 24), S. 64ff.;bes. zu Ps. 99: S. 68.



76 E. Otto, Silo und Jerusalem

Kultarchitektonik des Debirs des Jerusalemer Tempels, da Jahwe hier als auf den Flügeln
der Cheruben thronend gedacht ist. Ist der Titel jöSeb hakkerübim aber bereits für Silo in
Anschlag zu bringen77, so ist die Intention des Verfassers der Ladeerzählung, die Identität
von Silolade und Jerusalemlade aufzuzeigen durch die zweimalige Erwähnung des vollen
Titels der Lade von Silo als 'arön Jhwh sebä'öt jöäeb hakkerübfm,vor ihrem Verlust an
die Philister in l.Sam. 4,4 und vor der Einbringung nach Jerusalem in 1. Sam. 6,2,
keineswegs unhistorisch. Das Epitheton jöSeb hakkerübim hat nun in dem des rökebbä-
'aräböt78, das auf das kannaanäischen Epitheton rkb 'rpt79 zurückgeht, eine Parallele80, so
dass auch jenes auf kanaanäischen Ursprung zurückgeht. Dieses Epitheton lässt sich nicht
von der Thronvorstellung ablösen81, was neben dem hekäl darauf weisen kann, dass

bereits in Silo Vorstellungen vom Königtum auf Jahwe übertragen wurden.82

Angesichts der nur wenigen Nachrichten, die wir vom Kult in Silo haben, sind die
zahlreichen Verweise auf kanaanäischen Hintergrund bedeutsam.

Dieser Befund ist nun für unsere Fragestellung von Bedeutung. Es hatte sich gezeigt,
dass vermittelt durch den Priester Ebjathar die Tradition des Heiligtums von Silo eine
nicht geringe Bedeutung für David hatte und in der Überführung der Silolade das

Bemühen sichtbar wurde, "Silo" nach Jerusalem zu holen, obwohl David damit nicht in
vollem Umfange der Hoffnung um Ebjathar entsprach, er werde nach Silo kommen und
von dort seine Herrschaft über Juda hinaus ausdehnen. Zeigt sich nun, dass bereits in Silo
eine Integration kanaanäischen Religionsgutes auf breiter Basis stattgefunden hat, sich

von Silo aber der kultische und religionspolitische Horizont Davids bestimmte, so wird
deutlich, warum es auch in Jerusalem in der Kontinuität mit Silo zu einer auf tolerante
Integration zielende Religionspolitik Davids, die ihrerseits erst wieder die Bildung eines
davidischen Grossreichs in ihren religionspolitischen Aspekten ermöglichte, kommen
konnte, von denen die noch auf Abgrenzung und Vernichtung zielende Politik Sauls weit
geschieden war. In Jerusalem setzt David mit der Integration der jebusitischen Religion
eine Tendenz fort, die bereits in Silo prägend war. Überlieferung der Silolade und
Aufnahme kanaanäischen Religionsgutes in Jerusalem stehen sich also nicht als Gegensatz
gegenüber, etwa als der Gegensatz von altisraelitischer und jebusitisch-kanaanäischer
Überlieferung, sondern Überführung der Lade und Integration jebusitischer Kultmotive
sind zwei Momente einer historischen Bewegung der Kontinuität zwischen Silo und

77 So auch O. Eissfeldt (A. 74), S. 116ff. ; K. Galling, Die Ausrufung des Namens als Rechtsakt in
Israel: Theol. Lit.zeit. 81 (1956), S. 66ff.; M. Haran, The Ark and the Cherubim: Isr. Expl. Journ. 9

(1959), S. 33f., 89; Schmidt (A. 1), S. 76ff.; R. de Vaux, Les chérubins et l'arche d'alliance; Ders.,
Bible et Orient (1967), S. 231ff.; H.J. Zobel, Art. 'arön: Theol. Wort. A.T. 1 (1970), S. 401f.; R.

Schmitt, Zelt und Lade als Thema alttestamentlicher Wissenschaft (1972), S. 128ff.
78

Vgl. Ps. 68,5.
79

Vgl. C. H. Cordon, Ugaritic Manuel (1955), 51: 111,11.18; V. 122; 67.11.7; 1 Aqht: 43,44;
'nt: 11:40.

80
S. die Verbindung beider Epitheta in Ps. 18,11; 2. Sam. 22,11; vgl. dazu Gese (A. 3), S. 122f.

81
Sei es nun, dass die Lade den Thron, so u.a. von Rad (A. 70), S. 115ff. A. Alt, Verbreitung und

Herkunft des syrischen Tempeltypus: Kleine Schriften, 2, S. 112, oder einen Thronschemel, so u.a.
H. Schmidt, Kerubenthron und Lade: Eucharisterion. Festschr. H. Gunkel, 1 (1923), S. 120ff.; Haran
(A. 77), S. 33f. 89; de Vaux (A. 77), S. 231 ff., oder nach der wohl wahrscheinlichsten Lösung einen
Thronuntersatz bildet, so M. Metzger, Königsthron und Gottesthron (Habil. Hamburg 1969), S. 482ff.

82
Vgl. Schmidt (A. 1), S. 78.



E. Otto, Silo und Jerusalem 77

Jerusalem.83 Mit der Eroberung Jerusalems durch David findet also nicht ein Bruch in der
israelitischen Religionsentwicklung statt, sondern Motive, die schon im Silo der
vorstaatlichen Zeit angelegt sind, kommen unter dem Einfluss des Eliden Ebjathars in
Jerusalem voll zur Entfaltung.84 Die auf Integration und Expansion zielende Politik
Davids in der Eingliederung der kanaanäischen Landesbewohner und der Schaffung eines
Grossreiches ist ohne die universalistische Dimension des Jerusalemer Kultes nicht
denkbar. Die Politik Davids hat also kultisch-religionspolitische Voraussetzungen, die bis
in vorstaatliche Zeit zurückreichen.

Eckart Otto, Hamburg

83 So ist Jeremias (A. 1), S. 197, zuzustimmen, dass es "die Lade und die mit ihr verbundenen
Vorstellungen gewesen (waren), die zur Aufnahme wesentlicher kanaanäischer Überlieferungen und
zur Bildung einer Zionstradition geführt haben". Doch dienen die kanaanäischen Motive im
davidischen Jerusalem nicht nur der "Exegese" der Lade in neuem religionsgeschichtlichem Kontext
und ihrer altisraelitischen Traditionen; dieser Vorgang muss dann bereits für Silo in Anschlag gebracht
werden und setzt sich im davidischen Jerusalem nur noch in weiterem Umfange fort.

84 Nathan war ein Gegner des Ebjathar in der Frage der Thronnachfolge. Auch in der Frage des

Tempelbaus wandte er sich offenbar gegen eine synkretistischc Religionspolitik, vgl. von Rad (A. 77),
S. 153ff.; Kraus (A. 1), S. 214f. ; A. Weiser, Die Tempelbaukrise unter David: Zs. at. Wiss. 77 (1965),
S. 153ff. Auf die antisilonische Tendenz Nathans weist auch, dass er in 2. Sam. 7,6f. den Tempel von
Silo übergeht und stattdessen auf die Zeltüberlieferung abhebt; so ist deutlich, dass für Nathan ein
überlieferungsgeschichtlich anderer Hintergrund als für den Eliden Ebjathar in Anschlag zu bringen ist
und nicht Ebjathar, sondern Nathan altisraelitische Überlieferung repräsentiert.


	Silo und Jerusalem

