Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 32 (1976)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Heribert Riicker, Die Begriindungen der Weisungen Jahwes im Pentateuch. = Erfurter theol. Stud.,30.
Leipzig, St. Benno Verlag, 1973. XXXIII+165 S.

Wie der Verfasser in seinem Vorwort behauptet, ist “die Frage nach der Begriindung des sittlichen
Handelns . . . theologisch von grosser Bedeutung” (S. V). Wihrend der Untersuchung stosst er auf eine
merkwiirdige Tatsache: dass die von A. Alt als “‘kasuistisch formulierten Rechtssitze’ sehr wenig oder
lberhaupt keine Begriindungen aufweisen, was sich grosstenteils auch fiir dhnliche alt-orientalische
Sammlungen verifizieren lidsst. Mehr oder weniger ausfiihrliche Begriindungen erscheinen hingegen in
den apodiktisch formulierten Rechtsiatzen, je nach Quelle oder Traditionsbildung (S. 20ff.). Da die
ersteren zur gewohnlichen Gerichtsbarkeit gehéren, bei der von jeher und bis zum heutigen Tag keine
Begriindungen gegeben werden, die anderen aber zum sogenannten Gottesrecht, so verwundert es
nicht, dass im letzteren Fall jede Weisung durch Verankerung in der Heilsgeschichte mehr oder weniger
ausfithrlich begriindet wird (vgl. S. 109ff.).

Die Abhandlung ist genau und iiberzeugend. Auf S. 20, an der der Verfasser die Klassifizierung des
altisraelitischen Rechtes nach A. Alt behandelt, geniigt es nicht mit der Feststellung, dass viele (mit
Namen aufgezihlte) moderne Gelehrte ihr zugestimmt haben, vielmehr ist das Gespriich, freilich von
A. Alt ausgehend, inzwischen fortgefiihrt worden.

J. Alberto Soggin, Rom

Fredrick Holmgren, With Wings As Eagles, Isat'ah_40/55. Chappaqua N.Y., Biblical Scholars Press,
1973. X + 214 S.

Dies ist ecin wichtiges und auch volkstimliches Buch. Es darf z.T. als ecin Kommentar zu
Deutero-Jesaja angesehen werden, auch wenn es nicht die klassische Form des Kommentars annimmt.
Fast alle Texte des Buches werden untersucht, ausser dem letzten Gottesknechtlied, eine Auslassung,
die dem Rezensenten nicht motiviert scheint. Die deutschen und skandinavischen Worter, die einen
Umlaut haben, werden mit dem vollen Diphtong transkribiert, was hisslich, wenn auch verstiandlich
ist; die Zitate aus deutschen und franzosischen Werken erscheinen immer in der englischen
Ubersetzung, was sie fiir die wissenschaftliche Welt unbrauchbar macht. Es handelt sich wohl um
Konzessionen an die Volkstiimlichkeit.

Deutero-Jesaja bringt nach dem Verfasser nicht ein universalistisches, sondern cin nationalistisches
Programm. Scin Nationalismus errinnert mehr an die volkstimliche Prophetic vor dem Exil als an die
klassische Prophetie: die Erwahlung gilt Israel alleine, die anderen Valker sollen sich unterwerfen, ja
einmal sogar in Ketten nach Jerusalem gefiihrt werden (45,14, S. 361f.), und ihre Reichtiimer werden
dem Gottesvolk angehéren. In 54,3 (S. 34f.) soll die Wurzel jr§ wie in den Landnahmegeschichten mit
“entfernen” {ibersetzt werden: auf den neuen Exodus folgt also eine ncue Landnahme. Und der “‘Fels”
in 51,1 ist nicht Jahwe, sondern Abraham (S. 45). Diese Bemerkungen, die zum grossten Teil durchaus
zutreffen, sind nicht immer neu; der Verdienst des Verfassers ist es aber, sic systematisch und
folgerichtig ausgewertet zu haben.

J. Alberto Soggin, Rom

Christoph Barth, Diesseits und Jenseits im Glauben des spaten Israel = Stuttgarter Bibelstudien, 72.
Stuttgart, Verl. Kathol. Bibelwerk, 1974. 120 S. DM 14 .80.
In dieser knapp gehaltenen Schrift betont der Verfasser vor allem ecinen Gedanken, dessen
Problematik er von Anfang an wie folgt umreisst: Das “Bild der Entwicklung vom Diesseits- zum
Jenseitsglauben verdanken wir den Forschungen der Religionsgeschichtlichen Schule”. Dabei habe der



Rezensionen 33

Jenseitsglaube die vermeintlich hohere Form der Religion vertreten. “‘Heute ist aus der Tugend
unversehens eine Not geworden” (alle Zitate S. 10). Durch Textuntersuchungen versucht der
Verfasser den Nachweis zu erbringen, dass das Auseinanderreissen der beiden Glaubensweisen den
Aussagen nicht gerecht werde. Er wihlt dabei die retrogressive Methode und beginnt bei den Schriften
um das Jahr 70 n.Chr.: Syrische Baruchapokalypse und Esraapokalypse (4. Esr.). In grosser Kiirze
werden aus der davor liegenden Zeit ferner behandelt: Slavischer Henoch, Leben Adams und Evas,
Himmelfahrt Moses, Psalmen Salomos, Weisheit Salomos, Testamente der Zwolf, dthiopischer Henoch,
Jubilden, die Schriften von Qumran und die Visionen des Danielbuches.

Das Resultat ist dies, dass bei fast allen Schriften (gewisse Differenzierungen werden vorge-
nommen) das erwartete Jenseits nicht rein jenseitig zu verstehehen sei, sondern im Sinne einer
Neuschdpfung des gegenwiirtigen Aons in dieser Zeit und Welt. Der angesprochene Glaubende
empfange dadurch Stirkung und Hilfe und werde aufgefordert, danach schon jetzt zu leben. Dies
treffe z.B. auch fiir die Danieltexte zu, etwa fiir Dan. 12,1ff. (S. 86 —88). Ausfiihrliche Verzeichnisse
und Register schliessen die Schrift ab (S. 104 -120).

Die Arbeit will nicht mehr bieten als einen ersten Durchblick durch die alte Frage nach dem Ein-
und Anbruch der “letzten Dinge” im Sinne der angegebenen These. Diese Problematik ist so alt wie die
vom Verfasser auch angesprochene Prophetenforschung. Eine Weiterarbeit unter dem weit ausgrei-
fenden Titel des Buches wire sehr zu wiinschen unter Beriicksichtigung noch anderer Schriften aus der
angesprochenen Zeit zwischen Makkabidern und Bar Kochba und unter Benutzung weiterer bereits
vorliegender Literatur, etwa M. Hengel, Judentum und Hellenismus (?1973); E. Janssen, Das
Gottesvolk und seine Geschichte (1971).

Neue Impulse sind gesetzt durch diese programmatische Schrift®. Georg Sauer, Wien

Hubert Frankemolle, Jahwebund und Kirche Christi. Studien zur Form- und Traditionsgeschichte des
“Evangeliums’’ nach Matthdus. = Neutestamentl. Abhandl., N.F. 10. Miinster, Aschendorff, 1974.
X +492S.DM 84.—.

Die unter Joachim Gnilka in Minster entstandene und im Winter 1971/72 angenommene
Dissertation bietet den interessanten Versuch, die Redaktionstheologie des Matthiusevangeliums von
seiner Ekklesiologie her in den Griff zu bekommen. In methodischer Hinsicht arbeitet Frankemdolle
mit dem iiblich gewordenen Instrumentarium der traditionsgeschichtlichen Kritik, die er durch die von
J. Trier eingefiihrte Beobachtung von sprachlichen Feldern und durch den Einbezug von motivge-
schichtlichen Zusammenhingen erginzt, wihrend literarkritische Erwagungen und wortstatistische
Erhebungen zuriicktreten. Dabei beschrinkt er die Analyse auf ausgewihlte Begriffe und Einzelstellen.
Die Grundthese lautet: Das Matthiusevangelium ist ein bewusst literarisches Werk, das nach erfolgter
Ablosung von der Synagoge das Alte Testament theologisch in die heidenchristliche Kirche einbringt
und dazu die bundestheologische Konzeption der chronistischen und deuteronomistischen Geschichts-
schreibung tibernimmt.

Ein erstes Kapitel entfaltet diesc Grundidee besonders anhand der Emmanuelstelle (Matth. 1,23)
und der “mit-euch”-Stellen und zeichnet das Verhiltnis Jesu zu seiner Gemeinde in Analogie zum
Verhiltnis Gottes zum alttestamentlichen Bundesvolk. Das zweite Kapitel riickt das Selbstverstindnis
der matthiischen Kirche und ihrer Glieder in diese Perspektive. Das dritte widmet sich unter
entsprechender Fragestellung den Begriffen Volk Gottes und Kirche, das vierte dem Israelproblem,
dem Reich-Gottes-Verstindnis und der Gesetzesfrage. Das abschliessende Kapitel versucht eine
formkritische Bestimmung der Evangeliumsschrift und unterstreicht den fiktiven Charakter der
historisierenden Darstellung im Lichte der theologischen Grundkonzeption des Evangelisten.

' Folgende z.T. sinnstérende Druckfehler wiiten zu berichtigen: S. 26, Z. 7 lies Adlervision statt

Adlerversion; S. 36, Z. 6 lies eingeleitete statt eingelitete; S. 46, Z. 26 lies 2. Jahrh. statt 3. Jahrh. und
S.91, Z. 4 streiche die Zahl 33.



34 Rezensionen

Der konsequent durchgehaltene Entwurf und die entschlossene Interpretation auf der Ebene der
redaktionellen Aussage werfen ein oft iiberraschend helles Licht auf die analysierten Stellen und
Begriffe. Einiges sei stichwortartig angefiihrt: Die Ablehnung des rabbinischen Talmudinstituts als
Modell der Jiingerschaft Jesu. Der erkannte universalistische Charakter der matthiischen Kirche und
die Zuweisung der partikularistischen Stellen an die “raffiniert” (so Harnack) arbeitende Redaktion.
Das Verstindnis des Schriftgelehrten in Matth. 13,52. Die gegentiber Matth. 16,19 primire Stelle
18,18. Endlich “Gesetz und Propheten’ als Inbegriff des von Gott im Alten Testament Verheissenen
und Geforderten. Nirgends erliegt die Untersuchung der Versuchung, die ‘“‘historisierende” Darstellung
des Matthius als Zugang zum historischen Jesus zu beniitzen.

Es bleibt freilich noch abzuwarten, in welcher Weise die vorgetragene These erhirtet und
differenziert werden muss, um sich in der von Bornkamm inaugurierten Forschung zur Theologie des
Matthdus als tragfdhig erweisen zu konnen. Es hingt sicher mit der ekklesiologischen Engfithrung der
These zusammen, dass die doch eigentlich entscheidende, im engern Sinne christologische Frage-
stellung zuriickbleibt. Es muss iiberlegt werden, warum Matthdus fir seine griechische Kirche die
Rezeption der LXX so energisch und mit theologischen Mitteln vornimmt. Steht im Hintergrund seiner
Unternehmung das Uberwuchern einer geschichtslosen Erhéhungschristologie oder ein Christos Séter
im Kontext hellenistischer Epiphanievorstellungen? Die vom Autor geriigte Berufung auf parine-
tische, apologetische und polemische Beweggriinde besteht zu Recht. Es ist sachlich in Ordnung, wenn
Theologie sich aus der Problematik der Gemeindeexistenz formuliert, und methodisch legitim, die
theologische Intention am Bedarf der Gemeinde abzulesen. Anders verhilt es sich mit der nun zu
Recht betonten Distanzierung von einer Forschung, die unentwegt eine judenchristliche Basis
anerkennen oder gar eine Rejudaisierung eintragen will. Trotzdem ist es zu bedauern, dass in dieser
Beziehung die skandinavische Exegese nicht in die Diskussion einbezogen wurde. Ein Name wie Birger
Gerhardsson, um nur ein Beispiel zu nennen, fehlt in der vorliegenden Untersuchung. Etwas mehr
Zurtickhaltung und dafiir ein vortastendes und einfihlendes Horen wire gegeniiber der heilsgeschicht-
lichen Interpretation von Oscar Cullmann bis zu Hans Conzelmann angebracht gewesen. Doch sollen
diese Ausstellungen die verdiente Anerkennung des bedeutenden Beitrages zur theologischen Erfassung
des Ersten Evangeliums nicht herabmindern. Er bringt uns einen wesentlichen Schritt vorwirts.

Victor Hasler, Bern

Oscar Cullmann, Der johanneische Kreis, sein Platz im Spatjudentum, in der Jiingerschaft Jesu und im
Urchristentum. Zum Ursprung des Johannesevangeliums. Tiibingen, J. C. B. Mohr, 1975. XII +
111 S. DM 14.80.

Das vierte Evangelium spiegelt, wie Oscar Cullmann hier annimmt, Geschichte, Uberlieferungen
und Leben eines johanneischen Kreises, dem der Evangelist wie auch der Redaktor oder die
Redaktionsgruppe angehorten, die nach dessen Tod das ganze Werk tiberarbeitete. Dieser Kreis diirfte
sich aus Judenchristen gebildet haben, die einem Judentum entstammten, das sich nicht nach
Jerusalem mit seinem Tempel und seiner Rechtsordnung ausrichtete. Ein solches nichtkonfor-
mistisches Judentum lebte damals im Umkreis der samaritanischen Religion, in Qumran, in
verschiedenen Tiufergruppen im Jordantal, in der Gruppe der Johannesjiinger, die nach dem Tod des
Taufers entstand, und schlug sich auch nieder in den Pseudoklementinen und in den ““Oden Salomos™.
Aus dem gleichen “Randjudentum™ ist nach Cullmann nicht nur der johanneische Kreis, sondern auch
der Stephanuskreis der sogenannten “Hellenisten™ von Apg. 6,1 hervorgegangen. Apostelgeschichte
und Johannesevangelium zeigen, dass beide Gruppen die Bindung der endzeitlichen Gottesverehrung
an den Tempel verneinten, auf die christliche Mission in Samaria Gewicht legten und unter dem
Einfluss gleicher oder dhnlicher Uberlieferungen standen, die sich vor allem in der samaritanischen
Religion nachweisen lassen. Beide Gruppen hielten an ihrer ausgeprigten Eigenart gegeniiber jenem
Christentum, das sich mit dem Kreis der Zwolf und ihren Uberlieferungen verband, fest, waren aber
iiberzeugt, dem gleichen Herrn im Rahmen der gleichen umspannenden christlichen Glaubensge-
meinschaft zu dienen.



Rezensionen 35

Die johanneische Gemeinde siedelte sich, wie Cullmann vermutet, nach den Ereignissen des Jahres
70 wahrscheinlich in Transjordanien oder Syrien an, wo sich die versprengten Reste der meisten oben
genannten jiidischen Randgruppen zusammenfanden. Im Gegensatz zu ihnen war sie stark genug, dem
in dieser Lage auftretenden Hang zur Vermischung Widerstand zu leisten. Sie vermochte dies umso
mehr, als die gemeinsamen Vorstellungen, die sich mit ihrem christlichen Glauben vereinbaren liessen,
schon in ihren Anfingen ihr geistiges Eigentum geworden waren.

Wer war eigentlich der Verfasser des vierten Evangeliums? Nach Cullmann weist die Tatsache, dass
der Schauplatz seiner Erzdhlungen meistens Judaia ist, darauf hin, dass er aus Judaa stammt, die geringe
Rolle aber, die er den Zwdlfen zuerkennt, dass er nicht zu ihnen gehort. Die spite Uberlieferung, dass
der Zebeddussohn Johannes der Verfasser des vierten Evangeliums war, ist mit diesen Tatsachen kaum
vereinbar, ebensowenig mit dessen vielen Beziigen auf heterodoxe jiidische Anschauungen und mit
dem verhiltnismaissig hohen Bildungsstand des Evangelisten. Dieser diirfte der Lieblingsjiinger gewesen
sein, der nach Joh. 21,20-24 zweifellos eine geschichtliche Gestalt war. Der Annahme, dass er
Augenzeuge wenigstens einiger der von ihm berichteten Ereignisse aus dem Leben Jesu war, steht
nichts entgegen, auch nicht die Tatsache, dass er fiir sein Werk auch eine Reihe von uberlieferten
Stoffen verwendete.

Die letzte Frage, die sich Cullmann stellt, ist die nach der Bezichung Jesu zum johanneischen Kreis.
Es scheint ihm nicht ausgeschlossen, dass dessen Kern sich schon zur Zeit Jesu bildete und neben den
Zwolfen eine weitere Jiingergruppe Jesu darstellte. Nach 1,35-51 waren niamlich einzelne seiner
Mitglieder einst Tauferjiinger, die sich dann Jesus anschlossen. Nach dem Lukasevengelium waren auch
die Samaritaner Jesus keineswegs gleichgiiltig. Tempelreinigung und Voraussage der Tempelzerstorung
zeigen die tempelkritische Haltung Jesu. Damit ist eine Gemeinsamkeit Jesu und des johanneischen
Kreises erwiesen.

Die Monographie Cullmanns liber den johanneischen Kreis nimmt zwar eine Reihe von Anliegen
auf, die er schon in fritheren Arbeiten verfolgte, fiihrt und klirt sie aber weiter. Die Auffassungen, die
er vertritt, werden sauber und sorgfiltig begriindet. Seine Losungen suchen alle Einseitigkeit zu
vermeiden und liegen immer auf der Linie des Wahrscheinlichen, was man kaum von allen Vorschligen
zu den Entstehungsverhiltnissen des vierten Evangeliums sagen kann.

Eugen Ruckstuhl, Luzern

C. K. Barrett, A Commentary on the Second Epistle to the Corinthians. (Black’s New Testament
Commentaries.) London, A. & C. Black, 1973. XVI + 354 S. £ 4.25.

Den letzten von drei Binden fiir das Black’sche Kommentarwerk legt Barrett hiermit vor'. Die
Bemiihung um eine gute Ubersetzung (6fter werden fiir die Ubersetzung notwendige Erginzungen
angezeigt), um saubere Textkritik (in Fussnoten zu Beginn jeder Rubrik) und eine den fritheren
Binden iiberlegene Behandlung der wesentlichen angelsidchsischen und mitteleuropdischen Forschung
zu den Kernstellen besticht. Man erhilt einen soliden Uberblick, ohne dass der Eindruck einer Polemik
entsteht, obgleich Barrett seine Entscheidungen zu begriinden weiss. Vorziiglich ist die Aufarbeitung
der paulinischen Kreuzestheologie S. 42ff., aus der sich anthropologische (S. 146) und das Apostolat
betreffende Aussagen des Apostels ableiten lassen. So empfiehlt sich das Werk als ein Standardwerk, an
dem die kiinftige Forschung zum Gegenstand nicht vorbeigehen kann.

Beim 2. Kor. fordert die von J. Weiss begriindete literarkritische Frage nach der Einheitlichkeit viel
Raum. Das spiegeln Introduction (S. 1-50) und die Bemerkungen zu den ‘““Nahtstellen”. Barrett sieht
2. Kor. 1-9 als Einheit (etwa S. 206), hilt es aber auch fiir moglich, 2,147 ,4 als selbstindigen Brief
zu bezeichnen, in welchen (vgl. S. 194f.) 6,14 7,1 als an interpolation within an interpolation (S. 11,
auch 197) eingearbeitet worden wire. Die Argumente fiir die (mogliche) Ablosung von Kap. 8 (S. 218)
und 9 (S. 252) erscheinen ihm zu schwach. Dagegen hilt er Kap. 10—13 fiir eine selbstindige Einheit

! Zum 1. Kor. vgl. meinc Anzeige in Theol. Zs. 25 (1969), S. 364f.



36 Rezensionen

und empfichlt (S. 21) a simple partition of the epistle between i—ix and x—xiii. 13,1113 sind der
offenbar redaktionell hergestellte Rahmen (S. 341, vielleicht nachpaulinisch: S. 343) fiir das
Briefganze. Da Kap. 10ff. nicht vor Kap. 8f. geschrieben sein konnen (S. 324), nimmt er an, that Paul
had heard further news from Corinth (S. 244). Der Brief ist also eine Kompilation aus two letters
written with only a short interval between them (ebd., vgl. S. 203).

So reizvoll dies wire, miissen wir uns ein Referat uber die Losungsvorschlige zu weiteren
Detailfragen versagen. Doch sei wenigstens noch die Behandlung des Falschapostelproblems notiert.
Barrett schligt eine doppelte Differenzierung vor: einmal zwischen den Korinthern, die er im
wesentlichen auf Seiten des Paulus sieht, und den Falschaposteln, die in die Gemeinde ein- bzw. durch
sie durchgewandert seien (S. 93, 245; so {ibrigens auch der ‘“Beleidiger”: S. 87, 94) — zum anderen
zwischen den Jerusalemer Aposteln (die Paulus leicht ironisiere: S. 287) und den Falschaposteln, die —
a plurality of opponents (S.275) — mit den Jerusalemern mindestens sympathisierten. Er denkt
weniger an die Vertreter des theios-aner-Typus als an judaisierende Gnostiker eines Mischtyps (S. 29f.:
they adopted Hellenistic characteristics), sodass man zwischen den Gegnern hier und im 1. Kor. nicht
zu unterscheiden hitte (von der Nihe zur Sachlage im Galaterbrief ganz abgesehen).

Gottfried Schille, Borsdorf b. Leipzig

Helmut Maurer (Hrg.), Die Abtei Reichenau. Neue Beitrage zur Geschichte und Kultur des
Inselklosters. = Bodensee-Bibliothek, 20. Sigmaringen, Thorbecke, 1974. 706 S. DM 88.—.

Die Aufhellung der Geschichte des fritheuropdischen Kulturzentrums Reichenau im Bodensee
erfreut sich seit langem eines weit gefacherten Interesses interdisziplinirer Forschung. Aus Anlass der
1200-Jahrfeier der Inselabtei hat Konrad Beyerle 1925 “ein noch heute nicht tbertroffenes
Monumentalwerk™ in zwei Binden herausgegeben, das iibrigens heute im Scientia-Verlag, Aalen, fiir
DM 550.— im Neudruck erhiltlich ist. Bewusst daran ankniipfend versteht sich die I'estgabe zur
1250-Jahrfeier als Fortsetzung dieser Arbeit. 23 Spezialisten gingen mit den inzwischen verfeinerten
Methoden ihrer Fachdisziplin 1. der schriftlichen Uberlieferung der Abtei, II. ihrer Geschichte im
Hochmittelalter, III. ihrer Buchmalerei und IV, ihrer Baugeschichte nach, wobei abschliessend auch
der Abtsstab der Reichenauer Abte eine Untersuchung erfiihrt.

Da es unmoglich ist, jeden Einzelbeitrag hier cingehend zu wiirdigen, seien nur einige der
wichtigsten Titel genannt, etwa Alf Onnerfors’ Vorstellung des Dichters Walahfrid Strabo, Stefan
Sondereggers Forschung zum Althochdeutsch der Reichenau, F. J. Schmales Beitrag zur Reichenauer
Weltchronistik, sowie der des Herausgebers H. Maurer zur geistlichen Wiirde der Abtei unter Otto III.

Gleich viel gelten in der Kunstgeschichte die Reichenauer Buchmalerei, deren Deutung nach
Jantzen Wilhelm Messerer revidiert und Adolf Weis ihre “‘spitantike Lektionar-Illustration”, wie die
Wandmalerei in St. Georg, zu der Wolfgang Erdmann neue Befunde beizutragen hat, sowie die
Baugeschichte von Mittelzell durch denselben Autor. Die meisten Beitrige konzentrieren sich
verstindlicherweise, nach den neuesten Grabungen, auf St. Peter und Paul in Niederzell. Aber auch
zum Bauplan des Klosters St. Gallen liefern Walter Horn und Ernest Born neue Thesen. Alles in allem
die Frucht gewissenhafter Forschung, wie sie exakter auf diesen Gebicten heute kaum moglich sind.
Dennoch vermisst der Theologe einen ausgesprochen ikonographisch-ikonologisch belangvollen Beitrag
in einem Mammutband, der ansonsten keinen Wunsch offen lisst.

Karl Hammer, Basel

Marc Lienhard, Luther, témoin de Jésus-Christ. Les étapes et les thémes de la christologie du
réformateur. Paris, Ed. du Cerf, 1973, 427 S.

Ein grosser Wert dieser bedeutungsvollen Lutherstudie liegt darin, dass der Verfasser die Themen
der Christologie Luthers in allen Abschnitten seines theologischen Werdeganges verbalisiert, also nicht
nur einzelne markante heraushebt. Das geschieht auf Grund eciner breiten Kenntnis der Werke Luthers.



Rezensionen 37

Luthers Christologie fusste auf der Hl. Schrift, der traditionellen Christologie der Alten Kirche
(insonderheit Augustins) und des Mittelalters und war in etwa beeinflusst von der mittelalterlichen
Spiritualitat.

Sie fand ihren ersten Niederschlag in den Dictata super Psalterium (Luther exegesierte hier die
Psalmen christologisch), in der Romerbrief- und in der Hebrierbriefvorlesung. Im Kampf gegen den
Ablass 1517/18 stellte Luther insonderheit Christus als Quelle des Heils und der Gewissheit dar und
formulierte bereits die Bedeutung des Glaubens fiir die Conformitas des Glaubenden mit Christus. In
den Sermonen von 1518/19 nahm die Passion Christi einen verhiltnismissig breiten Raum ein, auch
wie sie zu betrachten sei und welche Friichte sie bringt. Christus als Exempel (Christus und die
Heiligen) und die Erniederigung des Sohnes Gottes in der Inkarnation erginzen die christologischen
Themen dieser Jahre. Die Operationes in Psalmos verdeutlichen, wie Christus fiir uns zur Siinde
gemacht wurde (Thema des frohlichen Wechsels), wogegen 1520 die Christologie Luthers mit seinen
eucharistischen Uberlegungen korrespondiert.

Die eigentliche Entfaltung der Christologie setzte allerdings erst 1522 ein: der Reformator stellte
die Inkarnation Gottes in Jesus Christus als “‘sicheren” Weg des Menschen zu Gott hin, wozu die starke
Betonung von ‘“‘Christusswahrer Gott und wahrer Mensch™ gehort. Im grossen und ganzen entfaltete
Luther jetzt die gesamte altkirchliche Christologie und brachte sie in seine Zeit ein.

Die Auseinandersetzung um die Eucharistie mit seinen Gegnern (1523/28) provozierte fiir die
Christologie die Themen Realpridsenz (Inkarnation und das Heil), Ubiquitit, Christus als “Person”. Ab
1531 (Galaterbriefvorlesung) wurde der Sieg Christi in Verbindung zur Rechtfertigung durch den
Glauben gebracht. Und in Luthers Spitschriften erfolgte eine Konfrontation mit den christologischen
Entscheiden der frithen Konzilien (vor allem in ‘“Von Konziliis und Kirchen” und in den
Disputationen).

Lienhard fasst am Ende jedes Kapitels das Erarbeitete zur besseren Ubersichtsgewinnung zusammen
und befragt auch Luther nach Veridnderungen und Kontinuitit in seiner Christologie. *“‘Bilan et
perspectives” heisst das Schlusskapitel, und zur Sprache kommen hier sowohl das Verhiltnis von
Christologie und Soteriologie, von Christus und der Kirche, von Luthers Christologie und der
mittelalterlichen Christologie, wie auch Luthers Verhiltnis zur modernen Fortentwicklung der
Christologie. Zitiert wird erfreulicherweise ausschliesslich nach der Weimarer Ausgabe. Wiinschenswert
waren mehr Hinweise auf Sekundirliteratur in Text und Anmerkungen.

Armin-Ernst Buchrucker, Frankfurt/M.

Marvin Walter Anderson, Peter Martyr, A Reformer in Exile (1542—1562). A Chronology of Biblical
Writings in England & Europe. = Bibliotheca humanistica & reformatorica, 10. Nieuwkoop, B. de
Graaf, 1975. 607 S. Hf1. 110. .

Vier Ziasuren gliedern das Leben des gelehrtesten unter den italienischen ‘‘Hiaretikern™ der
Renaissance, Pietro Martire Vermigli: Die Emigration aus seinem Vaterland im Spatsommer 1542; die
Ubersiedlung von Strassburg nach Oxford im Herbst 1547; die Riickkehr in die elsissische Metropole
im Herbst 1553; schliesslich der Wechsel nach Ziirich im Juli 1556. Die einzelnen Lebensabschnitte in
Italien, Strassburg und England sind wihrend der letzten zwei Jahrzehnte von Philip McNair, Gordon
Huelin und Klaus Sturm bearbeitet worden, und Joseph C. McLelland hat eine Monographie iber
Vermiglis Sakramentslehre vorgelegt, die durch eine im Druck befindliche Ziircher Dissertation von
Salvatore Corda prazisiert wird. Eine Gesamtschau des vielfiltigen Wirkens Vermiglis ist indes seit
Charles Schmidts vorziiglicher Biographie von 1858 nicht mehr erschienen. Diesem Mangel sucht
Marvin W. Anderson, Professor fiir Kirchengeschichte am Bethel Theological Seminary in St. Paul
(Minnesota), mit einem Band abzuhelfen, den er mit mehreren Aufsatzen in verschiedenen
Zeitschriften vorbereitet hat. Das Schwergewicht des Buches soll laut der Absichtserkldrung des
Verfassers auf dem exegetischen Wirken Vermiglis liegen, doch kommt auch das Biographische nicht
zu kurz. Aufschluss iiber Vermiglis Theologie geben vor allem seine Vorlesungen iiber den 1. Kor. und
den Rom., die er wihrend der Jahre 1548 bis 1551 in Oxford hielt und 1551 bzw. 1558 in



38 Rezensionen

iiberarbeiteter Fassung in Ziirich und Basel drucken liess. Gegeniiber den Abendmahlstraktaten sind
diese zwei Schriften bisher zu sehr vernachlissigt worden. Rechtfertigung, Pridestination, Kirche,
Widerstand gegen die Obrigkeit, Trinitdt, Ubiquitdt und natiirlich Abendmahl — die umstrittenen
Fragen der Reformationszeit kommen in den Kommentaren ausfiihrlich zur Sprache, und immer
vertritt Vermigli eine Position, die im Kreis Strassburg-Genf-Ziirich einzuordnen ist. Beifallspendende
Ausserungen Bucers, Calvins und Bullingers, die Anderson hiufig zitiert, verdeutlichen dies. Die
Herkunft Vermiglis aus dem Kreis der italienischen Reformer um Juan Valdés und Gasparo Contarini
wird vom Verfasser zwar gebiihrend in Rechnung gestellt, doch hiitet er sich zu Recht vor einer
Uberbewertung, wie sie in Klaus Sturms Urteil: “Martyr ist ein Reformkatholik unter den Viitern der
reformierten Kirche’ zum Ausdruck kommt.

Anderson mochte seine Arbeit als “Interim Study” verstanden wissen, und in der Tat wirkt sie auf
den Leser unfertig. Wer von ihr zudem neue Erkenntnisse und nicht nur eine Zusammenstellung von
bereits Bekanntem erwartet, wird enttduscht. Der Verfasser hat zwar viele Einzelheiten zusammen-
getragen, darunter aber auch manche, die zur urspriinglichen Fragestellung nichts beitragen. Es fehlt
der Arbeit eine klare Gedankenfiihrung. Haufig dominiert eine ermiidende Weitschweifigkeit. Man
vermisst das tiefere Eindringen in den Stoff. Uberdies ldsst die Ausarbeitung im Detail gelegentlich zu
wiinschen librig. Neben dargerlichen Druckfehlern sind Ungenauigkeiten oder gar Fehler nicht zu
iibersehen. Zwei Beispiele: 1. Carlo Ginsburg will mit seinem Buch “Il Nicodemismo™ keineswegs
zeigen, dass Calvin seinen beriihmten Traktat von 1544 gegen Otto Brunfels gerichtet habe (S. 66),
sondern hat mit diesem reformatorischen Prediger und Arzt nur den ersten bedeutenden Verfechter
der religiosen Verhehlung der Reformationszeit namhaft gemacht und die Kontroverse bis zu Calvin
weiterverfolgt. 2. Die mit Strassburg die Tetrapolitana unterstiitzenden Stddte Lindau, Konstanz und
Memmingen konnen nicht als “Swiss Cities” bezeichnet werden (S.171), auch wenn Sie im
Einflussbereich der Eidgenossenschaft lagen.

Den Wert des Buches sieht der Rezensent darin, dass Anderson mit einem “Register Epistolarum
Vermiglii”, einigen im Anhang wiedergegebenen Briefen und einer umfangreichen, auch ungedruckte
Quellen und Dissertationen umfassenden Bibliographie der Forschung willkommene Arbeitsinstru-

mente zur Verfligung stellt.
Erland Herkenrath, Zirich

Werner Broker, Politische Motive naturwissenschaftlicher Argumentation gegen Religion und Kirche
im 19. Jahrhundert, dargestellt am “Materialisten’ Karl Vogt (1817—1895). = Munster. Beitr. zur
Theol., 35. Miinster, Aschendorff, 1973. IV + 260 S. DM 44.—.

Die dogmengeschichtliche Forschung der letzten Jahrzehnte hat sich in zunehmendem Masse fiir
den gesellschaftlich-politischen Hintergrund kirchlicher Lehraussagen interessiert. Einem etwas
oberflachlichen Studenten mogen z.B. die heftigen Auseinandersetzungen der ersten Jahrhunderte um
gewisse Nuancen des Trinitatsdogmas als blosse Wortspielerei, als “art pour I'art” erscheinen, solange
er nicht sieht, dass solche Formulierungen cinen ganz bestimmten *“Sitz im Leben” der damaligen
Gemeinden hatten und sich politisch auswirkten. Besonders die Auscinandersetzung mit fremden
Weltanschauungen, mit dem Geist der Aufklirung, mit dem atheistischen Materialismus und dem
Nationalsozialismus fiihrte die Theologie zur Einsicht in die politische Relevanz ihrer Bekenntnistexte.

Es konnte nicht ausbleiben, dass sich die Theologie ihrerseits dafiir interessierte, welche tieferen
Beweggriinde einen Menschen oder eine gesellschaftliche Gruppe dazu veranlassten, sich einem
atheistisch-materialistischen Denken zu verschreiben. Man kann einen materialistischen Philosophen
“rein sachlich” widerlegen, die inneren Widerspriiche seines Systems aufdecken, seinen Wissenschafts-
begriff kritisch analysieren und bei aller “Richtigkeit”” der Argumente doch an seinem atheistischen
Gesprachspartner vorbeireden, solange man sein eigentliches Anliegen iibersieht.

Dieser Problematik geht Werner Broker in seiner Studie iiber den Populdrmaterialisten Karl Vogt
nach. Schon die Auswahl des historischen Feldes (des ‘“‘Materialismusstreites” um 1850) und der
Person K. Vogts deutet an, dass Brokers Studic ‘‘exemplarischen Charakter” (S.7) hat: “Die



Rezensionen 39

Auseinandersetzungen um Wissenschaft und Offenbarungsreligion erreichten um die Jahrhundertmitte
und in Vogt eine besondere Zuspitzung, eine besondere Deutlichkeit und damit wohl auch eine
Beispielhaftigkeit” (S. 8). Nach Brokers Darstellung waren es ‘“‘personliche Erfahrungen im ‘Grenz-
gesprach’” und gewisse Hinweise seines Lehrers H. Dolch, die ihn veranlassten, “die Ebene der
‘Sach’-Diskussion zwischen Naturwissenschaft und Theologie in dieser Untersuchung zu verlassen und
stattdessen die Hintergriinde und Entstehungsgriinde der Auseinandersetzung zwischen Naturwis-
senschaft und Theologie niher zu bedenken™ (S. 7). “Es ist sinnlos, auf ein einzelnes Sachargument
allein einzugehen, wenn das entscheidende Motiv des Vortragens gar nicht die Sache, sondern ein
Anliegen ist” (ib.).

H. Liibbe hat in seiner Studie iiber die “‘politische Philosophie in Deutschland”! darauf
hingewiesen, dass die gleichen Kreise, die um die Jahrhundertmitte fiir eine materialistische
Naturwissenschaft eintraten, auch bei den Versuchen zur Umgestaltung der politischen Ordnung um
1848 engagiert waren (bei Broker S. 167). Da damals die Vertreter der Kirchen weitgehend als Stiitzen
der Restauration auftraten, mussten sich die liberal Gesinnten fast zwangsldufig gegen den kirchlichen
Wahrheitsanspruch wenden. Die naturwissenschaftlichen Argumente dienten dabei als willkommenes
Instrument einer allgemeinen Befreiungsbemiihung. ““Ist es nicht denkbar, dass das naturwissenschaft-
liche Argumentieren zu Ungunsten der christlichen Offenbarungsreligion selbst noch einmal ihm
vorausliegende, ausserhalb des naturwissenschaftlichen Denkens liegende Beweggriinde hat?  (S. 5).
Mit dieser programmatischen Erkldrung umschreibt Broker seine Arbeitshypothese. Die Person Vogts
ist in diesem Sinne gut gewdhlt, weil bei ihm Naturwissenschaft und Politik durchwegs verquickt sind
und seine naturwissenschaftlichen Interessen eingestandenermassen von politischen Anliegen iiber-
lagert sind: “Es geht hier wie mit den FEisenbahnen; man muss welche bauen, um das materielle
Interesse des Volkes zu wahren, und kann dabei nicht verhindern, dass mit den Giitern und Personen
auch Ideen als Schmuggelwaren in das Land hereingebracht werden” (S. 160f.), schreibt Vogt und
fordert in seiner Schrift iiber die “Aufgaben der Opposition” seine Gesinnungsfreunde auf, gegen die
Reaktion “‘auf jede Weise, durch jedes ihr zu Gebote stehende Mittel” vorzugehen. Dazu Broker: “Der
Verfasser dieser Arbeit ist der Uberzeugung, dass in diesem Worte Vogts einer der Schliissel liegt, um
die Vogtsche Motivation zu erschliessen” (S. 142).

Vor allem gewisse Bruchlinien und innere Widerspriiche im Denken des Populdrmaterialisten?
weisen darauf hin, dass sein Materialismus nicht so sehr in seinen naturwissenschaftlichen Studien,
sondern in seinen politischen Anliegen wurzelt. Er konnte von seiner anfinglichen Revolutions-
hypothese zur Erklirung der Hohenentwicklung der Organismen® allmahlich zur Evolutions-
hypothese* von Charles Darwin tbergehen, ja dessen Thesen vor ihm auf die Anthropologie
ausdehnen®, weil damit sein innerstes Motiv (sein Eintreten gegen jede, auch die “revolutionire”

' n Liibbe, Politische Philosophie in Deutschland. Studien zu ihrer Geschichte (1963), S. 140.

Beriihmt-beriichtigt wurde scine Ausserung, “dass die Gedanken zum Gehirn in demselben
Verhdltnis stiinden wie die Galle zur Leber und der Urin zu den Nieren”: nach H. Misteli ein freies
Zitat des Franzosen P.J. GG. Cabanis, Rapports du physique et du moral de '’homme (1802), S. 151
(Broker S. 81, 204).

“Das Prinzip der Revolution ist jeder Entwicklung der anorganischen wie der organischen Natur
gemein, es herrscht auf der Erde wie im Himmel, und so wie die Schépfung, der wir angehoren, nicht
ohne eine Manifestation dieses Prinzips entstehen konnte, so ist auch der heutige Zustand unseres
Sonnensystems nur ein Resultat seiner Wirkung™ (Broker S. 51).

Was Vogt liber die von ihm iiberwundene deutsche Naturphilosophie anerkennend sagt, gilt fiir
das von ihm iibersetzte Werk des Englinders Robert Chambers, Natiirliche Geschichte der Schopfung
des Weltalls . .., und fiir die Evolutionstheorie Ch. Darwins: “Sie bringt nidmlich, soweit es ihr in
beschranktem Gesichtspunkte maoglich ist, die Geschichte der fritheren Schopfungen in Einklang mit
den allgemeinen physikalischen und anorganischen Gesetzen, welche herrschen, und entfernt ginzlich
den Machtanspruch einer denkenden Personlichkeit, eines Schopfers, der von vielen anderen
Naturforschern angenommen wird”” (S. 57).

“Vogt bezieht den Menschen in die Entwicklungslehre sehr viel frither ein als Darwin, der sich
erst 1871 dazu bekennt” (S. 61).



40 Rezensionen

Knechtung des Menschen®) am besten untermauert wurde. Eine kritische Distanz zu einzelnen
Ausserungen Darwins belegt freilich, dass Vogt selbst gegeniiber Gesinnungsgenossen sich eine gewisse
Unabhingigkeit bewahrte (S. 61). “Es ldsst sich an einigen Stellen geradezu ein Bruch feststellen
zwischen dem Sicherheitsanspruch seines materialistischen Redens und der vorsichtigen, zuriickhal-
tenden, kritischen Rede im rein naturwissenschaftlichen Zusammenhang” (S. 110). Gewisse Unsicher-
heiten gegeniiber den speziellen Gliederungen der Gehirnfunktionen kann Vogt in wissenschaftlicher
Wahrhaftigkeit eingestehen, ohne in seiner Bestreitung der menschlichen Geist-Seele irre zu werden,
was Broker zu der kritischen Bemerkung veranlasst: “Das Prinzip geht Vogt aller Verifizierung voraus”
(S.115). Auch zwischen Vogts absolutem naturwissenschaftlichem Determinismus und seinen
ethischen Idealen konstatiert Broker einen inneren Widerspruch, der die Spaltung zwischen dem
Naturwissenschaftler und Politiker Vogt spiirbar macht: “Wenn Herr Laube (ein Gegner) wiisste,
wieviel Miihe ich mir gegeben habe, diese Mischung so ganz an die Oberfliche und aus dem Blute
heraus zu bringen — es steckt mir nur leider von der Familie her zu tief darin™ (S. 128).

Dass der leidenschaftliche Kdmpfer gegen allen Klerikalismus und gegen die Offenbarungsreligion
sich auch mit einem fortschrittlichen Christen, dem Deutsch-Katholiken Robert Blum (1807 -48),
befreunden und verbinden konnte, fithrt Bréker als willkommene Bestitigung seiner Arbeitshypothese
an: “Wenn Religiositat gekoppelt mit intensivem Freiheitsstreben ihm begegnet, wie es in Robert Blum
geschieht, dann ist Vogt tolerant. Es bestitigt sich der Verdacht, dass seine Intention nicht
antireligioser Art schlechthin ist, sondern antireligios insofern dic Ablehnung jeder dogmatischen und
autoritaren Instanz damit verbunden ist” (S. 213).

Sehr lesenswert ist auch der biographische Teil der Arbeit Brokers, in der der Verfasser den
familidaren Hintergrund Karl Vogts?, seine Verbindungen und Freundschaften mit einflussreichen
Emigranten in der Schweiz und in Frankreich (Herwegh, Bakunin, Herzen etc.) schildert, um die
politische Motivation seiner naturwissenschaftlichen Tatigkeit von der menschlichen Seite her zu
beleuchten. Einem heutigen Schweizer Leser dieser Arbeit mag es auffallen, mit welcher Freiheit sich
jene damaligen Emigranten in der Schweiz bewegen konnten. Dass der ehemalige Abgeordnete des
Frankfurter Parlamentes und Anarchistenfreund Vogt spater Genfer Grossrat, Nationalrat, ja sogar
Stinderat® werden konnte, belegt jene damalige Liberalitiat aufs eindriicklichste. Eine Vollstindigkeit
hat der Verfasser in seinem biographischen Teil nicht angestrebt (S. 170), sondern sich auf die fiir sein
Thema wichtigen Flemente beschrinkt. Wohi aus denselben Griinden werden auch Vogts gespannte
Beziehungen zu Karl Marx® libergangen. An einem solchen Beispiel werden die Grenzen und Mingel
einer Studie sichtbar, welche sich zum Ziel setzt, die Ebene der blossen “Sachargumentation” zu
verlassen, um den Motivationen einer Geisteshaltung nachzuspiiren. Ein heutiger Vertreter des

® In scharfem Ton wendet sich Vogt gegen die “Kasernenwirtschatt des Sozialismus: “Fiir den
sibelrasselnden Junker geht der Staat ... ebenso in dem Militidr auf, wie fiir den Sozialdemokraten in
seiner Genossenschaft” (S. 124).

Interessant sind Brokers Schilderungen von Vogts viterlichem und miitterlichem Milieu
(5. 172ff.). Die Briider der Mutter (Luise, geb. Follen) spielten in revolutioniren Kreisen des
damaligen Deutschland eine wichtige Rolle (S. 176ff.).

Dass Vogt 185661, 70-71 Genfer Stinderat gewesen ist, wird von Broker lbergangen. Er
wurde auch der erste Rektor der Universitat Genf,

In seinem Riickblick auf das Leben von Karl Marx schreibt Fr. Engels liber den als Befreier
unterdriickter deutscher Nationalititen auftretenden Bonapartismus: “Bei dieser Gelegenheit musste
auch Herr Karl Vogt angegriffen werden, der damals im Auftrag des Prinzen Napoleon (Plon-Plon) und
im Solde Louis Napoleons fiir die Neutralitdt, ja die Sympathie Deutschlands agitierte. Von Vogt mit
den infamsten, wissentlich erlogenen Verleumdungen iiberhduft, antwortete Marx im ‘Herr Vogt’,
London 1860, worin Vogt ... aus dusseren und inneren Griinden der Bestechung durch das
Dezemberkaisertum iiberfiihrt wurde. Genau zehn Jahre spiter kam die Bestitigung: in der in den
Tuilerien 1870 gefundenen und von der Septemberregierung verdffentlichten Liste der bonapartischen
Mietlinge fand sich unter dem Buchstaben V.: ‘Vogt — im August 1859 wurden ihm tibermacht . ..
Fr. 40°000°  (zit. nach Karl Marx, Ausgewdhlte Schriften, Ring-Verlag Ziirich, 1934, S. 7f.), ein
eigentiimlicher Kontrast zu der von Brdker attestierten massvolleren Haltung Vogts (S.221) in
politischen Angelegenheiten der spiteren Jahre.



Rezensionen 41

naturwissenschaftlichen Materialismus kOnnte seinerseits verlockt sein zu fragen, welche (weltanschau-
lichen oder kirchenpolitischen? ) Hintergriinde Werner Broker motivierten, sich gerade einem Vertreter
des ‘““Vulgarmaterialismus” (so Marx iiber Vogt) zuzuwenden. Die abschliessenden fundamental-
theologischen Uberlegungen Brékers (S. 232ff.) deuten darauf hin, dass er nicht so sehr die Vertreter
der Naturwissenschaften als Gespriachspartner vor Augen hat, sondern gewisse Kreise seiner eigenen
Kirche. Leider fiihren diese grundsitzlichen Uberlegungen nicht weiter als bis zu einigen seit dem
Erscheinen des religiosen Sozialismus auch in den Kirchen weithin rezipierten Allgemeinplidtzen: “Die
Fundamentaltheologie hat nicht nur die Interessen der Kirche und ihrer Theologie gegeniiber den
Gegnern wahrzunehmen, sondern sie muss auch innerhalb der Kirche Anwalt der berechtigten
Einreden derer sein, die an der jeweiligen konkreten Gestalt der Kirche und ihrer Verkiindigung ein
Ungeniigen entdecken” (S. 243). Ahnliches ist schon von H. Kutter und L. Ragaz gefordert worden.
Als Theologe unserer Zeit darf man auch anerkennen, dass entscheidende Neueinsichten der heutigen
Theologie durch die gedankliche Pionierarbeit ausserkirchlicher, ja kirchenfeindlicher Autoren
gefordert wurden.
Diese kritischen Schlussbemerkungen sollen aber den Wert der methodisch sauberen und iiber die
Zeit des Materialismusstreites sehr instruktiven Studie von Werner Broker nicht in Frage stellen.
Christian Zangger, Staufberg, Kt. Aargau

Hans Binder, Probleme der Wirklichkeit. Von der Naturwissenschaft zur Metaphysik. Bern, H. Huber,
1975.382 S. Fr. 63.—.

Der Untertitel “Von der Naturwissenschaft zur Metaphysik™ ist heute bemerkenswert. Von allen
Seiten wird doch verkiindet: Das Ende der Metaphysik ist da. Der Mensch kann nicht mehr auf
irgendeine verbindliche Seinsordnung hin ausgelegt werden. Ist die Ort- und Horizontlosigkeit nicht
das Ergebnis der Verwissenschaftlichung selbst? Dagegen protestiert der Autor mit seinem Buch. Hans
Binder gehort als medizinischer Anthropologe und Arzt zu dem kleinen Kreis von Wissenschaftlern —
wir nennen nur P. Jordan, C. F. v. Weizsicker, W. Heitler, S. Miiller-Markus — die mit Engagement die
Meinung vertreten, gerade die neuesten Ergebnisse der Naturwissenschaften dringten zu Fragen und
Antworten, die iiber die sogenannten “‘objektiven Feststellungen’ hinaus fithren. Binder fragt, ob und
wie weit sich von der Naturwissenschaft her wenigstens Vermutungen dartiber aufstellen lassen, “‘was
die Welt im innersten zusammenhalt’ (S. 9).

Binder bietet einen konsequenten Stufengang durch die Hierarchie der Wirklichkeitsebenen: von
der physischen Wirklichkeit tber die Wirklichkeit bei Pflanze und Tier zur biologischen und
psychischen Wirklichkeit des Menschen. Weil schliesslich der Mensch als die Mitte des Kosmos iiber das
Wirkliche reflektiert, gibt Binder eine Darlegung des Erkenntnisproblems sowie zusammenfassende
metaphysische Ausblicke.

Erkenntnis durch Erfahrung und Denken beruht auf zwei verschlungenen Wegen: Empfindung und
Intuition. Man kann damit den Erkenntnisvorgang nicht rationalistisch verdusserlichen, zumal auch die
aussersinnliche Wahrnehmung nicht mehr bestritten werden kann. Der intuitive Erkenntnisdrang fiihrt
unabdinglich in metaphysische Fragestellungen. Binder trifft die klare Unterscheidung zwischen
gesicherten  wissenschaftlichen Erkenntnissen und spekulativ-hypothetischen, metaphysischen
Schliissen. Diese klare und durchgehaltene Unterscheidung erlaubt es dem Leser, sich einerseits die
aufregenden wissenschaftlichen Sachverhalte der modernen Naturwissenschaften auch gerne durch
Binder darlegen zu lassen und andererseits Binders metaphysische Interpretation kritisch zu priifen.

Binder legt beispielsweise einsichtig dar, wie das “lebendige” Verhalten der Elementarteilchen den
Schluss auf eine protopsychische Steuerungsebene nahe legt. Auch die heutige Kosmologie lasst es zu,
den Kosmos trotz seiner ungeheuren Ausmasse als ein endliches Gebilde, das einen zeitlichen Anfang
gehabt und auch ein “Sein zum Tode hat”, zu denken. Binder schliesst auf ein psychisches Weltsubjekt
als Steuerzentrum aller kosmischen Abliufe.



42 Rezensionen

Bei den Erorterungen iiber die Wirklichkeit bei Pflanze und Tier kommt der Verfasser zu dem
Schluss, dass eine Erkldrung des Lebens aus Zufallsmechanismen unzureichend bleibt. Es bleibt der
naturwissenschaftlich unerkliarbare Sprung von der privitalen zur vitalen Stufe. Weiter hebt Binder
die auffillige Zwiespaltigkeit allen Lebens hervor: die triebhaften Entartungen zur hemmungslosen
Uberfiille einerseits sowie andererseits zur grausamen Vernichtung hinderlichen Lebens fiir die eigene
Art. Diese Zwiespdltigkeit, die uns mit der Entropie schon im physikalischen Wirklichkeitsbereich
begegnete, erheischt eine metaphysische Interpretation.

Hinter der Entstehung des Menschen steht nach Binder eine eigene Grundidee, die iiber die
Pflanzen- und Tierwirklichkeit hinausreicht. Die geistige Potenz des Menschen iiberschreitet die
psychische Machtigkeit des Pflanzen-Tierbereichs. Freilich hat der Mensch Anteil an der psychovitalen
und triebhaften Entwicklungsstufe und bleibt in diesem Sinne mit dem Tier verbunden. Zur geistigen
Lebensstufe gehort nach Binder das Urphanomen religiosen Erlebens, das schon in sehr frithen Stufen
und iiberall, wo man vom Menschen sprechen kann, nachweisbar ist. Die Entwicklung des religiosen
Bewusstseins versucht Binder als einen folgerichtigen und “‘natiirlichen™ Vorgang darzulegen. Nachdem
der Mensch in der Achsenzeit (so Jaspers) die Stufe der Ichbewusstheit auch gegeniiber dem
Numinosen erlangt hatte, kommt es wie von selbst Zur Entstehung der geschichtsmichtig gewordenen
Erlosungsreligionen. Jiidische Prophetenreligion und Christentum kénnen so als besondere Typen in
die natiirliche Religionsphinomenologie eingereiht werden. Die psychisch-geistige Entwicklung in den
Trends des superindustriellen Zeitalters schatzt Binder insgesamt negativ ein, da die geistige Entfaltung
auf triebhaften statt auf geistigen Grundlagen aufgebaut ist. Zu den geistigen Grundlagen zahlt Binder
auch die religiose Dimension. Auf dem Hintergrund der diskutierten anthropologischen Erkenntnisse
bleibt der Mensch auch im Blick auf die kiinftige Entwicklung ein ambivalentes und ungreifbares
Wesen. “Er bleibt eben eingeschlossen in die Zwiespaltigkeit und Widerspriichlichkeit des Kosmos und
bleibt damit dem kosmischen, nach menschlichem Urteil letztlich tragischen Schicksal der Unvollend-
barkeit verhaftet.”

Die metaphysischen Ausblicke schildern das Wirkliche als eine hierarchische Entfaltungsreihe der
verschiedenen Subjekte vom protopsychisch gedeuteten Elementarteilchen bis zum Menschen. Als
Spitze der Hierarchie muss man sich ein seelisches Weltsubjekt denken (S. 299). Freilich notigt die
Wirklichkeitsanalyse auf, dic Weltseele als in sich zwiespiltig zu sehen. Das Psychisch-Geistige bleibt in
ciner letzten Disharmonie. Triebhaft zerstorerische Tendenzen haben Eigenmacht und werden von der
geistigen Steuerung nicht mehr erfasst (S. 300). Wenn wir die empirische Welt als ambivalent und
kontingent erkennen miissen, dringt sich der metaphysische Schluss auf einen Weltgrund auf. Binder
sieht zwar, dass diese Schlussfolgerung kein absoluter Beweis ist. Gleichwohl lidsst sich ein den ganzen
weltlichen Kosmos tragender Weltgrund annehmen, ‘“‘dessen wichtigstes Kennzeichen durchwegs in
seiner absoluten Aseitdt, d.h. also in seinem Wesen, vollkommener Grund seiner selbst und damit
unzerstorbar und ewig zu sein, besteht™ (S. 304). Der Weltgrund ist das Gottliche. Binder weist die
“Gegenmetaphysik™ der Atheisten zuriick, welche die Wissenschaft fiir sich buchen. Unter den
genannten Voraussetzungen gewinnt der Autor einen naturwissenschaftlich akzeptablen Zugang zum
Schopfungsglauben, ja auch zum Wunderhandeln des Schopfer-Gottes. Die Erdrterung des Theodicee-
Problems ist konsequent. Die Losung wird schliesslich im Selbststand und in der vom Schopfer
riskierten Eigenwirklichkeit der Schopfung gesehen. Schliesslich kdnnen die metaphysischen Interpre-
tationen der Wirklichkeit des Menschen auch den Unsterblichkeitsgedanken positiv stiitzen. Gibt es
nicht, analog der energetischen Erhaltungssidtze, auch Erhaltungssitze der Psyche? Die entropischen
Tendenzen der physikalischen und biologischen Wirklichkeit lassen den Gedanken an den Zerfall des
Kosmos und damit den Tod des Weltsubjekts zu. Damit ist cin Zugang gewonnen zu den Symbolen der
wiederholten Schépfung, einer Neuschopfung oder eines zyklischen Weltenjahres der verschiedenen
Religionen.

Binder ist fiir das Wagnis zu danken, naturwissenschaftliche und anthropologische Gegenwarts-
erkenntnisse in einem Zusammenhang zu diskutieren, um sie auf tiefere Zusammenhinge zu
hinterfragen. Dem Autor gelingt im allgemeinen, angesichts der recht schwierigen Materialien, doch
eine leicht verstindliche Darlegung ohne iiberzogene Simplifizierung. Die vielfiltigen und bewusst
gewagten Schritte iber Grenzen widersprechen dem Trend der Zeit zum Ende der Metaphysik. Fiir die



Rezensionen 43

theologische Diskussion ist ein solches Unternehmen insofern aufschlussreich und brisant, weil mit
dem Postulat vom Ende der Metaphysik stillschweigend beansprucht wird, damit seien auch die
Fundamente des biblisch-christlichen Glaubens erledigt. Durch Binders Buch werden Theologen vor
dem Alptraum befreit, Metaphysik-Kritik an ihren eigenen Denkvoraussetzungen mit sogenannten .
“wissenschaftlichen” Argumenten zu betreiben. Gerade der Christ wird auf dem Hintergrund der
biblischen Gottes-, Schopfungs- und Zukunftslehre kritisch genug Binders metaphysische Ausfliige
betrachten. Immerhin besteht fir den christlichen Theologen zu aller Zeit die Aufgabe, seine Aussagen
iiber Welt und Mensch zu den wissenschaftlichen Erkenntnissen zu vermitteln. Hier ist Binders Buch
zweifellos hilfreich und anregend.

Horst W. Beck, Freudenstadt

Peter Bliser (Hrsg.), Amt und Eucharistie. Mit Beitrigen von P. Bliser, S. Frank, P. Manns, G.
Fahrnberger, H.-J. Schulz. = Konfessionskundl. Schr. des Johann-Adam Mohler Inst., 10.
Paderborn, Bonifacius-Dr., 1973. 255 S. DM 14.80.

Der Band enthilt fiinf historische Studien zum Verhiltnis von kirchlichem Amt und Vollzug der
Eucharistie. Das Thema hat eine ungeahnte Aktualitidt erlangt, seit 1973 das Memorandum der
Arbeitsgemeinschaft (deutscher) 6kumenischer Universitatsinstitute tiber “Reform und Anerkennung
kirchlicher Amter” erschienen ist, in dem die gegenseitige Anerkennung der kirchlichen Amter in der
katholischen und den reformatorischen Kirchen vorgeschlagen wird, da heute keine theologisch
entscheidenden Unterschiede im Amtsverstindnis mehr bestiinden. Im Hinblick auf die vom
Memorandum jetzt fiir moglich gehaltene Interkommunion (§ 23) gewinnt die Frage der Zuordnung
der Spendung des Abendmahls zum geistlichen Amt besondere Wichtigkeit.

P. Blaser behandelt ““Amt und Eucharistie im Neuen Testament” (S. 9—-50), S. Frank dasselbe in
der alten Kirche (S. 51-67). Leider wird dic Entwicklung nur bis zu Hippolyt, also bis zum Anfang
des 3. Jahrhunderts verfolgt, wiahrend der katholische Priesterbegriff im strengen Sinn (character-
Lehre) doch erst gegen Ende des 4. Jahrhunderts entstanden ist. Beachtenswert sind die Ausfiithrungen
von P. Manns iiber Amt und Eucharistie bei Luther (S. 68—-173): Trotz seiner Lehre vom Priestertum
aller Glidubigen will Luther die Verwaltung des Abendmahls den ordinierten Pfarrern vorbehalten
wissen und kann er sogar das Amt der rOmischen Kirche einschliesslich der Ordinationsgewalt der
Bischofe anerkennen. Erst nach 1530 entsteht eine evangelische Ordination, die Luther gerade als
Voraussetzung fiir die Verwaltung des Abendmahls fiir unerlasslich hilt. Manns hebt freilich mit Recht
hervor, dass sich von diesen Anschauungen Luthers aus nicht ein leichter Konsens mit dem
katholischen Amtsverstindnis herstellen ldsst: denn Luthers Verwerfung des Opferpriestertums und
einer hierarchischen Struktur des Amtes, die im papstlichen Primat gipfelt, bleibt als trennender
Unterschied bestehen.

G. Fahrnberger (“Amt und Eucharistie auf dem Konzil von Trient”, S. 174 -207) zeigt, dass das
tridentinische Weihedekret, die ““Doctrina de sacramento ordinis” von 1563, eine scharf antireforma-
torische Tendenz verfolgt, und H.-J. Schulz (“*Das liturgisch-sakramental iibertragene Hirtenamt in
seiner eucharistischen Selbstverwirklichung nach dem Zeugnis der liturgischen Uberlieferung”,
S. 208-255) weist nach, dass die Hinordnung des Hirtenamtes auf die Leitung der Eurcharistiefeier
eine zentrale Vorstellung der liturgischen Uberlieferung ist.

Leider wird das evangelische Amtsverstindnis neben und nach Luther nicht behandelt, was vor
allem fiir die lutherische Amtstheologie des 19. Jahrhunderts zu bedauern ist. So liefert der
Sammelband wertvolle FEinzelbeitrige zur Geschichte des Amtsverstindnisses, bringt aber die
theologicgeschichtlichen Voraussetzungen der heutigen Diskussion um das kirchliche Amt nur
unvollstindig zur Darstellung.

Gerhard May, Miinchen



44 Rezensionen

Hans Hibner, Politische Theologie und existentiale Interpretation. Zur Auseinandersetzung Dorothee
Solles mit Rudolf Bultmann, = Glaube und Lehre, 9. Witten, Luther-Verl., 1973. 126 S. DM 18.—.

Das Buch hat “zwei antithetische Spitzen, nidmlich gegen das Missverstindnis von Bultmanns
existentialer Interpretation durch Vertreter der Politischen Theologie und gegen Bultmanns Ab-
wertung des historischen Jesus”, und es will die berechtigte Grundposition beider Richtungen
herausarbeiten (S. 7).

D. Solle sieht den Gegensatz darin, dass die existentiale Theologie nach der Moglichkeit des
Einzelnen fragt, authentisch zu leben, die politische Theologie nach einem authentischen Leben fir
alle Menschen (S. 13). Einen solchen Vorwurf gegen Bultmann und Heidegger deckt nun Hiibner als in
der Wurzel falsch auf (S.17). Zur Geschichtlichkeit des Daseins gehort doch ausdriicklich die
Begegnung, das Miteinandersein, die Verbundenheit mit meinem Nichsten, ein von einem bestimmten
Verstindnis der Verbundenheit von Ich und Du geleitetes Tun, also die Nachstenliebe. Ganz scharf
stellt darum Hiibner die Frage, ob der Kritiker “‘iiberhaupt verstanden hat, was Existenz-Verstehen bei
Heidegger und Bultmann beinhaltet; . . . ob er nicht in tberholten Klischees denkt und somit noch in
recht reaktionidren Denkstrukturen befangen und gefangen ist’ (S. 20). Natiirlich nimmt der Verfasser
die politische Theologie und ihr Programm ernst. Er findet, dass fiir D. Solle trotz aller Bindung an
“das monokausale marxistische Erklirungsprinzip” das Evangelium ‘“‘nicht nur eine Funktion der
jeweils historisch gegebenen 6konomischen Zustinde™ ist (S. 82), auch wenn “‘der ganze Duktus ihrer
Ausfiihrungen agllein auf die Beseitigung sozialer Schiden hinzielt” (S. 84); er findet, dass fiir sie “‘der
Weg zur Transzendenz nicht ganz verstellt ist, mag sie sich auch alle Miihe geben, gerade dies zu tun”
und in einer stark ideologischen Einstellung die gesellschaftlichen Komponenten ganz einseitig
herauszustellen (S. 85f.). Sie macht die Theologie auf die oft iibersehenen Zusammenhinge
aufmerksam, auch wenn sie bisweilen ‘“‘den Theologen vorwirft, tibersehen zu haben, was sie bei ihnen
nicht gelesen hat” (S. 91). Da Hibner nicht Tagesprobleme der Politik bringen will, sondern sich auf
grundsitzliche Fragen konzentriert (S. 8), geht er nicht auf einzelne Beispiele ein, die im Buch
Politische Theologie so reichlich herangezogen werden. Aber gerade ihre grotesk willkiirliche Auswahl
konnte als ein Indiz erkannt werden dafiir, dass die vorgefasste politische Stellungnahme der Autorin
das eigentlich bestimmende Motiv ihrer Gedankenfithrung bildet, dessen Wirkung nur vom durchaus
anerkennenswerten Pathos etwas gemildert wird.

Neben der iiberzeugenden Kritik an Sélle hat auch die durchdringende Analyse der Objektivation
bei Bultmann und des Problems des historischen Jesus bei ihm und in der politischen Theologie einen
selbstindigen Wert. Stefan M. Pavlinec, Bern

Peter Kemp, Théorie de 1'engagement, 1. Pathétique de l'engagement.2. Poétique de l'engagement.
Paris, Ed. du Seuil, 1973, 319 + 188 S.

Das zweibandige Werk wurde 1972 von der theologischen Fakultit der Universitat Kopenhagen als
Doktordissertation angenommen. Der Verfasser, der jetzt an dieser Universitdt Philosophie doziert, hat
auch ldngere Zeit in Paris und Deutschland studiert. So ist er nicht nur mit den zeitgendssischen
philosophischen Strémungen beider Lander, vor allem den verschiedenen Auspriagungen der
Phianomenologie und des Lxistentialismus, des Strukturalismus und der Linguistik vertraut, sondern
auch mit der deutschsprachigen Theologie unseres Jahrhunderts. Er kennt aber auch ihre Urspriinge
bei Pascal und Montaigne, im deutschen Idealismus und natiirlich bei Kierkegaard.

Der erste Band ist rcin philosophisch gehalten und besteht in einer phidnomenologischen
Darstellung der verschiedenen Aspekte des menschlichen Daseins als eines Engagiertseins in seinem
In-der-Welt-Sein. Dieses Engagement hat sowohl eine aktive als auch eine passive Seite, denn es
erwachst aus dem Bestreben des Menschen, sich seine blosse Weltverflochtenheit, die er als ein Leiden
erfahrt, durch ein Transzendieren seiner Situation und cin diesem entsprechendes Verhalten zu
iiberwinden. Aus den Analysen zahlreicher philosophischer Grundhaltungen und der darin jeweils in
den Vordergrund gestellten verschiedenen Bereichen des menschlichen Daseins ergeben sich als



Rezensionen 45

Gegenpole in mannigfacher Differenzierung ein Tatdenken der Seinsvergessenheit und ein Seins-
denken, das den menschlichen Einsatz lihmt. Kemp mdchte beiden Seiten dadurch Rechnung tragen,
dass er das aktive Moment des Engagements in einer dessen Seinsgebundenheit beriicksichtigenden
Phanomenologie beschreibt. Gerade mit dieser ‘‘Pathetik” des Engagements gerit er jedoch in die
“Verlegenheit” und den “Engpass’ der Sinnfrage.

Aber das ist fiir ihn nicht das Ende der Philosophie, sondern vielmehr deren “Ouvertiire” — und
nicht nur der Philosophie, sondern auch der Theologic. Denn durch das Erleben des Engpasses der
Sinnfrage wird der Mensch offen fiir das Verstehen der Symbole, deren Wesensfunktion darin besteht,
ihm aus dieser Verlegenheit herauszuhelfen. Die christliche Theologie besitzt nach Kemp dieses die
Sinnfrage 16sende Symbol in der “Mytho-Poese des Christus”. Wie er am Ende des 2. Bandes seiner
These bekannt gibt, beabsichtigt er, diesem nicht nur einen 2. Teil folgen zu lassen, der seine
“Dogmatik™ einer “poetischen Welt” enthalten solle, sondern auch einen 3. Band mit der “christlichen
Ethik”.

In dem vorliegenden 1. Teil des 2. Bandes entwickelt er zundchst in Auseinandersetzung mit
heutiger Theologie eine Hermeneutik des Symbols und begniigt sich vorlaufig damit, diese am Beispiel
cinzelner zentraler neutestamentlicher Begriffe und am Christushymnus des Philipperbriefs zu
illustrieren.

Schon im Blick auf das hier Ausgefithrte, aber vor allem auf das noch Ausstehende wire zu
wiinschen, dass Kemp bei seiner Mytho-Poetik sich nicht nur an Heideggers Schellingkommentar
orientierte, sondern auch Jaspers’ Schellingbuch zu Rate zoge, weil er von beiden noch etwas anderes
— allerdings unter sich sehr verschiedenes — lernen konnte als bei Paul Ricoeur, dem er den jetzigen
zweiten Band gewidmet hat. Zur Weiterfithrung der Entmythologisierungsdebatte und zur Frage nach
dem Verhiltnis von Theologie und Philosophie hat Kemp aber schon mit dem Bisherigen einen
interessanten Beitrag geliefert. Fritz Buri, Basel

Max L. Stackhouse, Ethics and the Urban Ethos. An Essay in Social Theory and Theological
Reconstruction. Boston, Bacon Press, 1972. XIV + 220 S. $ 7.95.

In seiner Ethik der Stadt geht Stackhouse aus von den chaotischen Zustidnden, in denen sich heute
das Leben in den grossen Stiadten abspielt, und von einer Typologie der Modelle, durch die das Chaos
iberwunden werden sollte, die aber wegen ihrer Finseitigkeiten und Unzulinglichkeiten nicht geeignet
erscheinen, die Probleme zu losen, sondern die Situation nur noch verworrener und auswegsloser
machen. Die Giite eines Modells hingt davon ab, ob es iiber eine Leitidee, ein Credo, wie er das nennt,
verflgt, die sowohl den wissenschaftlich feststellbaren Sachverhalten Rechnung trigt, als auch Weisung
und Kraft zur Behebung ihrer Schidden zu geben vermag. Wihrend nach ihm die gingigen
soziologischen Theorien in beiden Bezichungen versagen, glaubt er der ‘‘jiidisch-christlichen”
Uberlieferung Symbole entnehmen zu konnen, die der Erreichung des erstrebten Ziels eines sinnvoll
geordneten Daseins in der Stadt dienlich wiren.

Solche Symbole sind fiir ihn vornehmlich das Reich Gottes, der dreieinige Gott und die Kirche.
Den cultured despicers, den “Gebildeten unter ihren Verichtern”, mochte er sie wie Schleiermacher
nicht durch Berufung auf ibernatiirliche Offenbarung, sondern durch den Aufweis der heilsamen
Wirkung ihres sikularisicrten Verstindnisses nahebringen, wozu allerdings, wie er erklirt, jeder Mensch
“cin Rabbiner und cin Theologe” werden miisste. Nur unter dieser Bedingung wire es offenbar
moglich, die von ihm geforderte Umsetzung der traditionellen Heilsgeschichtsvorstellungen in der
Profanitiat ciner Heilstechnik (salvific technique) zu realisieren. So wiirde das Stadtbild zu einer
“neuen Art menschlicher Kathedrale” und ‘‘die Abfallverwertung eine Gelegenheit zu einem
Gemeinschaftsbewusstsein von konkreter Abhidngigkeit von der Vergangenheit und von Moglichkeiten
kinftiger Erneuerung” oder ‘“das Einfigen historischer Stilelemente in neue Gebaude” zur
“Bewahrung konkreter geistiger Einsichten und Schopfungen der Vergangenheit™ (S. 191). Stackhouse
mochte in seinem “‘Ethos der Stadt™ den “Kontext ethischer Offenbarung” und ‘“‘ein Zeichen der
Gnade” sehen. Fritz Buri, Basel



46 Rezensionen

Franz Theunis (Hrsg.), Religion und Freiheit. Zur Hermeneutik der religiosen Freiheit. = Kerygma und
Mythos, 6, 5. Hamburg/Bergstedt, H. Reich, 1974. 230 S. DM 24.—.

This collection of twenty-four papers is the German translation of the greater part of a colloquy
held in Rome, January 1968, at the State University’s Institute for Philosophical Studies.
Twenty-three of these papers, together with eight other papers and several discussions, were originally
published in French and Italian in Archivio di filosofia (1968). Although not presented at the
colloquy, Hans Fischer-Barnicol’s “Toward a Hermeneutic of Religious Freedom™ was added to the
German edition. Vatican II's declaration of religious liberty undoubtedly influenced the selection of
the colloquy’s theme. Only two papers, however, deal at length with conciliar issues: “The Levels of
Religious Freedom” by Julian Marias, and ‘“Karl Barth’s Questions Concerning the Council’s
Declaration on Religious Freedom” by René Marlé.

The thought-provoking quality of the contributions may be illustrated by Stanislas Breton’s outline
of an ecumenical theory, holding the three major Christian traditions, Orthodox, Catholic and
Reformed, to be mutually complementary parts of a community of faith. He bases his theory on a
functional analysis of the act of faith: its three principal operations, “‘presence”, ‘““transitiveness’’ and
“inversion”, are each the predominant tendency of a different tradition. The Orthodox stresses God’s
unchanging presence among the faithful, the Catholic emphasizes the faith taking on secular,
institutional forms, and the Reformed insists on recovering the faith’s original simplicity through a
critical reflex.

Several papers are paired for contrasting points of view. The philosopher’s freedom in hermeneutics
is discussed by Paul Ricoeur from a neo-Kantian perspective, emphasizing reason’s autonomous,
critical function, and by Claude Bruaire from a neo-Hegelian position, stressing reason’s positive role.
In “Religious Freedom as a Power of Creating Symbols”, Antoine Vergote borrows from
psychoanalysis a theory of subconscious projection to account for anthropomorphic mythologizing.
He explains intolerance as the fruit of a similar process by which a person projects evil that he cannot
bear to face in himself into an outside object which he can allow himself to hate. The Christian
theology of a God “who is totally different” impedes this anthropomorphic confusion. True freedom,
therefore, consists in being bound to God by symbols that reveal this difference and give strength to
the believer to unfold creatively their meaning. Symbols expressing Christian doctrine elude
authoritarian interpretation. They are not a system of prescribed truths which others can be forced to
accept. Jorgen Splett appears to make the same point with Hegelian concepts when he explicates
difficulties inherent in the clarification of symbols.

Most contributors pursue their more or less daring hypotheses within a traditional Christian
framework of assumptions. Raymond Panikkar, however, considers Christianity a merely historical
religion. His paper elaborates a concept of religion broad enough to include Communists and others
who do not believe in God. They are all religious to the extent that they profess creative freedom in
man. The profane world is “The Holy”; man freely creates his own future. A similar religious
secularity, directed especially against Karl Barth’s ecclesiology, is developed by Gabriel Vahanian in
“World, Grace and Freedom in the Perspective of Faith”. In contrast, Pietro Prini asserts that
Christianity introduces an eschatological encounter into the historical existence of individuals and
their “inner solidarities”. The freedom that they win should lead them, like St. Francis, to protest
against the false myths created by human self-sufficiency. In “Christianity and Consumption” Jean
Brun adopts, rather querulously, a kindred posture of Christian protest against promethean secularity.

Hans-Werner Bartsch and Germano Pettaro, a complementary pair, identify specifically Christian
grounds for tolerance. The former contrasts Paul’s Epistle to the Romans with his Epistle to the
Galatians, arguing that he wanted to graft a Gentile branch onto a Christian Israel, not to build a
Gentile church in opposition to a Jewish one. Paul’s tolerance is rooted in the conviction that the
fruitfullness of his mission depends on God’s action in himself and his hearers. Pettaro reaches the
same conclusion in “The Kerygma and the Freedom of Hearing”.

Brevity demands merely the mention of other contributions. Enrico Castelli provides a suitably
Socratic introductory paper. Henri Gouhier offers psychological insights into the act of faith, while



Rezensionen 47

Alphonse de Waelhens presents phenomenological criteria for recognizing genuine tolerance. Mathias
Vereno points out the social dimension of freedom, Xavier Tillette and Donald Mackinnon urge
Christian protest against inhuman uses of authority, and Sergio Cotta argues that the “‘sovereignty of
man” is a deceptive metaphor. Richard Schaeffler’s “Freedom as a Hermeneutical Principle for the
Interpretation of Religious Texts” correlates three meanings of freedom with three kinds of religious
discourse. ‘“Theology and Freedom: Towards a Self-understanding of Theology’ by Franz Theunis
calls upon theologians to investigate rather than to confess or preach revealed truth.

Several shortcomings of this German edition prompt the question, for whom was it intended?
Specialists will want to consult the full text of the colloquy in the Archivio di filosofia, or in the
French edition (1968). A wider audience of interested laymen, however, needs a much fuller
introduction that Franz Theunis’ brief preface, as well as explanatory notes and commentary
connecting the papers. In the colloquy the authors took for granted an intimate familiarity with the
subject. They were also more concerned with stimulating serious theological discussion than with
carefully articulating their diverse presentations. The book retains the colloquy’s astigmatic focus and
its opaque passages, its overlapping as well as its gaps.

Individual papers would also profit from revision; one example might suffice. James Robinson’s
“Hermeneutics of the Kerygma as Hermeneutics of Christian Freedom” was probably delightful to
hear, but it does not bear up well under close reading. He asserts that the historical Jesus cannot be
known because he was interpreted from the very beginning. Yet, in another context, Robinson claims
with equal assurance that Jesus was a radical. Robinson exaggerates historical mutation in the language
of Christian kerygma, creating the impression that it is virtually impossible for one world of discourse
to share basic religious concepts with another. He procedes to oversimplify anachronistically the
controversies of the fourth and fifth century over the nature of Christ, considering it a campaign by
“neo-classicistic”’, metaphysically-minded dogmatists against older, more authentic forms of keryg-
matic expression. He thus overlooks the negative function of interpretation as well as the probable
historical necessity of the dogmatic mode of exercising it. And, finally, were the Huguenots really
medieval heretics who survived to establish a Reformation church? Is Robinson perhaps thinking of
the Hussites?

Despite its limitations this book offers to the patient, diligent reader an interesting, often
provocative reflection of recent Christian thought on an eternal problem.

Charles H. O’Brien, Macomb, lllinois

Lea Barinbaum, Psychologie in der Jugendarbeit. Praktische Einfiihrung fiir Gruppenleiter. Ubers. aus
dem Engl. von E. Fuhr. Miinchen, Kosel, 1974. 127 S.

Die isrealische Verfasserin ist als Psychologin und Piddagogin in der Fortbildung von Gruppenleitern
tatig. Sie vermittelt in diesem Buch allgemein verstidndlich den Leitern von Jugendgruppen das notige
Grundwissen in Individual- und Sozialpsychologie, erzihlt populdr (manchmal etwas zu simpel) iiber
das Leben und Werk grosser Psychologen (Freud, Adler, Jung, Frankl, Maslow, Rogers) und fasst
zusammen, was Gruppenleiter von ihnen lernen kénnen. Alle Ausfithrungen werden reichlich mit
Beispielen aus Kinder- und Jugendgruppen veranschaulicht. Dabei fdllt auf, wie dhnlich die Probleme
von Jugendlichen in Israel und in Mitteleuropa sind. Dieselben Schwierigkeiten von Jugendlichen mit
einer kleinbiirgerlich-puritanischen Sexualmoral des Elternhauses kommen zur Sprache. Auch das
andere Extrem ist nicht problemlos: Eltern, die ihre Tochter ermahnen: “Nimm die Pille, dann kann
nichts passieren.” Fiir die Verfasserin ist das eine andere Form der Vernachlidssigung. Die Mutter
kiimmert sich nur um die kOrperliche Seite der Sexualitit und verkennt die Bedeutung von
Freundschaft und Liebe.

Das Buch kann durch sein Verstindnis fiir Jugendprobleme (Kriminalitit, Bandenbildung, Angste
von Jugendlichen, Bediirfnis nach Kreativitit u.a.) und seine Niichternheit, mit welcher der Leser vor
Uberschiitzung seines psychologischen Wissens gewarnt wird, eine wichtige Aufgabe in der Ausbildung
von Jugendlichen bekommen. Walter Neidhart, Basel



48 Rezensionen

Erich Feifel (Hrsg.), Erwachsenenbildung. Glaubenssinn und theologischer Lernprozess. = Unter-
weisen und Verkiinden, Religionspadagogik — Theorie und Praxis, 21. Ziirich, Benziger, 1972.
215 S. Fr. 17.80.

Erwachsenenbildung wird in einer Gesellschaft, welche die ‘‘éducation permanente” fordert, auch
fiir die kirchliche Praxis zu einer wichtigen Aufgabe. Dieser Sammelband behandelt das Thema aus
katholischer Sicht. Im Grundsitzlichen ist vieles fiir die Arbeit der evangelischen Kirchen dhnlich.
Erich Feifel begriindet in seinem Beitrag Erwachsenenbildung theologisch (zunehmende Entfremdung
zwischen Kirchenlehre und tatsachlichem Glauben der Glaubigen, Weltverantwortung der Laien,
gemeinsame Verantwortung aller Gldubigen fiir den Heilsauftrag der Kirche, Bewiltigung des
theologischen Pluralismus). Dann entfaltet er eine Didaktik der Erwachsenenbildung und erdrtert die
Bedeutung der Erfahrung und der Glaubenserfahrung fiir das Thema. Wolfgang Bartholomius
behandelt methodische Probleme unter dem bezeichnenden Titel “Erwachsenenbildung als Kommuni-
kationsprozess”. Erwachsenenbildung darf nicht als Monolog des Lehrenden, sondern muss als
Gesprich vor sich gehen. ““Sie geht . .. davon aus, dass das ‘Wort Gottes’ nicht einfach schon als von
Gott gesprochen existiert, sondern erst dann zu seiner vollen Wirklichkeit gegkommen ist, wenn es von
Menschen im Glauben vernommen und angenommen wurde, wenn es deren Leben getroffen und sie
betroffen gemacht hat ... Woriiber die Teilnehmer theologischer Erwachsenenbildung zu sprechen
eingeladen werden, ist darum nicht das abstrakte Wort Gottes (das es gar nicht gibt), sondern jene
Wirklichkeit, zu der das Wort Gottes in ihrem menschlichen Leben geworden ist, zu werden vermag
oder noch werden soll...” Theresia Hauser analysiert die verschiedenen Lebensphasen im Erwach-
senenalter mit ihren Eigenarten und Bediirfnissen und fiithrt aus, wie Erwachsenenbildung fiir die
verschiedenen Altersgruppen differenziert werden muss. Konrad Baumgartner berichtet iiber Jugend-
arbeit in Form von Erwachsenenbildung zum Thema “Zur Freiheit befreien”. Louis Ridez schliesslich
bietet einen kritischen Praxisbericht iiber ein Bibelseminar in einer Pfarrei in Miinchen, der freilich in
verschiedener Hinsicht nicht zur Nachahmung reizt. Walter Neidhart, Basel

Erich Feifel u.a., Handbuch der Religionspadagogik, 1. Religiose Bildung und Erziehung. Theorie und
Faktoren; 2. Didaktik des Religionsunterrichts, Wissenschaftstheorie. Giitersloh, G. Mohn, &
Zurich, Benziger, 1973;1974. 392; 396 S. Je Fr. 54 —.

Mit Spannung habe ich die beiden Binde gelesen und einmal mehr erlebt, wie wichtig es ist, dass
wir unsern pfarramtlichen Alltag durchbrechen, neue Problemstellungen zur Kenntnis nehmen, auch
wenn sie uns auf Anhieb z.T. praxisfern erscheinen. Plotzlich verstellen sie unsern Blick, lassen Dinge
als sinnvoll erscheinen, die uns bisher sinnlos erschienen sind, zeigen aber auch, wo wir uns lingst in
umgekehrter Richtung hitten umstellen miissen. Das Handbuch fordert aber auch zum Widerspruch
heraus, besonders dort, wo zu einfach und zu praxisfern formuliert wurde. Auch dieser Widerspruch ist
niitzlich. Das Handbuch stellt eine lingst fallig gewordene Neuorienticrung dar, und ist, m.LE.
unentbehrlich fiir Pfarrer, Religionslehrer, Erzieher, Politiker, welche im Bemiithen um die Zusammen-
hinge von Religion — Schule — Kirche liber Schlagworte hinauskommen wollen. Die Beitrige sind
allgemeinverstandlich, leicht zu lesen, der Druck wohltuend tbersichtlich und nicht augenmorderisch.

Band | beginnt mit einer einfithrenden Grundorientierung. Wertvoll scheint mir das Bemiihen um
einen neuen Religionsbegriff im psychosozialen Kontext zu sein, wobei Paul Tillich kommunikativ im
Hintergrund steht. Die Begriffsbestimmung von Religion und Glaube kommt mir oft zu alternativ vor.
Allerdings ist dem Handbuch zugute zu halten, dass es von einem interkonfessionellen Autorenteam
geschaffen wurde und man von daher eine einheitliche Begriffsbestimmung eben nicht erwarten kann.

Die weiteren Hauptteile des Buches gelten der Theorie der religiosen Bildung und Erziehung (1),
dem individuellen und sozial-kulturellen Kontext (2) und der Theorie des Religionsunterrichts (3). Im
ersten Teil stellt Erich Feifel Modelle der Begriindung religidoser Erziehung vor. Ich erachte es als
notwendig, dass wir in Modellen denken lernen, bzw. uns in einem Modell-Pluralismus zurechtfinden
lernen, kann aber Feifel nicht zustimmen, wenn er behauptet “‘eine beim Kind vorhandene grosse



Rezensionen 49

religiose Bereitschaft hat streng genommen nichts ‘Natiirliches’ an sich”. So springt Feifel bei seiner
theologisch-anthropologischen Sinnorientierung allzu unvermittelt in die Bibel hinein und muss sich
bei seinem nichsten Beitrag tiber die Bedeutung der Erfahrung fir religidse Bildung und Erziehung
entsprechend von Schleiermacher abgrenzen, der viel zu pauschal und undifferenziert abgeurteilt wird:
Unzulidnglicher Modellentwurf religidser Erfahrung! Schleiermachers (dogmatischer) Erfahrungs-
begriff ist offensichtlich vorschnell in den Zusammenhang eingebracht worden. Im ersten Hauptteil
mochte ich noch die Beitrige von Klaus Wegenast, Robert Leuenberger und Christoph Morgenthaler
iiber die Aufgaben und Ziele religioser Bildung und Erziehung hervorheben und vor allem den Beitrag
von Adolf Exeler iiber Fehlformen religioser Erziehung, der m.E. zum Katechismus jedes Religions-
lehrers gehoren miisste. Das Sprachproblem wird (zumeist reichlich abstrakt) von Georg Baudler
abgehandelt.

Dass (im zweiten Hauptteil) der individuelle und sozial-kulturelle Kontext thematisiert wird, ist
besonders verdienstvoll. Die Familie erscheint (im Sinne Pestalozzis! ) an erster Stelle, in der
Darstellung ist jedoch von den Einsichten Pestalozzis nicht viel zu sehen. Der konstruierte Bruch
zwischen Tages- und Nachtwelt geht an der Psychologie des Kindes vorbei, und so wird auch das
Nachtgebet theoretisch unterschitzt. Recht unanschaulich muss deshalb nach Georg Baudler die
“Botschaft” beim Kind ankommen. Dic folgenden Beitrige umfassen Themenkreise wie “Kirche und
Gottesdienst”, “Formelle und informelle Gruppen”, “Die Bedeutung der Massenkommunikations-
mittel”, “Die Berufswelt als Kontext religioser Bildung und Erziehung”, “Bildungsgesellschaft”,
“Freizeitgesellschaft”, und enthalten viel Elementarwissen, auf das man heute nicht verzichten kann,
wenn man in der Offentlichkeit arbeitet und die Kirche als 6ffentlich-rechtliche Korperschaft
beflirwortet. Oft hdtte ich mir einen weitern Kirchenbegriff gewiinscht, der nicht so schnell mit der
traditionellen Vorstellung von Gottesdienst zusammentfallen kann. Man konnte dann nicht ohne
weiteres sagen, dass ‘‘junge Menschen die Beziehung zur Kirche mehr und mehr aufgeben™ (S. 237),
und die kritischen Bemerkungen zum Fernschen (Beitrag von Siegfried von Kortzfleisch) hitten dann
vielleicht die Augen dafiir geschirft, dass vieles, was hier gegen das Fernsehen ins Feld gefiihrt wird,
mutatis mutandis auch fiir den traditionellen Gottesdienst gilt.

Im Dreischritt erreicht der erste Band nach dem allgemein theoretischen Teil liber den empirischen
Kontext die spezielle Theorie des Religionsunterrichts. Ein guter Uberblick von Klaus Wegenast zeigt
“herkommliche und gegenwirtige Typen einer Theorie”, zur Standortsbestimmung des Religions-
lehrers besonders empfohlen. Uber die gegenwiirtigen Schultheorien in ihrer Bedeutung fiir den
Religionsunterricht referiert Karl Ernst Nipkow. Das im Zuge der Gruppentheorien vernachlissigte
Lehrer-Schiiler-Verhiltnis greift Robert Leuenberger sinnvoll auf (“‘im Bedingungsgefiige des Religions-
unterrichts’). Im Unterschied zu andern Beitrigen, die m.E. mit dem eminent praktikablen Konzept
von Hubertus Halbfas theoretisch vorschnell ins Gericht gehen, pliddiert Leuenberger doch dafiir, dass
dieses ““als redlicher Versuch, Religion und Religionsunterricht aus ihrer Isolierung zu befreien, ernst
genommen wird” (S. 310). Ein Kapitel Uber die Konkretisierung des Religionsunterrichts in den
verschiedenen Schulstufen bringt bei den Literaturangaben wertvolle Hinweise, und ein kurzes
Schlusskapitel von Robert Leuenberger betrachtet die Schule (und damit auch den schulischen
Religionsunterricht) unter dem Aspekt der Seelsorge und hilft so, dogmatische Hemmungen der in
diesem Handbuch dargelegten Religionspiddagogik gegeniiber zu verlieren.

Band 2 des Handbuches ist der Didaktik des Religionsunterrichts sowie der Wissenschaftstheorie
gewidmet. Unter den vierten Hauptteil des Handbuches (Didaktik) fallen Erdrterungen tiber den
Begrift der Didaktik, die Theorie und Praxis des Curriculum, die Lernziele, die Inhalte des
Religionsunterrichts, das Religionsbuch, die Unterrichtsvorbereitung, die Methoden, die Medien,
Unterrichtsorganisation, sozialpsychologischen Aspekte einer Realititskontrolle und iiber religions-
piddagogische ““Modelle™.

Es ist wohltuend, dass nur schon durch die Einteilung des Handbuches die Curriculum-Theorie ihre
alles beherrschende Rahmen-Funktion verloren hat, im Rahmen der Didaktik und mit dieser im
Rahmen der Religionspiddagogik zur Darstellung kommt. Ein Theologe kann ja nicht einfach zu seiner
Theologie hinzu ein paar didaktisch-methodische Tricks lernen. Religionspddagogik ist als solche ein
theologisches Problem, und das hat doch der erste Band des Handbuches bei aller unterschiedlichen



50 Rezensionen

Qualitat der Beitrige deutlich gemacht. Das theologische Problem der Religionspadagogik habe ich mit
der (zu erhoffenden) Entwicklung meiner theologischen Existenz stets neu zu erkennen. Hier liegt die
Starke des Handbuches, weil es immer wieder das Ganze im Auge behidlt und zur Einiibung
theologischen Denkens und Handelns auf dem Gebiet der Religionspddagogik herausfordert.

In diesem Sinne schadet es dem Theologen nicht, wenn er die Curriculum-Orientierung von Giinter
Stachel zur Kenntnis nimmt, und hat der Theologe den padagogischen Rahmen im Auge, in dem die
Curriculum-Orientierung hier erfolgt, oder ist dem Piadagogen die theologische Relevanz seines
Denkens deutlich, so muss doch bei aller Klarheit, welche die Taxonomien der Lernziele gebracht
haben, deren Begrenztheit erkannt werden. Allzuschnell wird das Evangelium auf die Taxonomien
ibertragen. Ohne die “Hingabe an andere” als “‘Kern des evangelischen Ethos” (S. 60) in Frage stellen
zu wollen, halte ich es doch fiir nicht ungefihrlich, bekenntnismassige theologische Aussagen mit
kognitiven oder affektiven Taxonomien zu verbinden. Das Evangelium ist alles andere als eine
weltfremde Angelegenheit, wird aber leicht zum “Gesetz”, wenn es in ein kontrollierbares System
eingefangen wird. Unbedingt zur Kenntnis nehmen sollten die Theologen im vierten Teil das Kapitel
iiber die Unterrichtsmethoden von Eugen Paul. Schade, dass ausgerechnet dieses Kapitel nicht mehr
Raum erhalten hat. Da wire noch manches zu sagén, und da dieses Feld auch immer offen ist fiir
Uberraschungen, konkretisiert sich bei mir hier wie kaum anderswo pidagogisches und theologisches
Denken. Dass sich Religionspadagogik der Mediendidaktik nicht entziehen kann, ist selbstverstandlich.
Lokale Kirchenpolitiker (und -politikerinnen) betrachten zwar vielleicht den Filmapparat u.a. als
“Luxus”, der vom Budget zu streichen ist; das Kapitel von Hermann Riick ermuntert, den
eingeschlagenen Weg nicht aufzugeben.

Folgerichtig fiihrt das Handbuch von den praktischen Unterrichtsmethoden zum grundsitzlichen
Methodenproblem, von der Didaktik zur Wissenschaftstheorie (5. Teil). Karl Ernst Nipkow behandelt
zuerst das Theorie-Praxis-Problem, mit bewundernswiirdiger Klarheit auf zwolf Seiten und mit dem
“aufsehenerregenden Vorschlag” (Walter Neidhart), dass “Theoretiker und Praktiker ihre Berufsplitze
wenigstens zeitweise tauschen, und die dialektische Einheit von Theorie und Praxis nicht nur
erkenntnistheoretisch-verbal, sondern real verwirklicht wird”. Es folgt ein (nicht ganz ideologiefreies! )
Kapitel iiber Ideologien und Ideologiekritik. Karl Lehmann ist tiberzeugt, dass die *‘Ausschliesslichkeit
und Unvergleichlichkeit der biblischen Gottesbeziechung’ (S. 260) die richtige ideologiekritische
Einstellung vermittelt. Dem Kapitel iiber religionspiadagogische “Modelle” im vierten Teil entspricht
hier ein grundsitzliches Kapitel iber den Modellbegriff und die Modellkritik. Unter theoriekritischem
Aspekt (nachdem das methodologische Denken grundsitzlich erdrtert wurde) kommen zum Schluss
wissenschaftliche Methoden zur Sprache (exegetische und historische Methoden, erziehungswissen-
schaftliche Methoden, soziologische und sprachwissenschaftliche Methoden, Methoden der Psycho-
analyse und der Verhaltensforschung und naturwissenschaftlich-technische Methoden). Nicht klug
geworden bin ich aus der Darstellung der ‘“‘theologischen Methoden™, die Erich Feifel den eben
erwahnten wissenschaftlichen Methoden vorausgestellt hat. Weshalb ist Theologie bloss dem Typus der
historisch-hermeneutischen Methoden und nicht auch demjenigen der empirisch-analytischen
Methoden zuzuordnen? Hier racht sich offenbar, dass die Reflexion iiber den Religionsbegriff beim
Finstieg ins Handbuch nicht griindlich genug erfolgt ist. Feifel beschreibt drei Reflexionsstufen der
Theologie: normative, historische und empirisch-kritische, wobei er mit der letzten offensichtlich
Schwierigkeiten hat. Dabei konnte biblisch-christliche Theologie heute besonders gut in diesem
Kommunikationsfeld artikuliert werden. Es ist gut, dass der zweite Band ausmiindet in das Problem
der Fachdidaktik (*““Die Funktion der Religionspadagogik an den Hochschulen’) und so zum dritten
Band iiberleitet. Ich hitte mir aber gerade von diesem Kapitel mehr versprochen und mir einen weniger
klerikalen Ausgang gewiinscht. Die im Rahmen der Wissenschaftstheorie abgehandelten Methoden-
fragen lassen mich nochmals den vierten Hauptteil und darin vor allem das Kapitel uiber die
Unterrichtsmethoden aufschlagen, mit einer Fiille neuer Probleme und Anregungen. Diese zu erkennen
wire eine Aufgabe der Fachdidaktik.

Otto Wullschleger, Aarburg



Rezensionen 51

Wolfgang Trillhaas, Einfiihrung in die Predigtlehre. (Die Theologie. Einfiihrungen in Gegenstand,
Methoden und Ergebnisse ihrer Disziplinen und Nachbarwissenschaften.) Darmstadt, Wiss.
Buchges., 1974. X + 103 S.

Zweierlei lisst mich {iber das im Ausseren unscheinbare Heft staunen. Einmal dies: wieviel der
Autor, ohne unverstindlich knapp zu werden, auf den 100 Seiten zusammengebracht hat. In 10
kurzen Kapiteln ist ein grosser Kreis abgeschritten: Horer, Schrift, Text, Kasualien ... bis zu den
Sprachproblemen. Dann aber erstaunt noch mehr dies: wie weit der Weg des Verf. von der 1. Aufl. der
“Evangelischen Predigtlehre” (1935) tber die “tiefgreifend verianderte” 5. Auflage (1964) bis zur nun
vorliegenden “Einfiihrung” reicht und also: wie bereit und fihig er ist, in neuen Situationen und
Zeiten auch neu zu erkennen und zu denken.

Eine Wende zeigt sich im Inhaltsverzeichnis so: nach einem einleitenden Kapitel zur Lehre von der
Predigt setzt Trillhaas nun ein mit dem Ernstnehmen der Hoérer und nicht mehr mit einer
dogmatischen Grundlegung (vgl. “Predigtlehre”: Die Predigt als Dienst am Wort Gottes). Er geht jetzt
noch mehr als frither “vom Boden der Praxis aus™ (8. 4). So ist die Konzeption noch einmal offener
und wirklichkeitsnaher geworden. Z.B. wehrt sich Trillhaas gegen ‘“‘libersteigerte Predigtbegritfe”
(S. 87) und geht davon aus, dass ‘“‘die Predigt in jedem Fall die Form ist, in welcher der christliche
Glaube zur Aussage kommt™ (S. 3), bzw. ““im Kontext unserer Wirklichkeit interpretiert’” wird (S. 90).

Auf diese Weise bekommt der Leser einen konzentrierten Abriss der meisten Probleme der Predigt
in unserer Zeit — neben Bohrens umfangreichem Buch ein handlicher Helfer etwa fiir erste Schritte
von Studenten. )

Allerdings hat nun Trillhaas doch an wesentlichen Gedanken festgehalten, die heute ebenfalls fiir
eine Revision reif scheinen. Ich meine vor allem die Engfiihrung der Sprachformen der Kirche auf die
Predigt als Rede vor Horern (S. 39, 87). Ferner die Aussage, dass das Evangelium — auch von der
Predigt — “indikative Satze’ fordere, d.h. Mitteilung, Nachricht dariiber, inwiefern etwas in der
Vergangenheit geschehen ist oder wie wir Menschen “sind” (S. 30). Obschon kein Kapitel mehr die
Uberschrift trigt: “Der Dienst am Wort als Hirtenamt” (1964) und auf ein bestimmtes Amtsver-
stindnis verzichtet wird (S. 8), steht hinter allem doch noch ein Amtsbegriff, der in Frage zu stellen
wire.

Ich frage etwa: Miissten wir nicht — wohl gerade im Rickgriff auf Jesus selbst, mehr betonen, 1.
dass sich der Glaube in einem sehr grossen Spektrum von Formen aussagen kann, 2. dass eigentlich
nicht eine ‘““Nachricht” zu iibersetzen, sondern unsere Wirklichkeit zu bewiltigen (ertragen, verstehen,
verdndern u.a.m.) ist, wozu die Interpretationen der Geschichte Jesu (mitsamt Vor- und Nachge-
schichte) entscheidend hilfreich sein kann, und 3. dass ‘“‘Verkiindigung”’ gerade nicht einem
“Amtstrager” aufgetragen ist, sondern in einem Prozess vieler Beteiligter — worunter der Theologe
sicher eine eigene Rolle hat — stattfindet?

Die Offenheit des Biichleins ldsst wohl solches Fragen nicht nur zu, sondern erwartet es.

Theophil Miiller, Bern

Reinhard Veller, Theologie der Industrie- und Sozialarbeit. Zur Theologie der evangelischen Industrie-
und Sozialarbeit. = Gesellschaft, Kirche, Wirtschaft, hrsg. von der Internat. Stiftung Humanum, 2.
Koln, P. Hanstein, 1974. 266 S. DM 38.—.

Reinhard Vellers Studie versucht, ein Bild zu vermitteln von der Sozialarbeit zwischen Bibel und
moderner Gesellschaft. Die folgenden Leitfragen legt er seiner Untersuchung zugrunde:

1. Inwieweit ist es der Kirche in Gestalt ihrer Sozialarbeit gelungen, die Kluft zwischen ihr und dem
Arbeiter zu liberbriicken. Lasst sich erkennen, dass die Kirche aus ihrem teilweisen Versagen im
19. Jahrhundert gelernt hat?

2. Welche Gesellschaftsanalyse liegt den verschiedenen Ansidtzen evangelischer Sozialarbeit zugrunde
und welche Zielvortellungen verfolgt man von daher?



52 Rezensionen

3. Wie wird die Sozialarbeit von ihren Triagern theologisch eingeordnet und gewertet: Entspricht
deren Interpretation dem, was faktisch geschieht?
4. Wie wird in der Sozialarbeit das Verhiltnis von Sozialdiakonie und Verkiindigung bestimmt?

Diesen gut formulierten und auf praktische Erfahrungen hinweisenden Leitfragen folgend werden
Modelle evangelischer Industrie- und Sozialarbeit in Deutschland untersucht:

— Seelsorge in der modernen Gesellschaft. Die Industriearbeit der Evangelischen Akademie Bad Boll.
— Das Zeugnis der Christen in der sakularen Gesellschaft. Die Sozialarbeit der Gossner Mission.

— Die am Begriff ““Sozialethik™ orientierte Rheinisch-Westfilische Sozialarbeit.

— Die “Normalen” Sozialpfarrdmter. Hier geht es vor allem um evangelische Sozialarbeit in der Form
gesellschaftspolitischer Bildungsarbeit.

Fiir die Arbeitsweise jedes dieser Modelle ldsst sich ein charakteristisches Leitwort herausstellen:
Fiir Bad Boll den Begriff “Seelsorge™; fiir die Gossner Mission das Wort ‘“‘Zeugnis™; fir die
rheinisch-westfilische Sozialarbeit und andere, die *‘Sozialethik™. Zu den theologischen Leitworten
gehort jeweils ihr methodisches Korrelat. Wer sich am Begriff Seelsorge orientiert, treibt vor allem
“betriebsbezogene Tagungsarbeit”; dem Leitwort “Zeugnis” entsprechen gesellschaftspolitische
Aktionen zwecks Humanisierung; der von der “‘Sozialethik™ bestimmte Ansatz konkretisiert sich vor
allem in “Studien- und Bildungsarbeit™ und sozialethischer Grundlagenforschung.

Der Verfasser weiss, dass in der Praxis sowohl Ansitze als auch Methoden sich oft kreuzen und
kaum in reiner I'orm vorkommen.

Dieses Buch gehort in die Hand sowohl der Praktologen an den Fakultdten als auch in die der
Praktiker in den Gemeinden, denn es berichtet tiber einen Arbeitszweig der Kirche, der noch wenig
bekannt ist. Auf die in diesem Zusammenhang besonders schwierige Frage der Beziechung zwischen
Gemeinde- und Industricarbeit geht Veller, nach meiner Ansicht, zu wenig ein. Die Funktion der
Ortsgemeinde wird sowohl beim Boller wie beim Mainzer Modell zum Problem. Der Verfasser weist
zwar in seiner Bearbeitung der theologischen Probleme auf die dkumenischen Bezichungen in diesem
Arbeitszweig hin. Leider beschriankt c¢r sich auf Modelle in Deutschland. Es wire interessant und
wichtig, eine umfassende Untersuchung zu schreiben, welche z.B. die Arbeit der Industriepfarrer in
Holland und Grossbritanien, mit ihren Betriebsbesuchen, die Mission Populaire in Frankreich oder die
Industrial Mission in den USA, die eher auf Unternchmungsberatung ausgerichtet ist, einschliessen
wiirde. Adolphe Triib, Zirich

Gerhard Wehr, Wege zur religioser Erfahrung. Analytische Psychologie im Dienst der Bibelauslegung.
Olten, Walter, 1973. X+ 136 S. Fr. 26.—.

Nachdem Y. Spiegel eine Sammlung von Interpretationen biblischer Texte durch Autoren aus der
Freud-Schule herausgegeben hat (“‘Psychoanalytische Interpretation biblischer Texte™, 1972), ist es
interessant, das Buch von G. Wehr mit Auslegungen johanneischer Texte aus der Sicht der Jung’schen
Psychologie zu lesen. Diese sind einer konventionellen Auslegung, wie man sic etwa in ciner Predigt
hort, naher als das, was sich Freud-Schiiler zur Bibel einfallen lassen. Denn fiir Jung sind
Glaubenslehren nicht verschliisselte Symptome von Triebkonflikten, sondern Ausdruck einer
numinos-archaischen Erfahrung. Zudem haben sowohl das vierte Evangelium wie C. G. Jung einc
gewisse Affinitdt zur Gnosis, so dass der Bezugsrahmen der Auslegung dem Texte einigermassen
angemessen ist.

Dennoch bringt der Interpret Wehr Johannes so zur Sprache, dass er unverkennbar nur die
Psychologie von Jung bestitigt: Die Hochzeit zu Kana und das Wandlungswunder haben mit der
Individuation zu tun, in welcher alle Gegensitze vereinigt werden und miteinander Hochzeit feiern.
Nikodemus wird im Nachtgesprich auf die Schlange hingewiesen, weil sic den Prozess der
Bewusstwerdung bedeutet. Seine Erwiahnung in der Karfreitagnacht zeigt, dass das Grab Jesu “‘fiir ihn
zur Stitte der Erweckung, die Lazarus an sich erfahren hat, wird”. “Nun gilt auch ihm das Wort: Ich
bin die Auferstehung und das Leben. Nikodemus ist ein Initiierter des Christus geworden. Als solcher



Rezensionen 53

mag er fiir jene Theologen stehen, die es wagen, auch im Nachtbereich der Seele dem Christus zu
begegnen.” — Die “Ich-bin”-Worte Jesu bedeuten, dass in Christus sich der Archetyp des Selbst kund
tut, und das Lichtmotiv, das sich durch das ganze Evangelium hindurchzieht, redet vom Reifungs-
vorgang. Die Mutter unter dem Kreuz stellt symbolisch die Grosse Mutter der Menschheit dar und
zugleich die Chokmah-Sophia. Die Zusammenordnung von Mutter Jesu und Lieblingsjiinger hingt mit
der schwierigsten Phase der Individuation zusammen, mit der Integration des gegengeschlechtlichen
Seelenbildes. Dem Leser von C.G. Jung (und von R. Steiner) kommt das alles vertraut vor. Ob
Exegeten, die sich nicht fiir die Psychologie Jungs interessieren, damit viel anfangen kdnnen, weiss ich
nicht. Sie legen das Buch vielleicht mit dem Eindruck weg, dass es sich um Esoterik handle. Die
Aufgabe, Freud’sche oder Jung’sche LEinsichten fiir die Exegese fruchtbar zu machen, ist m.E. noch
nicht gelost.

Walter Neidhart, Basel



	Rezensionen

