Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 1

Artikel: Christliche Ethik als Dogmatik partnerschaftlichen Daseins
Autor: Heinz, Karl Eckhart

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878526

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christliche Ethik als Dogmatik partnerschaftlichen
Daseins

Die Ethik als philosophische Teildisziplin befindet sich nicht erst seit heute in einer
Krise, die zuletzt durch die methodischen Neuorientierungsversuche der sog. analytischen
Ethik! vielleicht am deutlichsten sichtbar geworden ist. Wie andere Wissenschaftsbereiche
stosst sie an die Grenzen der philosophischen Disziplin mit ihrer herkommlichen
Arbeitsweise, und wenn ihr im Unterschied etwa zur Soziologie oder zur Kommuni-
kationswissenschaft — die als die naheliegendsten Beispiele dieser Art gelten konnen — der
Absprung in die Emanzipation einer eigenbegriindeten Wissenschaft bisher noch nicht
gelungen ist, so deutet doch alles darauf hin, dass dieser Absprung nicht mehr lange auf
sich warten lassen wird. Die Richtung, in der dieser Absprung erfolgen diirfte, zeichnet
sich jedenfalls schon einigermassen konkret ab, und es fehlt offenbar nur mehr die
Einsicht in einige verbindende Grundzusammenhinge, um die Emanzipation der Ethik aus
dem Bereich der Philosophie als selbstverstindlich zu vollziehen. Dies mag fiir die
Philosophie ein schmerzlicher Vorgang sein, er liegt jedoch in der Logik der wissenschaft-
lichen Arbeit naturgemaiss begriindet; denn die fortschreitende Theorieentwicklung bringt
es mit sich, dass einzelne Theoriebereiche in ihrer Spezialisierung neue Theoriekerne
bilden, die eine Eigenstindigkeit gegeniiber der Mutterdisziplin behaupten und diese
Eigenstindigkeit aufgrund der kommunikativen Bedingungen menschlich-wissenschaft-
lichen Forschens auch behaupten miissen, um zu einer Weiterentwicklung des gesamten
Theoriearsenals zu gelangen?. Allerdings kann gerade fiir den Bereich der Ethik gesagt
werden, dass zwar seine Emanzipation in dieser Weise nicht aufhaltbar ist, dass die
Begriindung einer eigenen Disziplin aber kaum naheliegt, weil die Verschmelzung der
Ethik mit einer anderen, bereits emanzipierten Wissenschaft im Hinblick auf die
Gleichheit der betreffenden Theoriekerne eine logische Folge sein wird, nimlich eine
Verschmelzung mit der Soziologie. Dies lasst sich anhand der Grundannahmen von Ethik
und Soziologie sehr leicht nachweisen.

1.

Wihrend die Philosophie iiber die bestimmenden Faktoren des natiirlich-menschlichen
Zusammenlebens immer nur zu einigen vorwissenschaftlichen (idealen) Annahmen
gelangen konnte, weil ihre eigentlichen Problemstellungen sich auf einer anderen Ebene
befanden, hat die Soziologie diesen Bereich zum umfassenden Gegenstand ihrer
Theorieentwicklung gemacht, indem sie auch die gegenseitigen Einfllisse des Zusammen-
lebens in der Tier- und Pflanzenwelt erfasste und aufgrund der vorgefundenen
weitgehenden Ubereinstimmungen in diesen Bereichen den Begriff der “sozialen

1 Vgl. Annemarie Pieper, Analytische Ethik. Ein Uberblick {iber die seit 1900 in England und

Amerika erschienene Ethik-Literatur: Philos. Jahrb. 78 (1971), S. 144 -176.
Vgl. K. E. Heinz, Juristische Sprachverwendungen und Kommunikationssituationen: H. Brinck-
mann & K. Grimmer (Hrsg.), Rechtstheorie und Linguistik (1974), S. 27ff.



26 K. E. Heinz, Christliche Ethik als Dogmatik

Interaktion” zwischen den am Zusammenleben beteiligten Einheiten in den Mittelpunkt
ihres theoretischen Konzepts riickte. Dieser Begriff erlaubte dann einerseits die
Abgrenzung der an einem Zusammenleben unmittelbar Beteiligten und die Bildung des
Begriffs der “Gruppe” mit seinem fiir das Verstindnis solcher Gruppen so wesentlichen
Begriff der “Gruppenstruktur”, und andererseits die Feststellung von Entwicklungsten-
denzen des einzelnen Gruppenmitglieds oder der gesamten Gruppe selbst, mit deren Hilfe
Voraussagen iiber kiinftige Zustinde solcher Gruppen moglich werden sollen®. Mit ihrer
zentralen These von der sozialen Interaktivitit der belebten Natur bestitigt die Soziologie
insoweit die Hobbes’sche philosophische Erkenntnis vom “Kampf aller gegen alle” als
dem bewegenden Prinzip des Naturzustands.

Nun ldsst sich gegen diese These kaum etwas einwenden; tatsichlich findet dieser
Kampf jedoch selten kontinuierlich statt, vielmehr zeigt die Beobachtung konkreter
Gruppen, dass sozial-interaktive *“Kampf’-Situationen regelmaissig durch Situationen
friedlichen Nebeneinanderlebens abgelost werden, in denen der “Friede’ als Stabilitit der
durch Kampf geschaffenen Gruppenstruktur resultiert, und die Frage erhebt sich, wie
diese Friedenssituationen zustandekommen und im Rahmen der zentralen These von der
Sozialinteraktivitit erklirt werden .konnen. Hier haben vor allem im Bereich der
Tierforschung die Untersuchungen Pawlows wesentliche Erkenntnisse gebracht, indem sie
die Erinnerungsfahigkeit fiir Ereignisfolgen und ihren Einsatz bei Verhaltensstrategien der
Versuchstiere (Erstreben von Lustgewinn, Vermeiden von Leid) deutlich machten® und
damit die Erfahrungen mit Tierdressuren und ihrem System von Belohnungen und Strafen
bestatigten, so dass die Stabilitit einer einmal geschaffenen Gruppenstruktur als das
unmittelbare Ergebnis solcher erinnerungsgeleiteter Verhaltensstrategien der Gruppen-
mitglieder betrachtet werden muss. Angesichts unserer staatlichen Strafsysteme kann es
aber keinen Zweifel geben, dass dies zumindest normalerweise auch fiir den Menschen
gilt. Ein sozialer Friede entwickelt sich daher — wie bereits Hobbes® erkannte — in
logischer Konsequenz als Abschluss jeder sozialen Interaktion, ohne dass es hierzu eines
Ubergangs zu rechtlichen Strukturen bediirfte; die Besonderheit rechtlicher Gruppen
gegeniiber sozialen Gruppen liegt vielmehr allein in der gewillkirten Form rechtlicher
Gruppenstrukturen®, nicht aber darin, dass sie etwa mehr Frieden bieten wiirden.

Wird auf diese Weise die Erinnerungsfahigkeit fiir Ereignisfolgen zu einem erginzenden
Bestandteil der These von der sozialen Interaktivitdt, so empfiehlt sich vielleicht eine
entsprechende Beschrinkung des Theoriebereichs der Soziologie auf solche Lebewesen,
die ilber diese Fihigkeit verfiigen. Der wesentliche Unterschied zwischen Tieren, die
hiernach in den Untersuchungsbereich der Soziologie fallen konnen, und dem Menschen
besteht jedoch darin, dass der Mensch aufgrund seiner wissenschaftlichen Erkenntnis-
moglichkeit eigener Erfahrungen in sozialer Interaktion tiberhaupt nicht mehr bedarf,
weil er den sozialen Frieden bereits mit Hilfe von Untersuchungen iiber die Kriftever-
haltnisse in der konkreten Gruppensituation — d.h. iiber die gegebene Gruppenstruktur —
sowie mit Hilfe von Untersuchungen tber die zur Aufrechterhaltung des Gruppenfriedens
erforderlichen, als ‘““Verhaltensregeln” formulierbaren Verhaltensstrategien mitwirkend

3 vgl. etwa P. R. Hofstitter, Gruppendynamik (1975), S. 177ff.

Iwan Petrowitsch Pawlow, Werke deutsch, 1-2 (1950-54).
Thomas Hobbes, Vom Menschen. Vom Biirger, hrsg. von G. Gawlick, = Philos. Bibl., 158
(19662), S. 83f., 124ff.
® K.E. Heinz. Kommunikationswissenschaftliche Modelle zur Losung juristischer Informations-
probleme: A. Kaufmann (Hrsg.), Miinchener Ringvorlesung EDV und Recht. Moglichkeiten und
Probleme (1973), S. 164. :



K. E. Heinz, Christliche Ethik als Dogmatik 27

gestalten kann. Es versteht sich, dass diese Verhaltensregeln hierbei als Beschreibung
kausaler Zusammenhinge sinnvollerweise logisch — d.h. mit Hilfe der Vernunft —
hergeleitet werden miissen, und auch insofern kann man Hobbes folgen, als er die
Méglichkeit solcher Regeln erklirte’. Die Wissenschaft aber, die sich der Vernunft zu
diesem Zweck bedient, nennen wir nach griechischem Vorbild in Anlehnung an den
Inbegriff des friedlichen Zusammenlebens, die “Behausung’™ bzw. den ““Stall” = to éthos:
“Ethik”®.

Es eriibrigt sich, an dieser Stelle auf die bisherigen Begriindungsversuche dieser
Wissenschaft einzugehen, die im Hinblick auf ihren Gegenstand — die Herleitung
sozial-logischer Verhaltensregeln — wie die iibrigen Wissenschaften, die sich mit der
logischen Herleitung von Verhaltensregeln beschiftigen, beispielsweise Theologie® und
Privatrechtsjurisprudenz'® —als eine dogmatische Wissenschaft bezeichnet werden muss.
Ihr spezifisches Anliegen ist daher — mit einem modernen Ausdruck zu sprechen — die
“Dogmatik der friedlichen Koexistenz”. Mit dieser Chrakterisierung erweist sich die Ethik
aber als die Anwendungsseite der Soziologie, sie ist “‘praktische (angewandte) Soziologie™.
Ebenso wie die Soziologie selbst nimmt sie zwangsldufig an der Emanzipation von der
allgemeinen Wissenschaft der Philosophie teil, und es wird kiinftig also eine Aufgabe der
Soziologie sein, ethische Regeln entsprechend den Anforderungen friedlicher Koexistenz
zu entwickeln.

2

Die Schwierigkeiten der Philosophie mit dem Bereich der Ethik lassen sich insofern
unmittelbar auf das Fehlen einer ausgebauten soziologischen Theorie zuriickfithren, mit
deren Entdeckung der Meinungsstreit iber Grundannahmen der Ethik — vor allem der
Streit iiber den Geltungszusammenhang ihrer Regeln'' — hinfillig wird. Dies betrifft im
besonderen auch die Angriffe seitens der christlichen Theologie, die sich frithzeitig in
diesen Meinungsstreit eingeschaltet hat und noch immer den Gedanken einer von
philosophischer Ethik zu unterscheidenden “‘christlichen Ethik’ hochhilt'?. Diese Ethik
soll infolge ihrer Orientierung am christlichen Glauben zu anderen Inhalten ethischer
Regeln als nach den Methoden philosophisch-ethischer Regelfindung gelangen und
beansprucht daher zumindest fiir die Anhinger der christlichen Glaubensgemeinschaften
einen Vorrang vor den Regeln der philosophischen Ethik, wobei das Besondere einer
christlichen Ethik darin gesehen wird, dass ihre Regeln die Verantwortlichkeit des
Einzelnen fiir den Anderen beriicksichtigen; in diesem Sinn wird alle philosophische Ethik
als “Individualethik™ abgetan, und man scheut sich nicht, den Ubergang solcher
Individualethik zur christlichen Gemeinschaftsethik als einen “Vorgang menschlicher
Reife” zu bezeichnen'?.

7 Hobbes (A. 5),S. 86 Anm., zum “Gebot der rechten Vernunft™.

P. L. Lehmann, Ethik als Antwort (1966), S. 17f.

W. Schulz, Dogmenentwicklung als Problem der Geschichtlichkeit der Wahrheitserkenntnis.

Eine erkenntnistheorctisch-theologische Studie zum Problemkreis der Dogmenentwicklung (1969),

S. 7ff.
10

9

K. E. Heinz, Europa-Patent und grundgesetzliche LEigentumsgarantie: Mitteil. der deutschen
Patentanwilte, 11 (1975), S. 203ff.

Diese ist hier eine “‘faktische” Geltung, vgl. Heinz (A. 6), S. 164; ders., “Geltung” und
“Verbindlichkeit” im Bereich normativer Ordnungen: Arch. f. Rechts- und Sozialphilos. (1969),
S. 355ff.

Lehmann (A. 8), S. 19, 249ff., 26 7ff.
Lehmann (A. 8), S. 46ff. (51).



28 K. E. Heinz, Christliche Ethik als Dogmatik

Nun legt die Geschichte der philosophischen Ethik zweifellos deren Interpretation als
Individualethik im Sinn egozentrischer Lebensverwirklichung nahe, die sich jedoch bei
genauerem Hinsehen und vor allem im Licht der oben gezeigten Entwicklung der
Sozialtheorie keinesfalls halten ldsst; denn wie gezeigt wurde, steht die Schaffung von
Koexistenzmoglichkeiten in ihrem Mittelpunkt. Vielmehr gerdt von hier aus jetzt gerade
die sog. christliche Ethik in eine sehr zweifelhafte Position, weil sie dem Verdacht
ideologischer Indoktrination kaum ausweichen kann, und es diirfte nur eine Frage der
Zeit sein, wann die durch methodische Einbeziehung soziologischer Erkenntnisse
gestiarkte Ethik zum Gegenangriff schreitet. Der totale Sieg der Ethik lasst sich bei dieser
Auseinandersetzung aber schon jetzt gefahrlos vorhersagen; denn die Notwendigkeit
friedlicher Koexistenz wird auch die christliche Theologie nicht ernsthaft bestreiten
konnen. Jeder Zwang zur Solidaritit steht jedoch im Widerspruch mit dem Gedanken der
friedlichen Koexistenz und kann daher nicht Gegenstand ethischer Regeln sein. Soll
christliches Gedankengut verwirklicht werden, so miissen hierzu andere Wege — nicht aber
gerade die Formulierung einer “christlichen Ethik™ — beschritten werden.

Allerdings gibt es auch im sozialen Zusammenleben Situationen, die nicht anders denn
als ““Solidarisierungen™ bezeichnet werden konnen, sodass die Solidaritit als Tatbestand
damit ebenfalls zu den natiirlichen Gegebenheiten des soziologischen Bereichs gehort, was
beispielsweise die Auffassungen Kropotkins'* bestitigt. Sie dussert sich emotional in der
Person des Einzelnen als “Gefiihl der Freundschaft” oder als “Liebe” und wird bewirkt
durch korrespondierende Gefiihle dieser Art zwischen den Angehorigen einer entspre-
chenden Gruppe, die auf solche Weise zur Moglichkeit kollektiver Aktionen gelangen.
Anders als bei der individualen sozialen Interaktion mit ihrer Abgrenzung der indivi-
duellen Sphiren vom Zentrum der Person der beteiligten Gruppenmitglieder her erfolgt
bei der kollektiven sozialen Interaktion demgemiss eine Abgrenzung der individuellen
solidarischen Aktivitit der beteiligten Gruppenmitglieder vom kollektiven Ziel der
Gruppe her, um die Verwirklichung des Gruppenziels nicht durch individuelle solidarische
Uberaktivitat der Beteiligten zu gefiahrden. Auch hier ist der Mensch jedoch nicht auf die
tatsichliche Durchfiihrung der sozial-interaktiven Prozedur angewiesen, um unter
potentieller Gefahrdung des kollektiven Gruppenziels die notwendige Grenze seiner
solidarischen Aktivitit zu erfahren, sondern vermag durch wissenschaftliche Analyse —
die einschligig von der Organisationstheorie getragen wird'® — solche Verhaltensregeln zu
entwickeln und diese dann wie andere Verhaltensregeln kommunikativ zuginglich zu
machen. Betrachtet man die Organisationstheorie als eine Spezialisierung der Soziologie —
nidmlich als die Soziologie der Kollektivgruppen — so kann die Anwendungsseite dieser
Soziologie wiederum als “Ethik™ — und zwar als “Kollektiv-Ethik”, von der sich nunmehr
die oben genannte Ethik in der Tat als “Individual-Ethik’ absetzen lisst, ohne daraus aber
zu einem wertmassigen Urteil zu gelangen — bezeichnet werden. Da sie gleichfalls ihre
Verhaltensregeln auf logischem Wege herleitet, ist auch sie eine Dogmatik, namlich die
“Dogmatik der solidarischen Existenz”.

14 Pjotr Aleksejewitsch Fiirst Kropotkin, Ethik (deutsch 1923).

Die heutige Organisationslehre neigt allerdings ebenso wie die Organisationssoziologic noch
ausschliesslich zur Behandlung sog. “formaler” Organisationen, vgl. etwa N. Luhmann, Funktionen
und Folgen formaler Organisationen (1972%). Bei diesen erfolgt die Herstellung der Organisations-
struktur jedoch durch bewusste Gestaltung und damit primir durch ecinen als “‘rechtlich” zu
charakterisierenden Vorgang.



K. E. Heinz, Christliche Ethik als Dogmatik 29

Ebensosehr wie Regeln der Individualethik nicht anwendbar sind, solange die konkrete
Struktur einer entsprechenden sozialen Gruppe noch nicht feststeht, sind aber auch die
Regeln einer Kollektivethik abhingig vom konkreten Bestehen einer entsprechenden
sozialen Gruppe, mit Gruppenziel und solidarischer Neigung der Gruppenmitglieder
gegeniiber diesem Ziel, und wo diese Bedingungen nicht gegeben sind, kann auch nicht
ihre Herstellung als “‘ethische Regel” gefordert werden. Gerade dies ist jedoch der Inhalt
der sog. christlichen Ethik. Man kommt daher nicht um die Erkenntnis, dass ein solcher
Begriff kiinftig unter keinen Umstidnden mehr sinnvoll verwendbar ist.

Wie schwerwiegend diese Feststellung gegeniiber der christlichen Theologie ist, wird
aber erst deutlich, wenn man sich vergegenwirtigt, dass die Aufforderung zur Nachsten-
liebe ein wesentlicher Bestandteil der christlichen Botschaft selbst ist, und dieses Problem
lasst sich auch nicht einfach dadurch 16sen, dass theologischerseits erklirt wird, die Kirche
konne — weil im Besitz der Offenbarung — philosophische Kritik grossziigig iibersehen'®.
Solche Aussagen, in denen Ideologie mangelnde Wissenschaftlichkeit ersetzen muss,
sollten heute eigentlich als Deviationen erkennbar sein. Vermeiden lassen sie sich
allerdings nur dann, wenn auch von der christlichen Theologie die Mithe um eine
Weiterentwicklung des lberlieferten theoretischen Materials — und eventuell sogar eine
erforderliche Neuschaffung theoretischer Kernpunkte — nicht gescheut wird.

3.

Die Schwierigkeiten auf dem Weg zwischen kerygmatischer Erkenntnis und poime-
nischer Wirksamkeit, der Theologie iiberhaupt als angewandte Wissenschaft erscheinen
lisst, liegen nicht allein in kommunikativen Fragestellungen begriindet'”, obgleich die
gottliche Offenbarung selbst wohl bereits als kommunikativer Vorgang interpretiert
werden muss und die Verkiindigung jedenfalls unter den Bedingungen der Kommunika-
tionstheorie steht; die Verkiindigung des Wortes Gottes allein diirfte namlich als ein
Missverstiandnis seelsorgerlicher Aufgabenstellung zu betrachten sein, das auch nicht
dadurch gebessert wird, dass sich Theologie neuerdings im psychotherapeutischen Bereich
versucht'®. Denn neue Methoden der Verkiindigung indern noch nichts an dem
verkundigten Inhalt, und gerade auf eine “‘psychotherapeutische Seelsorge’ diirften die
gleichen Einwinde zutreffen, die heute noch wegen der mangelnden Kontrollmoglichkeit
menschlicher Therapeuten grundsitzlich gegen die Psychotherapie erhoben werden
miissen'®. Theologie orientiert sich insofern weitgehend an sekundiren Begriffen wie etwa
“Seelsorge” selbst oder “‘Dienst am Nichsten™, wobei ihr ein naives Konzept dieser
Begriffe gentigt, ohne die Frage noch einmal zu bewegen, dass in solchen Begriffen
vielleicht schon ein Problem liegen konne. An dieser Frage wird sich aber entscheiden, ob
Theologie heute wissenschaftliche Erkenntnis oder ob sie ideologische Doktrin bereithalt.
Uber den Glauben an die Tatsache der Offenbarung hinaus kann jedenfalls nicht auch
noch der Glaube daran verlangt werden, dass theologisch-wissenschaftliche Erkenntnis
etwa selbst Gegenstand einer Offenbarung — und damit wissenschaftlicher Kritik
entzogen — sei.

Lehmann (A. 8), S. 271.

R. Riess, Scelsorge (1973), S. 102ff.

Riess (A. 17), S. 311f.; siche aber auch seine vorsichtige Kritik S. 224,

K. IE&. Heinz, Eheberatung und Partnertherapie im Verhiltnis zur gerichtlichen Ehestreit-
schlichtung: Deutsche Richterzeitung (1975), S. 79ff.

1
17
1
1



30 K. E. Heinz, Christliche Ethik als Dogmatik

Ist der erste Schritt der Offenbarung eine Vermittlung der Kenntnis gottlicher
Existenz, so besteht die Aufgabe der Theologie zunachst darin, das ““Beziehungsgeschehen
zwischen Gott und Mensch™® theoretisch zu erkliren. Hierfiir bieten sich die
wissenschaftlichen Methoden der Sozialwissenschaften nach heutiger Auffassung unmit-
telbar an, weil angenommen wird, dass sie die Beziehung zwischen Lebewesen formal
erfassen konnen, ohne dass es auf die Art der an der Beziehung beteiligten Lebewesen
ankommt. Geht man allerdings davon aus, dass beispielsweise soziologische Theorien
uneingeschrankt nur fiir diejenigen Lebewesen zutreffen, die iiber eine Erinnerungs-
fihigkeit fiir Ereignisfolgen verfiigen, wihrend die soziologische Interpretation der
Beziehung anderer Lebewesen nur analog moglich ist, so diirfte eine entsprechende
Einschrinkung auch fiir die Anwendung sozialwissenschaftlicher Erkenntnisse auf die
Beziehung zwischen Gott und den Menschen erforderlich sein, weil die Allwissenheit
Gottes definitionsgemaiss nicht nur die Vergangenheit, sondern auch die Zukunft erfasst.
Mit dieser Einschrinkung lésst sich der urspriingliche Zustand des Verhaltnisses zwischen
Gott und den Menschen zwanglos als “‘sozial-interaktive Gruppenstruktur” beschreiben,
in der die Menschen der willkiirlichen — wenn auch wohl ethisch bestimmten —
Einflussnahme Gottes unterworfen sind. Und die Aufgabe theologischer Poimenik besteht
dann in der Entwicklung religios-ethischer Regeln im Sinne einer Dogmatik der fried-
lichen Koexistenz zwischen den Menschen und Gott, wie sie etwa fir die homerische
Zeit, aber auch fiir die Zeit des biblischen Berichts Geltung hatte, bis zu dem Punkt, als
Gott seinen “Bund” mit Abraham, Isaak und Jakob — und spater durch Moses mit dem
israelitischen Volke — schloss. Dieser Bund brachte insofern eine kategoriale Wende in das
Verhiltnis zwischen Gott und den genannten menschlichen Vertragsteilnehmern, als er
diese Menschen aus der Unterworfenheit unter die willkiirliche Gewalt Gottes herausloste,
indem er an die Stelle der urspriinglich sozial-interaktiven Gruppenstruktur individualer
Art zwischen Gott und diesen Menschen eine rechtliche Gruppenstruktur setzte, die im
Hinblick auf ihre kollektiven Ziele und die Machtunterworfenheit der menschlichen
Teilnehmer nur als eine “Herrschaft” Gottes beschrieben werden kann®'. Befehle Gottes
hatten seitdem den Charakter rechtlicher, auf das Herrschaftsverhiltnis rekurrierender
Entscheidungen, und theologische Poimenik konnte sich danach nur noch mit der
Entwicklung religios-rechtlicher Regeln im Sinn einer Dogmatik der Herrschaft zwischen
Gott und den ihm sich unterwerfenden Menschen befassen. Dies ist der Gegenstand der
weiteren Schriften des Alten Testaments, und der jidische Glaube erkennt noch heute
dieses Herrschaftsverhiltnis an. Fiir den Christen hat sich die Situation durch die frohe
Botschaft des Neuen Testaments jedoch wiederum geindert dadurch, dass die Sendung
Jesu Christi als das Angebot Gottes zur Wandlung des bestehenden Herrschaftsverhalt-
nisses in ein (rechtliches) Gemeinschaftsverhiltnis** interpretiert werden muss, in dem
Gott seinen Beistand dem Menschen als Partner verspricht, allerdings — denn anders lasst
sich .etwa das “Gebot der Nachstenliebe” nicht begreifen — gegen das Versprechen des
Menschen, auch Gott bei der Verwirklichung seiner Ziele, beispielsweise bei seiner
Beistandsleistung gegeniiber anderen Christen, partnerschaftlich zu unterstiitzen, so dass
das Verhaltnis zwischen Gott und dem einzelnen Christen nunmehr als ein gegenseitiges
Verhiltnis der Beistandsleistung angesehen werden muss. Die Beziehung zwischen den

20

” E. Brunner, Wahrheit als Begegnung (19632), S. 90ff.

K. E. Heinz, Europiische Gemeinschaften. Theoric der Gemeinschaftsstruktur und des
Gemeinschaftsrecht: Sprachen und Staaten. Festschrift fiir H. Kloss, 1 (1976). S. 13-42.
Heinz (A. 21).



K. E. Heinz, Christliche Ethik als Dogmatik 31

Christen selbst (“Ecclesia™) ergibt sich damit zunichst nur funktional®*; denn die “frohe
Botschaft” besteht gerade darin, dass der einzelne Christ ein ““Bruder Gottes” — und
damit gottlicher Souveranitat teilhaftig — geworden ist. Theologische Poimenik hat im
christlichen Bereich daher die Aufgabe einer Dogmatik der Gemeinschaft zwischen Gott
und dem Christen, d.h. flir den Christen religios-rechtliche, an der gegenseitigen
Partnerschaft mit Gott orientierte Verhaltensregeln zu schaffen.

Solche Verhaltensregeln finden sich bereits vereinzelt im Neuen Testament, und das
sog. Gebot der Ndachstenliebe ist selbst ein Beispiel hiervon. Es versteht sich nun aber, dass
diese Regeln nicht etwa einem ‘““Beziehungsfeld Kirche”?* — “Kirche als Gesamtheit aus
Gott und allen mit ihm durch Gemeinschaft (Koinonia) verbundenen Christen —
zugewiesen werden konnen, vor allem schon deswegen nicht, weil das an der
Gemeinschaft mit Gott orientierte Verhalten auch die Beistandsleistung gegeniiber
Nicht-Christen zur Obliegenheit macht. Denn der einzelne Christ hat als Vertreter Gottes
in der Welt auch von Gottes Gnade der Partnerschaftsgewihrung mitzuteilen, die er selbst
einmal ohne eigenes Verdienst erworben hat. Im iibrigen ist die Feststellung von Art und
Umfang der konkreten partnerschaftlichen Beistandsleistung sowie die Erarbeitung von
Richtlinien zu dieser Feststellung eine stindige Aufgabe christlicher Theologie, und es
dirfte an der Zeit sein, dass diese Aufgabe bewusster als bisher wahrgenommen wird.

Geht man aber von der begriindeten Annahme aus, dass gemeinschaftliche Strukturen
gegeniiber anderen Strukturen kollektiven rechtlichen Daseins, die wir bisher nur in den
verschiedenen Formen der Herrschaft — niamlich Monarchie oder Demokratie —
kennengelernt haben, den entscheidenden Schritt in Richtung auf die hochste Form
menschlich-kollektiven Daseins iiberhaupt' darstellen®*, so wird die ausserordentliche
Bedeutung der Lehre Christi fiir die Zukunft menschlichen Zusammenlebens sichtbar,
und man muss sich fragen, weshalb die christlichen Kirchen und Sekten — mit Ausnahme
etwa der Mennoniten — selbst noch immer so zih an ihren historisch erklirbaren
Herrschaftsstrukturen festhalten, die mit der christlichen Lehre keineswegs in Einklang
stehen. Auch fiir den Staat liegt die Zukunft zweifellos in der gemeinschaftlichen, nicht in
irgendeiner monarchischen oder demokratischen Form. Hier konnte die christliche
Theologie daher einen wesentlichen allgemeinen Beitrag zur Entwicklung partner-
schaftlichen Daseins leisten.

Karl Eckhart Heinz, Bonn

2 Lehmann (A. 8), S. 61ff.
Lehmann (A. 8), S. 65.
Heinz (A. 21).



	Christliche Ethik als Dogmatik partnerschaftlichen Daseins

