
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 1

Artikel: Christliche Ethik als Dogmatik partnerschaftlichen Daseins

Autor: Heinz, Karl Eckhart

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christliche Ethik als Dogmatik partnerschaftlichen
Daseins

Die Ethik als philosophische Teildisziplin befindet sich nicht erst seit heute in einer
Krise, die zuletzt durch die methodischen Neuorientierungsversuche der sog. analytischen
Ethik1 vielleicht am deutlichsten sichtbar geworden ist. Wie andere Wissenschaftsbereiche
stösst sie an die Grenzen der philosophischen Disziplin mit ihrer herkömmlichen
Arbeitsweise, und wenn ihr im Unterschied etwa zur Soziologie oder zur
Kommunikationswissenschaft — die als die naheliegendsten Beispiele dieser Art gelten können — der

Absprung in die Emanzipation einer eigenbegründeten Wissenschaft bisher noch nicht
gelungen ist, so deutet doch alles darauf hin, dass dieser Absprung nicht mehr lange auf
sich warten lassen wird. Die Richtung, in der dieser Absprung erfolgen dürfte, zeichnet
sich jedenfalls schon einigermassen konkret ab, und es fehlt offenbar nur mehr die

Einsicht in einige verbindende Grundzusammenhänge, um die Emanzipation der Ethik aus
dem Bereich der Philosophie als selbstverständlich zu vollziehen. Dies mag für die

Philosophie ein schmerzlicher Vorgang sein, er liegt jedoch in der Logik der wissenschaftlichen

Arbeit naturgemäss begründet; denn die fortschreitende Theorieentwicklung bringt
es mit sich, dass einzelne Theoriebereiche in ihrer Spezialisierung neue Theoriekerne
bilden, die eine Eigenständigkeit gegenüber der Mutterdisziplin behaupten und diese

Eigenständigkeit aufgrund der kommunikativen Bedingungen menschlich-wissenschaftlichen

Forschens auch behaupten müssen, um zu einer Weiterentwicklung des gesamten
Theoriearsenals zu gelangen2. Allerdings kann gerade für den Bereich der Ethik gesagt
werden, dass zwar seine Emanzipation in dieser Weise nicht aufhaltbar ist, dass die

Begründung einer eigenen Disziplin aber kaum naheliegt, weil die Verschmelzung der
Ethik mit einer anderen, bereits emanzipierten Wissenschaft im Hinblick auf die

Gleichheit der betreffenden Theoriekerne eine logische Folge sein wird, nämlich eine

Verschmelzung mit der Soziologie. Dies lässt sich anhand der Grundannahmen von Ethik
und Soziologie sehr leicht nachweisen.

1.

Während die Philosophie über die bestimmenden Faktoren des natürlich-menschlichen
Zusammenlebens immer nur zu einigen vorwissenschaftlichen (idealen) Annahmen
gelangen konnte, weil ihre eigentlichen Problemstellungen sich auf einer anderen Ebene
befanden, hat die Soziologie diesen Bereich zum umfassenden Gegenstand ihrer
Theorieentwicklung gemacht, indem sie auch die gegenseitigen Einflüsse des Zusammenlebens

in der Tier- und Pflanzenwelt erfasste und aufgrund der vorgefundenen
weitgehenden Übereinstimmungen in diesen Bereichen den Begriff der "sozialen

1

Vgl. Annemarie Pieper, Analytische Ethik. Ein Überblick über die seit 1900 in England und
Amerika erschienene Ethik-Literatur: Philos. Jahrb. 78 (1971), S. 144-176.

2
Vgl. K. E. Heinz, Juristische Sprachverwendungen und Kommunikationssituationen: H. Brinck-

mann & K. Grimmer (Hrsg.), Rechtstheorie und Linguistik (1974), S. 27ff.



26 K. E. Heinz, Christliche Ethik als Dogmatik

Interaktion" zwischen den am Zusammenleben beteiligten Einheiten in den Mittelpunkt
ihres theoretischen Konzepts rückte. Dieser Begriff erlaubte dann einerseits die

Abgrenzung der an einem Zusammenleben unmittelbar Beteiligten und die Bildung des

Begriffs der "Gruppe" mit seinem für das Verständnis solcher Gruppen so wesentlichen
Begriff der "Gruppenstruktur", und andererseits die Feststellung von Entwicklungstendenzen

des einzelnen Gruppenmitglieds oder der gesamten Gruppe selbst, mit deren Hilfe
Voraussagen über künftige Zustände solcher Gruppen möglich werden sollen3. Mit ihrer
zentralen These von der sozialen Interaktivität der belebten Natur bestätigt die Soziologie
insoweit die Hobbes'sche philosophische Erkenntnis vom "Kampf aller gegen alle" als

dem bewegenden Prinzip des Naturzustands.
Nun lässt sich gegen diese These kaum etwas einwenden; tatsächlich findet dieser

Kampf jedoch selten kontinuierlich statt, vielmehr zeigt die Beobachtung konkreter
Gruppen, dass sozial-interaktive "Kampf'-Situationen regelmässig durch Situationen
friedlichen Nebeneinanderlebens abgelöst werden, in denen der "Friede" als Stabilität der
durch Kampf geschaffenen Gruppenstruktur resultiert, und die Frage erhebt sich, wie
diese Friedenssituationen Zustandekommen und im Rahmen der zentralen These von der
Sozialinteraktivität erklärt werden können. Hier haben vor allem im Bereich der
Tierforschung die Untersuchungen Pawlows wesentliche Erkenntnisse gebracht, indem sie

die Erinnerungsfähigkeit für Ereignisfolgen und ihren Einsatz bei Verhaltensstrategien der
Versuchstiere (Erstreben von Lustgewinn, Vermeiden von Leid) deutlich machten4 und
damit die Erfahrungen mit Tierdressuren und ihrem System von Belohnungen und Strafen
bestätigten, so dass die Stabilität einer einmal geschaffenen Gruppenstruktur als das

unmittelbare Ergebnis solcher erinnerungsgeleiteter Verhaltensstrategien der
Gruppenmitglieder betrachtet werden muss. Angesichts unserer staatlichen Strafsysteme kann es

aber keinen Zweifel geben, dass dies zumindest normalerweise auch für den Menschen
gilt. Ein sozialer Friede entwickelt sich daher — wie bereits Hobbes5 erkannte — in
logischer Konsequenz als Abschluss jeder sozialen Interaktion, ohne dass es hierzu eines
Übergangs zu rechtlichen Strukturen bedürfte; die Besonderheit rechtlicher Gruppen
gegenüber sozialen Gruppen liegt vielmehr allein in der gewillkürten Form rechtlicher
Gruppenstrukturen6, nicht aber darin, dass sie etwa mehr Frieden bieten würden.

Wird auf diese Weise die Erinnerungsfähigkeit für Ereignisfolgen zu einem ergänzenden
Bestandteil der These von der sozialen Interaktivität, so empfiehlt sich vielleicht eine

entsprechende Beschränkung des Theoriebereichs der Soziologie auf solche Lebewesen,
die über diese Fähigkeit verfügen. Der wesentliche Unterschied zwischen Tieren, die
hiernach in den Untersuchungsbereich der Soziologie fallen können, und dem Menschen
besteht jedoch darin, dass der Mensch aufgrund seiner wissenschaftlichen
Erkenntnismöglichkeit eigener Erfahrungen in sozialer Interaktion überhaupt nicht mehr bedarf,
weil er den sozialen Frieden bereits mit Hilfe von Untersuchungen über die Kräfteverhältnisse

in der konkreten Gruppensituation — d.h. über die gegebene Gruppenstruktur -
sowie mit Hilfe von Untersuchungen über die zur Aufrechterhaltung des Gruppenfriedens
erforderlichen, als "Verhaltensregeln" formulierbaren Verlialtensstrategien mitwirkend

3
Vgl. etwa P. R. Hofstätter, Gruppendynamik (1975), S. 177ff.

4 Iwan Petrowitsch Pawlow, Werke deutsch, 1-2 (1950-54).
5 Thomas Hobbes, Vom Menschen. Vom Bürger, hrsg. von G. Gawlick, Philos. Bibl., 158

(19662 S. 83f„ 124ff.
K. E. Heinz. Kommunikationswissenschaftliche Modelle zur Lösung juristischer Informationsprobleme:

A. Kaufmann (Hrsg.), Münchener Ringvorlesung EDV und Recht. Möglichkeiten und
Probleme (1973), S. 164.



K. E. Heinz, Christliche Ethik als Dogmatik 27

gestalten kann. Es versteht sich, dass diese Verhaltensregeln hierbei als Beschreibung
kausaler Zusammenhänge sinnvollerweise logisch — d.h. mit Hilfe der Vernunft —

hergeleitet werden müssen, und auch insofern kann man Hobbes folgen, als er die

Möglichkeit solcher Regeln erklärte7. Die Wissenschaft aber, die sich der Vernunft zu
diesem Zweck bedient, nennen wir nach griechischem Vorbild in Anlehnung an den

Inbegriff des friedlichen Zusammenlebens, die "Behausung" bzw. den "Stall" tô êthos:
"Ethik"8.

Es erübrigt sich, an dieser Stelle auf die bisherigen Begründungsversuche dieser
Wissenschaft einzugehen, die im Hinblick auf ihren Gegenstand — die Herleitung
sozial-logischer Verhaltensregeln — wie die übrigen Wissenschaften, die sich mit der
logischen Herleitung von Verhaltensregeln beschäftigen, beispielsweise Theologie9 und
Privatrechtsjurisprudenz10 —als eine dogmatische Wissenschaft bezeichnet werden muss.
Ihr spezifisches Anliegen ist daher — mit einem modernen Ausdruck zu sprechen — die

"Dogmatik der friedlichen Koexistenz". Mit dieser Chrakterisierung erweist sich die Ethik
aber als die Anwendungsseite der Soziologie, sie ist "praktische (angewandte) Soziologie".
Ebenso wie die Soziologie selbst nimmt sie zwangsläufig an der Emanzipation von der
allgemeinen Wissenschaft der Philosophie teil, und es wird künftig also eine Aufgabe der
Soziologie sein, ethische Regeln entsprechend den Anforderungen friedlicher Koexistenz
zu entwickeln.

2.

Die Schwierigkeiten der Philosophie mit dem Bereich der Ethik lassen sich insofern
unmittelbar auf das Fehlen einer ausgebauten soziologischen Theorie zurückführen, mit
deren Entdeckung der Meinungsstreit über Grundannahmen der Ethik — vor allem der
Streit über den Geltungszusammenhang ihrer Regeln11 — hinfällig wird. Dies betrifft im
besonderen auch die Angriffe seitens der christlichen Theologie, die sich frühzeitig in
diesen Meinungsstreit eingeschaltet hat und noch immer den Gedanken einer von
philosophischer Ethik zu unterscheidenden "christlichen Ethik" hochhält12. Diese Ethik
soll infolge ihrer Orientierung am christlichen Glauben zu anderen Inhalten ethischer
Regeln als nach den Methoden philosophisch-ethischer Regelfindung gelangen und
beansprucht daher zumindest für die Anhänger der christlichen Glaubensgemeinschaften
einen Vorrang vor den Regeln der philosophischen Ethik, wobei das Besondere einer
christlichen Ethik darin gesehen wird, dass ihre Regeln die Verantwortlichkeit des

Einzelnen für den Anderen berücksichtigen; in diesem Sinn wird alle philosophische Ethik
als "Individualethik" abgetan, und man scheut sich nicht, den Übergang solcher
Individu ale thik zur christlichen Gemeinschaftsethik als einen "Vorgang menschlicher
Reife" zu bezeichnen13.

7

Hobbes (A. 5), S. 86 Anm., zum "Gebot der rechten Vernunft".
8 P. L. Lehmann, Ethik als Antwort (1966), S. 17f.

W. Schulz, Dogmenentwicklung als Problem der Geschichtlichkeit der Wahrheitserkenntnis.
Eine erkenntnistheoretisch-theologische Studie zum Problemkreis der Dogmenentwicklung (1969),
S. 7 ff.

10
K. E. Heinz, Europa-Patent und grundgesetzliche Eigentumsgarantie: Mitteil, der deutschen

Patentanwälte, 11 (1975), S. 2031f.
11

Diese ist hier eine "faktische" Geltung, vgl. Heinz (A. 6), S. 164; ders., "Geltung" und
"Verbindlichkeit" im Bereich normativer Ordnungen: Arch. f. Rechts- und Sozialphilos. (1969),
S. 355ff.

12 Lehmann (A. 8), S. 19, 249ff., 267ff.
13 Lehmann (A. 8), S. 46ff. (51).



28 K. E. Heinz, Christliche Ethik als Dogmatik

Nun legt die Geschichte der philosophischen Ethik zweifellos deren Interpretation als

Individualethik im Sinn egozentrischer Lebensverwirklichung nahe, die sich jedoch bei

genauerem Hinsehen und vor allem im Licht der oben gezeigten Entwicklung der
Sozialtheorie keinesfalls halten lässt; denn wie gezeigt wurde, steht die Schaffung von
Koexistenzmöglichkeiten in ihrem Mittelpunkt. Vielmehr gerät von hier aus jetzt gerade
die sog. christliche Ethik in eine sehr zweifelhafte Position, weil sie dem Verdacht
ideologischer Indoktrination kaum ausweichen kann, und es dürfte nur eine Frage der
Zeit sein, wann die durch methodische Einbeziehung soziologischer Erkenntnisse
gestärkte Ethik zum Gegenangriff schreitet. Der totale Sieg der Ethik lässt sich bei dieser
Auseinandersetzung aber schon jetzt gefahrlos vorhersagen; denn die Notwendigkeit
friedlicher Koexistenz wird auch die christliche Theologie nicht ernsthaft bestreiten
können. Jeder Zwang zur Solidarität steht jedoch im Widerspruch mit dem Gedanken der
friedlichen Koexistenz und kann daher nicht Gegenstand ethischer Regeln sein. Soll
christliches Gedankengut verwirklicht werden, so müssen hierzu andere Wege — nicht aber

gerade die Formulierung einer "christlichen Ethik" — beschritten werden.
Allerdings gibt es auch im sozialen Zusammenleben Situationen, die nicht anders denn

als "Solidarisierungen" bezeichnet werden können, sodass die Solidarität als Tatbestand
damit ebenfalls zu den natürlichen Gegebenheiten des soziologischen Bereichs gehört, was
beispielsweise die Auffassungen Kropotkins14 bestätigt. Sie äussert sich emotional in der
Person des Einzelnen als "Gefühl der Freundschaft" oder als "Liebe" und wird bewirkt
durch korrespondierende Gefühle dieser Art zwischen den Angehörigen einer
entsprechenden Gruppe, die auf solche Weise zur Möglichkeit kollektiver Aktionen gelangen.
Anders als bei der individualen sozialen Interaktion mit ihrer Abgrenzung der
individuellen Sphären vom Zentrum der Person der beteiligten Gruppenmitglieder her erfolgt
bei der kollektiven sozialen Interaktion demgemäss eine Abgrenzung der individuellen
solidarischen Aktivität der beteiligten Gruppenmitglieder vom kollektiven Ziel der

Gruppe her, um die Verwirklichung des Gruppenziels nicht durch individuelle solidarische
Überaktivität der Beteiligten zu gefährden. Auch hier ist der Mensch jedoch nicht auf die
tatsächliche Durchführung der sozial-interaktiven Prozedur angewiesen, um unter
potentieller Gefährdung des kollektiven Gruppenziels die notwendige Grenze seiner
solidarischen Aktivität zu erfahren, sondern vermag durch wissenschaftliche Analyse —

die einschlägig von der Organisationstheorie getragen wirdIS — solche Verhaltensregeln zu
entwickeln und diese dann wie andere Verhaltensregeln kommunikativ zugänglich zu
machen. Betrachtet man die Organisationstheorie als eine Spezialisierung der Soziologie —

nämlich als die Soziologie der Kollektivgruppen - so kann die Anwendungsseite dieser

Soziologie wiederum als "Ethik" — und zwar als "Kollektiv-Ethik", von der sich nunmehr
die oben genannte Ethik in der Tat als "Individual-Ethik" absetzen lässt, ohne daraus aber

zu einem wertmässigen Urteil zu gelangen — bezeichnet werden. Da sie gleichfalls ihre
Verhaltensregeln auf logischem Wege herleitet, ist auch sie eine Dogmatik, nämlich die

"Dogmatik der solidarischen Existenz".

14
Pjotr Aleksejewitsch Fürst Kropotkin, Etthik (deutsch 1923).

15 Die heutige Organisationsichre neigt allerdings ebenso wie die Organisationssoziologie noch
ausschliesslich zur Behandlung sog. "formaler" Organisationen, vgl. etwa N. Luhmann, Funktionen
und Folgen formaler Organisationen 19722 Bei diesen erfolgt die Herstellung der Organisationsstruktur

jedoch durch bewusste Gestaltung und damit primär durch einen als "rechtlich" zu
charakterisierenden Vorgang.



K. E. Heinz, Christliche Ethik als Dogmatik 29

Ebensosehr wie Regeln der Individualethik nicht anwendbar sind, solange die konkrete
Struktur einer entsprechenden sozialen Gruppe noch nicht feststeht, sind aber auch die

Regeln einer Kollektivethik abhängig vom konkreten Bestehen einer entsprechenden
sozialen Gruppe, mit Gruppenziel und solidarischer Neigung der Gruppenmitglieder
gegenüber diesem Ziel, und wo diese Bedingungen nicht gegeben sind, kann auch nicht
ihre Herstellung als "ethische Regel" gefordert werden. Gerade dies ist jedoch der Inhalt
der sog. christlichen Ethik. Man kommt daher nicht um die Erkenntnis, dass ein solcher
Begriff künftig unter keinen Umständen mehr sinnvoll verwendbar ist.

Wie schwerwiegend diese Feststellung gegenüber der christlichen Theologie ist, wird
aber erst deutlich, wenn man sich vergegenwärtigt, dass die Aufforderung zur Nächstenliebe

ein wesentlicher Bestandteil der christlichen Botschaft selbst ist, und dieses Problem
lässt sich auch nicht einfach dadurch lösen, dass theologischerseits erklärt wird, die Kirche
könne — weil im Besitz der Offenbarung — philosophische Kritik grosszügig übersehen16.

Solche Aussagen, in denen Ideologie mangelnde Wissenschaftlichkeit ersetzen muss,
sollten heute eigentlich als Deviationen erkennbar sein. Vermeiden lassen sie sich
allerdings nur dann, wenn auch von der christlichen Theologie die Mühe um eine

Weiterentwicklung des überlieferten theoretischen Materials — und eventuell sogar eine
erforderliche Neuschaffung theoretischer Kernpunkte — nicht gescheut wird.

3.

Die Schwierigkeiten auf dem Weg zwischen kerygmatischer Erkenntnis und poime-
nischer Wirksamkeit, der Theologie überhaupt als angewandte Wissenschaft erscheinen
lässt, liegen nicht allein in kommunikativen Fragestellungen begründet17, obgleich die

göttliche Offenbarung selbst wohl bereits als kommunikativer Vorgang interpretiert
werden muss und die Verkündigung jedenfalls unter den Bedingungen der Kommunikationstheorie

steht; die Verkündigung des Wortes Gottes allein dürfte nämlich als ein
Missverständnis seelsorgerlicher Aufgabenstellung zu betrachten sein, das auch nicht
dadurch gebessert wird, dass sich Theologie neuerdings im psychotherapeutischen Bereich
versucht18. Denn neue Methoden der Verkündigung ändern noch nichts an dem
verkündigten Inhalt, und gerade auf eine "psychotherapeutische Seelsorge" dürften die

gleichen Einwände zutreffen, die heute noch wegen der mangelnden Kontrollmöglichkeit
menschlicher Therapeuten grundsätzlich gegen die Psychotherapie erhoben werden
müssen19. Theologie orientiert sich insofern weitgehend an sekundären Begriffen wie etwa
"Seelsorge" selbst oder "Dienst am Nächsten", wobei ihr ein naives Konzept dieser
Begriffe genügt, ohne die Frage noch einmal zu bewegen, dass in solchen Begriffen
vielleicht schon ein Problem liegen könne. An dieser Frage wird sich aber entscheiden, ob
Theologie heute wissenschaftliche Erkenntnis oder ob sie ideologische Doktrin bereithält.
Über den Glauben an die Tatsache der Offenbarung hinaus kann jedenfalls nicht auch
noch der Glaube daran verlangt werden, dass theologisch-wissenschaftliche Erkenntnis
etwa selbst Gegenstand einer Offenbarung — und damit wissenschaftlicher Kritik
entzogen — sei.

16 Lehmann (A. 8), S. 271.
17 R. Riess, Seelsorge (1973), S. 102ff.

Riess (A. 17), S. 31 ff.; siehe aber auch seine vorsichtige Kritik S. 224.
K. L. Heinz, Eheberatung und Partnertherapie im Verhältnis zur gerichtlichen

Ehestreitschlichtung: Deutsche Richterzeitung (1975), S. 79ff.



30 K. E. Heinz, Christliche Ethik als Dogmatik

Ist der erste Schritt der Offenbarung eine Vermittlung der Kenntnis göttlicher
Existenz, so besteht die Aufgabe der Theologie zunächst darin, das "Beziehungsgeschehen
zwischen Gott und Mensch"20 theoretisch zu erklären. Hierfür bieten sich die
wissenschaftlichen Methoden der Sozialwissenschaften nach heutiger Auffassung unmittelbar

an, weil angenommen wird, dass sie die Beziehung zwischen Lebewesen formal
erfassen können, ohne dass es auf die Art der an der Beziehung beteiligten Lebewesen
ankommt. Geht man allerdings davon aus, dass beispielsweise soziologische Theorien
uneingeschränkt nur für diejenigen Lebewesen zutreffen, die über eine Erinnerungsfähigkeit

für Ereignisfolgen verfügen, während die soziologische Interpretation der
Beziehung anderer Lebewesen nur analog möglich ist, so dürfte eine entsprechende
Einschränkung auch für die Anwendung sozialwissenschaftlicher Erkenntnisse auf die
Beziehung zwischen Gott und den Menschen erforderlich sein, weil die Allwissenheit
Gottes definitionsgemäss nicht nur die Vergangenheit, sondern auch die Zukunft erfasst.
Mit dieser Einschränkung lässt sich der ursprüngliche Zustand des Verhältnisses zwischen
Gott und den Menschen zwanglos als "sozial-interaktive Gruppenstruktur" beschreiben,
in der die Menschen der willkürlichen — wenn auch wohl ethisch bestimmten —

Einflussnahme Gottes unterworfen sind. Und die Aufgabe theologischer Poimenik besteht
dann in der Entwicklung religiös-ethischer Regeln im Sinne einer Dogmatik der
friedlichen Koexistenz zwischen den Menschen und Gott, wie sie etwa für die homerische
Zeit, aber auch für die Zeit des biblischen Berichts Geltung hatte, bis zu dem Punkt, als

Gott seinen "Bund" mit Abraham, Isaak und Jakob — und später durch Moses mit dem
israelitischen Volke — schloss. Dieser Bund brachte insofern eine kategoriale Wende in das

Verhältnis zwischen Gott und den genannten menschlichen Vertragsteilnehmern, als er
diese Menschen aus der Unterworfenheit unter die willkürliche Gewalt Gottes herauslöste,
indem er an die Stelle der ursprünglich sozial-interaktiven Gruppenstruktur individualer
Art zwischen Gott und diesen Menschen eine rechtliche Gruppenstruktur setzte, die im
Hinblick auf ihre kollektiven Ziele und die Machtunterworfenheit der menschlichen
Teilnehmer nur als eine "Herrschaft" Gottes beschrieben werden kann21. Befehle Gottes
hatten seitdem den Charakter rechtlicher, auf das Herrschaftsverhältnis rekurrierender
Entscheidungen, und theologische Poimenik konnte sich danach nur noch mit der

Entwicklung religiös-rechtlicher Regeln im Sinn einer Dogmatik der Herrschaft zwischen
Gott und den ihm sich unterwerfenden Menschen befassen. Dies ist der Gegenstand der
weiteren Schriften des Alten Testaments, und der jüdische Glaube erkennt noch heute
dieses Herrschaftsverhältnis an. Für den Christen hat sich die Situation durch die frohe
Botschaft des Neuen Testaments jedoch wiederum geändert dadurch, dass die Sendung
Jesu Christi als das Angebot Gottes zur Wandlung des bestehenden Herrschaftsverhältnisses

in ein (rechtliches) Gemeinschaftsverhältnis22 interpretiert werden muss, in dem
Gott seinen Beistand dem Menschen als Partner verspricht, allerdings — denn anders lässt
sich etwa das "Gebot der Nächstenliebe" nicht begreifen — gegen das Versprechen des

Menschen, auch Gott bei der Verwirklichung seiner Ziele, beispielsweise bei seiner
Beistandsleistung gegenüber anderen Christen, partnerschaftlich zu unterstützen, so dass

das Verhältnis zwischen Gott und dem einzelnen Christen nunmehr als ein gegenseitiges
Verhältnis der Beistandsleistung angesehen werden muss. Die Beziehung zwischen den

20 E. Brunner, Wahrheit als Begegnung (19632), S. 90ff.
K. E. Heinz, Europäische Gemeinschaften. Theorie der Gemeinschaftsstruktur und des

Gemeinschaftsrecht: Sprachen und Staaten. Festschrift für H. Kloss, 1 (1976), S 13-4222 Heinz (A. 21).



K. E. Heinz, Christliche Ethik als Dogmatik 31

Christen selbst ("Ecclesia") ergibt sich damit zunächst nur funktional23; denn die "frohe
Botschaft" besteht gerade darin, dass der einzelne Christ ein "Bruder Gottes" — und
damit göttlicher Souveränität teilhaftig - geworden ist. Theologische Poimenik hat im
christlichen Bereich daher die Aufgabe einer Dogmatik der Gemeinschaft zwischen Gott
und dem Christen, d.h. für den Christen religiös-rechtliche, an der gegenseitigen
Partnerschaft mit Gott orientierte Verhaltensregeln zu schaffen.

Solche Verhaltensregeln finden sich bereits vereinzelt im Neuen Testament, und das

sog. Gebot der Nächstenliebe ist selbst ein Beispiel hiervon. Es versteht sich nun aber, dass

diese Regeln nicht etwa einem "Beziehungsfeld Kirche"24 — "Kirche" als Gesamtheit aus
Gott und allen mit ihm durch Gemeinschaft (Koinonia) verbundenen Christen —

zugewiesen werden können, vor allem schon deswegen nicht, weil das an der
Gemeinschaft mit Gott orientierte Verhalten auch die Beistandsleistung gegenüber
Nicht-Christen zur Obliegenheit macht. Denn der einzelne Christ hat als Vertreter Gottes
in der Welt auch von Gottes Gnade der Partnerschaftsgewährung mitzuteilen, die er selbst
einmal ohne eigenes Verdienst erworben hat. Im übrigen ist die Feststellung von Art und
Umfang der konkreten partnerschaftlichen Beistandsleistung sowie die Erarbeitung von
Richtlinien zu dieser Feststellung eine ständige Aufgabe christlicher Theologie, und es

dürfte an der Zeit sein, dass diese Aufgabe bewusster als bisher wahrgenommen wird.
Geht man aber von der begründeten Annahme aus, dass gemeinschaftliche Strukturen

gegenüber anderen Strukturen kollektiven rechtlichen Daseins, die wir bisher nur in den
verschiedenen Formen der Herrschaft — nämlich Monarchie oder Demokratie —

kennengelernt haben, den entscheidenden Schritt in Richtung auf die höchste Form
menschlich-kollektiven Daseins überhaupt darstellen25, so wird die ausserordentliche
Bedeutung der Fehre Christi für die Zukunft menschlichen Zusammenlebens sichtbar,
und man muss sich fragen, weshalb die christlichen Kirchen und Sekten — mit Ausnahme
etwa der Mennoniten — selbst noch immer so zäh an ihren historisch erklärbaren
Herrschaftsstrukturen festhalten, die mit der christlichen Lehre keineswegs in Einklang
stehen. Auch für den Staat liegt die Zukunft zweifellos in der gemeinschaftlichen, nicht in
irgendeiner monarchischen oder demokratischen Form. Hier könnte die christliche
Theologie daher einen wesentlichen allgemeinen Beitrag zur Entwicklung
partnerschaftlichen Daseins leisten.

Karl Eckhart Heinz, Bonn

Lehmann (A. 8), S. 6Iff.
24 Lehmann (A. 8), S. 65.
25 Heinz (A. 21)-


	Christliche Ethik als Dogmatik partnerschaftlichen Daseins

