
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 1

Artikel: Die angebliche Krankheit des Paulus

Autor: Binder, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 32 Heft 1 Januar/Februar 1976

Die angebliche Krankheit des Paulus

Überblicken wir das uns im N.T. über Paulus Berichtete, dann müssen wir staunend
feststellen, wie viel Beschwerden dieser Apostel zu tragen und zu ertragen hatte: die

Bedrängnis in Damaskus, die Not im pisidischen Antiochia und in Ikonium, die Steinigung
in Lystra, die Widerwärtigkeiten in Philippi, die Verfolgungen in Thessalonich und Beröa,
die Auseinandersetzungen in Korinth und Ephesus, die Gefangennahme in Jerusalem, den
schlimmen Ausgang in Caesarea und Rom, dazu viel Ungemach anderswo, davon wir
nichts Genaueres wissen. Die Missionsreisen waren schon physisch betrachtet kein leichtes
Unternehmen. Es mussten Höhen überstiegen werden, auf denen rauhes Gebirgsklima
herrschte, es waren Ebenen zu durchwandern, in denen das Fieber über die Menschen
kam; es mussten gefährliche Reisen über die Meere unternommen werden. Dazu kommen
die Reisebedingungen jener Zeit: schlechte Wege, elende Herbergen, lauernde
Räuberbanden, Unbequemlichkeiten aller Art beim Überqueren von Flüssen und Meeren. Im
Rückblick auf mannigfache Anstrengungen und Entbehrungen, Missgeschicke und
Misshandlungen, schreibt Paulus in 2. Kor. 11,23—30, er habe Unmässiges an Mühsalen,
an Freiheitsentzug und an Auspeitschungen zu ertragen gehabt, sei oft in Todesnöten
gewesen, habe fünfmal von den Juden 39 Geisseihiebe ertragen müssen, sei dreimal mit
Ruten gestäupt und einmal gesteinigt worden, habe dreimal Schiffbruch erlitten und
einen Tag und eine Nacht auf offenem Meer getrieben; er sei oft auf Reisen gewesen und
habe dabei Gefahren mitgemacht durch Flüsse, durch Räuber, durch das eigene Volk und
durch Fremde, in Stadt und Wüste und auf Meeren, unter falschen Brüdern. Mühe und
Arbeit, viele durchwachte Nächte, Hunger und Durst, viel Fasten, Frost und Blosse habe

er zu tragen gehabt. Dazu komme noch so manches: täglich werde er umdrängt und trage
Sorge für alle Gemeinden. Er schliesst die Aufzählung seiner Leiden mit der Frage: "Wer
ist schwach, und ich werde nicht schwach? Wer wird geärgert, und ich brenne nicht?
Wenn denn gerühmt sein soll, will ich mich mit den Erweisen meiner Schwachheit
rühmen" (vgl. auch Phil. 4,12; 2. Kor. 6,4f.; l.Kor. 4,9—13). Zu seiner Tätigkeit als

Missionar mit ihren Nöten und Gefahren kam noch hinzu, dass Paulus ständig arbeitete,
um sich seinen Lebensunterhalt durch seiner Hände Fleiss zu erwerben (1. Thess. 2,9;
2. Thess. 3,8; 1. Kor. 4,12;9,1 ff.; 2. Kor. 1 l,27f.).



2 H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus

1.

Nur ein gesunder Mensch konnte wohl soviele Belastungen ertragen und solche
Leistungen vollbringen.

Aber die neutestamentliche historische Forschung meint urteilen zu müssen, Paulus sei

ein kränklicher oder gar ein schwerkranker Mann gewesen1, und romanhafte Darstellungen

des Apostels übersteigern diese Behauptung bis an die Grenze des Erträglichen2. A.
Deissmann will den paulinischen Schriften "zahlreiche Bekenntnisse körperlicher
Schwäche und Hinfälligkeit" entnehmen3. Er zieht mit vielen anderen daraus folgende
erbauliche Konsequenz: Welcher Kontrast zwischen dem elenden Leibe dieses Mannes
und seiner Leistung! Ein Entkräfteter hat ein riesiges Lebenswerk vollbracht! Restlose

Bewunderung dem kranken Paulus!
War aber Paulus wirklich ein kranker Mensch? Als wichtigste Belegstellen hiefür gelten

gemeinhin Gal. 4,13-15 und 2. Kor. 12,7-10.
Der erstgenannten Stelle (Gal. 4,13—15) entnimmt Weizsäcker, Paulus habe während

seiner Missionstätigkeit in Galatien einen heftigen Anfall mit ekelerregenden
Begleiterscheinungen gehabt. Er vermutet (auf Grund von 4,15), es handle sich um ein schweres

Augenleiden, das vielleicht mit der Blendung durch das ihm vor Damaskus erschienene
Licht in Zusammenhang zu bringen sei4. A. Schweitzer urteilt ausgehend von dem Wort
"ausspeien" (Gal. 4,14): "Man spie gegen Menschen aus, die mit rätselhaften Krankheiten
behaftet waren, um sich gegen die Dämonen zu schützen, als deren Werk man die

betreffende Krankheit ansah. Insbesondere gebrauchte man diese Abwehr gegen Epileptiker

und gegen Geisteskranke."5 Auch M. Dibelius stellt fest, dass das Spucken im
Volksaberglauben ein "apotropäischer" Ritus war, mit dem man sich vor Geistern
schützte, und dass vor allem ein Leiden, die Epilepsie, als "die Krankheit, vor der man
spuckt" bezeichnet worden sei6.

1

Die These von der Krankheit ist schon oft vertreten worden: K. L. Schmidt, Kolafizo: Theol.
Wörterb., 3 (1938), S. 820f. Auch heute vertritt sie die überwiegende Mehrzahl der Neutestamentier,
so H. Lietzmann, An die Korinther 1969s), S. 157: "Paulus war sicher chronisch krank, wie er selbst
aufs bestimmteste erklärt." Belegt wird dies vor allem mit Gal. 6,17 und 2. Kor. 4,10. Auch R.
Bultmann, Theologie des N.T. 1965s), S. 345, 347, meint, der Apostel sei von einem "körperlichen
Leiden" geplagt gewesen, ebenso G. Bornkamm, Paulus (1969), S. 23f.: "Wie wir aus einigen Stellen
seiner Briefe erfahren, war er ein mit Krankheit geschlagener Mann." W. Schmithals, Die Gnosis in
Korinth (1956), S. 154, deutet 2. Kor. 4,7ff.; 11,29f.; 12,5,9f. auf leibliche Schwäche und folgert,
man habe diese in Korinth irgendwie negativ beurteilt. M. Rissi, Studien zum zweiten Korintherbrief
(1969), S. 57, 66, schreibt, Paulus sei mitten in seiner Arbeit und in seinen Plänen von einer Krankheit
überrascht worden, die nach menschlichem Wissen zum sicheren Tod führen musste, und sei durch
diese Krankheit ständig gefährdet gewesen.

2
Vgl. bes. J. Dobraczynski, Das heilige Schwert.

3 A. Deissmann, Paulus (19252), S. 44. Von den "zahlreichen Stellen" werden allerdings nur
angeführt 2. Kor. 12,9; 13,4 usw. Rissi (A. 1), S. 57, 66, führt an 2. Kor. 1,8-11 ; 4,11 und 12,7-10.

K. Weizsäcker, Das apostolische Zeitalter der christlichen Kirche (1892), S. 76. Nach Lietzmann
(A. 1), S. 157, scheidet Gal. 4,15 als Grundlage der Beurteüung des Krankheitsproblems, d.h. als
Hinweis auf eine Augenkrankheit, aus, weil mit dem Auge bildlich und sprichwörtlich das Edelste und
Wertvollste bezeichnet sei, das die Galater besassen und das sie für Paulus hinzugeben bereit waren.
Ebenso H. Windisch, Der zweite Korintherbrief (1970®), S. 384, 386. Ebenso H. Lietzmann, An die
Galater (19323), S. 29, und ders. (A. 1), S. 157. Vgl. auch A. Oepke, Der Galaterbrief (19572 S. 107,
und K. L. Schmidt (A. 1), S. 820.

5 A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus (1930), S. 52. Vgl. auch W. Bousset, Die
Schriften des N.T., 2 (1907), S. 185f.

6 M. Dibelius, Paulus (1956), S. 39. Vgl. auch H. Schlier, ekptyö: Theol. Wörterb., 2 (1935),
S. 446, ausserdem ders., Der Brief an die Galater (19654), S. 149: "Die Galater haben ihn nicht



H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus 3

Die Folgerungen Schweitzers und Dibelius' laufen nun freilich nicht ganz darauf
hinaus, dass Paulus Epileptiker gewesen sei. Schweitzer spricht von "epileptiphoren"
Anfällen, unter denen der Apostel gelitten habe, und nimmt zur Begründung dieser
Ansicht auf das Damaskusereignis Bezug, wo Paulus "Stimmen hörte und
vorübergehender Sehstörungen davontrug". Dibelius urteilt, man habe früher alle Arten von
Krämpfen mit der Epilepsie gleichgesetzt. So könne man bei Paulus bloss von einer
Veranlagung zu gelegentlich auftretenden Anfällen, von einer sog. "iktaffinen Diathese"
sprechen, die weder seine körperliche Leistungsfähigkeit herabsetzte, noch seinen Geist
schwächte7.

Hie und da scheut sich also ein Theologe, die Diagnose "Epilepsie" zu stellen. Viele
aber haben sie gestellt und moderne Ärzte (wie Krenkel) haben es ebenfalls getan. Und
wenn man weiss, welche Wirkung die Epilepsie auf die geistigen Fähigkeiten eines
Menschen hat, dann ist eine weitere Konsequenz nicht ausgeschlossen: es kann die geistige
Leistung des Apostels und damit das ganze Gebäude seiner Theologie in Frage gestellt
werden. Sein Christentum — das ganze Christentum — könnte die Qualifikation "krank"
erhalten und verächtlich erscheinen.

Die Verbindung von Gal. 4,13ff. mit Epilepsie erhält nach Deissmann eine Stütze
durch 2. Kor. 12,7—10, denn dort sei "ein schweres chronisches Leiden angedeutet mit
zeitweise überaus schmerzlichen Anfällen"8. Deissmann hielt es dennoch nicht für
feststellbar, welche besondere Krankheit die in 2. Kor. 12,7ff. erwähnten Symptome
anzeigen. Jede genauere Behauptung sei eine unzulässige Ferndiagnose, die jeder
ehrenhafte Arzt ablehnen würde. Doch sei auch hier "mit Sicherheit" zu konstatieren,
dass Paulus ein kranker Mann war, der wohl oft um Heilung gebeten habe, doch nicht
erhört worden sei (2. Kor. 12,8). Gerade deshalb aber müsse man ihn bewundern. Nun
gehört es im Gefolge von Kant zur Eigenart der protestantischen Forschung, die Wahrheit
auch dort zu vertreten, wo ihre Urteile für Lehre und Ansehen des Christentums und der
Kirche nicht von Vorteil sind. So haben sich ihre Vertreter als Fanatiker der Wahrheit
immer wieder in den Feuerkessel des Zweifels begeben und besonders in der Bibelkritik
unerbittlich schwerwiegende Fragen aufgerollt. Gewiss spricht es irgendwie für die Grösse
des Protestantismus, dass seine Repräsentanten sich je und je davor gehütet haben, billige
Wahrheiten aufkommen zu lassen. Vertreter ausserreligiöser Fachgebiete würden dadurch
auch allzuleicht zu Zweifeln an den vorgebrachten Ergebnissen herausgefordert werden.
Aber kann man sich nicht täuschen? Muss nicht dieser Kritik an Paulus mit Antikritik
begegnet werden?

Zu einer Antikritik raffen wir uns nicht etwa wegen der hier für Glauben und Kirche
auftauchenden Gefahr auf, wohl aber sind wir als Wahrheitssucher dazu verpflichtet, eine

genaue Prüfung des exegetischen Befundes vorzunehmen und nicht von vornherein vor
der zur wissenschaftlichen Tradition gewordenen Behauptung über die Krankheit des

Paulus zu kapitulieren.

verachtet noch vertrieben, ja sie haben sogar ihre Furcht vor dem für sie dämonisch besessenen
Kranken besiegt. Das Ausspucken ist die apotropäische Geste, die man gegen die dämonischen
Einflüsse von Kranken, vor allem von Epileptikern und Wahnsinnigen, aber auch vor anderen Leiden
anwendet. Sie haben sich freigemacht von der Scheu vor Bezauberung und haben sogar in dem
dämonisch Befallenen einen Engel Gottes erkannt, ja als Christus Jesus selbst aufgenommen."

7 M. Dibelius, Paulus und die Mystik (1910), S. 9, A. 10; ders., Paulus (A. 6), S. 39.
8 Deissmann (A. 3), S. 49.



4 H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus

Zunächst ist auf Grund der paulinischen Schriften eine genaue Begriffsbestimmung der

Wortgruppen asthéneia, asthenës und asthenefn durchzuführen9.
1. In der Sprache des Paulus bedeutet asthéneia nie "Krankheit", sondern immer
"Schwachheit", "Kraftlosigkeit"10. Als das Gegenteil von asthéneia gilt ihm die dynamis,
die das Charakteristikum des göttlichen Wirkens ist. Überall, wo Menschen am Werke sind,
waltet asthéneia, jener Zustand, aus dem heraus nichts aktiviert werden kann. Asthéneia
bedeutet also: menschliches Unvermögen, menschliche Armseligkeit und Dürftigkeit
(2. Kor. 13,3f.). Wenn auch von Christus (l.Kor. 1,25) ausgesagt wird, dass er
"schwächlich" am Kreuze hing, dann könnte damit Gottes "Schwächlichkeit" gemeint
sein, die aber nur in den Augen der Menschen als etwas Schwächliches erschien, weil
hinter dem Kreuz Gottes dynamis waltet (vgl. 1. Kor. 1,25; 2. Kor. 13,3f.). Wahrscheinlich

aber geht es um die Schwachheit des Menschen Jesus (vgl. Phil. 2,7b—8).
2. Nach Paulus sind die Menschen asthenefs, weil sie ihr Dasein ferne von Gott führen.
Sie sind nicht etwa nur physisch hinfällig, vielmehr ohnmächtig und einflusslos gegenüber
jeglichem Geschehen. Sie sind asthenefs, weil sie "Fleisch" sind, weil sie der Sphäre der

särx, bzw. der Sünde angehören und ihre Glieder der Unreinheit und Gesetzwidrigkeit zur
Verfügung stellen (Rom. 5,6; 6,13,19). Änthröpos, särx und asthéneia sind "Korrelatbegriffe".

Sogar in der christlichen Gemeinde gibt es "Schwache". Es sind dies schwache
Glieder des Leibes Christi (l.Kor. 10,22), hilflose Menschen, die an der gnosis der

"Starken", d.h. an dem anstössigen Gebaren anderer Gemeindeglieder (Rom. 14,21;
15,1), zu scheitern drohen. Ihr zartes Gewissen befindet sich im Zustand des Verzagens
(1. Kor. 8,7ff.). Sie müssten, so meint Paulus, unterstützt werden, und es lohne sich, für
sie "schwach" zu werden (1. Kor. 9,22). Auf der anderen Seite werden auch solche als

"Schwache" bezeichnet, deren Mitmachen in Christo dürftig ist. Sie sind unlebendig,
lässig und schläfrig (l.Kor. 11,30)". Doch kann dieser Zustand bei jedem Christen
eintreten, wenn die Anfechtungen zu gross sind. Auch Paulus selbst nimmt sich da nicht
aus (2. Kor. 12,9).
3. Asthenes ist, wer zum kösmos gehört, denn kraftlos und armselig sind dessen

"Elemente" und darum auch die menschliche Existenzweise unter ihnen (Gal. 4,9).
"Hier" wird en asthenei'a gesät, in der ewigen Welt aber wird en dynämei auferweckt
werden (1. Kor. 15,43). Doch haben die in Christo Seienden vorwegnehmend Anteil an
der Gotteskraft, gerade wenn sie sich im Zustand der Schwachheit befinden (2. Kor.
12,10): Der Geist selbst nimmt mit an ihrer Schwachheit teil (Rom. 8,26).
4. Manchmal wird diese Schwachheit und Armseligkeit auch vor Menschen offenkundig,
was diese zuweilen in liebloser Weise ausnützen. So erging es auch Paulus in seiner

Auseinandersetzung mit den Korinthern (1. Kor. 2,3; 4,10; 2. Kor. 10,10; 11,21; 13,9).
Er vermochte ihren Hochmut nicht mit herrischem und kühnem Auftreten zu erwidern.
So fanden sie ihn schüchtern und befangen. Aber was ihnen an ihm armselig und wenig

9
Vgl. G. Stählin, asthenes, asthéneia, asthenéo, asthénema: Thcol. Wörterb., 1 (1933),

S. 488-492.
10

Vgl. F. Neugebauer, In Christo, en Christo. Eine Untersuchung zum paulinischen
Glaubensverständnis (1961), S. 128. Ebenso urteilt W. Oehler, Ein Missionar kämpft um seine Gemeinden. Eine
Auslegung des Galaterbriefes (1960), S. 16f.

11
Wenn Paulus in 1. Kor. 10, 22 feststellt, dass es schwache Glieder des Leibes Christi gibt, dann

kann auch in 1. Kor. 11,30 nichts anderes gemeint sein als ein dürftiges, unlebendiges, kraftloses, vor
Gott unvermögendes, armseliges Christentum, es sei denn, man unterschiebe dem Apostel ein durch
und durch magisches Sakramentsverständnis.



H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus 5

imponierend erschien, gerade das gab ihm Zuversicht, war es ihm doch ein Zeichen
dessen, dass er des Geschenkes der dynamis Gottes gewürdigt sei (2. Kor. 12,10, vgl.
1. Kor. l,27f.;2. Kor. 13,Iff.).

1st dies der Befund betreffend den Sprachgebrauch des Apostels Paulus, dann erscheint
es sehr fraglich, ob er in Gal. 4,13—15 und 2. Kor. 12,7—10 auf eine Krankheit Bezug
nimmt. Warum sollte asthéneia hier im Gegensatz zu den übrigen paulinischen Stellen
"Krankheit" bedeuten? 12

2.

Wenn wir Gal. 4,13-15 in den Zusammenhang einordnen, in den diese Verse gemäss
den Ausführungen von 4,1—7. 21—30 und 5,1—6 gehören, nämlich in die Thematik der
"Freiheit" und der "freien Söhne Gottes", und konstatieren wir, dass Paulus in 4,12a—c
zum Ausdruck bringt, dass sowohl er, als auch die Galater im Verhältnis zu Gott "Söhne"
und untereinander somit "Brüder" sind, dann ergibt sich, dass es ihm in dem ganzen
Abschnitt 4,12—20 um die Wiederherstellung guter persönlicher Beziehungen mit diesen
seinen Gemeinden geht. Diesem Bestreben dient auch der als Einheit aufzufassende Satz

4,12d— 13a. Zwei gegensätzliche Äusserungen sind hier miteinander verbunden. Einerseits
ist 12d) über die Galater gesagt: oudén me ëdikësate, d.h. die Galater haben Paulus in
keiner Weise Unrecht getan. Andererseits aber (de) heisst es betreffend Paulus: oi'daté de,
höti di' asthéneian tês sarkös euëngelisâmën hymîn tô prôteron. Dies besagt (wegen des

de), dass Paulus ihnen, den Galatern, hingegen nahegetreten war. Warum die Galater sich
als die Angegriffenen, als die an einer empfindlichen Stelle Getroffenen fühlen konnten,
das ward nicht durch die Verkündigung der Frohbotschaft an sich ausgelöst, wohl aber
dadurch, dass es die asthéneia tês sarkös war, die dem Apostel zum Anlass wurde (di'
asthéneian, diä mit Akk.), dies Evangelium zu verkündigen.

Merkwürdigerweise fragt keiner unserer Ausleger darnach, wessen asthéneia hier
gemeint sei. Es scheint allen selbstverständlich, dass allein Paulus in Betracht komme,
obwohl kein Possessivpronomen dasteht. So wird für asthéneia gemäss synoptischem
Sprachgebrauch die Bedeutung "leibliche Krankheit" herangezogen, und es wird
kurzerhand geschlossen, Paulus sei ein kranker Mensch gewesen, eine Auffassung, die

sozusagen zum Gemeingut der neutestamentlichen Wissenschaft geworden ist. Wegen
eines akuten Anfalls, der ihn in Galatien plagte und ihn zwang, sich dort länger als

vorgesehen aufzuhalten, habe er die Zeit beniitzt, das Evangelium zu predigen. Seine
Krankheit aber — das sollen die weiteren Ausführungen besagen — sei den Galatern nicht
lästig gewesen, sondern sei für sie zu einer Gelegenheit geworden, dem Apostel Liebe zu
erweisen.

Um diese Auslegung zu stützen, schlagen einige Kommentatoren vor, di' asthéneian
(diä mit Akk.) in di' asthenefas (diä mit Gen.) zu "verbessern", mit welcher Wendung
dann nicht der Anlass oder der Grund, sondern der begleitende Umstand des Predigens in
Galatien angegeben wäre. Zur Begründung wird angeführt, dass die Koine zu Verbindungen

der Präpositionen mit dem Akkusativ neige. Dass did mit Akk. im Gal. nur 2-mal,

12 Anders urteilt Stählin (A. 9), S. 489 A. 6: S. 491 A. 12. Auch Oepke (A. 4), S. 105, meint,
asthcneia könne in Gal. 4,13 nach dem Zusammenhang nur "leibliche Krankheit" bedeuten, womit
man "das wenig zielbewusste Vorgehen und die mancherlei Geistesstörungen Apg. 16,6ff. allenfalls
in Verbindung bringen" könnte, S. 106. - P. Borchsenius, Der Sternensohn (1958), S. 99, findet den
Beweis für die Krankheit des Paulus darin, dass er sich vom Arzt Lukas begleiten liess.



6 H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus

diâ mit Gen. dagegen 16-mal vorkommt, wird dabei ausser Acht gelassen13. Ich halte es

für indiskutabel, dass Paulus die Wendung di' asthéneian in Gal. 4,13 ganz korrekt
anwendet, und dass in ihr der Grund der Evangeliumspredigt in Galatien angegeben ist.

Daraus aber ergibt sich, dass die Wendung di' asthéneian tês sarkôs in Gal. 4,13 nicht
auf Paulus bezogen werden muss, ja, dass sie in Analogie zu Rom. 6,19 (anthröpinon légô
dià tên asthéneian tês sarkôs hymôn) auf die Galater hinzielend interpretiert werden will.
Trotzdem gilt es — soweit ich es überblicken kann — allen Exegeten als selbstverständlich,
dass Paulus sich selbst meine14.

Daraus ergibt sich das Problem der "Krankheit" des Paulus und die Aufgabe des

Diagnostizierens. Aber wie interessant es immer sein mag, das diesbezügliche Rätselraten
mitzumachen15, einsichtig kann es schwerlich gemacht werden, dass eine Krankheit, die
äusserlich erkennbar, vielleicht auch abstossend war, den Apostel am Predigen nicht
gehindert, ihm jedoch das Weiterreisen unmöglich gemacht hätte16. Die altkirchlichen
Ausleger haben jedenfalls sachlicher geurteilt, wenn sie die asthéneia vorwiegend auf die
Leiden und Verfolgungen, die Paulus in seinem Missionieren zuteil wurden, deuteten17.
Dann könnte in Gal. 4,13—15 ausgesagt sein, dass des Paulus Auftreten unter den
Galatern zur Zeit der ersten Mission (tö pröteron) schwächlich und für die dynamis
Gottes wenig repräsentativ war (vgl. 1. Kor. 2,1—3). Ein Zwang, die asthéneia in Gal. 4,13
auf Paulus zu beziehen, besteht jedoch — auch von V. 14 aus — nicht.

Gemäss der Logik des Satzgefüges, 4,12d—13a, muss auf die Schwachheit der Galater
— und aller Hörer des Evangeliums — hingewiesen sein, stellt sich doch der Gedankengang
folgendermassen dar: Einerseits haben die Galater den Paulus nicht verunehrt, anderer-

13 So Oepke (A. 4), S. 105; ebenso Lietzmann (A. 4), S. 27. Die von Lietzmann beigebrachten
Beispiele unexakter Verwendung der Präposition diâ mit Akk., nämlich Rom. 3,25 und 8,20, besagen
gerade das nicht, was er durch sie beweisen will.

14
Stählin (A. 9), S. 489, A. 6.

15
Vgl. Windisch (A. 4), S. 387f.; Schmidt (A. 1), S. 820f. Hier werden in Erwägung gezogen: 1.

Epilepsie, doch sei das Leiden des Paulus "nur mit Epilepsie verwandt"; anders Klausner. Vorzuziehen
sei 2. Hysterie (Schlier, S. 211, spricht von "hysterischen Sehstörungen"). 3. Schwere Augenmigräne,
welcher Diagnose laut Windisch grösste Wahrscheinlichkeit zukommt. Windisch beruft sich auf
Uhle-Wettler; vgl. auch Schmidt (A. 1), S. 820f. Weiterhin werden angeführt: 4. Ischias und
hochgradiger Rheumatismus, was zu Gal. 4,13f. "gut passe"; 5. Malaria (Zick, Ramsay, Werde, Zahn);
6. Neurasthenie (so Herzog, Reform. Kirchenzeitung 10/11, 1899); 7. Alpdrücken (Lietzmann); 8.
Periodische Depressionen; 9. Schwerhörigkeit (Knapp, Paul); 10. Sprachstörungen, Stottern; 11.
Hyperrhythmisches Temperament (Lietzmann, S. 157); 12. Aussatz (Fenner, Preuschen).

Rissi (A. 1) sagt: "Über die Art der Krankheit erfahren wir nichts, und alle Spekulationen darüber
sind müssig."

16
Vgl. W. Lütgert, Gesetz und Geist (1919), S. 85: "Was für eine Krankheit könnte es gewesen

sein, die ihn an der beabsichtigten Weiterreise hinderte, ihm aber doch die Fähigkeit zu einer
Missionspredigt Hess, bei der er doch auch nicht stille sitzen konnte." E. Güttgemanns, Der leidende
Apostel und sein Herr. Studien zur paulinischen Christologie (1966), S. 174, wendet gegen die
Meinung, Paulus habe wegen Krankheit in Galatien gepredigt, ein, dass er in diesem Fall ursprünglich
den Galatern gar nicht das Evangelium habe verkündigen wollen. Er hätte dann die Gemeinden nur
"per Unglück", sozusagen als "Nebenprodukt" einer zufälligen Erkrankung gegründet. Vgl. auch
Oepke (A. 4), S. 105.

17
Chrysostomus, Theodoret, Theodor von Mopsuestia, Augustin und Thomas haben die asthéneia

des Paulus auf Leiden bezogen, die dem Apostel während seiner Missionstätigkeit und wegen dieser
widerfuhren. Vgl. Forcellini, Totius latinitatis lexicon, 2 (1861® Oehler (A. 10), S. 16f., schliesst sich
dieser Meinung an: Von einer Krankheit des Paulus könne keine Rede sein, müsse doch auffallen, dass
der Apostel bei der Aufzählung seiner Missionsleiden in 2. Kor. 11 wohl Schiffsunfälle u.a. anführe,
aber gerade nicht die Krankheit. Nach Schmidt (A. 1), S. 821, A. 19, sind die Deutungen auf geistliche
Anfechtungen abzulehnen.



H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus 7

seits (de) hat Paulus ihnen zugemutet, sich ein Evangelium gefallen zu lassen, das die

"Schwächlichkeit des Fleisches" bei seinen Adressaten, also auch bei den Galatern,
voraussetzt, das sie über ihre sündige, menschliche Existenz realistisch informiert und
diese gewissermassen an den Pranger stellt (V. 15)18, aber nicht, damit sie sich daran

ärgern, sondern damit sie trotz ihrer Schwachheit, als die von der dynamis theoü (Rom.
1,16) Erreichten und Erfassten, stark seien (vgl. 1. Kor. 1,25; 2. Kor. 12,9f.), um so Sinn
und Zweck des Einbruchs des Gottesgeschehens in ihr Leben bewähren zu können. Genau
dasselbe schreibt Paulus in Rom. 6,19, bloss dass dort das Possessivpronomen hymôn
nicht fehlt, was in Gal. 4,13 leider der Fall ist - m.E. allein aus sprachästhetischen
Gründen, klänge doch di' asthéneian tês sarkös hymôn euëngelisâmën hymîn nicht gut.
Hier wie dort vertritt Paulus den Gedanken der Armseligkeit, der Bedürftigkeit, der

Schwäche, der Kraft- und Hilflosigkeit, des zum Scheitern Verurteiltseins — nicht der

"leiblichen" Beschaffenheit des Menschen, sondern — seiner Existenz in der "Fleischlichkeit",

im "Fleisch", in der Gottesferne19.
Vom menschlichen Standpunkt aus hätte man ihm dies übel nehmen, hätte ihn sogar

abweisen können, da ja auch er der Fleischlichkeit nicht entnommen sei. Die Galater
hätten ihn nicht als einen Boten Gottes, sondern als einen Dämon ansehen können (14a),
gegen dessen Bezauberungskünste (vgl. 3,1) es sich zur Wehr zu setzen galt (14b). Doch
geschah das alles nicht, und man fand damals — tè pröteron, in der Anfangszeit — sein

Evangelium so anziehend und beeindruckend und war dessen Verkündiger so gewogen,
dass man ihn wie einen Engel, ja, wie Christus selbst annahm (14c). Nun scheint an Stelle
der einstigen Seligpreisung des Apostels (15a) Feindschaft wider ihn aufgekommen zu
sein (16a), und das seitens derer, die des grössten Opfers für ihn fähig gewesen wären
(15b).

In diesen Kontext darf man nicht eine Krankheit hineininterpretieren wollen.

3.

Noch mehr als Gal. 4,13ff. hat 2. Kor. 12,7-10 dazu angeregt, Paulus für einen
schwerkranken Menschen zu erklären20. K. L. Schmidt21 beurteilt die Mitteilung in 12,7

sogar als für eine Diagnose recht ergiebig: ein Leiden mit "stechenden, schlagartigen
Schmerzen", ein "chronisches, immer wieder Anfälle hervorrufendes Leiden". Was liegt
näher, als an Epilepsie zu denken? Mit dieser Krankheit sei dem Stolz des Apostels "eine
Art Dämpfer aufgesetzt"22. Da sie ihn aber zu sehr gehemmt habe, sei er in dreimaligem

18 Dies bestätigt Gal. 4,16. Denn wenn Paulus hier die Frage stellt, ob er denn nur der echthrôs
der Galater geworden sei, weil er ihnen die Wahrheit (des Evangeliums, vgl. Gal. 2,5 alétheia toû
euangeh'ou, und Schlier, Galater, S. 150) verkündigt habe, dann kann er nichts anderes meinen, als
eine Kränkung derer, denen asthéneia tês sarkôs "vorgeworfen" worden war.

Entgegen G. Delling, Skôlops: Theol. Wörterb., 7 (1964), S. 414, A. 28.
Für Lietzmann (A. 1), S. 156, ist 2. Kor. 12,7 "unzweifelhaft" ein Flinweis auf eine Krankheit.

In 10,10 findet er auch bestätigt, dass diese für die Korinther anstössig gewesen sei. Ähnlich Windisch
(A. 4), S. 384. Delling (A. 19), S. 414, denkt ebenfalls an eine Krankheit, sei sie nun Auswirkung einer
körperlichen Misshandlung oder ein Leiden, das Paulus sich zu Beginn seiner Missionstätigkeit
zugezogen habe. Auf Grund von 2. Kor. 12,2 und Gal. 1,21 will er sogar feststellen, wann ihm dieser
"Stachel" der Krankheit gegeben wurde.

21 Schmidt (A. 1), S. 820.
22 So Lietzmann (A. 1), S. 156.



8 H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus

Bitten an den Herrn herangetreten, es möge ihm Befreiung von diesem Leiden gewährt
werden, jedoch ohne Erfolg23.

Die Ausführungen von 2. Kor. 12,7—10 stehen im sog. "Tränenbrief' oder "Schmer-
zensbrief' (2. Kor. 10—13), in dem Paulus sich gegen seine korinthischen Widersacher
verteidigt24. Der Apostel gibt zu, "im Fleische zu wandeln", nicht aber, dass er "nach des

Fleisches Art" lebe und streite; vielmehr sei er dem Gehorsam Christi hingegeben und
habe Anteil an der göttlichen dynamis (10,2—8). Damit will er nicht der Narretei des

Selbstlobes und der Selbstempfehlung verfallen, sondern dem angemessen bleiben, was er
gemäss Gottes Bestimmung zur Ausweitung des von ihm bisher gewonnenen und noch
ferner einzunehmenden Raumes seiner Herrschaft beigetragen hat (10,12—16), will also,

wenn gerühmt werden soll, sich des Herrn (eigentlich "im" Herrn) rühmen (10,17).
Im Blick auf seine Arbeit in Korinth sieht er sich nun aber dennoch genötigt, der

Torheit stattzugeben und hervorzuheben, dass er der Gemeinde nicht zur Last gefallen sei,

überhaupt anders gehandelt habe als die, die in Korinth herrisch auftreten und
Autoritätsansprüche geltend machen. Paulus bezeichnet sie als betrügerische Apostel und
vergleicht ihre Verdrehungskünste, die sie "auf der Ebene der konkurrierenden
Propaganda" fertigbringen25, mit dem Gehaben Satans (11,1 — 16), tadelt auch die

Gemeinde, dass sie sich deren Überheblichkeit hat gefallen lassen, wo doch er -
menschlich und "prahlerisch" gesprochen — sich wohl mit jenen messen kann
(11,17—21), sowohl was seine Zugehörigkeit zum Gottesvolk des Alten Bundes, als auch

was seine Gebundenheit an Christus anbelangt (11,22—23a). In letzterer Bindung, d.h. im
Dienst des Neuen Bundes, vermag er sogar auf ein Plus an Leistung hinzuweisen und zählt
das Rühmenswerte seines Einsatzes in der Mission auf. Trotz aller Widernisse und
Drangsale hat das zum Erfolg geführt (11,23a—28). Anstoss-Erregen (skandah'zesthai) und
im Feuer geläutert werden (pyroüsthai), angegriffen werden und Anfechtung ertragen, das

sind die Kennzeichen des menschlichen Daseins, das, auch wenn es in Christo gelebt wird
oder gerade dann26, als ein asthenefn gelebt werden muss, also im Bedrängtwerden und in
ständigem Befürchtenmüssen, dass man den Anläufen der konkreten Bedrängnisse etwa
nicht gewachsen ist27.

Es bleibt daher allein der Ruhm, dass man als Christ sich zugehörig wissen darf zu jener
Wirklichkeit, die eigentlich bedrängt wird, und deren Bedrängtwerden man bloss

mitgewürdigt ist zu ertragen (11,29f.)28. Das aber ist dann nicht ein törichtes
Sich-Rühmen, sondern ein Zeugnis dafür, dass man sich aus der Christussphäre, aus dem
Leidenszusammenhang in und mit Christo, nicht herausbegibt29.

23
Vgl. Auch R. Bultmann, Jesus und Paulus: Exegetica (1967), S. 226.

24
Vgl. G. Bornkamm, Die Vorgeschichte des sog. 2. Korintherbriefes: Geschichte und Glaube.

Gesammelte Aufsätze, 4 (1971), S. 165.
25 D. Georgi, Die Gegner des Paulus im 2. Korintherbrief. Studien zur religiösen Propaganda in der

Spätantike (1964), S. 228, A. 6.
26 U. Wilkens, Weisheit und Torheit. Eine exegetisch-religionsgeschichtliche Untersuchung zu

1. Kor. 1 und 2 (1959), S. 218, schreibt: "Die Schwachheit des Apostels (1 2,1 5, II 11,30 12,9f.)
entspricht darum der Schwachheit des Gekreuzigten (II 13,4) und ist nur von ihr her zu verstehen."

Anders Güttgemanns (A. 16), S. 165: "Der erhöhte Herr selbst hat ihm (Paulus) bei einer
Ekstase die Schwachheit verliehen, die die Korinther den Satansengel nennen."

28 Wilkens (A. 26), S. 49, unterstreicht die ausdrückliche Parallelität zwischen Christusgeschehen
und Christenschicksal, indem er in 2. Kor. 13,4 die gleiche Wendung mit kai gär bei Christus und bei
seinen Nachfolgern konstatiert.

29 Wilkens sagt ebd.: "Indem nun die Christen en Christo sind, sind sie 'in ihm' - und d.h. in
seiner Schwachheit - schwach; aber sie werden mit ihm leben aufgrund der Macht Gottes."



H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus 9

Nachdem in Korinth das Sich-Rühmen hoch im Kurs ist, und trotzdem Paulus weiss,
dass er damit in der Gemeinde nicht ankommt, sieht er sich genötigt30, seine

Konkurrenzfähigkeit auf dem Gebiet der Erscheinungen und Offenbarungen31 zu
unterstreichen (12,1—4). Weil in Korinth anscheinend nur der als legitim Beauftragter
Christi gilt, der Ekstasen aufzuweisen hat, zählt Paulus sogar eine Entrückung auf. Er
distanziert sich aber von dem davon Betroffenen als von einem gewissermassen
zukünftigen Selbst32 und kehrt in die Gegenwart zurück, in der nicht das Entrücktsein
aus Drangsalen, sondern das auf der Tagesordnung steht, dass man ihnen ausgesetzt ist,
also die asthéneia (12,5—6). Sie steht auf der Tagesordnung derer, die in Christo sind33,
d.h. diejenigen, die sich der asthéneia rühmen, sind die sich en Kyri'ö Rühmenden. Indem
sie sich ihrer asthéneia rühmen, rühmen sie sich im Herrn (2. Kor. 10,17). En Christo sein
heisst en astheneia sein34.

Fällt in diesem Zusammenhang das Wort vom skölops tê sarki (12,7), zu dem, da ein
kai fehlt, ângelos satanä erläuternde Apposition ist35, dann scheint es mir durchaus nicht
am Platz, von einer Krankheit zu sprechen36, es müsste vielmehr alle Mühe aufgewendet
werden, "dem skôlpos einen theologischen Sinn abzugewinnen"37. Dies Bestreben hatten
nicht nur die Kirchenväter38, sondern es hat auch in neuerer Zeit seine Befürworter
gefunden39.

So hat Ph. Menoud40 den Begriff särx in 2. Kor. 12,7 auf den Wunsch des Paulus, Israel
zu bekehren, gedeutet, den Stachel aber auf die Misserfolge, die er angesichts der

30 Dass Paulus widerwillig und gezwungenermassen auf das Thema Ekstasen eingeht, betont auch
Güttgemanns (A. 16), S. 155. Vgl. auch Georgi (A. 25), S. 298f.: "Die Gegner rühmen sich ihrer
Ekstasen und machen sie zum Gegenstand ihrer Propaganda; hier ist Paulus nicht überlegen, aber
konkurrenzfähig", nur man redet darüber eigentlich nicht.

31
Vgl. Georgi (A. 25), S. 297: "Dass es sich im Folgenden (2. Kor. 12,Iff.) um die Behandlung

eines Diskussionsthemas dreht, nicht um die Schilderung paulinischer Erlebnisse allein, zeigt auch das
Fehlen des Artikels und der Plural optasfai und apokalypseis."

32 Dass die Entrückung als Vorwegnahme eines zukünftigen eschatologischen Geschehens
anzusehen sei, behauptet Güttgemanns (A. 16), S. 160, unter Berufung auf Käsemann und Schmithals.
In ihr habe Paulus ersehen, was er einst sein werde, nicht was er bereits sei.

33 Damit ist zwar nicht gesagt, dass es ausserhalb des Chrisutsbereichs (en Christo) keine asthéneia
gibt, denn auch NichtChristen leben in astheneia. Aber die asthéneia des Nachfolgers Christi ist
hineingenommen in einen grösseren Zusammenhang, ist zur Mit-asthéneia geworden. Vgl. dazu Wilkens
(A. 26), S. 49f.: "Das Mitgestorbensein (auch das Mitleiden und das Mitgekreuzigtsein! wird
existenziell als Schwachheit interpretiert, womit zugleich gesagt ist, dass die Christen in dieser
Schwachheit und nur so Christus gleich die Kraft Gottes erfahren."

34
Güttgemanns (A. 16), S. 163.

35
So richtig Güttgemanns, S. 162, Anm. 58.

36 Auch Windisch (A. 4), S. 384, meint, Paulus denke in 2. Kor. 12 wahrscheinlich an einen
Krankheitszustand, der zunächst keine nähere Beziehung zur Passion Jesu habe. Die Beziehung zur
Passion könnte bei einer Krankheit eventuell fehlen. Sie ist hier gegeben, weil es nicht um eine
Krankheit geht. Vgl. Schmithals (A. 1), S. 154. Güttgemanns (A. 16), S. 164, erklärt: "So wirkt die
Annahme eines 'somatischen' Phänomens noch immer am ungezwungensten, zumal wir wissen, dass
die korinthischen Gegner an der 'Schwachheit' des Apostels Anstoss nahmen." Hier scheint mir bei
den Gegnern eine zu hohe Einschätzung der Leiblichkeit vorausgesetzt, und es wäre "ungezwungener",
die "Schwachheit" des Apostels durch die in 2. Kor. 11,26f. angeführten Beispiele zu interpretieren.
Vgl. auch 1. Thess. 2,1 f.

37
Güttgemanns (A. 16), S. 163.

38
Vgl. oben, Anm., 17.

39
Güttgemanns (A. 16), S. 162, A. 60, nennt A. Schlatter, Ph. Menoud, W. Bieder und J. E.

Schulte.
40 Ph. Menoud, L'écharde et l'ange satanique (2 Cor. 12,7): Studia Paulina in honorem J. de

Zwaan (1953), S. 167ff.



10 H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus

Gegenkräfte, bzw. der Präsenz des Satans in Person, dabei erntete. Das habe für ihn
schmerzhafte Versuchungen zur Folge gehabt, die ihn dreimal ins Gebet trieben, es möge
ihm erlaubt sein, sein Volk zu bekehren (vgl. Rom. 9,2f.). Hier drängt sich die Frage auf,
ob Menoud den Begriff särx nicht zu sehr einengt und dem theologischen Bereich
irgendwie entzieht.

A. Schlatter41 geht davon aus, dass skôlops und staurôs als Synonyma aufzufassen
sind42, verdirbt aber diesen richtigen Ansatz mit der Deutung des dem Fleisch (für das

Fleisch) gegebenen Pfahls auf das individuelle Sündenbewusstsein des Paulus, konkret
darauf, dass er seine vorchristliche Vergangenheit unbewältigt mit sich herumschleppe,
welche Schuld ihm ein Satansengel durch Misshandlungen, bzw. durch faktisch
verabreichte Ohrfeigen (kolafizein), dauernd vorhalte. Doch habe ihn ein Wort des Herrn
schliesslich beruhigt, nämlich die Beantwortung eines dreimaligen Gebets mit dem
Versprechen, er werde ihm "gnädig sein" Aber diese Deutung arbeitet mit einem zu
verwässerten chäris-Begriff, sowie mit einer, moralistischen Auffassung der Sünde und
läuft dem Zusammenhang offensichtlich zuwider.

W. Bieder43 deutet das Bild vom skölops ebenfalls auf das Kreuz. Paulus fühle sich als

einen Angepfählten, d.h. einen mit Jesus Gekreuzigten. Beim Satansengel denke er (im
Blick auf 2. Kor. 11,14) an die häretischen Gegner in Korinth und bei kolafizein an eine
ihrer Aktionen. Doch könnten diese Satansdiener ihn nicht aus der Nachfolge Jesu

verdrängen, sie festigten ihn vielmehr darin. Hier ist Zutreffendes gesagt: Die in 2. Kor.
12,7ff. gemeinte Sache ist das Gotteswerk und das ihm Entgegenstehende. Andererseits
sind es konkrete antikei'menoi, die den konkreten menschlichen Mitarbeiter im
Gotteswerk bedrängen. Es seien bloss zwei Bemerkungen erlaubt: Es geht nicht nur um
die Situation in Korinth, wie Bieder annimmt, sondern um das Werk Gottes im gesamten
Missionsgebiet des Paulus und um alles, was dagegen anläuft. Weiterhin scheint es mir
fraglich, ob das, was dem Apostel (und seinen Mitarbeitern) widerfährt, mit der quälenden
Pein, die ein skôlops einem Menschen verursachen kann, bloss verglichen ist44. Denn wie
die Stammworte "Kreuz" in dem Ausdruck "mitgekreuzigt" (vgl. Gal. 2,19) und "Grab"
in der Vokabel "mitbegraben" (vgl. Rom. 6,4) uneigentlich gemeint sind, also Metaphern
darstellen, die zwar einem bestimmten Bereich des alltäglichen Lebens entnommen,
dennoch unmittelbar transparent werden wollen für eine Begebenheit, die der höheren,
heilsgeschichtlichen Ebene angehört, genau so verhält es sich auch mit skôlops. Der
skôlops meint das Widerfahrnis, das dem Nachfolger von Seiten der Gegner des

Gotteswerkes bereitet wird; er ist die schlagende Faust des Satansboten.
In diesem Zusammenhang ist es interessant, sich einer 1937 von H. Sauer vertretenen

These zu erinnern45, auch wenn diese in der neueren theologischen Literatur keinerlei
Beachtung gefunden hat, ja, nicht einmal registriert ist. Sauer denkt an einen Vergleich,
dessen Bildhälfte dem antiken Sportleben entnommen sein soll. Der skôlops sei der

41
A. Schlatter, Paulus, der Bote Jesu. Eine Deutung seiner Briefe an die Korinther (19694),

S. 660ff.
42 x

Vgl. auch Delling (A. 19), S. 41 If.: "Da staurôs und skôlops beide ursprünglich Spitzpfahl
bedeuten"; da auch die Verben anastauroûn und anaskolopizein aufspiessen, der an den Pfahl
Gebrachte wird den Vögeln zum Frass überlassen) zuweilen sinngleich verwendet seien, könne man
hier an einen theologischen Zusammenhang denken.

43
W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth: Theol. Zs. 17 (1961), S. 319-333.

44
Vgl. auch Delling (A. 19), S. 413.

45 H. Sauer, Protestantische Schuld und Sühne am Paulusbild der Gegenwart: Deutsche
Evangelische Erziehung (1937), S. 396ff.



H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus 11

Masseur, dem die Aufgabe zufiel, den Sportkämpfer mit allen Mitteln der Trainingstechnik

zu körperlicher Höchstleistung emporzubilden. Für den betroffenen Sportler sei

das eine recht schmerzliche Angelegenheit gewesen. Der Masseur aber durfte von seinem
Geschäft, die Mauskelpartien mit verschiedenen Griffen und Schlägen zu bearbeiten, nicht
ablassen. So gaben die unter seinen Fäusten Seufzenden ihm die scherzhafte Bezeichnung
skôlops Klotz, Pfahl, Büttel. In dieses Bild fügt sich die erläuternde Apposition von dem
mit Fäusten schlagenden Satansengel gut ein. Der Vergleich würde also besagen, dass der

Apostel — wie der Sportler — in peinliche, notvolle Situationen versetzt wird,
Demütigungen und Erniedrigungen aller Art erfährt, was ihm seine Unzulänglichkeit zu
Bewusstsein bringt. Er beugt sich den harten Zugriffen, weil sie gemäss Gottes Zulassung
kommen, gerät jedoch an eine Grenze seiner Tragkraft und Geduld. Und wie es geschehen

mag, dass der vor dem sportlichen Einsatz bearbeitete Wettkämpfer sich aufs Bitten
verlegt, es solle die zu harte Behandlung abgebrochen werden, so bekennt Paulus, Gott
dreimal angefleht zu haben, es möge ihm in seinem Kampf für das Evangelium und in
seüiem Ringen für die Gemeinden leichter gemacht werden. Aber es ist ihm die Antwort
zuteilgeworden, dass die Situation an der Grenze menschlicher Kraft gerade die Situation
der Verheissung sei und in hypomonë getragen werden dürfe. Er solle wissen, dass Gott
sein Werk auf jeden Fall voranbringt und dass es dabei nicht auf das menschlich
gesprochen erfolgreiche Auftreten seiner Zeugen ankommt, auch nicht darauf, dass man
sich mit Macht durchsetzt, sondern allein darauf, dass Gott die Hand im Spiele hat und
dass mit dieser Gewissheit auch die Kraftversorgung von ihm aus garantiert ist. Und
Paulus, der wahrlich wie ein Sportkämpfer alle Kraft zusammennahm (vgl. Phil. 3,13f. ;

1. Kor. 9,24-27), um an der Herbeiführung des endgültigen Sieges Christi mitzuwirken,
er hat es sich gefallen lassen, auch in die unangenehme Situation der Vorbereitung auf
diesen Sieg versetzt zu werden.

Die in 2. Kor. 12,7ff. gemeinte Sache ist sowohl bei Bieder, als auch bei Sauer richtig
erfasst. Bieders Interpretation ist vorzuziehen, weil sie das metaphorische Verständnis des

skôlops zulässt.

3.

In der särx lebend, wirkt der Apostel - wie jeder Nachfolger - in Christus (Gal. 2,20).
Freilich hat das "Fleisch" die Tendenz, die von der Christuswirklichkeit gesetzten
Schranken und Grenzen in überheblicher Art zu missachten und den Zustand der
asthéneia zu transzendieren. Darum gibt Gott46 - oder Christus47 - dem "Fleisch" (tê
sarki kann nie "ins Fleisch" bedeuten, sondern nur "dem" oder "gegen das Fleisch") den
skôlops das Zugespitzte48, d.h. er gibt thlipsin tê sarki (1. Kor. 7,28), konkret

So Windisch (A. 4), S. 389. Ebenso Delling (A. 19), S. 413
47

Güttgemanns (A. 16), S. 162.
48

Delling (A. 19), S. 411.



12 H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus

Satansboten, die die Aufgabe49 haben, dem Fleisch, bzw. dem im Fleisch Lebenden,
Schläge zu versetzen, d.h. Rückschläge oder schwere Situationen, Hindernisse und
Widerstände50, nicht damit ihm die Situation en asthenei'a unwert werde, sondern gerade
damit sie ihm des Erstrebens und des Bewahrens (hypomonë) wert erscheine, damit er
wisse, wohin er gehört51, damit er die ihm in Christo gesetzten Schranken nicht
überschreite, sondern dabeibleibe.

Und wenn er auch — menschlich verständlich — bittet: "Lass diesen Kelch an mir
vorübergehen" (Matth. 26,39), Gott behält ihn auf seinem "Weg", in der Geschehenswirklichkeit

seiner chäris Gotteszuwendung), das ist seines Werkes 1. Kor. 15,58), und
verheisst ihm für sein Dabeibleiben in der asthéneia, für sein Ausharren im Schatten des

Kreuzes Christi52, seine dynamis, nicht damit diese den irdischen "Körper" aufzehre,
sondern damit sie den Christusbereich samt dem in ihm lebenden Fleisch mit den dem
göttlichen télos eigenen Elementen erfülle, mit pneüma und doxa (vgl. 2. Kor. 13,9), die
denen gewährt werden, die en asthenei'a wandeln53. Das muss allerdings die Christus-
asthéneia sein, denn nur seitdem sich sein Schicksal in Kreuz und Auferstehung erfüllte,
stehen asthéneia und dynamis zueinander im Verhältnis der Korrelation54, und nur durch
ihn nimmt die dynamis, das pneüma und die doxa unter den asthenefs Wohnung55, nur
durch ihn gibt es ein katoikëtërion toû theoû en pneümati (Eph. 2,22). Aber Gottes
dynamis kommt nicht nur Christo oder nur dem Apostel zu56. Paulus schliesst hier alle

ein, die in der asthéneia an Christus gebunden bleiben und sich nicht von ihr
emanzipieren. Ihnen allen wird dynamis, doxa und pneüma geschenkt, denn der

Geltungsbereich der asthéneia en Christo koinzidiert mit dem Wirkungsbereich der

dynamis. In diesem Sinne hat die asthéneia "Epiphaniecharakter"57.

49 Es handelt sich natürlich auch um eine Absicht des Satansengels, so Windisch (A. 4), S. 384,
doch ist diese der Aufgabe, d.h. dem Auftrage Gottes subordiniert. Der Meinung von Windisch, ebd.,
die Gegner hätten Paulus als dem Satan preisgegeben hingestellt, steht seine eigene Kritik entgegen: das
müsste exakt paredôthcn tô angélô Satanâ heissen. Auch Güttgemanns (A. 16), S. 165, ist der
Auffassung, dass Paulus in 2. Kor. 12,7 auf einen Vorwurf der Korinther, er sei mit seiner asthéneia
dem Satansengel unterworfen und könne daher nicht Apostel sein, anspiele. Dagegen ist zu bemerken:
Ginge es um einen Vorwurf der Korinther, dann hätte Paulus nicht um Abwendung dieser Not den
Herrn angefleht, vgl. 1. Kor. 4,3f.

50
Entgegen Windisch (A. 4), S. 385. Delling (A. 19), S. 412f. weist auf Num. 33,55 und Ex.

28,34 hin, von welchen Stellen "vielleicht eine gewisse Linie zur Verwendung von skölops im NT"
führe; vgl. Anm. 16.

51
Vgl. auch Dellings Hinweis auf Hos. 2,8, wo dem ungehorsamen Israel angekündigt wird, dass

Gott seinen selbstgewähltcn Weg mit Dornen umgeben werde.
52 Nicht für seine Krankheit: gegen R. Bultmann, dikaiosynë Theoû: Exegetica (1967), S. 473,

A. 6. Vgl. Wilkens (A. 26), S. 217: "Die Kreuzigung Christ ist in der Welt nichts anderes als der Erweis
seines Scheiterns (11 13,4)." "Christus als der Gekreuzigte ist der radikal Schwache, weshalb auch der
Christ, der in ihm existiert, notwendig schwach sein muss", ebd. S. 218. Vielleicht müsste, ergänzend
zu Wilkens, mehr betont werden, dass die Schwachheit nicht von Christus auf den Christen übergeht,
sondern dass Christus in die Schwachheit seiner Brüder eingegangen ist, um sie mit ihnen zu tragen.

53
Vgl. Güttgemanns (A. 16), S. 168; entgegen Lietzmann (A. 4), S. 155.

54
Vgl. Wilkens (A. 26), S. 49: "Seine (Christi) Schwachheit erweist Gottes Macht, insofern er als

der Schwache radikal auf Gottes Macht angewiesen ist."
55 Wilkens (A. 26), S. 218: "Wer schwach ist, verfügt über keinerlei pneumatische Kraft, an dem

ist nur Menschliches, nur fehlender Pncuina I rwcis zu sehen." Aber das pneüma steht, wie die dynamis
(vgl. 1. Kor. 15,45; 2. Kor. 12,9f.; 13,31'.), in Korrelation zur asténeia (Rom. 8,26), weil eben Christus
um der Schwachen willen schwach wurde.

56
Entgegen Güttgemanns (A. 16), S. 168, A. 115.

57
Güttgemanns (A. 16), S. 170. Vgl. E. Käsemann, Amt und Gemeinde im Neuen Testament:

Exegetische Versuche und Besinnungen, 1 19641 S. 126.



H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus 13

Paulus ist weder nach Gal. 4,13ff. noch nach 2. Kor. 12,7ff. ein kranker Mensch

gewesen. Niemals schreibt er in seinen Briefen von seiner Krankheit, auch nicht von der
Krankheit anderer58. An keiner Stelle berichtet die Apostelgeschichte, dass ihn eine
Krankheit befallen oder dass er durch eine solche behindert gewesen sei. Nie ist im N.T.
von der Hilfe für einen kranken Paulus die Rede. Seine asthéneia, d.h. seine

"Schwachheit", bestand nur darin, dass er teilhatte am menschlichen Wesen, welches in
Ohnmacht, Unvermögen und Armut gegenüber dem allein starken, machtvollen und
reichen Gott gelebt wird, der jedoch der asthéneia, wenn sie in Christo oder im Glauben
gelebt wird, mit seiner dynamis entgegenkommt. Paulus war, wie wir alle sind, höchstens
darin von Christen späterer Zeit unterschieden, dass er den Kampfplatz nie verliess, weil er
trotz seiner Schwachheit Christo verbunden blieb und darum nie verzagte. Zwar gibt er
zu, dreimal in einer ihm völlig aussichtslos dünkenden Situation Gott angefleht zu haben,
er möge ihm seinen Kampf erleichtern. Aber um der Herrlichkeit des Evangeliumsdienstes
willen ward er auch da nicht müde, wo ihm nichts an Drangsal und Trübsal erspart blieb.
Er wurde körperlich nicht müde. Er hielt in Kleinasien in Anstrengungen durch, unter
denen die Soldaten Xenophons, wie die Anabasis berichtet, schwer seufzten. Er war
geistig völlig auf der Höhe. Er vollbrachte als Missionsprediger, als Verfasser vieler Briefe,
als Organisator seiner Gemeinden geistige Leistungen, die wir in ihrer Gesamtheit gar
nicht abschätzen können. Er vermochte alles durch den, der ihn mächtig machte (Phil.
4,13). Durch ihn ward er stark, wenn er schwach war (2. Kor. 12,10). Sein Leben war ein
irdenes Gefäss für den grossen göttlichen Schatz (2. Kor. 4,7).

Hermann Binder, Sfbiu (Hermannstadt), Rumänien

58
Lpaphroditus war nicht krank geworden, sondern in eine Situation geraten, der er nicht

gewachsen war (Phil. 2,26). Trophimus blieb nicht krank in Milet zurück, sondern in einer schwierigen,
fast aussichtslosen Arbeit (2. Tim. 4,20). Vielleicht war auch Timotheus nicht krank, als Paulus an ihn
1. Tim 5,23 schrieb.


	Die angebliche Krankheit des Paulus

