Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 32 (1976)

Heft: 1

Artikel: Die angebliche Krankheit des Paulus
Autor: Binder, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878524

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 32 Heft 1 Januar/Februar 1976

Die angebliche Krankheit des Paulus

Uberblicken wir das uns im N.T. uber Paulus Berichtete, dann miissen wir staunend
feststellen, wie viel Beschwerden dieser Apostel zu tragen und zu ertragen hatte: die
Bedringnis in Damaskus, die Not im pisidischen Antiochia und in Ikonium, die Steinigung
in Lystra, die Widerwartigkeiten in Philippi, die Verfolgungen in Thessalonich und Beroa,
die Auseinandersetzungen in Korinth und Ephesus, die Gefangennahme in Jerusalem, den
schlimmen Ausgang in Caesarea und Rom, dazu viel Ungemach anderswo, davon wir
nichts Genaueres wissen. Die Missionsreisen waren schon physisch betrachtet kein leichtes
Unternehmen. Es mussten Hohen tberstiegen werden, auf denen rauhes Gebirgsklima
herrschte, es waren Ebenen zu durchwandern, in denen das Fieber liber die Menschen
kam; es mussten gefihrliche Reisen liber die Meere unternommen werden. Dazu kommen
die Reisebedingungen jener Zeit: schlechte Wege, elende Herbergen, lauernde Raiuber-
banden, Unbequemlichkeiten aller Art beim Uberqueren von Flissen und Meeren. Im
Rickblick auf mannigfache Anstrengungen und Entbehrungen, Missgeschicke und
Misshandlungen, schreibt Paulus in 2. Kor. 11,2330, er habe Unmassiges an Miihsalen,
an Freiheitsentzug und an Auspeitschungen zu ertragen gehabt, sei oft in Todesnoten
gewesen, habe fiinfmal von den Juden 39 Geisselhiebe ertragen miissen, sei dreimal mit
Ruten gestiupt und einmal gesteinigt worden, habe dreimal Schiffbruch erlitten und
einen Tag und eine Nacht auf offenem Meer getrieben; er sei oft auf Reisen gewesen und
habe dabei Gefahren mitgemacht durch Flusse, durch Rauber, durch das eigene Volk und
durch Fremde, in Stadt und Wiiste und auf Meeren, unter falschen Briidern. Mithe und
Arbeit, viele durchwachte Nichte, Hunger und Durst, viel Fasten, Frost und Blosse habe
er zu tragen gehabt. Dazu komme noch so manches: tiglich werde er umdringt und trage
Sorge fiir alle Gemeinden. Er schliesst die Aufzihlung seiner Leiden mit der Frage: “Wer
ist schwach, und ich werde nicht schwach? Wer wird gedrgert, und ich brenne nicht?
Wenn denn geriihmt sein soll, will ich mich mit den Erweisen meiner Schwachheit
rihmen” (vgl. auch Phil. 4,12; 2. Kor. 6,4f.; 1. Kor. 4,9—13). Zu seiner Tatigkeit als
Missionar mit ihren Noten und Gefahren kam noch hinzu, dass Paulus standig arbeitete,
um sich seinen Lebensunterhalt durch seiner Hinde Fleiss zu erwerben (1. Thess. 2,9;
2. Thess. 3,8; 1. Kor. 4,12;9,1ff.; 2. Kor. 11,27f)).



2 H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus

1

Nur ein gesunder Mensch konnte wohl soviele Belastungen ertragen und solche Lei-
stungen vollbringen.

Aber die neutestamentliche historische Forschung meint urteilen zu miissen, Paulus sei
ein krdnklicher oder gar ein schwerkranker Mann gewesen', und romanhafte Darstellun-
gen des Apostels iibersteigern diese Behauptung bis an die Grenze des Ertriglichen®. A.
Deissmann will den paulinischen Schriften “‘zahlreiche Bekenntnisse korperlicher
Schwiche und Hinfilligkeit” entnehmen®. Er zieht mit vielen anderen daraus folgende
erbauliche Konsequenz: Welcher Kontrast zwischen dem elenden Leibe dieses Mannes
und seiner Leistung! Ein Entkrifteter hat ein riesiges Lebenswerk vollbracht! Restlose
Bewunderung dem kranken Paulus!

War aber Paulus wirklich ein kranker Mensch? Als wichtigste Belegstellen hiefiir gelten
gemeinhin Gal. 4,13—15 und 2. Kor. 12,7—-10.

Der erstgenannten Stelle (Gal. 4,13—-15) entnimmt Weizsdcker, Paulus habe wihrend
seiner Missionstétigkeit in Galatien einen heftigen Anfall mit ekelerregenden Begleit-
erscheinungen gehabt. Er vermutet (auf Grund von 4,15), es handle sich um ein schweres
Augenleiden, das vielleicht mit der Blendung durch das ihm vor Damaskus erschienene
Licht in Zusammenhang zu bringen sei®. A. Schweitzer urteilt ausgehend von dem Wort
“ausspeien” (Gal. 4,14): “Man spie gegen Menschen aus, die mit ritselhaften Krankheiten
behaftet waren, um sich gegen die Didmonen zu schiitzen, als deren Werk man die
betreffende Krankheit ansah. Insbesondere gebrauchte man diese Abwehr gegen Epilepti-
ker und gegen Geisteskranke.”® Auch M. Dibelius stellt fest, dass das Spucken im
Volksaberglauben ein ‘“‘apotropdischer” Ritus war, mit dem man sich vor Geistern
schiitzte, und dass vor allem ein Leiden, die Epilepsie, als “‘die Krankheit, vor der man
spuckt” bezeichnet worden sei.

1" Die These von der Krankheit ist schon oft vertreten worden: K. L. Schmidt, Kolafizo: Theol.

Worterb., 3 (1938), S. 820f. Auch heute vertritt sie die liberwiegende Mehrzahl der Neutestamentler,
so H. Lietzmann, An die Korinther (1969%), S. 157: ““Paulus war sicher chronisch krank, wie er selbst
aufs bestimmteste erklirt.” Belegt wird dies vor allem mit Gal. 6,17 und 2. Kor. 4,10. Auch R.
Bultmann, Theologie des N.T. (1965%), S. 345, 347, meint, der Apostel sei von einem ‘“‘korperlichen
Leiden” geplagt gewesen, ebenso G. Bornkamm, Paulus (1969), S. 23f.: “Wie wir aus einigen Stellen
seiner Briefe erfahren, war er ein mit Krankheit geschlagener Mann.” W. Schmithals, Die Gnosis in
Korinth (1956), S. 154, deutet 2. Kor. 4,7ff.; 11,29f.; 12,5 9f. auf leibliche Schwiche und folgert,
man habe diese in Korinth irgendwie negativ beurteilt. M. Rissi, Studien zum zweiten Korintherbrief
(1969), S. 57, 66, schreibt, Paulus sei mitten in seiner Arbeit und in seinen Pldnen von einer Krankheit
iiberrascht worden, die nach menschlichem Wissen zum sicheren Tod fiihren musste, und sei durch
diese Krankheit stindig gefdhrdet gewesen.

Vegl. bes. J. Dobraczynski, Das heilige Schwert.

A. Deissmann, Paulus (1925%), S.44. Von den ‘“zahlreichen Stellen”” werden allerdings nur
anggf'ﬁhrt 2. Kor. 12,9; 13,4 usw. Rissi (A. 1), S.57, 66, fiihrt an 2. Kor. 1,8—11;4,11 und 12,7—10.

K. Weizsicker, Das apostolische Zeitalter der christlichen Kirche (1892), S. 76. Nach Lietzmann
(A. 1), S. 157, scheidet Gal. 4,15 als Grundlage der Beurteilung des Krankheitsproblems, d.h. als
Hinweis auf eine Augenkrankheit, aus, weil mit dem Auge bildlich und sprichwértlich das Edelste und
Wertvollste bezeichnet sei, das die Galater besassen und das sie fiir Paulus hinzugeben bereit waren.
Ebenso H. Windisch, Der zweite Korintherbrief (1970%), S. 384, 386. Ebenso H. Lietzmann, An die
Galater (193232), S. 29, und ders. (A. 1), S. 157. Vgl. auch A. Oepke, Der Galaterbrief (1957%), S. 107,
und K. L. Schmidt (A. 1), S. 820.

A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus (1930), S. 52. Vgl. auch W. Bousset, Die
Schriften des N.T., 2 (1907), S. 185f.

M. Dibelius, Paulus (1956), S. 39. Vgl. auch H. Schlier, ekptyo: Theol. Worterb., 2 (1935),
S. 446, ausserdem ders., Der Brief an die Galater (1965%), S. 149: “Die Galater haben ihn nicht



H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus 3

Die Folgerungen Schweitzers und Dibelius’ laufen nun freilich nicht ganz darauf
hinaus, dass Paulus Epileptiker gewesen sei. Schweitzer spricht von “epileptiphoren”
Anfillen, unter denen der Apostel gelitten habe, und nimmt zur Begriindung dieser
Ansicht auf das Damaskusereignis Bezug, wo Paulus “Stimmen horte und voriiber-
gehender Sehstorungen davontrug”. Dibelius urteilt, man habe frither alle Arten von
Krimpfen mit der Epilepsie gleichgesetzt. So konne man bei Paulus bloss von einer
Veranlagung zu gelegentlich auftretenden Anfillen, von einer sog. ‘‘iktaffinen Diathese”
sprechen, die weder seine korperliche Leistungsfihigkeit herabsetzte, noch seinen Geist
schwiichte” .

Hie und da scheut sich also ein Theologe, die Diagnose “Epilepsie” zu stellen. Viele
aber haben sie gestellt und moderne Arzte (wie Krenkel) haben es ebenfalls getan. Und
wenn man weiss, welche Wirkung die Epilepsie auf die geistigen Fihigkeiten eines
Menschen hat, dann ist eine weitere Konsequenz nicht ausgeschlossen: es kann die geistige
Leistung des Apostels und damit das ganze Gebaude seiner Theologie in Frage gestellt
werden. Sein Christentum — das ganze Christentum — konnte die Qualifikation “krank”
erhalten und verachtlich erscheinen.

Die Verbindung von Gal. 4,13ff. mit Epilepsie erhilt nach Deissmann eine Stiitze
durch 2. Kor. 12,7—10, denn dort sei “‘ein schweres chronisches Leiden angedeutet mit
zeitweise iiberaus schmerzlichen Anfillen”®. Deissmann hielt es dennoch nicht fiir
feststellbar, welche besondere Krankheit die in 2. Kor. 12,7ff. erwdhnten Symptome
anzeigen. Jede genauere Behauptung sei eine unzulissige Ferndiagnose, die jeder
ehrenhafte Arzt ablehnen wiirde. Doch sei auch hier “mit Sicherheit” zu konstatieren,
dass Paulus ein kranker Mann war, der wohl oft um Heilung gebeten habe, doch nicht
erhort worden sei (2. Kor. 12,8). Gerade deshalb aber miisse man ihn bewundern. Nun
gehort es im Gefolge von Kant zur Eigenart der protestantischen Forschung, die Wahrheit
auch dort zu vertreten, wo ihre Urteile fiir Lehre und Ansehen des Christentums und der
Kirche nicht von Vorteil sind. So haben sich ihre Vertreter als Fanatiker der Wahrheit
immer wieder in den Feuerkessel des Zweifels begeben und besonders in der Bibelkritik
unerbittlich schwerwiegende Fragen aufgerollt. Gewiss spricht es irgendwie filir die Grosse
des Protestantismus, dass seine Repriasentanten sich je und je davor gehiitet haben, billige
Wahrheiten aufkommen zu lassen. Vertreter ausserreligioser Fachgebiete wiirden dadurch
auch allzuleicht zu Zweifeln an den vorgebrachten Ergebnissen herausgefordert werden.
Aber kann man sich nicht tduschen? Muss nicht dieser Kritik an Paulus mit Antikritik
begegnet werden?

Zu einer Antikritik raffen wir uns nicht etwa wegen der hier flir Glauben und Kirche
auftauchenden Gefahr auf, wohl aber sind wir als Wahrheitssucher dazu verpflichtet, eine
genaue Priifung des exegetischen Befundes vorzunehmen und nicht von vornherein vor
der zur wissenschaftlichen Tradition gewordenen Behauptung iiber die Krankheit des
Paulus zu kapitulieren.

verachtet noch vertrieben, ja sie haben sogar ihre Furcht vor dem fiir sie dimonisch besessenen
Kranken besiegt. Das Ausspucken ist die apotropiische Geste, die man gegen die dimonischen
Einfliisse von Kranken, vor allem von Epileptikern und Wahnsinnigen, aber auch vor anderen Leiden
anwendet. Sie haben sich freigemacht von der Scheu vor Bezauberung und haben sogar in dem
dimonisch Befallenen einen Engel Gottes erkannt, ja als Christus Jesus selbst aufgenommen.”

M. Dibelius, Paulus und die Mystik (1910), S. 9, A. 10; ders., Paulus (A. 6), S. 39.

Deissmann (A. 3), S. 49.



4 H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus

Zunichst ist auf Grund der paulinischen Schriften eine genaue Begriffsbestimmung der
Wortgruppen asthéneia, asthenes und asthenein durchzufiihren® .
1. In der Sprache des Paulus bedeutet asthéneia nie “‘Krankheit”, sondern immer
“Schwachheit”, “Kraftlosigkeit”'®. Als das Gegenteil von asthéneia gilt ihm die dynamis,
die das Charakteristikum des gottlichen Wirkens ist. Uberall, wo Menschen am Werke sind,
waltet asthéneia, jener Zustand, aus dem heraus nichts aktiviert werden kann. Asthéneia
bedeutet also: menschliches Unvermogen, menschliche Armseligkeit und Dirftigkeit
(2. Kor. 13,3f). Wenn auch von Christus (1.Kor. 1,25) ausgesagt wird, dass er
“schwichlich” am Kreuze hing, dann konnte damit Gottes “Schwichlichkeit” gemeint
sein, die aber nur in den Augen der Menschen als etwas Schwachliches erschien, weil
hinter dem Kreuz Gottes dynamis waltet (vgl. 1. Kor. 1,25; 2. Kor. 13,3f.). Wahrschein-
lich aber geht es um die Schwachheit des Menschen Jesus (vgl. Phil. 2,7b—8).
2. Nach Paulus sind die Menschen astheneis, weil sie ihr Dasein ferne von Gott fihren.
Sie sind nicht etwa nur physisch hinfillig, vielmehr ohnmachtig und einflusslos gegeniiber
jeglichem Geschehen. Sie sind astheneis, weil sie “Fleisch” sind, weil sie der Sphire der
sarx, bzw. der Siinde angehoren und ihre Glieder der Unreinheit und Gesetzwidrigkeit zur
Verfiigung stellen (Rom. 5.6; 6,13,19). Anthropos, sirx und asthéneia sind “Korrelat-
begriffe”. Sogar in der christlichen Gemeinde gibt es “Schwache”. Es sind dies schwache
Glieder des Leibes Christi (1. Kor. 10,22), hilflose Menschen, die an der gnosis der
“Starken”, d.h. an dem anstOssigen Gebaren anderer Gemeindeglieder (Rom. 14,21;
15,1), zu scheitern drohen. Ihr zartes Gewissen befindet sich im Zustand des Verzagens
(1. Kor. 8,7ff.). Sie miissten, so meint Paulus, unterstiitzt werden, und es lohne sich, fir
sie “schwach” zu werden (1. Kor. 9,22). Auf der anderen Seite werden auch solche als
“Schwache” bezeichnet, deren Mitmachen in Christo durftig ist. Sie sind unlebendig,
lissig und schlifrig (1. Kor. 11,30)'!. Doch kann dieser Zustand bei jedem Christen
eintreten, wenn die Anfechtungen zu gross sind. Auch Paulus selbst nimmt sich da nicht
aus (2. Kor. 12)9).
3. Asthenés ist, wer zum kosmos gehort, denn kraftlos und armselig sind dessen
“Elemente” und darum auch die menschliche Existenzweise unter ihnen (Gal. 4,9).
“Hier” wird en astheneia gesit, in der ewigen Welt aber wird en dyndmei auferweckt
werden (1. Kor. 15,43). Doch haben die in Christo Seienden vorwegnehmend Anteil an
der Gotteskraft, gerade wenn sie sich im Zustand der Schwachheit befinden (2. Kor.
12,10): Der Geist selbst nimmt mit an ihrer Schwachheit teil (Rom. 8,26).
4. Manchmal wird diese Schwachheit und Armseligkeit auch vor Menschen offenkundig,
was diese zuweilen in liebloser Weise ausniitzen. So erging es auch Paulus in seiner
Auseinandersetzung mit den Korinthern (1. Kor. 2,3;4,10; 2. Kor. 10,10; 11,21; 13,9).
Er vermochte ihren Hochmut nicht mit herrischem und kithnem Auftreten zu erwidern.
So fanden sie ihn schiichtern und befangen. Aber was ihnen an ihm armselig und wenig

? vgl. G. Stihlin, asthenes, asthéneia, asthenéo, asthénéma: Theol. Warterb., 1 (1933),

S: 41%87492.

Vel. IF. Neugebauer, In Christo, en Christo. Einc Untersuchung zum paulinischen Glaubens-
verstindnis (1961), S. 128. Ebenso urteilt W. Oehler, Ein Missionar kampft um seine Gemeinden. Eine
Auslegung des Galaterbriefes (1960), S. 16f.

" Wenn Paulus in 1. Kor. 10, 22 feststellt, dass es schwache Glieder des Leibes Christi gibt, dann
kann auch in 1. Kor. 11,30 nichts anderes gemeint sein als ein durftiges, unlebendiges, kraftloses, vor
Gott unvermogendes, armseliges Christentum, es sei denn, man unterschicbe dem Apostel cin durch
und durch magisches Sakramentsverstindnis.



H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus 5

imponierend erschien, gerade das gab ihm Zuversicht, war es ihm doch ein Zeichen
dessen, dass er des Geschenkes der dynamis Gottes gewirdigt sei (2. Kor. 12,10, vgl.
1. Kor. 1.,27; 2. Kor, 13,11f.).

Ist dies der Befund betreffend den Sprachgebrauch des Apostels Paulus, dann erscheint
es sehr fraglich, ob er in Gal. 4,13—15 und 2. Kor. 12,7—10 auf eine Krankheit Bezug
nimmt. Warum sollte asthéneia hier im Gegensatz zu den Ubrigen paulinischen Stellen
“Krankheit” bedeuten? '?

2

Wenn wir Gal. 4,13—15 in den Zusammenhang einordnen, in den diese Verse gemass
den Ausfuhrungen von 4,1—7. 2130 und 5,16 gehoren, namlich in die Thematik der
“Freiheit” und der ““freien Sohne Gottes”, und konstatieren wir, dass Paulus in 4,12a—c
zum Ausdruck bringt, dass sowohl er, als auch die Galater im Verhiltnis zu Gott *“Sohne”
und untereinander somit “Briider” sind, dann ergibt sich, dass es ihm in dem ganzen
Abschnitt 4,12—20 um die Wiederherstellung guter personlicher Beziehungen mit diesen
seinen Gemeinden geht. Diesem Bestreben dient auch der als Einheit aufzufassende Satz
4,12d—13a. Zwei gegensitzliche Ausserungen sind hier miteinander verbunden. Einerseits
ist (12d) iiber die Galater gesagt: oudén me édikesate, d.h. die Galater haben Paulus in
keiner Weise Unrecht getan. Andererseits aber (de) heisst es betreffend Paulus: oidaté de,
hoti di’ asthéneian tés sarkos euéngelisimén hymin to proteron. Dies besagt (wegen des
de), dass Paulus ihnen, den Galatern, hingegen nahegetreten war. Warum die Galater sich
als die Angegriffenen, als die an einer empfindlichen Stelle Getroffenen fiithlen konnten,
das ward nicht durch die Verkiindigung der Frohbotschaft an sich ausgelost, wohl aber
dadurch, dass es die asthéneia tés sarkos war, die dem Apostel zum Anlass wurde (di’
asthéneian, did mit Akk.), dies Evangelium zu verkiindigen.

Merkwiirdigerweise fragt keiner unserer Ausleger darnach, wessen asthéneia hier
gemeint sei. Es scheint allen selbstverstindlich, dass allein Paulus in Betracht komme,
obwohl kein Possessivpronomen dasteht. So wird fiir asthéneia gemaiss synoptischem
Sprachgebrauch die Bedeutung “leibliche Krankheit” herangezogen, und es wird
kurzerhand geschlossen, Paulus sei ein kranker Mensch gewesen, eine Auffassung, die
sozusagen zum Gemeingut der neutestamentlichen Wissenschaft geworden ist. Wegen
eines akuten Anfalls, der ihn in Galatien plagte und ihn zwang, sich dort linger als
vorgesehen aufzuhalten, habe er die Zeit bentitzt, das Evangelium zu predigen. Seine
Krankheit aber — das sollen die weiteren Ausfithrungen besagen — sei den Galatern nicht
listig gewesen, sondern sei fiir sie zu einer Gelegenheit geworden, dem Apostel Liebe zu
erweisen.

Um diese Auslegung zu stiitzen, schlagen einige Kommentatoren vor, di’ asthéneian
(dia mit Akk.) in di’ astheneras (dida mit Gen.) zu “‘verbessern”’, mit welcher Wendung
dann nicht der Anlass oder der Grund, sondern der begleitende Umstand des Predigens in
Galatien angegeben wire. Zur Begriindung wird angefiihrt, dass die Koine zu Verbin-
dungen der Pripositionen mit dem Akkusativ neige. Dass did mit Akk. im Gal. nur 2-mal,

12 Anders urteilt Stihlin (A.9), S. 489 A.6:S.491 A.12. Auch Oepke (A.4), S. 105, meint,
asthéneia konne in Gal. 4,13 nach dem Zusammenhang nur *‘leibliche Krankheit” bedeuten, womit
man “‘das wenig zielbewusste Vorgehen und die mancherlei Geistesstorungen (! ) Apg. 16,6ff. allenfalls
in Verbindung bringen” konnte, S. 106. — P. Borchsenius, Der Sternensohn (1958), S. 99, findet den
Beweis fir dic Krankheit des Paulus darin, dass er sich vom Arzt Lukas begleiten liess.



6 H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus

dia mit Gen. dagegen 16-mal vorkommt, wird dabei ausser Acht gelassen'?. Ich halte es
fir indiskutabel, dass Paulus die Wendung di’ asthéneian in Gal. 4,13 ganz korrekt
anwendet, und dass in ihr der Grund der Evangeliumspredigt in Galatien angegeben ist.

Daraus aber ergibt sich, dass die Wendung di’ asthéneian tés sarkds in Gal. 4,13 nicht
auf Paulus bezogen werden muss, ja, dass sie in Analogie zu Rom. 6,19 (anthrdpinon 1ég6
dia ten asthéneian tés sarkds hymon) auf die Galater hinzielend interpretiert werden will.
Trotzdem gilt es — soweit ich es iiberblicken kann — allen Exegeten als selbstverstiandlich,
dass Paulus sich selbst meine'?.

Daraus ergibt sich das Problem der ‘“Krankheit” des Paulus und die Aufgabe des
Diagnostizierens. Aber wie interessant es immer sein mag, das diesbeziigliche Ritselraten
mitzumachen'®, einsichtig kann es schwerlich gemacht werden, dass eine Krankheit, die
dusserlich erkennbar, vielleicht auch abstossend war, den Apostel am Predigen nicht
gehindert, ihm jedoch das Weiterreisen unmoglich gemacht hitte'. Die altkirchlichen
Ausleger haben jedenfalls sachlicher geurteilt, wenn sie die asthéneia vorwiegend auf die
Leiden und Verfolgungen, die Paulus in seinem Missionieren zuteil wurden, deuteten'”.
Dann konnte in Gal. 4,13—15 ausgesagt sein, dass des Paulus Auftreten unter den
Galatern zur Zeit der ersten Mission (td0 proteron) schwichlich und fir die dynamis
Gottes wenig reprisentativ war (vgl. 1. Kor. 2,1—-3). Ein Zwang, die asthéneia in Gal. 4,13
auf Paulus zu beziehen, besteht jedoch — auch von V. 14 aus — nicht.

Gemass der Logik des Satzgefiiges, 4,12d—13a, muss auf die Schwachheit der Galater
— und aller Horer des Evangeliums — hingewiesen sein, stellt sich doch der Gedankengang
folgendermassen dar: Einerseits haben die Galater den Paulus nicht verunehrt, anderer-

13 S0 Oepke (A.4), S. 105; ebenso Lietzmann (A. 4), S. 27. Die von Lietzmann beigebrachten

Beispiele unexakter Verwendung der Priposition dia mit Akk., nimlich Rém. 3,25 und 8,20, besagen
gerade das nicht, was er durch sie beweisen will.

Stdhlin (A. 9), S. 489, A. 6.

Vgl. Windisch (A. 4), S. 387f.; Schmidt (A. 1), S. 820f. Hier werden in Erwigung gezogen: 1.
Epilepsie, doch sei das Leiden des Paulus “nur mit Epilepsie verwandt”; anders Klausner. Vorzuziehen
sei 2. Hysterie (Schlier, S. 211, spricht von “hysterischen Sehstorungen”). 3. Schwere Augenmigrine,
welcher Diagnose laut Windisch grosste Wahrscheinlichkeit zukommt. Windisch beruft sich auf
Uhle-Wettler; vgl. auch Schmidt (A. 1), S.820f. Weiterhin werden angefithrt: 4. Ischias und
hochgradiger Rheumatismus, was zu Gal. 4,13f. “gut passe’; 5. Malaria (Zick, Ramsay, Werde, Zahn);
6. Neurasthenie (so Herzog, Reform. Kirchenzeitung 10/11, 1899); 7. Alpdriicken (Lietzmann); 8.
Periodische Depressionen; 9. Schwerhorigkeit (Knapp, Paul); 10. Sprachstérungen, Stottern; L1.
Hyperrhythmisches Temperament (Lietzmann, S. 157); 12. Aussatz (Fenner, Preuschen).

Rissi (A. 1) sagt: “Uber die Art der Krankheit erfahren wir nichts, und alle Spekulationen dariiber
sind miissig.”

Vgl. W. Liitgert, Gesetz und Geist (1919), S. 85: “Was fiir eine Krankheit konnte es gewesen
sein, die ihn an der beabsichtigten Weiterreise hinderte, ihm aber doch die Fihigkeit zu einer
Missionspredigt liess, bei der er doch auch nicht stille sitzen konnte.” E. Guittgemanns, Der leidende
Apostel und sein Herr. Studien zur paulinischen Christologie (1966), S. 174, wendet gegen die
Meinung, Paulus habe wegen Krankheit in Galatien gepredigt, ein, dass er in diesem Fall ursprunglich
den Galatern gar nicht das Evangelium habe verkiindigen wollen. Er hitte dann die Gemeinden nur
“per Ungliick”, sozusagen als “Nebenprodukt™ einer zufilligen Erkrankung gegriindet. Vgl. auch
Oepke (A. 4), S. 105.

1 Chrysostomus, Theodoret, Theodor von Mopsuestia, Augustin und Thomas haben die asthéneia
des Paulus auf Leiden bezogen, die dem Apostel wihrend seiner Missionstitigkeit und wegen dieser
widerfuhren. Vgl. Forcellini, Totius latinitatis lexicon, 2 (1861°). Oehler (A. 10), S. 16f., schliesst sich
dieser Meinung an: Von einer Krankheit des Paulus konne keine Rede sein, miisse doch auffallen, dass
der Apostel bei der Aufzihlung seiner Missionsleiden in 2. Kor. 11 wohl Schiffsunfalle u.a. anfiihre,
aber gerade nicht die Krankheit. Nach Schmidt (A. 1), S. 821, A. 19, sind die Deutungen auf geistliche
Anfechtungen abzulehnen.



H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus 7

seits (de) hat Paulus ihnen zugemutet, sich ein Evangelium gefallen zu lassen, das die
“Schwichlichkeit des Fleisches” bei seinen Adressaten, also auch bei den Galatern,
voraussetzt, das sie iiber ihre siindige, menschliche Existenz realistisch informiert und
diese gewissermassen an den Pranger stellt (V. 15)'®, aber nicht, damit sie sich daran
argern, sondern damit sie trotz ihrer Schwachheit, als die von der dynamis theou (Rom.
1,16) Erreichten und Erfassten, stark seien (vgl. 1. Kor. 1,25; 2. Kor. 12,9f.), um so Sinn
und Zweck des Einbruchs des Gottesgeschehens in ihr Leben bewihren zu konnen. Genau
dasselbe schreibt Paulus in Rom. 6,19, bloss dass dort das Possessivpronomen hymon
nicht fehlt, was in Gal. 4,13 leider der Fall ist — m.E. allein aus sprachasthetischen
Grinden, klinge doch di’ asthéneian tés sarkos hymon euengelisdimen Aymin nicht gut.
Hier wie dort vertritt Paulus den Gedanken der Armseligkeit, der Bediirftigkeit, der
Schwiche, der Kraft- und Hilflosigkeit, des zum Scheitern Verurteiltseins — nicht der
“leiblichen” Beschaffenheit des Menschen, sondern — seiner Existenz in der “‘Fleischlich-
keit”, im “Fleisch”, in der Gottesferne'®.

Vom menschlichen Standpunkt aus hitte man ihm dies iibel nehmen, hatte ihn sogar
abweisen konnen, da ja auch er der Fleischlichkeit nicht entnommen sei. Die Galater
hitten ihn nicht als einen Boten Gottes, sondern als einen Damon ansehen konnen (14a),
gegen dessen Bezauberungskiinste (vgl. 3,1) es sich zur Wehr zu setzen galt (14b). Doch
geschah das alles nicht, und man fand damals — t0 préteron, in der Anfangszeit — sein
Evangelium so anziehend und beeindruckend und war dessen Verkiindiger so gewogen,
dass man ihn wie einen Engel, ja, wie Christus selbst annahm (14c¢). Nun scheint an Stelle
der einstigen Seligpreisung des Apostels (15a) Feindschaft wider ihn aufgekommen zu
sein (16a), und das seitens derer, die des grossten Opfers fiir ihn fiahig gewesen wiren
(15b).

In diesen Kontext darf man nicht eine Krankheit hineininterpretieren wollen.

3.

Noch mehr als Gal. 4,13ff. hat 2. Kor. 12,7-10 dazu angeregt, Paulus fiir einen
schwerkranken Menschen zu erkliren?®. K. L. Schmidt*' beurteilt die Mitteilung in 12,7
sogar als fur eine Diagnose recht ergiebig: ein Leiden mit “‘stechenden, schlagartigen
Schmerzen”, ein ‘“‘chronisches, immer wieder Anfille hervorrufendes Leiden”. Was liegt
nédher, als an Epilepsie zu denken? Mit dieser Krankheit sei dem Stolz des Apostels “eine
Art Dampfer aufgesetzt”??. Da sie ihn aber zu sehr gehemmt habe, sei er in dreimaligem

18 Dies bestitigt Gal. 4,16. Denn wenn Paulus hier die Frage stellt, ob er denn nur der echthrés

der Galater geworden sei, weil er ihnen die Wahrheit (des Evangeliums, vgl. Gal. 2,5 alétheia toi
euangeliou, und Schlier, Galater, S. 150) verkiindigt habe, dann kann er nichts anderes meinen, als
eine Krinkung derer, denen asthéneia tés sarkds ‘‘vorgeworfen’ worden war.
Entgegen G. Delling, Skolops: Theol. Worterb., 7 (1964), S. 414, A. 28.
Fiir Lietzmann (A. 1), S. 156, ist 2. Kor. 12,7 “‘unzweifelhaft” ein Hinweis auf eine Krankheit.
In 10,10 findet er auch bestitigt, dass diese fiir die Korinther anstossig gewesen sei. Ahnlich Windisch
(A.4), S. 384. Delling (A. 19), S. 414, denkt ebenfalls an eine Krankheit, sei sie nun Auswirkung einer
korperlichen Misshandlung oder ein Leiden, das Paulus sich zu Beginn seiner Missionstitigkeit
zugezogen habe. Auf Grund von 2. Kor. 12,2 und Gal. 1,21 will er sogar feststellen, wann ihm dieser
“Stachel” der Krankheit gegeben wurde.

Schmidt (A. 1), S. 820.

So Lietzmann (A. 1), S. 156.

20



8 H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus

Bitten an den Herrn herangetreten, es moge ihm Befreiung von diesem Leiden gewihrt
werden, jedoch ohne Erfolg®’.

Die Ausfithrungen von 2. Kor. 12,710 stehen im sog. “Trinenbrief” oder *“Schmer-
zensbrief” (2. Kor. 10—13), in dem Paulus sich gegen seine korinthischen Widersacher
verteidigt?®. Der Apostel gibt zu, “im Fleische zu wandeln”, nicht aber, dass er “nach des
Fleisches Art” lebe und streite; vielmehr sei er dem Gehorsam Christi hingegeben und
habe Anteil an der gottlichen dynamis (10,2—8). Damit will er nicht der Narretei des
Selbstlobes und der Selbstempfehlung verfallen, sondern dem angemessen bleiben, was er
gemdss Gottes Bestimmung zur Ausweitung des von ihm bisher gewonnenen und noch
ferner einzunehmenden Raumes seiner Herrschaft beigetragen hat (10,12—16), will also,
wenn gerithmt werden soll, sich des Herrn (eigentlich “im” Herrn) rithmen (10,17).

Im Blick auf seine Arbeit in Korinth sieht er sich nun aber dennoch genotigt, der
Torheit stattzugeben und hervorzuheben, dass er der Gemeinde nicht zur Last gefallen sei,
liberhaupt anders gehandelt habe als die, die in Korinth herrisch auftreten und
Autorititsanspriiche geltend machen. Paulus bezeichnet sie als betriigerische Apostel und
vergleicht ihre Verdrehungskiinste, die sie ‘“auf der Ebene der konkurrierenden
Propaganda” fertigbringen®®, mit dem Gehaben Satans (11,1-16), tadelt auch die
Gemeinde, dass sie sich deren Uberheblichkeit hat gefallen lassen, wo doch er —
menschlich und “prahlerisch” gesprochen — sich wohl mit jenen messen kann
(11,17-21), sowohl was seine Zugehorigkeit zum Gottesvolk des Alten Bundes, als auch
was seine Gebundenheit an Christus anbelangt (11,22—23a). In letzterer Bindung, d.h. im
Dienst des Neuen Bundes, vermag er sogar auf ein Plus an Leistung hinzuweisen und zahlt
das Rithmenswerte secines Einsatzes in der Mission auf. Trotz aller Widernisse und
Drangsale hat das zum Erfolg gefithrt (11,23a—28). Anstoss-Erregen (skandalizesthai) und
im Feuer geldutert werden (pyrousthai), angegriffen werden und Anfechtung ertragen, das
sind die Kennzeichen des menschlichen Daseins, das, auch wenn es in Christo gelebt wird
oder gerade dann?®, als ein asthenein gelebt werden muss, also im Bedringtwerden und in
stindigem Beflirchtenmiissen, dass man den Anldufen der konkreten Bedrangnisse etwa
nicht gewachsen ist*’.

Es bleibt daher allein der Ruhm, dass man als Christ sich zugehorig wissen darf zu jener
Wirklichkeit, die eigentlich bedriangt wird, und deren Bedringtwerden man bloss
mitgewiirdigt ist zu ertragen (11,29f.)>®. Das aber ist dann nicht ein torichtes
Sich-Rithmen, sondern ein Zeugnis dafiir, dass man sich aus der Christussphare, aus dem
Leidenszusammenhang in und mit Christo, nicht herausbegibt.

= Vgl. Auch R. Bultmann, Jesus und Paulus: Exegetica (1967), S. 226.

Vgl. G. Bornkamm, Die Vorgeschichte des sog. 2. Korintherbriefes: Geschichte und Glaube.
Gesammelte Aufsitze, 4 (1971), S. 165.

3 p. Georgi, Die Gegner des Paulus im 2. Korintherbrief. Studien zur religiosen Propaganda in der
Spatantike (1964), S. 228, A. 6.

% v Wilkens, Weisheit und Torheit. Eine exegetisch-religionsgeschichtliche Untersuchung zu
1.Kor. 1 und 2 (1959), S. 218, schreibt: “Die Schwachheit des Apostels (I 2,15, 11 11,30 12,9f))
entszgricht darum der Schwachheit des Gekreuzigten (II 13,4) und ist nur von ihr her zu verstehen.”

Anders Giittgemanns (A. 16), S. 165: “Der erhohte Herr selbst hat ihm (Paulus) bei einer
Ekstase die Schwachheit verliehen, die die Korinther den Satansengel nennen.”

Wilkens (A. 26), S. 49, unterstreicht die ausdriickliche Parallelitit zwischen Christusgeschehen
und Christenschicksal, indem er in 2. Kor. 13,4 die gleiche Wendung mit kai gar bei Christus und bei
seinen Nachfolgern konstatiert.

Wilkens sagt ebd.: “Indem nun die Christen en Christd sind, sind sie ‘in ihm’ — und d.h. in
seiner Schwachheit — schwach; aber sie werden mit ihm leben aufgrund der Macht Gottes.”



H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus 9

Nachdem in Korinth das Sich-Rithmen hoch im Kurs ist, und trotzdem Paulus weiss,
dass er damit in der Gemeinde nicht ankommt, sicht er sich genotigt®, seine
Konkurrenzfihigkeit auf dem Gebiet der Erscheinungen und Offenbarungen®' zu
unterstreichen (12,1—4). Weil in Korinth anscheinend nur der als legitim Beauftragter
Christi gilt, der Ekstasen aufzuweisen hat, zihlt Paulus sogar eine Entriickung auf. Er
distanziert sich aber von dem davon Betroffenen als von einem gewissermassen
zukiinftigen Selbst®? und kehrt in die Gegenwart zuriick, in der nicht das Entriicktsein
aus Drangsalen, sondern das auf der Tagesordnung steht, dass man ihnen ausgesetzt ist,
also die asthéneia (12,5-6). Sie steht auf der Tagesordnung derer, die in Christo sind*,
d.h. diejenigen, die sich der asthéneia riithmen, sind die sich en Kyrio Rithmenden. Indem
sie sich ihrer asthéneia rihmen, riihmen sie sich im Herrn (2. Kor. 10,17). En Christo sein
heisst en asthenefa sein®*.

Fillt in diesem Zusammenhang das Wort vom skolops té sarki (12,7), zu dem, da ein
kai fehlt, dngelos satana erliuternde Apposition ist**, dann scheint es mir durchaus nicht
am Platz, von einer Krankheit zu sprechen®, es miisste vielmehr alle Miihe aufgewendet
werden, ‘‘dem skolpos einen theologischen Sinn abzugewinnen”?”. Dies Bestreben hatten
nicht nur die Kirchenviter®®, sondern es hat auch in neuerer Zeit seine Befiirworter
gefunden®.

So hat Ph. Menoud?® den Begriff sarx in 2. Kor. 12,7 auf den Wunsch des Paulus, Israel
zu bekehren, gedeutet, den Stachel aber auf die Misserfolge, die er angesichts der

0 Dass Paulus widerwillig und gezwungenermassen auf das Thema Ekstasen eingeht, betont auch
Giittgemanns (A. 16), S. 155. Vgl. auch Georgi (A. 25), S.298f.: “Die Gegner rithmen sich ihrer
Ekstasen und machen sie zum Gegenstand ihrer Propaganda; hier ist Paulus nicht iiberlegen, aber
konkurrenztihig”, nur man redet dariiber eigentlich nicht.

Vgl. Georgi (A. 25), S. 297: “Dass es sich im Folgenden (2. Kor. 12,1ff.) um die Behandlung
eines Diskussionsthemas dreht, nicht um die Schilderung paulinischer Erlebnisse allein, zeigt auch das
Fehlen des Artikels und der Plural optasiai und apokalypseis.”

Dass die Entriickung als Vorwegnahme eines zukiinftigen eschatologischen Geschehens
anzusehen sei, behauptet Giittgemanns (A. 16), S. 160, unter Berufung auf Kisemann und Schmithals.
In ihr habe Paulus ersehen, was er einst sein werde, nicht was er bereits sei.

Damit ist zwar nicht gesagt, dass es ausserhalb des Chrisutsbereichs (en Christd) keine asthéneia
gibt, denn auch Nichtchristen leben in asthéneia. Aber die asthéneia des Nachfolgers Christi ist
hineingenommen in einen grosseren Zusammenhang, ist zur Mit-asthéneia geworden. Vgl. dazu Wilkens
(A. 26), S.491f.: *“Das Mitgestorbensein (auch das Mitleiden und das Mitgekreuzigtsein! ) wird
existenziell als Schwachheit interpretiert, womit zugleich gesagt ist, dass die Christen in dieser
Schwachheit und nur so Christus gleich die Kraft Gottes erfahren.”

Giittgemanns (A. 16), S. 163.

So richtig Giittgemanns, S. 162, Anm. 58.

Auch Windisch (A. 4), S. 384, meint, Paulus denke in 2. Kor. 12 wahrscheinlich an einen
Krankheitszustand, der zuniichst keine nihere Beziehung zur Passion Jesu habe. Die Beziehung zur
Passion konnte bei einer Krankheit eventuell fehlen. Sie ist hier gegeben, weil es nicht um eine
Krankheit geht. Vgl. Schmithals (A. 1), S. 154. Giittgemanns (A. 16), S. 164, erklirt: “So wirkt die
Annahme eines ‘somatischen” Phinomens noch immer am ungezwungensten, zumal wir wissen, dass
die korinthischen Gegner an der ‘Schwachheit’ des Apostels Anstoss nahmen.” Hier scheint mir bei
den Gegnern eine zu hohe Einschidtzung der Leiblichkeit vorausgesetzt, und es wire “‘ungezwungener”,
die “‘Schwachheit” des Apostels durch die in 2. Kor. 11,26f. angefiihrten Beispiele zu interpretieren.
Vgl. auch 1. Thess. 2,1f.

37 Giittgemanns (A. 16), S. 163.

Vgl. oben, Anm., 17.

Giittgemanns (A. 16), S. 162, A. 60, nennt A. Schlatter, Ph. Menoud, W. Bieder und J. E.
Schulte.

40 pp, Menoud, L’écharde et I’ange satanique (2 Cor. 12,7): Studia Paulina in honorem J. de
Zwaan (1953), S. 167ff.



10 H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus

Gegenkrifte, bzw. der Prisenz des Satans in Person, dabei erntete. Das habe fir ihn
schmerzhafte Versuchungen zur Folge gehabt, die ihn dreimal ins Gebet trieben, es moge
ihm erlaubt sein, sein Volk zu bekehren (vgl. Rom. 9,2f.). Hier dringt sich die Frage auf,
ob Menoud den Begriff sirx nicht zu sehr einengt und dem theologischen Bereich
irgendwie entzieht.

A. Schlatter* geht davon aus, dass skolops und staurds als Synonyma aufzufassen
sind*?, verdirbt aber diesen richtigen Ansatz mit der Deutung des dem Fleisch (fiir das
Fleisch) gegebenen Pfahls auf das individuelle Siindenbewusstsein des Paulus, konkret
darauf, dass er seine vorchristliche Vergangenheit unbewiltigt mit sich herumschleppe,
welche Schuld ihm ein Satansengel durch Misshandlungen, bzw. durch faktisch
verabreichte Ohrfeigen (kolafizein), dauernd vorhalte. Doch habe ihn ein Wort des Herrn
schliesslich beruhigt, nimlich die Beantwortung eines dreimaligen Gebets mit dem
Versprechen, er werde ihm “‘gnidig sein” (! ). Aber diese Deutung arbeitet mit einem zu
verwisserten chdris-Begriff, sowie mit einer .moralistischen Auffassung der Stiinde und
lauft dem Zusammenhang offensichtlich zuwider.

W. Bieder** deutet das Bild vom skélops ebenfalls auf das Kreuz. Paulus fiihle sich als
einen Angepfihlten, d.h. einen mit Jesus Gekreuzigten. Beim Satansengel denke er (im
Blick auf 2. Kor. 11,14) an die hdretischen Gegner in Korinth und bei kolafizein an eine
ihrer Aktionen. Doch konnten diese Satansdiener ihn nicht aus der Nachfolge Jesu
verdringen, sie festigten ihn vielmehr darin. Hier ist Zutreffendes gesagt: Die in 2. Kor.
12,7ff. gemeinte Sache ist das Gotteswerk und das ihm Entgegenstehende. Andererseits
sind es konkrete antikeimenoi, die den konkreten menschlichen Mitarbeiter im
Gotteswerk bedringen. Es seien bloss zwei Bemerkungen erlaubt: Es geht nicht nur um
die Situation in Korinth, wie Bieder annimmt, sondern um das Werk Gottes im gesamten
Missionsgebiet des Paulus und um alles, was dagegen anliuft. Weiterhin scheint es mir
fraglich, ob das, was dem Apostel (und seinen Mitarbeitern) widerfihrt, mit der quilenden
Pein, die ein skolops einem Menschen verursachen kann, bloss verglichen ist*. Denn wie
die Stammworte “Kreuz” in dem Ausdruck “mitgekreuzigt” (vgl. Gal. 2,19) und “Grab”
in der Vokabel “mitbegraben” (vgl. Rom. 6,4) uneigentlich gemeint sind, also Metaphern
darstellen, die zwar einem bestimmten Bereich des alltiglichen Lebens entnommen,
dennoch unmittelbar transparent werden wollen fir eine Begebenheit, die der hoheren,
heilsgeschichtlichen Ebene angehort, genau so verhalt es sich auch mit skoélops. Der
skolops meint das Widerfahrnis, das dem Nachfolger von Seiten der Gegner des
Gotteswerkes bereitet wird;er ist die schlagende Faust des Satansboten.

In diesem Zusammenhang ist es interessant, sich einer 1937 von H. Sauer vertretenen
These zu erinnern*®, auch wenn diese in der neueren theologischen Literatur keinerlei
Beachtung gefunden hat, ja, nicht einmal registriert ist. Sauer denkt an einen Vergleich,
dessen Bildhilfte dem antiken Sportleben entnommen sein soll. Der skolops sei der

Hop Schlatter, Paulus, der Bote Jesu. Eine Deutung seiner Briefe an die Korinther (1969%),

S. 660ff,

Vgl. auch Delling (A. 19), S.411f.: “Da staurds und skolops beide urspriinglich Spitzpfahl
bedeuten”; da auch die Verben anastaurotin und anaskolopizein (= aufspiessen, der an den Pfahl
Gebrachte wird den Vogeln zum Frass iiberlassen) zuweilen sinngleich verwendet seien, konne man
hier an einen theologischen Zusammenhang denken.

3 w. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth: Theol. Zs. 17 (1961), S. 319-333.

Vgl. auch Delling (A. 19), S. 413,

H. Sauer, Protestantische Schuld und Siihne am Paulusbild der Gegenwart: Deutsche
Evangelische Erziehung (1937), S. 396ff. ’



H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus 11

Masseur, dem die Aufgabe zufiel, den Sportkimpfer mit allen Mitteln der Trainings-
technik zu korperlicher Hochstleistung emporzubilden. Fur den betroffenen Sportler sei
das eine recht schmerzliche Angelegenheit gewesen. Der Masseur aber durfte von seinem
Geschift, die Mauskelpartien mit verschiedenen Griffen und Schligen zu bearbeiten, nicht
ablassen. So gaben die unter seinen Fausten Seufzenden ihm die scherzhafte Bezeichnung
skolops = Klotz, Pfahl, Biittel. In dieses Bild fiigt sich die erliuternde Apposition von dem
mit Fdusten schlagenden Satansengel gut ein. Der Vergleich wiirde also besagen, dass der
Apostel — wie der Sportler — in peinliche, notvolle Situationen versetzt wird,
Demiitigungen und Erniedrigungen aller Art erfihrt, was ihm seine Unzulanglichkeit zu
Bewusstsein bringt. Er beugt sich den harten Zugriffen, weil sie gemass Gottes Zulassung
kommen, gerit jedoch an eine Grenze seiner Tragkraft und Geduld. Und wie es geschehen
mag, dass der vor dem sportlichen Einsatz bearbeitete Wettkdmpfer sich aufs Bitten
verlegt, es solle die zu harte Behandlung abgebrochen werden, so bekennt Paulus, Gott
dreimal angefleht zu haben, es moge ihm in seinem Kampf fiir das Evangelium und in
seinem Ringen fiir die Gemeinden leichter gemacht werden. Aber es ist ihm die Antwort
zuteilgeworden, dass die Situation an der Grenze menschlicher Kraft gerade die Situation
der Verheissung sei und in hypomoné getragen werden diirfe. Er solle wissen, dass Gott
sein Werk auf jeden Fall voranbringt und dass es dabei nicht auf das menschlich
gesprochen erfolgreiche Auftreten seiner Zeugen ankommt, auch nicht darauf, dass man
sich mit Macht durchsetzt, sondern allein darauf, dass Gott die Hand im Spiele hat und
dass mit dieser Gewissheit auch die Kraftversorgung von ihm aus garantiert ist. Und
Paulus, der wahrlich wie ein Sportkdmpfer alle Kraft zusammennahm (vgl. Phil. 3,13f.;
1. Kor. 9,24—-27), um an der Herbeifiihrung des endgiiltigen Sieges Christi mitzuwirken,
er hat es sich gefallen lassen, auch in die unangenehme Situation der Vorbereitung auf
diesen Sieg versetzt zu werden.

Die in 2. Kor. 12,7ff. gemeinte Sache ist sowohl bei Bieder, als auch bei Sauer richtig
erfasst. Bieders Interpretation ist vorzuziehen, weil sie das metaphorische Verstandnis des
skolops zulasst.

In der sirx lebend, wirkt der Apostel — wie jeder Nachfolger — in Christus (Gal. 2,20).
Freilich hat das “Fleisch” die Tendenz, die von der Christuswirklichkeit gesetzten
Schranken und Grenzen in iberheblicher Art zu missachten und den Zustand der
asthéneia zu transzendieren. Darum gibt Gott*® — oder Christus*” — dem “Fleisch™ (té
sarki kann nie “ins Fleisch” bedeuten, sondern nur “dem’ oder “gegen das Fleisch™) den
skolops = das Zugespitzte®®, d.h. er gibt thlipsin té sarki (1.Kor. 7,28), konkret

46

& So Windisch (A. 4), S. 389. Ebenso Delling (A. 19), S. 413.

Giittgemanns (A. 16), S. 162.
8 Delling (A. 19), S. 411.



12 H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus

Satansboten, die die Aufgabe® haben, dem Fleisch, bzw. dem im Fleisch Lebenden,
Schlige zu versetzen, d.h. Riickschldge oder schwere Situationen, Hindernisse und
Widerstinde®®, nicht damit ihm die Situation en astheneia unwert werde, sondern gerade
damit sie ihm des Erstrebens und des Bewahrens (hypomong) wert erscheine, damit er
wisse, wohin er gehort®, damit er die ihm in Christo gesetzten Schranken nicht
iiberschreite, sondern dabeibleibe.

Und wenn er auch — menschlich verstindlich — bittet: “Lass diesen Kelch an mir
voriibergehen” (Matth. 26,39), Gott behalt ihn auf seinem “Weg”, in der Geschehens-
wirklichkeit seiner chdris (= Gotteszuwendung), das ist seines Werkes (1. Kor. 15,58), und
verheisst ihm fur sein Dabeibleiben in der asthéneia, fur sein Ausharren im Schatten des
Kreuzes Christi®?, seine dynamis, nicht damit diese den irdischen “Korper” aufzehre,
sondern damit sie den Christusbereich samt dem in ihm lebenden Fleisch mit den dem
gottlichen télos eigenen Elementen erfiille, mit pneiima und doxa (vgl. 2. Kor. 13,9), die
denen gewihrt werden, die en astheneia wandeln®. Das muss allerdings die Christus-
asthéneia sein, denn nur seitdem sich sein Schicksal in Kreuz und Auferstehung erfiillte,
stehen asthéneia und dynamis zueinander im Verhiltnis der Korrelation®*, und nur durch
ihn nimmt die dynamis, das pnetima und die doxa unter den astheneis Wohnung®®, nur
durch ihn gibt es ein katoikétérion tod theoi en pneiimati (Eph. 2,22). Aber Gottes
dynamis kommt nicht nur Christo oder nur dem Apostel zu®®. Paulus schliesst hier alle
ein, die in der asthéneia an Christus gebunden bleiben und sich nicht von ihr
emanzipieren. lhnen allen wird dynamis, déxa und pneima geschenkt, denn der
Geltungsbereich der asthéneia en Christd koinzidiert mit dem Wirkungsbereich der
dynamis. In diesem Sinne hat die asthéneia “Epiphaniecharakter”>”.

% Es handelt sich natiirlich auch um eine Absicht des Satansengels, so Windisch (A. 4), S. 384,
doch ist diese der Aufgabe, d.h. dem Auftrage Gottes subordiniert. Der Meinung von Windisch, ebd.,
die Gegner hdtten Paulus als dem Satan preisgegeben hingestellt, steht seine cigene Kritik entgegen: das
miisste exakt pared6thén t6 angéld Satand heissen. Auch Giittgemanns (A. 16), S. 165, ist der
Auffassung, dass Paulus in 2. Kor. 12,7 auf einen Vorwurf der Korinther, er sei mit seiner asthéneia
dem Satansengel unterworfen und konne daher nicht Apostel sein, anspiele. Dagegen ist zu bemerken:
Ginge es um cinen Vorwurf der Korinther, dann hitte Paulus nicht um Abwendung dieser Not den
Herrn angefleht, vgl. 1. Kor. 4 3f.

Entgegen Windisch (A. 4), S. 385. Delling (A. 19), S. 412f. weist auf Num. 33,55 und Ex.
28,34 hin, von welchen Stellen “vielleicht eine gewisse Linic zur Verwendung von skélops im NT™
fihre; vgl. Anm. 16.

Vgl. auch Dellings Hinweis auf Hos. 2,8, wo dem ungchorsamen Israel angekiindigt wird, dass
Gott seinen selbstgewihlten Weg mit Dornen umgeben werde.

Nicht fiir scine Krankheit: gegen R. Bultmann, dikaiosyne Theou: Exegetica (1967), S. 473,
A. 6. Vgl. Wilkens (A. 26), S. 217: “Die Kreuzigung Christ ist in der Welt nichts anderes als der Erweis
seines Scheiterns (I1 13,4).” “Christus als der Gekreuzigte ist der radikal Schwache, weshalb auch der
Christ, der in ihm existiert, notwendig schwach sein muss™, ebd. S. 218. Vielleicht miisste, erginzend
zu Wilkens, mehr betont werden, dass die Schwachheit nicht von Christus auf den Christen ibergeht,
sondern dass Christus in die Schwachheit seiner Briider eingegangen ist, um sic mit ihnen zu tragen.

Vel. Giittgemanns (A. 16), S. 168: entgegen Lictzmann (A. 4), S. 155.

Vegl. Wilkens (A. 26), S. 49: “Scine (Christi) Schwachhcit erweist Gottes Macht, insofern er als
der Schwache radikal auf Gottes Macht angewiesen ist.”

Wilkens (A. 26), S. 218: “Wer schwach ist, verfugt uiber keinerlei pneumatische Kraft, an dem
ist nur Menschliches, nur fehlender Pnecuma-Erweis zu sehen.”” Aber das pneama steht, wic die dynamis
(vgl. 1. Kor. 15,45; 2. Kor. 12,91.; 13,3f.), in Korrelation zur asténeia (Rom. 8,26), weil eben Christus
um der Schwachen willen schwach wurde.

Iintgegen Giittgemanns (A. 16), S. 168, A. 115.

Giittgemanns (A. 16), S. 170. Vgl. E. Kisemann, Amt und Gemeinde im Neuen Testament:
Exegetische Versuche und Besinnungen, 1 (19647%), S. 126.



H. Binder, Die angebliche Krankheit des Paulus 13

Paulus ist weder nach Gal. 4,13ff. noch nach 2.Kor. 12,7ff. ein kranker Mensch
gewesen. Niemals schreibt er in seinen Briefen von seiner Krankheit, auch nicht von der
Krankheit anderer®®. An keiner Stelle berichtet die Apostelgeschichte, dass ihn eine
Krankheit befallen oder dass er durch eine solche behindert gewesen sei. Nie ist im N.T.
von der Hilfe fir einen kranken Paulus die Rede. Seine asthéneia, d.h. seine
“Schwachheit”, bestand nur darin, dass er teilhatte am menschlichen Wesen, welches in
Ohnmacht, Unvermogen und Armut gegeniiber dem allein starken, machtvollen und
reichen Gott gelebt wird, der jedoch der asthéneia, wenn sie in Christo oder im Glauben
gelebt wird, mit seiner dynamis entgegenkommt. Paulus war, wie wir alle sind, hochstens
darin von Christen spaterer Zeit unterschieden, dass er den Kampfplatz nie verliess, weil er
trotz seiner Schwachheit Christo verbunden blieb und darum nie verzagte. Zwar gibt er
zu, dreimal in einer ihm vollig aussichtslos diinkenden Situation Gott angefleht zu haben,
er moge ihm seinen Kampf erleichtern. Aber um der Herrlichkeit des Evangeliumsdienstes
willen ward er auch da nicht miide, wo ihm nichts an Drangsal und Triibsal erspart blieb.
Er wurde korperlich nicht mide. Er hielt in Kleinasien in Anstrengungen durch, unter
denen die Soldaten Xenophons, wie die Andbasis berichtet, schwer seufzten. Er war
geistig vollig auf der Hohe. Er vollbrachte als Missionsprediger, als Verfasser vieler Briefe,
als Organisator seiner Gemeinden geistige Leistungen, die wir in ihrer Gesamtheit gar
nicht abschiatzen konnen. Er vermochte alles durch den, der ihn machtig machte (Phil.
4,13). Durch ihn ward er stark, wenn er schwach war (2. Kor. 12,10). Sein Leben war ein
irdenes Gefiss fiir den grossen gottlichen Schatz (2. Kor. 4,7).

Hermann Binder, Sibiu (Hermannstadt), Ruméinien

I'paphroditus war nicht krank geworden, sondern in cine Situation geraten, der er nicht
gewachsen war (Phil. 2,26). Trophimus blieb nicht krank in Milet zuriick, sondern in einer schwierigen,
fast aussichtslosen Arbeit (2. Tim. 4,20). Vielleicht war auch Timotheus nicht krank, als Paulus an ihn
1. Tim 5,23 schricb.



	Die angebliche Krankheit des Paulus

