
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Paul Vignaux (éd.), In principio. Interprétations des premiers versets de la Genèse. Ecole prat. des

hautes études, Sciences rel., Centre d'études des rel. du livre, 152. Paris, Etudes augustiniennes,
1973. 315 S.

Die vorliegende Sammlung hauptsächlich auslegungsgeschichtlicher Studien über Gen. 1,1-2 bzw.
1-3 ist die erste Publikation des unter Leitung von Paul Vignaux stehenden Centre d'études des

religions du livre (d.h. der jüdischen, christlichen und islamischen Religion). Dem jüdischen
Verständnis der Protologie von Gen. 1,1—3 sind freilich bloss die Aufsätze von Georges Vajda und
Charles Touati (über Gersonides) gewidmet, teilweise auch Pierre Geoltrains Darstellung der
Genesisauslegung "von Qumran zum Neuen Testament"; mit dem islamischen Verständnis der
Protologie beschäftigt sich einzig Henry Corbins Aufsatz "Et son trône était porté sur l'eau". Aile
übrigen Einzelstudien sind Exegeten oder Exegetengruppen des christlichen, hauptsächlich des

östlich-katholischen und westlich-(französisch-)katholischen Raumes gewidmet.
In Pierre Nautins Aufsatz "Genèse 1,1—2, de Justin à Origènc" fällt die These des christlichen

Platonikers Hermogenes auf, wonach Schöpfung Ordnen der präexistenten, an sich nicht bösen Materie
bedeutet - wobei Gott nur einen Teil geordnet (discipliné) hat; der andere Teil ist Ursprung der

Unordnung und des Zufalls in der heutigen Welt (S. 67f.). Von Theophil von Antiochien bis zu den

syrischen Theologen nestorianischer Prägung und darüber hinaus wird dieser These scharf
widersprochen (s. Antoine Guillaumont, S. 121); in Zusammenhang mit diesem Widerspruch stellt Jean

Gouillard die von Kaiser Iustinian verfügte Schliessung der neuplatonischen Akademie von Athen im
Jahre 529 (S. 138f.). Die Entplatonisierung der Protologie bleibt dadurch nur eine relative, wie
mittelbar aus Jean Rousselets Studie zu Gregor von Nyssa hervorgeht (S. 103). René Roques expliziert
die von Johann Scotus erarbeitete Kategorie der causes primordiales, der zugleich ewigen und zugleich
kreatürlichen Erstursachen (S. 190, 199). Scotus' perfektionistische Auslegung der Begriffe inanis,
vacua und tenebrae von Gen. 1,2 — sie markieren die Vollendung der Erstursachen, ihren von den

Wirkungen gelösten "Stand" (S. 193) - schliessen ein eschatologisch orientiertes Schöpfungsverständnis

radikal aus, wie es im Ansatz etwa bei den syrischen Theologen begegnete (S. 126).
Nach der Studie von Aimé Solignac über Augustins Genesisauslegung(en) interpretiert Augustinus

das Licht des ersten Tages als Natur der Engel (S. 161). Jean Jolivets Aufsatz stellt die sechs

Antinomien Bonaventuras dar, welche die Ewigkeit (zugleich mit der Kreatürlichkeit) der Welt und die

Gegenthese beweisen (S. 214ff.); für Thomas ist die Kreatürlichkeit der Welt sowohl philosophisch als

auch theologisch erwiesen, ihre Nichtewigkeit aber bloss zu glauben, nicht philosophisch zu erweisen
(S. 229, 220). Richard Stauffer betont, dass Calvin im Gegensatz zu Luther die trinitarische Auslegung
von "Elohim" in Gen. 1,1 ablehnt (S. 259). Jean Orcibal und Antoine Faivre heben interessante Züge
katholischer Spiritualität und Spekulation in der Neuzeit hervor. Madame Guyon verinnerlicht die

Erschaffung von Himmel und Erde zu Stadien des Bekehrungsprozesses (S. 277). Von "martini-
stischer" Seite ist der physische Kosmos als Gefängnis für die gefallenen Engel erschaffen; ihm soll der
Urmensch als Wächter und Förderer der Busse der Engel dienen (S. 287). Der "übersinnlichen Welt",
der Mose keine Rechnung tragen durfte, wenden sich die "christlichen Kabbalisten" zu, denen

François Secret einen interessanten Aufsatz widmet.
Während sich André Caquots einleitende Studie einer philologischen Erörterung der Hauptbegriffe

der ersten Bibelverse widmet, skizziert Charles Touati einen zusammenfassenden Epilog.
Die Koordinaten und Perspektiven der meisten Aufsätze bleiben dem "rechtgläubigen" Verständnis

der Protologie verhaftet; die "anarchistische", dem priesterlichen Verständnis von principium als

arche, als Herrschaft radikal entgegengesetzte Konzeption von N. Berdiajew etwa wird nicht
dargestellt. Ist dieses Fehlen dadurch erklärt, dass eben nicht ein Querschnitt theologischer Protologie,
sondern nur ein Querschnitt der Genesisexegese dargestellt werden sollte? Die Bestimmung von "Tohu
Bohu" bleibt historisch beschränkt (S. 40, 217), was vom Standpunkt einer Auseinandersetzung mit
den als "Materialismus" bezeichneten Phüosophien zu bedauern ist. Solche Auseinandersetzung ist in



Rezensionen 369

einer Zeit notwendig, da weltanschaulicher Konsensus aller Gebildeten in Fragen der Kosmologie —

Charakteristikum der ausgehenden Antike (vgl. J. Rousselet über Gregor von Nyssa, S. 113) - längst
vergangen ist.

Ulrich Hedinger, Zürich

John J. Collins, The Sibylline Oracles ofEgyptian Judaism. Soc. of Bibl. Lit. Diss. Ser., 13. Missoula,
Montana, Soc. of Bibl. Lit., 1974. XIII + 238 S.

Von ursprünglich 15 Büchern der sogenannten Sibyllinischen Orakel sind nur die Bücher 1-8 und
11 — 14 erhalten: sie bieten eine Fülle paränetischen und eschatologischen Materials aus hellenistischjüdischer

und frühchristlicher Tradition. Vielfach ist die Herkunft im einzelnen nicht sicher
auszumachen: am deutlichesten jüdisch geprägt sind die Bücher Sib. 3-5. Den Büchern 3 und 5, "at
once Jewish, early (before the Bar-Kochba revolt), and written in Egypt" (S. XIII), unterzieht Collins
seine eingehende Untersuchung.

Die Monographie ist in sechs Kapitel gegliedert: Eigenart und Tendenz der Sibyllinen; Komposition
und Zeit der dritten Sibylle; Funktion und Tendenz der dritten Sibylle; Die Orakel aus dem
1. Jahrhundert v.Chr. (Sib. 3,350-380; 3,46-62; 3,75—92); Das fünfte Buch der Sibyllinen; Der

Synkretismus der Sibyllinen.
Das Literaturverzeichnis (S. 215-238) ist nicht ganz vollständig. Der Rezensent vermisst nicht nur

die ausführlich kommentierte Übersetzung von Friedrich Blass: E. Kautzsch, Die Apokryphen und
Pseudepigraphen des Alten Testaments, 2 (1900), S. 177-217, sondern auch die New Yorker
Dissertation von W. L. Kinter, Prophetess and Fay. A Study of the Ancient and Mediaeval Tradition of
the Sibyll (1958).

Den vom Verfasser auf zwei Seiten zusammengestellten Schlussfolgerungen (S. 117f.) wird man
zustimmen dürfen. Die Sibyllinen gehören in den Zusammenhang der politischen Orakel des

Hellenismus. Sib. 3 und 5 stammen aus gemeinsamer, ägyptisch-jüdischer Tradition. Sib. 3,350—380;
3,46—62; 3,75—92 und Sib. 5 belegen verschiedene Stufen einer politisch-theologischen Entwicklung
von positiver Beurteilung der Ptolemäer bis zur Ablehnung des ägyptischen Staates. Diese Wandlung
entspricht einer zunehmenden Apokalyptisierung: "Sib. 111,46-92 und Sib. V might be described as

incipient apocalyptic" (S. 118). Trotz der Aufnahme nichtjüdischen Materials sind die Sibyllinen nicht
eigentlich synkretistisch, sondern mit ihrer Botschaft verwurzelt im biblischen Judentum.

Otto Böcher, Mainz

George W. E. Nickelsburg (Hrsg.), Studies on the Testament of Moses. Septuagint and Cognate
Studies, 4. Cambridge, Mass., Soc. of Bibl. Lit., 1973. 125 S.

Das vorliegende Bändchen vereinigt vierzehn kurze Untersuchungen über ein jüdisches Pseudepi-
graphon, das hierzulande eher als "Die Himmelfahrt des Mose" (Assumptio Mosis) bekannt ist; die -
zutreffendere - Bezeichnung "Testament des Mose" folgt dem Vorschlag des englischen Exegeten
R. H. Charles (1897).

Die Autoren H. W. Attridge, J. J. Collins, J. A. Goldstein, D. J. Harrington, Sh. R. Isenberg, R. W.

Klein, A. B. Kolenkow, G. W. E. Nickelsburg, J. D. Purvis, D. M. Rhoads, M. E. Stone und D. L. Tiede
behandeln Probleme der Datierung und Herkunft, der literarischen Eigenart, der Religions- und
Traditionsgeschichte, der historischen Umwelt dieser Schrift und ihrer antiken Nachgeschichte (bei
Josephus).

Weiterführende Studien werden ermöglicht durch eine Fülle sorgfältiger Literaturangaben in den

Anmerkungen. Alle vierzehn Beiträge waren ursprünglich Arbeitspapiere für die Sitzungen der Society
of Biblical Literature Pseudepigrapha Group, die im November 1973 in Chicago (Illinois) stattfanden.
Dass die grundlegenden und soliden Informationen nunmehr in - wenn auch bescheidener -
Buchform der Allgemeinheit zugänglich gemacht werden, verdient Dank und Anerkennung.

Otto Böcher, Mainz



370 Rezensionen

Joachim Lange. Das Erscheinen des Auferstandenen im Evangelium nach Mattäus. Eine traditions- und
redaktionsgeschichtliche Untersuchung zu Mt. 28,16-20. Forsch, z. Bibel, 11. Würzburg, Echter
Verl., 1973. 573 S. DM. 42.-.

Schlüsselstelle für das Verständnis der letzten Verse im Matthäus-Evangelium und damit der
theologischen Aussage des Evangelisten überhaupt ist für Lange das Offenbarungslogion aus der
Redequelle (Matth. 11,27; Luk. 10,22). Matth. 28,16-20 bedeuten nichts anderes als eine Neuauflage
jener in einer aramäischsprechenden Frühgemeinde abgefassten Worte, gleichsam das durch Matthäus
in seine werdende Völkerkirche hineinformulierte Testament der hinter der Redequelle stehenden
Gruppe. In ihr sammelten sich die vor- und nachösterlichen Erfahrungen einer allerersten
Jüngergemeinde. Die vorösterliche Erfahrung besteht in der Begegnung mit der Vollmacht des sich durch sein

Lehren und durch seine Wundertaten ausweisenden eschatologischen Lehrers und zukünftigen
Richters. Die nachösterliche besteht in der Begegnung mit dem Auferstandenen, der sich durch sein

Erscheinen als der Henoch'sche Menschensohn von Neuem bestätigt und seine Jünger in die

Israelmission sendet. Wenn nun Matthäus in seinem Evangelium Jesus gehäuft als "Herr" ansprechen
lässt, dann bringt er solche Erfahrungen der Hoheit des Menschensohnes durch die erste
Jüngergemeinde zur Sprache. Er profiliert eine älteste, durch die Redequelle vermittelte sogenannte
Mare-Kyrios-Menschensohn-Christologie. Darum darf man Matth. 28,16-20 niemals als eine messia-

nische Inthronisation im Sinne der kerygmatischen Formulierungen der hellenistischen Gemeinden
verstehen. Matthäus interpretiert die berühmte Stelle LXX Ps. 109,1 im Unterschied zu diesen nicht auf
die Auferstehung Jesu, sondern im Blick auf die erst zukünftige Einsetzung des Menschensohns zum
Weltrichter im Endgericht. Wusste sich die aramäische Frühgemeinde nach den der Redequelle und
anderer vormatthäischer Sondertradition zugehörenden partikularistischen Worten (Matth. 10,5.6.23;
15,24) noch zur nachösterlichen Missionierung Israels gesandt, so formuliert nun Matthäus diesen

Willen des Menschensohnes unter Berücksichtigung der durch die Zerstörung Jerusalems entstandenen

neuen heilsgeschichtlichen Situation. "Jerusalem bleibt bei Matthäus zurück als Endpunkt einer
Unheilsgeschichte" (S. 388). Nach dem an Israel bereits vollzogenen eschatologischen Gericht gilt es

für Matthäus ein neues Heilsvolk zu sammeln: die Kirche des Menschensohnes. Aber auch sie bleibt
unter dem gerichtseschatologischen Vorbehalt. Ihre auf der Lehre des Menschensohnes beruhende
Verkündigung bleibt für ihre Glieder, die nun aus den Heidenvölkern stammen, verbindlich. Darum
fordern die Missionare der Matthäuskirche wie einst der Täufer am Jordan zuerst die Taufe als Zeichen
der Busse und des Eintritts in die Nachfolge und dann das Lehren und Halten alles dessen, was der
Menschensohn geboten hatte.

Die vorliegende Würzburger Dissertation aus der Schule Schnackenburgs beeindruckt durch ihre
reflektierte und geschlossene Konzeption und durch eine geduldige, auch wortstatistisch verfahrende
Wort- und Begriffsanalyse und leistet einen beachtlichen Beitrag zur Erhebung der matthäischen
Christologie. In der Diskussion des Buches wird man Bedenken zum Verständnis der Redequelle
anmelden müssen und auch Fragen stellen zum durchgängigen Bestreben, die Aussagen der Redaktion
über die früheren Sondertraditionen und die Redequclle in einen formalen und christologischen
Überlieferungszusammenhang mit dem historischen Jesus und dessen Menschensohnverständnis zu
bringen. Anerkennung verdienen auch die saubere Fertigung des Schreibmaschinendrucks, an den sich
die Augen nach etwas Übung recht gut gewöhnen, und vor allem der fehlerlos und klar dargebotene
griechische Text.

Victor Hasler, Bern



Rezensionen 371

Dieter Zeller, Juden und Heiden in der Mission des Paulus. Studien zum Römerbrief. Forsch, zur
Bibel, 1. Stuttgart, Kathol. Bibelwerk, 1973. 312 S.

Es ist verwunderlich, dass der Rom. im Verlauf der Kirchengeschichte die Christenheit so oft
"zurück zur Sache" zu rufen vermochte, sind doch sein Abfassungszweck und seine theologische
Konzeption bis heute strittig geblieben. Sichtbar wird der Streit an der Interpretation der Kap. 9-11
des an eine mehrheitlich heidenchristliche Gemeinde gerichteten Schreibens. Die gelehrte, alle

einschlägige Literatur verarbeitende Freiburger Dissertation von Dieter Zeller möchte zur Klärung der

"heilsgeschichtlichen" Konzeption des Paulus, sichtbar in der Polarität Juden - Heiden, beitragen.
Bedauerlich ist, dass Zeller den im selben Jahr erschienenen epochalen Kommentar von Ernst
Käsemann (1973) nicht mehr berücksichtigen konnte.

Kap. I (S. 37-77) befragt den Briefrahmen nach dem Abfassungszweck des Rom. Es kommt zum
Schluss, "dass PI mit dem Rom die Errichtung eines missionarischen Stützpunktes für sein Projekt in
Spanien vorbereiten will" (S. 75). Darum spielen "Theorie und Praxis der Mission für den Rom
eine entscheidende Rolle" (S. 77). Kap. II ("Die Zuordnung von Verheissung und Evangelium",
S. 79-137) zeigt, dass Paulus in Kap. 9-11 "anhand des Gottesvolkproblems Aussagen über
Verheissung und Ev(angelium)" macht (S. 135). Im zentralen Kap. III ("Die Grundlagen der
Universalität des Evangeliums", S. 139-201) wird deutlich, dass es Paulus um die Auswirkung der
Kyrios-Stellung Jesu Christi geht: Juden und Heiden können sich "zu der Tat Gottes an seinem

Christus" bekennen, "durch die das gesetzliche Leistungsprinzip hinfällig und das Heil für alle
entschränkt wurde" (S. 201). Nun erging das Evangelium aber zuerst an die Juden. Was hat der Jude
und Heidenmissionar Paulus dazu zu sagen? Nach Kap. IV ("Der Übergang des Evangeliums von den
Juden zu den Heiden", S. 202-236) ist die "Annahme der Heiden" "als gnadenhaftes Hinzukommen
zum Volk der Verheissung interpretiert" (S. 219). Zuletzt geht Kap. V ("Die Heidenmission und die
Zukunft Israels", S. 237-289) besonders auf das mysterion in Rom. 11,25ff. ein, nach dem "Israels
Heilszukunft trotz des Augenscheins gewiss ist" (S. 258).

Die Versuchung ist gross, aus dem Rom., besonders aus Kap. 9-11 ein heilsgeschichtliches Schema
abzuleiten. Es ist das spezielle Verdienst der Arbeit Zellers, aufgezeigt zu haben, dass wir es im Rom.
wirklich mit einem Brief, nicht mit einer systematischen Abhandlung zu tun haben: "Weil alle

Aussagen nur perspektivisch gesehen Tiefe bekommen, lässt sich kaum eine durchgehende Geschichtskonzeption

des Pis nachzeichnen" (S. 236). So lässt sich auch nicht fragen, "ob die Geschichte Israels
auf die Berufung der Heiden hingeordnet ist, oder umgekehrt diese ein Moment der Geschichte Gottes
mit seinem Volk sei" (S. 269). Von 11,33ff. aus stellt Zeller fest: "Da alles Handeln Gottes
doxologischen Sinn (vom Verf. herausgehoben) hat, gibt es nirgends im Feld des Geschichtlichen eine
Aura der Vollendung, etwa ein Volk, das ein anderes in sich inkorporiert. Jede Phase der

Heilsgeschichte weist über sich hinaus. Was wir in 15,7ff. für die Heidenchristen feststellten, das gilt
am Ende des 11. Kap. auch für die Juden: dass sie wieder von Gott angenommen werden, führt recht
verstanden zu seinem Lob Der Lobpreis Gottes kommt aus der Dankbarkeit der grundlos
Beschenkten. Die 'Wege', die Gott mit den Menschen in der Geschichte geht, werden nicht rückgängig
gemacht, sie werden auch nicht (dialektisch) 'aufgehoben', vielmehr soll sie der Mensch rühmend
'erheben', weil er nicht Endstation sein kann" (S. 269).

Die Arbeit Zellers setzt beim Leser sehr viel Aufmerksamkeit voraus, lohnt ihm diese aber reichlich.
Besonders hilfreich sind traditionsgeschichtliche Exkurse (S. 151-155 "Die Universalität des Gerichts
in der jüdischen Tradition", S. 163-179 "Zum semantischen Hintergrund der 'Gerechtigkeit
Gottes' "). Wünschenswert wäre ein etwas übersichtlicherer Aufbau der Arbeit mit eindeutigeren
Querverweisen und ein ausgebautes Schlusskapitel, das den Rom., der gezwungenermassen in kleinsten
Einheiten behandelt wird, wieder als Gesamtwerk sichtbar werden liesse. Das Register (S. 31 Of.)

genügt dazu nicht.
Hans Jakob Gabathuler, Sargans, Kt. St. Gallen



372 Rezensionen

Pierre Prigent, Flash sur l'Apocalypse. Collection Flèches. Neuchâtel et Paris, Delachaux et Niestlé,
1974. 114 S. Fr. 12.-.

Prigent, Neutestamentier in Strassburg, ist bereits durch seinen grossen Forschungsbericht über

Apk. 12 (1959) und durch seine Untersuchung "Apocalypse et liturgie" als Kenner der
Johannesoffenbarung hervorgetreten. Das vorüegende Taschenbuch, erwachsen aus fünf ökumenischen
Abendvorlesungen, stellt in allgemeinverständlicher Form, aber exegetisch korrekt die wichtigsten
Probleme der Apokalypse dar. Nach einer kurzen Einführung behandelt Kapitel I (Comment lire
l'Apocalypse, S. 9-27) die einleitungswissenschaftlichen Fragen: Auslegungsmethoden, Autor, Zeit
und Ort der Entstehung, Aufbau, Hauptthemen und -tendenzen der Johannesoffenbarung. Unter
Berücksichtigung des jeweiligen Kontextes übersetzt und exegesiert Prigent in den Kapiteln 11 bis V
Apk. 4f. (La vision de l'Agneau, S. 29—47), Apk. 12 (La femme, son fils et le dragon, S. 49-68), Apk.
20 (Le règne de mille ans, S. 69-88) und Apk. 21 f. (La Jérusalem céleste, S. 89-111).

Das Büchlein will einer schwärmerischen, insbesondere weit- und kirchengeschichtlichen Auslegung
entgegentreten (L'interprétation chronologique, S. 1 Of.). Am Beispiel der zentralen Themen vom
Lamm, vom Sonnenweib, vom Millennium und vom himmlischen Jerusalem erweist der Verfasser die

historisch-kritische Exegese als Voraussetzung sachgemässer kirchlich-religiöser Vergegenwärtigung.
Der Fachexeget findet besonders im ersten Kapitel mancherlei Anregung; hier sei nur auf die

Zusammenstellung von Passamotiven in der Apokalypse verwiesen (S. 22-27). Die Aufgabe einer

populären Einführung in das letzte Buch der Bibel hat Prigent glänzend gelöst; hoffentlich lässt er
seinen "Blitzlichtaufnahmen" bald das sorgfältig ausgeleuchtete Opus eines wissenschaftlichen
Kommentars folgen.

Otto Böcher, Mainz

Manlio Simonetti, La crisi nel IV secolo. Studia ephemeridis "Augustianum", 11. Roma, Institutum
patristicum "Augustianum", 1975. 598 p. 18 000.

La crise arienne a suscité, ces dernières années, des études historiques, théologiques nouvelles, qui
prétendent éclairer ce long débat par des données politiques voire sociologiques. Telle n'est pas la

préoccupation du professeur romain Manlio Simonetti, plus soucieux des problèmes doctrinaux
impliqués dans "la crise arienne", des origines aux conciles de Constantinople et d'Aquilée, en 381.
Les ariens d'Occident du Ve siècle sont hors de son champ visuel.

Un recours méthodique aux sources, bien précisées au début de chaque chapitre, développe
l'histoire doctrinale, de première main: la crise arienne, jusqu'au concile de Nicée (1 partie); les

réactions antiariennes et antinicéennes, en Orient et en Occident, de 326 à 360, date du concile de

Constantinople (2e partie); les nouvelles phases de la controverse, avec l'entrée en jeu des

Cappadociens, qui s'achève avec la victoire de l'orthodoxie et la déroute de l'arianisme oriental, au

concile de Constantinople, en 381 (3e partie).
Une analyse minutieuse des textes, menée avec acribie, loin des idées reçues, des lieux communs et

de toute systématisation, avec une compétence mûrie par nombre d'études partielles, établit la qualité
de cette histoire doctrinale, lourde de conséquences pour l'unité de la catholicité mais aussi pour
l'unité de l'orient chrétien.

L'influence de Lucien d'Antioche sur la pensée d'Arius nous semble exagérée; la théogonie des

gnostiques plus que la pensée d'Origène, trop mise en cause, explique les thèses audacieuses d'Arius. La

sympathie que l'hérésiarque rencontre au Proche-Orient semble provenir de considérations tactiques,
de rivalités de métropoles plus que de préoccupations doctrinales. Antioche voit avec satisfaction
Alexandrie en difficulté.

Telles sont quelques réflexions suscitées par ce monument d'érudition, élevé par un maître.
Adalbert Hamman, Besançon



Rezensionen 373

Marion W. Conditt, More Acceptable than Sacrifice. Ethics and Election as Obedience to God's Will in
the Theology of Calvin. Theologische Dissertationen, hrsg. von Bo Reicke, 10. Basel, Fr.
Reinhardt, 1973. 157 S. Fr. 16.80.

Der Verfasser war 1956-61 Student an der Universität Basel, und Referent der vorliegenden
Dissertation war Karl Barth. In der Darstellung lässt Conditt Calvin selbst sprechen. Er benutzt fast
keine Literatur abgesehen vom Corpus Reformatorum. Nur an der Erwählungslehre des Reformators
übt er Kritik, und zwar von einem Barth'schen Gesichtspunkt aus.

Das Wesen des christlichen Lebens ist nach Calvin ein fröhlicher und dankbarer Gehorsam

gegenüber dem Gebot Gottes. "Without gratitude, obedience was not free or genuine" (S. 11). Calvins
Unterscheidung zwischen einem verborgenen und einem in Christus geoffenbarten Willen Gottes lässt

aber Fragen in der Glaubenserfahrung des Christen entstehen, die in Christus selbst keine Antwort
finden können (S. 95). Dies entspricht nicht der Heiligen Schrift, sondern der persönlichen Erfahrung
des Reformators, nämlich, dass nicht alle Menschen den Heiligen Geist empfangen und Glieder am
Leibe Christi werden. Der verborgene Wille Gottes entscheidet die Erwählung oder die Verwerfung der
Menschen unabhängig vom erlösenden Werk Christi. In dieser Weise wird die auch für Calvin zentrale
Bedeutung des Kreuzes abgeschwächt. "The glory of God which Calvin could not clearly see in Christ's
death for all men must therefore be acknowledged in the death of the reprobate as a contrast to the
life of the elected Church" (S. 124). Der Gott, der seine volle Gottheit dem Kreuz nicht unterwirft,
will auch nicht, dass alle Menschen an seiner Wohltat in Jesus Christus teilhaben.

Die Prädestinationslehre erschwerte jede Missionspredigt unter den Ungläubigen. "The contrast
between us and the rest of mankind as seen by Calvin, does not serve as an incentive to glorify God by
proclaiming His goodness to the world in Christ. Rather, he says it reveals more fully how
incomprehensible is God's goodness towards us" (S. 125). Es war alles andere als leicht, den
Verworfenen das christliche Leben der Erwählten zu erklären. "A certain restraint was perceived even
in Calvin's description of the positive aspects of living for others. For he was not able to forget that
God did not elect to eternal salvation all the men that a believer would meet and call to faith"
(S. 150).

Was das politische Leben des Christen anbelangt, so bezieht sich Conditt nur auf die Lehre Calvins,
ohne sich mit Max Weber und dessen Schule auseinanderzusetzen.

Valdo Vinay, Roma

Willem Nijenhuis, Ecclesia reformata. Studies on the Reformation. Kerkhistorische bijdrage, 3.

Leiden, Brill, 1972. VIII + 220 S. Gld. 56.-.

Der Verfasser der Dissertation "Calvinus oecumenicus" (1958) legt mit diesem Buch eine
Sammlung von Studien auf Englisch vor, die grösstenteils bereits auf Niederländisch in niederländischen

Fachzeitungen erschienen, für diese Veröffentlichung aber teilweise erweitert und auf den
neuesten Stand der Forschung gebracht worden sind. Zum ersten Mal vorgestellt werden folgende
Aufsätze: 1. "Bucer and the Jews", 2. "Beza's treatise 'De triplici episcopatu' "(Textausgabe mit einer

guten Einführung und englischer Übersetzung) und 3. "The controversy between Presbyterianism and

Episcopalianism surrounding and during the Synod of Dordrecht".
Wie schon der Titel des Buches verrät, kreisen die meisten Beiträge um das grosse Thema

Reformation; sie schliessen dabei zurecht unter dem Begriff "ecclesia reformata" nicht nur die

"reformierte", sondern auch die "lutherische" Kirche ein. Der zeitliche Rahmen reicht von dem
16. Jahrhundert bis in die ersten Jahrzehnte des 17. Jahrhunderts (so neben dem erwähnten Beitrag
über "Presbyterianism and Episcopalianism" das Kap. 8: "Coornhert and the Heidelberg Catechism").

Im einzelnen untersucht werden: die Spuren lutherischer Abendmahlsauffassung bei Thomas
Cranmer (Kap. 1); einige bemerkenswerte historische Argumentationen in Butzers "Judenratschlag"
(Kap. 2); Calvin und die Symbole der alten Kirche (Kap. 4). In der letztgenannten Studie behandelt
Nijenhuis den bekannten Konflikt Calvins mit Pierre Caroli in den vierziger Jahren, ein nicht
unwesentliches Vorspiel für den späteren Fall Servet.



374 Rezensionen

Überhaupt ist der Genfer Reformator Calvin eine zentrale Figur dieses Bandes. So geht ein weiterer
Beitrag auf seine Haltung der Confessio Augustana sowie der C. A. Variata gegenüber ein und
beleuchtet in diesem Zusammenhang Calvins Zeit in Strassburg, seine Teilnahme an den Religionsgesprächen

in Worms (1541) als Gesandter des Herzogs von Lüneburg, ausserdem teilweise die

Kontroverse Calvins mit den Nachfolgern Luthers im zweiten Abendmahlsstreit. Eine andere stark
überarbeitete Studie untersucht Calvins Toleranzvorstellungen (Kap. 6: "Calvin's life and work in the
light of the idea of tolerance") anhand einiger Beispiele: z.B. der Genfer Kirchenzucht, der
Kontroverse Castellio-Calvin im Jahre 1543, der Frage des Abendmahls, dem Fall Bolsec und
schliesslich am ausführlichsten am Fall Servet und der damit verbundenen Auseinandersetzung
zwischen Calvin und Castellio. Wichtige neue Erkenntnisse werden in diesem Zusammenhang nicht
erbracht.

Insgesamt gesehen darf man dem Verfasser dankbar dafür sein, dass er mit diesem Buch einige
seiner Studien einer grösseren Öffentlichkeit zugänglich gemacht hat, zudem in der allgemein
verständlicheren englischen Sprache. Die zahlreichen Fussnoten dokumentieren die Belesenheit und
gründliche Arbeitsweise Nijenhuis'; der erwähnte Beitrag über Bezas "De triplici episcopatu" zeigt
darüber hinaus die philologischen Fähigkeiten des Verfassers und seine Kenntnis der Bibel und der
Patristik.

Uwe Plath, z.Zt. Uelzen

Harald Knudsen, Gottesbeweise im Deutschen Idealismus. Die modaltheoretische Begründung des

Absoluten dargestellt an Kant, Hegel und Weisse. Theol. Bibliothek Töpelmann, 23. Berlin, de

Gruyter, 1972. VI + 280 S. DM 64.-.

Wie verhält sich die Freiheit Gottes zum menschlichen Denken? Wie kann sich die Freiheit Gottes
im menschlichen Denken darstellen? Die Fragen, die damit aufgeworfen sind, betreffen gleicher-
massen die Grundlagen jeglicher Philosophie wie Theologie. Wer sie diskutieren will, wird sich aber

unweigerlich mit dem Erbe der idealistischen Philosophie befassen müssen. Knudsen behandelt sein an
sich historisches Thema denn auch so, dass dessen systematische Aktualität für den aufmerksamen
Leser stets sichtbar ist.

Für die Zeit des Idealismus lassen sich diese Fragen sehr gut unter dem Gesichtspunkt der
"modaltheoretischen Begründung des Absoluten" darstellen. Ob man das Verhältnis zum Absoluten
vom Begriff des Seins Gottes ausgehend zu klären sucht oder aber von der endlichen menschlichen

Subjektivität aus, die in der Selbstreflexion ihr eigenes Sein und den Ursprung des Seins überhaupt
ergründen möchte, - immer stellt sich die Frage nach der Verlässlichkeit und Reichweite der
Aussagen. Und immer liegt ein Knotenpunkt der Überlegung in der modaltheoretischen Frage nach
dem rechten Verhältnis von Möglichkeit, Notwendigkeit und Wirklichkeit.

Die drei Denker, die Knudsen darstellt, haben auf diese Frage ganz unterschiedliche Antworten
gegeben. Für Knudsen hat dabei wohl Kant den grössten Stellenwert. "Kant schliesst: In der
theoretischen Philosophie hat Sein einen legitimen Objektivitätscharakter nur als empirisch Gegebenes

Gott ist kein Objekt möglicher Erfahrung. Deshalb müssen die Bestimmungen seiner Existenz auf
einer andern Ebene erfolgen, als es die Gebundenheit der Subjektivität an die Anschauung bei den

übrigen Seinsaussagen vorschreibt, die objektiv gültig sein sollen. Die K(ritik) d(er) r(einen) V(crnunft)
zieht diese Konsequenz der Idealisierung des Gottesbegriffs. Die Seinsaussagen über die
metaphysischen Gegenstände 'Gott' und 'Freiheit' gehen ihres Objektivitätscharakters verlustig. Auch wenn
in der praktischen Philosophie der Rest einer in den Kritizismus nicht integrierbaren Metaphysizität
und Faktizität Gottes übrigbleibt, wird dieser Rest doch sogleich als eine hypothetisch vorausgesetzte
und deshalb objektiv nicht beweisbare, nichtsdestoweniger denknotwendige Grundlage der Postulaten-
theorie gedeutet" (S. 268f.). Mit diesen kritizistischen Überlegungen, in denen die traditionelle
Ontotheologie zerstört wird, bleibt Gottes Freiheit als Möglichkeit zwar gewahrt, sie ist aber insofern
auch grundsätzlich gefährdet, als sie nur "konstruiert" ist: ausgehend vom transzendentalen Modell der
endlichen Subjektivität und der sich daraus ergebenden Modalitätsanalyse.



Rezensionen 375

Eine ähnliche Zwiespältigkeit ergibt sich bei Hegel: Ist "Freiheit auch dann noch Freiheit.
wenn das System der Notwendigkeit ihr die Struktur vorschreibt"? (S. 271). Hier hat Chr. H. Weisse

eingesetzt und versucht, Hegels Dialektik so zu verbessern, dass das Problem der Freiheit Gottes lösbar
wird. Nach Knudsen hat er dabei allerdings keinen Erfolg gehabt.

Aus Knudsens Darstellungen resultiert keine Problemlösung, wohl aber ein Hinweis darauf, wie
heute die Frage nach der Freiheit Gottes philosophisch angegangen werden sollte: "Somit eröffnen
weder das auf sich selbst gestellte Denken des transzendentalen Subjekts Kants, noch auch ein im
Absoluten und als Absolutes begründetes Denken den Zugang auf einen hinreichenden Begriff von
Gottes Freiheit. Das philosophische Denken scheint hier an seine Grenze gekommen zu sein, über die

hinauszugehen ihm Kant verwehrt, während Hegel sie einzuebnen sich anschickt. Die Frage nach Gott
gewährt sich dem Philosophen jedoch gerade auf dem schmalen Grat zwischen beiden Ansätzen"
(S. 273).

Die Arbeit ist äusserst folgerichtig und geschlossen. Eine Kehrseite dieser Geschlossenheit liegt aber

darin, dass jegliche Hinweise auf Dinge, die sich nicht immanent aus den behandelten Werken oder
Denkansätzen ergeben, fehlen. Weder in Bezug auf den historischen Untersuchungsgegenstand, noch
was den Aktualitätsaspekt von der Fragestellung betrifft, wird sichtbar, in welchem Zusammenhang
philosophische Probleme mit der sozialen und geistigen Situation der Zeit stehen. Wer das Bedürfnis
hat zu sehen, wie und ob alles auf den Füssen steht, muss die dazu notwendige Arbeit selbst leisten.
Knudsen lässt ihn dabei wenigstens insofern nicht ganz im Stich, als sein Werk vielfältigste Anstösse
und Einsichten vermitteln kann.

Hans Rudolf Schär, Kirchlindach, Kt. Bern

Walter Jacob, Christianity through Jewish Eyes. The Quest for Common Ground. New York, Hebrew
Union College Press, 1974. X + 284 S. $ 12.50.

Der Verfasser ist Rabbiner in Pittsburgh und interessiert sich für den jüdisch-christlichen Dialog,
der erstaunlicherweise und trotz jahrhundertelangem Nebeneinanderleben der Mutter- und Tochterreligion

erst vor ca. 200 Jahren begonnen hat. In 17 kurzen Monographien skizziert, würdigt und
kritisiert Jacob die Gedanken führender Juden, die sich mit dem Christentum auseinandergesetzt
haben, angefangen bei Mendelssohn und bis zu heutigen Zeitgenossen gehend. Wertvoll ist, dass

zahlreiche Zitate die Schilderungen Jacobs belegen und beleben. Unter den aufgeführten jüdischen
Autoren sind "orthodoxe" seltene Ausnahme; dass immerhin auch von solchen die Rede sein kann, ist
ein erfreulicher Fund.

Zeichnen sich die früheren jüdischen Autoren durch eine apologetische Haltung gegenüber einem

antijüdischen Christentum aus, so kommt bei späteren mehr das Interesse an gemeinsamem Ursprung
("common ground") und an gemeinsamem Ziel zum Ausdruck. Bei einigen jüdischen Forschern findet
sich interessanterweise auch eine positive Wertung des Apostels Paulus.

Der Autor ist eher enttäuscht darüber, dass Leute wie Buber, Rosenzweig, Hermann Cohen u.a.
nicht mehr Antwort von christlicher Seite erhalten haben, ja dass das jüdisch-christliche Gespräch in
diesen zwei Jahrhunderten eher ein Treten-an-Ort einiger weniger ist. Er sucht nach Gründen dafür
und sieht sie auf beiden Seiten. Es kann hier bedauert werden, dass in Jacobs Buch neueste christliche
Stimmen noch nicht gewürdigt werden konnten (z.B. das Dokument der franz. Bischöfe von 1974, die
kürzliche Vernehmlassung des Vatikans und vor allem die Studie der Kommission "Kirche und
Judentum" der Evang. Kirche in Deutschland, die 1975 veröffentlicht wurde).

Die Liste der jüdischen Autoren ist nicht vollständig. So mag der deutschsprachige Leser vermissen,
dass Shalom Ben Chorin nicht berücksichtigt ist. Und es ist sehr wohl möglich, dass der eine oder
andere durch Jacob verzeichnet ist. Aber selbst in diesem Falle behält das Buch seinen hohen Wert. Ich
sehe diesen darin, dass der Leser begierig wird, die in diesem Buche dargestellten Persönlichkeiten und



376 Rezensionen

ihre Gedanken besser, gründlicher kennen zu lernen. Jacobs Buch könnte der Ansporn zu einer Fülle
von Spezial-Studien werden1

Heinrich O. Kühner, Basel

1

In den "Notes" im Anhang sind diejenigen zu den Kapiteln 16 und 17 verwechselt. - Der
Tübinger Judaist Mayer heisst weder Richard (S. 148), noch Reinhart (S. 261), sondern Reinhold.

Aloys Klein, Glaube und Mythos. Eine kritische, religionsphilosophisch-theologische Untersuchung des

Mythos-Begriffs bei Karl Jaspers. Abhandl. z. Philosophie, Psychologie, Soziologie der Religion u.
Ökumene, 26. München, F. Schöningh, 1973. XXVI + 246 S. DM 28.-.

Einmal mehr zeigt sich in dieser von Heinrich Fries angeregten und im WS 1971/72 der Münchner
theologischen Fakultät vorgelegten Dissertation, dass katholische Theologie und Jasper'sche
Philosophie einander ebensosehr mit bis zu Bewunderung gehendem Interesse wie mit letztlich radikaler
Ablehnung begegnen. Wie aus den Anmerkungen und dem Literaturverzeichnis zu ersehen ist, gibt es

bereits eine lange Reihe katholischer Theologen, die sich schon bisher eingehend mit Jaspers befasst

haben, und zwar gerade auch unter dem Gesichtspunkt der Frage nach der Bedeutung des Mythos und
der Möglichkeit seiner Verwendung als Symbol, auf die sich Kleins Behandlung von Jaspers'
Philosophie zuspitzt.

In einem ersten Teil befasst er sich mit dem Mythischen als psychologischem Phänomen, wofür er
sich besonders auf die psychologischen und psychiatrischen Schriften Jaspers' bezieht, um dann erst,
nachdem er in einem zweiten den Mythos als Gegenstand und Medium von Jaspers' Philosophie im
Ganzen erörtert hat, in einem Schlussteil recht eigentlich die religionsphilosophische und theologische
Auseinandersetzung mit Jaspers in Angriff zu nehmen. Die negativ-kritische Einstellung Jaspers' als

Objektivierung des Nichtobjektivierbaren der Transzendenz wird hier wohl in positivem Sinne

anerkannt, sein positives Verständnis mythischer Symbole als Chiffer der Sprache der Transzendenz
für Existenz dagegen negativ beurteilt, weil es dem illo tempore erfolgten Heilsfaktum des christlichen
Glaubens nicht entspreche, sondern diesen in ein bloss menschliches Selbstverständnis auflöse.

Es ist das eine Situation, die uns aus der von protestantischer Seite mit Jaspers geführten
Diskussion, die denn auch von Klein herangezogen wird, reichlich bekannt ist. Der Unterschied
zwischen Kleins Abwehr von Jaspers' in der Linie Lessings und Kants hegenden "Aufklärung" und der
auf protestantischer Seite versuchten besteht nur darin, dass ihm dazu eine Analogia entis-Spekulation
zur Verfügung steht, auf die protestantische Theologie sich von ihrer Ablehnung der natürlichen
Theologie her nicht einlassen kann, während Klein sie noch in einer von keinem Transzendentalismus
angefressenen thomistisch-scholastischen vatikanischen Weise vertritt. Aber nachdem die Mauer des

Mythos durchbrochen und das trojanische Pferd mit den Chiffernlesern eingebracht ist, ist wohl auch
Roms Schicksal samt demjenigen einiger nichtrömischer Provinzstädte besiegelt, zumal wenn der

Abwehrkampf mit so stumpfen Waffen geführt wird, wie es hier und anderswärts geschieht.
Fritz Buri, Basel

Horst W. Beck, Die Welt als Modell. Gegen den Mythos vom geschlossenen Weltbild. Wuppertal, Rolf
Brockhaus, 1973. 84 S. DM 3.95.

Was der Verfasser in seinem grösseren Werk Weltformel contra Schöpfungsglaube. Theologie und
empirische Wissenschaft vor einer neuen Wirklichkeitsdeutung (1972) eingehend entfaltet und

begründet hat, hat er hier kürzer und allgemeinverständlich skizziert. Die miteinander konfrontierten
Meinungen sind bekannt: "Das mythische biblische Weltbild ist mit dem modernen wissenschaftlichen
Weltbild schlichtweg unverträglich ." Beck antwortet: "Die Konfrontation eines sogenannten
veralteten biblischen Weltbildes mit einem sogenannten in sich geschlossenen Weltbild der
Tatsachenwissenschaften markiert ein Scheinproblem" (S. 3). Nach Beck ist das ein Scheinproblem, weil -



Rezensionen 377

anders als bei einer naiven Behauptung der einen Stellung und Ausschliessung der anderen — beide
Positionen falsch sind.

Im biblischen Bereich können die zeitbedingten Vorstellungsformen des Glaubenszeugnisses kaum
bestritten werden, diese aber sind von den Grundlinien des bezeugten Gott-Mensch-Welt-Verhältnisses
zu unterscheiden, welche unabhängig von den weltbildhaften zeitbedingten Vorstellungsformen sind.
Zwar entmythologisiert die Bibel selbst und "führt einen Kampf gegen den verdinglichenden
Götzenglauben der heidnischen Umwelt". Der wahre Stein des Anstosses ist die biblische Unterscheidung

zwischen sichtbarer und unsichtbarer Wirklichkeit: Rom. 1,20; 2. Kor. 4,18; Kol. 1,15-16;
l.Tim. 1,17; besonders Ps. 139, wo die wirkliche Bedeutung gelöst ist von einer naiven
Drei-Stockwerks-Vorstellung (S. 29f.). Auf der anderen Seite müssen alle naturwissenschaftlichen
Fragen durch die wissenschaftliche Methode beschränkt werden. In der Biologie liegt etwa die Grenze
des Darwinschen Entwicklungsmodells beim geheimnisvollen Lebenstrieb oder im ungelösten Problem
der Urzeugung, und die "unerklärbare" Innenseite des Lebens zeigen die Grenzen von physikalischchemischen

Modellen und führen zur schon erwähnten biblischen Unterscheidung (S. 57ff.).
"Die Summe der naturwissenschaftlichen Erkenntnis führt zu keinem geschlossenen, in sich

gerundeten Grundbild, das etwa das biblische Urbild des Schöpfungsglaubens und des Glaubens an den

Gott, der frei mit den Weltbedingungen und Menschen handelt und damit Geschichte erst setzt, aus
den Angeln heben könnte." - "Die von unwissenschaftlichen Voraussetzungen und Verabsolutierungen

entschlackte, bewährte, physikalische, biologische, ja auch psychologische Erkenntnis mit ihren
Anwendungen in Medizin, Psychotherapie, Pädagogik, Sozialtechnik und mechanischer Technik ist
nicht nur nicht widerständig zu dem aus biblischer Offenbarung gewonnenen Grundbild, sondern hat
voll und ganz Platz in dem viel tieferen und weiteren Welt-Gott-Mensch-Bild, das die Offenbarung der
Bibel enthüllt" (S. 81 ff.).

Was wir hier kurz andeuten, wird in diesem Buch eingehend besprochen von einem Gelehrten, der
sowohl die naturwissenschaftliche wie die religionswissenschaftliche Sprache beherrscht.

Ed L. Miller, Boulder, Colorado

Franz Böckle & Ernst-Wolfgang Böckenförde (Hrsg.), Naturrecht in der Kritik. Mainz, Grünewald,
1973. 324 S. DM 39.-.

Das Naturrecht, das in den Jahren nach 1945 lebhaftes Interesse vornehmlich im deutschsprachigen
Raum auf sich zog, wird seit Jahren in zunehmendem Masse kritisiert. Diese Tatsache ist das Thema
des vorliegenden Sammelbandes mit 13 Beiträgen von 12 engagierten Autoren. Es schrieben neben den

Herausgebern: Andrcae, Hollerbach, Franz-Xaver Kaufmann, Luhmann, Noonan, Oelmüller, Otte,
Pfiirtner, Spaemann und Specht. Entsprechend breit gefächert sind die Themen, die von den

Voraussetzungen bis zu den Wirkungen einschliesslich aktueller Fragen des Naturrechts reichen. Dabei
werden neben rein juristischen Fragestellungen psychoanalytische und soziologische Aspekte behandelt.

Allen Autoren gemeinsam ist ihre Kritik am hergebrachten Verständnis zugunsten eines

Naturrechts, das heutige Probleme lösen hilft. Franz Böckle schreibt im Klappentext: "Das
Grundanliegen der Naturrechtslehre war stets dasselbe, nämlich die objektive Begründung einer
sozialen Ordnung. Dass diese mit dem Hinweis auf den vieldeutigen Begriff 'Natur' geschah, hat das

ganze Unternehmen bei vielen in Misskredit gebracht. Das eigentliche Anliegen hat aber durch nichts
an Aktualität verloren."

Zielsetzung, Breite und klare, offene Behandlung des Themas schaffen eine gute Voraussetzung
dafür, dass das Grundziel des Bandes, die naturrechtliche Diskussion ein Stück weiter zu bringen,
erreicht wird. Zugleich lassen sie den Band zu einer Informationsquelle für breitere Leserschichten
werden. Dieser wendet sich dementsprechend ausdrücklich nicht nur an die betroffenen Fachdisziplinen

und deren Studenten, sondern auch an Politikwissenschaftler und Bibliotheken von Akademien.
Ulrich Nembach, Hofgeismar


	Rezensionen

