Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 31 (1975)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Paul Vignaux (éd.), In principio. Interprétations des premiers versets de la Genése. = Ecole prat. des
hautes études, Sciences rel., Centre d’études des rel. du livre, 152. Paris, Etudes augustiniennes,
1973. 315 S.

Die vorliegende Sammlung hauptsichlich auslegungsgeschichtlicher Studien iiber Gen. 1,12 bzw.
1-3 ist die erste Publikation des unter Leitung von Paul Vignaux stehenden Centre d’études des
religions du livre (d.h. der jiidischen, christlichen und islamischen Religion). Dem jiidischen
Verstandnis der Protologie von Gen. 1,1-3 sind freilich bloss die Aufsitze von Georges Vajda und
Charles Touati (iiber Gersonides) gewidmet, teilweise auch Pierre Geoltrains Darstellung der
Genesisauslegung ““‘von Qumran zum Neuen Testament”; mit dem islamischen Verstandnis der
Protologie beschaftigt sich einzig Henry Corbins Aufsatz “Et son trone était porté sur I’'eau”. Alle
iibrigen Einzelstudien sind Exegeten oder Exegetengruppen des christlichen, hauptsachlich des
Ostlich-katholischen und westlich-(franzosisch-)katholischen Raumes gewidmet.

In Pierre Nautins Aufsatz “Genése 1,12, de Justin a Origéne” filit die These des christlichen
Platonikers Hermogenes auf, wonach Schopfung Ordnen der priaexistenten, an sich nicht bésen Materie
bedeutet — wobei Gott nur einen Teil geordnet (discipliné) hat; der andere Teil ist Ursprung der
Unordnung und des Zufalls in der heutigen Welt (S. 67f.). Von Theophil von Antiochien bis zu den
syrischen Theologen nestorianischer Pragung und dariiber hinaus wird dieser These scharf wider-
sprochen (s. Antoine Guillaumont, S. 121); in Zusammenhang mit diesem Widerspruch stellt Jean
Gouillard die von Kaiser Iustinian verfiigte Schliessung der neuplatonischen Akademie von Athen im
Jahre 529 (S.138f.). Die Entplatonisierung der Protologie bleibt dadurch nur eine relative, wie
mittelbar aus Jean Rousselets Studie zu Gregor von Nyssa hervorgeht (S. 103). René Roques expliziert
die von Johann Scotus erarbeitete Kategorie der causes primordiales, der zugleich ewigen und zugleich
kreatiirlichen Erstursachen (S. 190, 199). Scotus’ perfektionistische Auslegung der Begriffe inanis,
vacua und tenebrae von Gen. 1,2 — sie markieren die Vollendung der Erstursachen, ihren von den
Wirkungen gelosten “‘Stand” (S. 193) — schliessen ein eschatologisch orientiertes Schopfungsver-
standnis radikal aus, wie es im Ansatz etwa bei den syrischen Theologen begegnete (S. 126).

Nach der Studie von Aimé Solignac iiber Augustins Genesisauslegung(en) interpretiert Augustinus
das Licht des ersten Tages als Natur der Engel (S.161). Jean Jolivets Aufsatz stellt die sechs
Antinomien Bonaventuras dar, welche die Ewigkeit (zugleich mit der Kreatiirlichkeit) der Welt und die
Gegenthese beweisen (S. 214ff.); fiir Thomas ist die Kreatiirlichkeit der Welt sowohl philosophisch als
auch theologisch erwiesen, ihre Nichtewigkeit aber bloss zu glauben, nicht philosophisch zu erweisen
(S. 229, 220). Richard Stauffer betont, dass Calvin im Gegensatz zu Luther die trinitarische Auslegung
von “Elohim” in Gen. 1,1 ablehnt (S. 259). Jean Orcibal und Antoine Faivre heben interessante Ziige
katholischer Spiritualitit und Spekulation in der Neuzeit hervor, Madame Guyon verinnerlicht die
Erschaffung von Himmel und Erde zu Stadien des Bekehrungsprozesses (S.277). Von ‘“‘martini-
stischer” Seite ist der physische Kosmos als Gefingnis fiir die gefallenen Engel erschaffen; ihm soll der
Urmensch als Wachter und Forderer der Busse der Engel dienen (S. 287). Der ““libersinnlichen Welt™,
der Mose keine Rechnung tragen durfte, wenden sich die ‘‘christlichen Kabbalisten™ zu, denen
Frangois Secret einen interessanten Aufsatz widmet.

Wihrend sich André Caquots einleitende Studie einer philologischen Erdrterung der Hauptbegriffe
der ersten Bibelverse widmet, skizziert Charles Touati einen zusammenfassenden Epilog.

Die Koordinaten und Perspektiven der meisten Aufsitze bleiben dem “‘rechtgldubigen” Verstindnis
der Protologie verhaftet; die ‘“anarchistische”, dem priesterlichen Verstindnis von principium als
arché, als Herrschaft radikal entgegengesetzte Konzeption von N. Berdiajew etwa wird nicht
dargestellt. Ist dieses Fehlen dadurch erklért, dass eben nicht ein Querschnitt theologischer Protologie,
sondern nur ein Querschnitt der Genesisexegese dargestellt werden sollte? Die Bestimmung von “Tohu
Bohu” bleibt historisch beschrinkt (S. 40, 217), was vom Standpunkt einer Auseinandersetzung mit
den als “Materialismus” bezeichneten Philosophien zu bedauern ist. Solche Auseinandersetzung ist in



Rezensionen 369

einer Zeit notwendig, da weltanschaulicher Konsensus aller Gebildeten in Fragen der Kosmologie —
Charakteristikum der ausgehenden Antike (vgl. J. Rousselet tiber Gregor von Nyssa, S. 113) — ldngst
vergangen ist.

Ulrich Hedinger, Ziirich

John J. Collins, The Sibylline Oracles of Egyptian Judaism. = Soc. of Bibl. Lit. Diss. Ser., 13. Missoula,
Montana, Soc. of Bibl. Lit., 1974. XIII + 238 S.

Von urspriinglich 15 Biichern der sogenannten Sibyllinischen Orakel sind nur die Biicher 1—-8 und
11—-14 erhalten: sie bieten eine Fiille pardnetischen und eschatologischen Materials aus hellenistisch-
judischer und frithchristlicher Tradition. Vielfach ist die Herkunft im einzelnen nicht sicher
auszumachen: am deutlichesten jiidisch geprigt sind die Biicher Sib. 3—5. Den Biichern 3 und 5, “‘at
once Jewish, early (before the Bar-Kochba revolt), and written in Egypt”™ (S. XIII), unterzieht Collins
seine eingehende Untersuchung.

Die Monographie ist in sechs Kapitel gegliedert: Eigenart und Tendenz der Sibyllinen; Komposition
und Zeit der dritten Sibylle; Funktion und Tendenz der dritten Sibylle; Die Orakel aus dem
1. Jahrhundert v.Chr. (Sib. 3,350-380; 3,46—62; 3,75-92); Das fiinfte Buch der Sibyllinen; Der
Synkretismus der Sibyllinen.

Das Literaturverzeichnis (S. 215—238) ist nicht ganz vollstindig. Der Rezensent vermisst nicht nur
die ausfiihrlich kommentierte Ubersetzung von Friedrich Blass: E. Kautzsch, Die Apokryphen und
Pseudepigraphen des Alten Testaments, 2 (1900), S. 177-217, sondern auch die New Yorker
Dissertation von W. L. Kinter, Prophetess and Fay. A Study of the Ancient and Mediaeval Tradition of
the Sibyll (1958).

Den vom Verfasser auf zwei Seiten zusammengestellten Schlussfolgerungen (S. 117f.) wird man
zustimmen diirfen. Die Sibyllinen gehoren in den Zusammenhang der politischen Orakel des
Hellenismus. Sib. 3 und 5 stammen aus gemeinsamer, dgyptisch-jiidischer Tradition. Sib. 3,350-380;
3,46—-62; 3,75—92 und Sib. 5 belegen verschiedene Stufen einer politisch-theologischen Entwicklung
von positiver Beurteilung der Ptolemder bis zur Ablehnung des dgyptischen Staates. Diese Wandlung
entspricht einer zunehmenden Apokalyptisierung: “Sib. 11,4692 und Sib. V might be described as
incipient apocalyptic™ (S. 118). Trotz der Aufnahme nichtjiidischen Materials sind die Sibyllinen nicht
eigentlich synkretistisch, sondern mit ihrer Botschaft verwurzelt im biblischen Judentum.

Otto Bécher, Mainz

George W. E. Nickelsburg (Hrsg.), Studies on the Testament of Moses. = Septuagint and Cognate
Studies, 4. Cambridge, Mass., Soc. of Bibl. Lit., 1973. 125 S.

Das vorliegende Bidndchen vereinigt vierzehn kurze Untersuchungen iiber ein jiidisches Pseudepi-
graphon, das hierzulande eher als ““Die Himmelfahrt des Mose” (Assumptio Mosis) bekannt ist; die —
zutreffendere — Bezeichnung “Testament des Mose” folgt dem Vorschlag des englischen Exegeten
R. H. Charles (1897).

Die Autoren H. W. Attridge, J. J. Collins, J. A. Goldstein, D. J. Harrington, Sh. R. Isenberg, R. W,
Klein, A. B. Kolenkow, G. W. E. Nickelsburg, J. D. Purvis, D. M. Rhoads, M. E. Stone und D. L. Tiede
behandeln Probleme der Datierung und Herkunft, der literarischen Eigenart, der Religions- und
Traditionsgeschichte, der historischen Umwelt dieser Schrift und ihrer antiken Nachgeschichte (bei
Josephus).

Weiterfiihrende Studien werden ermoglicht durch eine Fiille sorgfiltiger Literaturangaben in den
Anmerkungen. Alle vierzehn Beitrdge waren urspriinglich Arbeitspapiere fiir die Sitzungen der Society
of Biblical Literature Pseudepigrapha Group, die im November 1973 in Chicago (Illinois) stattfanden.
Dass die grundlegenden und soliden Informationen nunmehr in — wenn auch bescheidener —
Buchform der Allgemeinheit zuganglich gemacht werden, verdient Dank und Anerkennung.

Otto Bocher, Mainz



370 Rezensionen

Joachim Lange. Das Erscheinen des Auferstandenen im Evangelium nach Mattius. Eine traditions- und
redaktionsgeschichtliche Untersuchung zu Mt. 28,16—20. = Forsch. z. Bibel, 11. Wiirzburg, Echter
Verl., 1973.573 S. DM. 42.—.

Schliisselstelle fiir das Verstindnis der letzten Verse im Matthius-Evangelium und damit der
theologischen Aussage des Evangelisten iiberhaupt ist fiir Lange das Offenbarungslogion aus der
Redequelle (Matth. 11,27; Luk. 10,22). Matth. 28,1620 bedeuten nichts anderes als eine Neuauflage
jener in einer araméiischsprechenden Frithgemeinde abgefassten Worte, gleichsam das durch Matthaus
in seine werdende Volkerkirche hineinformulierte Testament der hinter der Redequelle stehenden
Gruppe. In ihr sammelten sich die vor- und nachosterlichen Erfahrungen einer allerersten Jiinger-
gemeinde. Die vordsterliche Erfahrung besteht in der Begegnung mit der Vollmacht des sich durch sein
Lehren und durch seine Wundertaten ausweisenden eschatologischen Lehrers und zukiinftigen
Richters. Die nachosterliche besteht in der Begegnung mit dem Auferstandenen, der sich durch sein
Erscheinen als der Henoch’sche Menschensohn von Neuem bestatigt und seine Jiinger in die
Israelmission sendet. Wenn nun Matthdus in seinem Evangelium Jesus gehiduft als “Herr’” ansprechen
ldsst, dann bringt er solche Erfahrungen der Hoheit des Menschensohnes durch die erste Jiinger-
gemeinde zur Sprache. Er profiliert eine é&lteste, durch die Redequelle vermittelte sogenannte
Mare-Kyrios-Menschensohn-Christologie. Darum darf man Matth. 28,16—20 niemals als eine messia-
nische Inthronisation im Sinne der kerygmatischen Formulierungen der hellenistischen Gemeinden
verstehen. Matthius interpretiert die berithmte Stelle LXX Ps. 109,1 im Unterschied zu diesen nicht auf
die Auferstehung Jesu, sondern im Blick auf die erst zukiinftige Einsetzung des Menschensohns zum
Weltrichter im Endgericht. Wusste sich die aramdische Frithgemeinde nach den der Redequelle und
anderer vormatthdischer Sondertradition zugehdrenden partikularistischen Worten (Matth. 10,5.6.23;
15,24) noch zur nachosterlichen Missionierung Israels gesandt, so formuliert nun Matthius diesen
Willen des Menschensohnes unter Beriicksichtigung der durch die Zerstorung Jerusalems entstandenen
neuen heilsgeschichtlichen Situation. “Jerusalem bleibt bei Matthius zuriick als Endpunkt einer
Unheilsgeschichte™ (S. 388). Nach dem an Israel bereits vollzogenen eschatologischen Gericht gilt es
fiir Matthdus ein neues Heilsvolk zu sammeln: die Kirche des Menschensohnes. Aber auch sie bleibt
unter dem gerichtseschatologischen Vorbehalt. Thre auf der Lehre des Menschensohnes beruhende
Verkiindigung bleibt fiir ihre Glieder, die nun aus den Heidenvolkern stammen, verbindlich. Darum
fordern die Missionare der Matthiuskirche wie einst der Taufer am Jordan zuerst die Taufe als Zeichen
der Busse und des Eintritts in die Nachfolge und dann das Lehren und Halten alles dessen, was der
Menschensohn geboten hatte.

Die vorliegende Wiirzburger Dissertation aus der Schule Schnackenburgs beeindruckt durch ihre
reflektierte und geschlossene Konzeption und durch eine geduldige, auch wortstatistisch verfahrende
Wort- und Begriffsanalyse und leistet einen beachtlichen Beitrag zur Erhebung der matthiischen
Christologie. In der Diskussion des Buches wird man Bedenken zum Verstindnis der Redequelle
anmelden miissen und auch Fragen stellen zum durchgingigen Bestreben, dic Aussagen der Redaktion
iber die fritheren Sondertraditionen und die Redequelle in einen formalen und christologischen
Uberlieferungszusammenhang mit dem historischen Jesus und dessen Menschensohnverstindnis zu
bringen. Anerkennung verdienen auch die saubere Fertigung des Schreibmaschinendrucks, an den sich
die Augen nach etwas Ubung recht gut gewohnen, und vor allem der fehlerlos und klar dargebotene
griechische Text.

Victor Hasler, Bern



Rezensionen 371

Dieter Zeller, Juden und Heiden in der Mission des Paulus. Studien zum Rémerbrief. = Forsch. zur
Bibel, 1. Stuttgart, Kathol. Bibelwerk, 1973. 312 S.

Es ist verwunderlich, dass der Rom. im Verlauf der Kirchengeschichte die Christenheit so oft
“zuriick zur Sache” zu rufen vermochte, sind doch sein Abfassungszweck und seine theologische
Konzeption bis heute strittig geblieben. Sichtbar wird der Streit an der Interpretation der Kap. 911
des an eine mehrheitlich heidenchristliche Gemeinde gerichteten Schreibens. Die gelehrte, alle
einschligige Literatur verarbeitende Freiburger Dissertation von Dieter Zeller mdchte zur Kliarung der
“heilsgeschichtlichen” Konzeption des Paulus, sichtbar in der Polaritit Juden — Heiden, beitragen.
Bedauerlich ist, dass Zeller den im selben Jahr erschienenen epochalen Kommentar von Ernst
Kasemann (1973) nicht mehr beriicksichtigen konnte.

Kap. I (S. 37—77) befragt den Briefrahmen nach dem Abfassungszweck des Rom. Es kommt zum
Schluss, ““dass P1 mit dem R6m die Errichtung eines missionarischen Stiitzpunktes fiir sein Projekt in
Spanien vorbereiten will” (S. 75). Darum spielen “Theorie und Praxis der Mission . .. fiir den R6m
eine entscheidende Rolle” (S.77). Kap. Il (“Die Zuordnung von Verheissung und Evangelium”,
S.79-137) zeigt, dass Paulus in Kap. 9—11 ‘“anhand des Gottesvolkproblems Aussagen iiber
Verheissung und Ev(angelium)” macht (S. 135). Im zentralen Kap. III (“Die Grundlagen der
Universalitit des Evangeliums”, S. 139-201) wird deutlich, dass es Paulus um die Auswirkung der
Kyrios-Stellung Jesu Christi geht: Juden und Heiden konnen sich “zu der Tat Gottes an seinem
Christus” bekennen, “durch die das gesetzliche Leistungsprinzip hinfillig und das Heil fiir alle
entschrankt wurde” (S. 201). Nun erging das Evangelium aber zuerst an die Juden. Was hat der Jude
und Heidenmissionar Paulus dazu zu sagen? Nach Kap. IV (“Der Ubergang des Evangeliums von den
Juden zu den Heiden™, S. 202-236) ist die “Annahme der Heiden’ “‘als gnadenhaftes Hinzukommen
zum Volk der Verheissung interpretiert” (S. 219). Zuletzt geht Kap. V (“Die Heidenmission und die
Zukunft Israels”, S. 237—289) besonders auf das mystérion in Rém. 11,25ff. ein, nach dem *Israels
Heilszukunft trotz des Augenscheins gewiss ist”’ (S. 258).

Die Versuchung ist gross, aus dem Rom., besonders aus Kap. 9—11 ein heilsgeschichtliches Schema
abzuleiten. Es ist das spezielle Verdienst der Arbeit Zellers, aufgezeigt zu haben, dass wir es im Rém.
wirklich mit einem Brief, nicht mit einer systematischen Abhandlung zu tun haben: “Weil alle
Aussagen nur perspektivisch gesehen Tiefe bekommen, ldsst sich kaum eine durchgehende Geschichts-
konzeption des Pls nachzeichnen” (S. 236). So ldsst sich auch nicht fragen, “ob die Geschichte Israels
auf die Berufung der Heiden hingeordnet ist, oder umgekehrt diese ein Moment der Geschichte Gottes
mit seinem Volk sei” (S. 269). Von 11,33ff. aus stellt Zeller fest: “Da alles Handeln Gottes
doxologischen Sinn (vom Verf. herausgehoben) hat, gibt es nirgends im Feld des Geschichtlichen eine
Aura der Vollendung, etwa ein Volk, das ein anderes in sich inkorporiert. Jede Phase der
Heilsgeschichte weist iiber sich hinaus. Was wir in 15,7ff. fiir die Heidenchristen feststellten, das gilt
am Ende des 11. Kap. auch fiir die Juden: dass sic wieder von Gott angenommen werden, fiithrt recht
verstanden zu seinem Lob ... Der Lobpreis Gottes kommt aus der Dankbarkeit der grundlos
Beschenkten. Die ‘Wege’, die Gott mit den Menschen in der Geschichte geht, werden nicht riickgiangig
gemacht, sie werden auch nicht (dialektisch) ‘aufgehoben’, vielmehr soll sie der Mensch riihmend
‘erheben’, weil er nicht IEndstation sein kann™ (S. 269).

Die Arbeit Zellers setzt beim Leser sehr viel Aufmerksamkeit voraus, lohnt ihm diese aber reichlich.
Besonders hilfreich sind traditionsgeschichtliche Exkurse (S. 151155 “Die Universalitdt des Gerichts
in der jidischen Tradition”, S.163-179 *“Zum semantischen Hintergrund der ‘Gerechtigkeit
Gottes’ ). Wiinschenswert wire ecin ctwas iibersichtlicherer Aufbau der Arbeit mit eindeutigeren
Querverweisen und cin ausgebautes Schlusskapitel, das den Rom., der gezwungenermassen in kleinsten
Einheiten behandelt wird, wieder als Gesamtwerk sichtbar werden liesse. Das Register (S. 310f))
geniigt dazu nicht.

Hans Jakob Gabathuler, Sargans, Kt. St. Gallen



372 Rezensionen

Pierre Prigent, Flash sur I'’Apocalypse. = Collection Fléches. Neuchatel et Paris, Delachaux et Niestlé,
1974.114 S. Fr. 12.—.

Prigent, Neutestamentler in Strassburg, ist bereits durch seinen grossen Forschungsbericht tiber
Apk. 12 (1959) und durch seine Untersuchung “Apocalypse et liturgie” als Kenner der Johan-
nesoffenbarung hervorgetreten. Das vorliegende Taschenbuch, erwachsen aus fiinf ékumenischen
Abendvorlesungen, stellt in allgemeinverstindlicher Form, aber exegetisch korrekt die wichtigsten
Probleme der Apokalypse dar. Nach einer kurzen Einfiihrung behandelt Kapitel I (Comment lire
I’Apocalypse, S.9-27) die einleitungswissenschaftlichen Fragen: Auslegungsmethoden, Autor, Zeit
und Ort der Entstehung, Aufbau, Hauptthemen und -tendenzen der Johannesoffenbarung. Unter
Beriicksichtigung des jeweiligen Kontextes iibersetzt und exegesiert Prigent in den Kapiteln II bis V
Apk. 4f. (La vision de I’Agneau, S. 29-47), Apk. 12 (La femme, son fils et le dragon, S. 49-68), Apk.
20 (Le régne de mille ans, S. 69—88) und Apk. 21f. (La Jérusalem céleste, S. 89—111).

Das Biichlein will einer schwarmerischen, insbesondere welt- und kirchengeschichtlichen Auslegung
entgegentreten (L’interprétation chronologique, S. 10f.). Am Beispiel der zentralen Themen vom
Lamm, vom Sonnenweib, vom Millennium und vom himmlischen Jerusalem erweist der Verfasser die
historisch-kritische Exegese als Voraussetzung sachgemaisser kirchlich-religioser Vergegenwirtigung.
Der Fachexeget findet besonders im ersten Kapitel mancherlei Anregung; hier sei nur auf die
Zusammenstellung von Passamotiven in der Apokalypse verwiesen (S.22-27). Die Aufgabe einer
populiren Einfiihrung in das letzte Buch der Bibel hat Prigent glinzend geldst; hoffentlich lasst er
seinen “Blitzlichtaufnahmen”™ bald das sorgfiltig ausgeleuchtete Opus eines wissenschaftlichen
Kommentars folgen.

Otto Bécher, Mainz

Manlio Simonetti, La crisi nel I'V secolo. = Studia ephemeridis *“Augustianum’, 11. Roma, Institutum
patristicum “Augustianum”, 1975. 598 p. 18 000.

La crise arienne a suscité, ces derniéres années, des études historiques, théologiques nouvelles, qui
prétendent éclairer ce long débat par des données politiques voire sociologiques. Telle n’est pas la
préoccupation du professeur romain Manlio Simonetti, plus soucieux des problemes doctrinaux
impliqués dans “la crise arienne”, des origines aux conciles de Constantinople et d’Aquilée, en 381.
Les ariens d’Occident du Ve siécle sont hors de son champ visuel.

Un recours méthodique aux sources, bien précisées au début de chaque chapitre, développe
I’histoire doctrinale, de premiére main: la crise arienne, jusqu’au concile de Nicée (1 partie); les
réactions antiariennes et antinicéennes, en Orient et en Occident, de 326 a 360, date du concile de
Constantinople (2e partie); les nouvelles phases de la controverse, avec l’entrée en jeu des
Cappadociens, qui s’acheéve avec la victoire de I'orthodoxie et la déroute de ’arianisme oriental, au
concile de Constantinople, en 381 (3e partie).

Une analyse minutieuse des textes, menée avec acribie, loin des idées recues, des licux communs et
de toute systématisation, avec une compétence mirie par nombre d’études partielles, établit la qualité
de cette histoire doctrinale, lourde de conséquences pour I'unité de la catholicité mais aussi pour
I’unité de lorient chrétien.

L’influence de Lucien d’Antioche sur la pensée d’Arius nous semble exagérée; la théogonie des
gnostiques plus que la pensée d’Origéne, trop mise en cause, explique les théses audacieuses d’Arius. La
sympathie que I’hérésiarque rencontre au Proche-Orient semble provenir de considérations tactiques,
de rivalités de métropoles plus que de préoccupations doctrinales. Antioche voit avec satisfaction
Alexandrie en difficulté.

Telles sont quelques réflexions suscitées par ce monument d’érudition, élevé par un maitre.

Adalbert Hamman, Besancon



Rezensionen 373

Marion W. Conditt, More Acceptable than Sacrifice. Ethics and Election as Obedience to God’s Will in
the Theology of Calvin. = Theologische Dissertationen, hrsg. von Bo Reicke, 10. Basel, Fr.
Reinhardt, 1973. 157 S. Fr. 16.80.

Der Verfasser war 195661 Student an der Universitit Basel, und Referent der vorliegenden
Dissertation war Karl Barth. In der Darstellung liasst Conditt Calvin selbst sprechen. Er benutzt fast
keine Literatur abgesehen vom Corpus Reformatorum. Nur an der Erwihlungslehre des Reformators
iibt er Kritik, und zwar von einem Barth’schen Gesichtspunkt aus.

Das Wesen des christlichen Lebens ist nach Calvin ein fréhlicher und dankbarer Gehorsam
gegeniiber dem Gebot Gottes. “Without gratitude, obedience was not free or genuine” (S. 11). Calvins
Unterscheidung zwischen einem verborgenen und einem in Christus geoffenbarten Willen Gottes lasst
aber Fragen in der Glaubenserfahrung des Christen entstehen, die in Christus selbst keine Antwort
finden konnen (S. 95). Dies entspricht nicht der Heiligen Schrift, sondern der persénlichen Erfahrung
des Reformators, niamlich, dass nicht alle Menschen den Heiligen Geist empfangen und Glieder am
Leibe Christi werden. Der verborgene Wille Gottes entscheidet die Erwihlung oder die Verwerfung der
Menschen unabhingig vom erlosenden Werk Christi. In dieser Weise wird die auch fiir Calvin zentrale
Bedeutung des Kreuzes abgeschwiicht. “The glory of God which Calvin could not clearly see in Christ’s
death for all men must therefore be acknowledged in the death of the reprobate as a contrast to the
life of the elected Church™ (S. 124). Der Gott, der seine volle Gottheit dem Kreuz nicht unterwirft,
will auch nicht, dass alle Menschen an seiner Wohltat in Jesus Christus teilhaben.

Die Pridestinationslehre erschwerte jede Missionspredigt unter den Unglidubigen. “The contrast
between us and the rest of mankind as seen by Calvin, does not serve as an incentive to glorify God by
proclaiming His goodness to the world in Christ. Rather, he says it reveals more fully how
incomprehensible is God’s goodness towards us” (S.125). Es war alles andere als leicht, den
Verworfenen das christliche Leben der Erwihlten zu erklidren. ““A certain restraint was perceived even
in Calvin’s description of the positive aspects of living for others. For he was not able to forget that
God did not elect to eternal salvation all the men that a believer would meet and call to faith™
(S. 150).

Was das politische Leben des Christen anbelangt, so bezieht sich Conditt nur auf die Lehre Calvins,
ohne sich mit Max Weber und dessen Schule auseinanderzusetzen.

Valdo Vinay, Roma

Willem Nijenhuis, Ecclesia reformata. Studies on the Reformation. = Kerkhistorische bijdrage, 3.
Leiden, Brill, 1972. VIII + 220 S. GId. 56.—.

Der Verfasser der Dissertation ‘“‘Calvinus oecumenicus” (1958) legt mit diesem Buch eine
Sammlung von Studien auf Englisch vor, die grosstenteils bereits auf Niederlindisch in niederldn-
dischen Fachzeitungen erschienen, fiir diese Veroffentlichung aber teilweise erweitert und auf den
neuesten Stand der Forschung gebracht worden sind. Zum ersten Mal vorgestellt werden folgende
Aufsiatze: 1. “Bucer and the Jews”, 2. “Beza’s treatise ‘De triplici episcopatu’ “(Textausgabe mit einer
guten Einfiihrung und englischer Ubersetzung) und 3. “The controversy between Presbyterianism and
Episcopalianism surrounding and during the Synod of Dordrecht”.

Wie schon der Titel des Buches verrdt, kreisen die meisten Beitrdge um das grosse Thema
Reformation; sie schliessen dabei zurecht unter dem Begriff “‘ecclesia reformata’” nicht nur die
“reformierte”, sondern auch die “lutherische” Kirche ein. Der zeitliche Rahmen reicht von dem
16. Jahrhundert bis in die ersten Jahrzehnte des 17. Jahrhunderts (so neben dem erwidhnten Beitrag
liber ““Presbyterianism and Episcopalianism’ das Kap. 8: “Coornhert and the Heidelberg Catechism™).
— Im einzelnen untersucht werden: die Spuren lutherischer Abendmahlsauffassung bei Thomas
Cranmer (Kap. 1); einige bemerkenswerte historische Argumentationen in Butzers ““Judenratschlag”
(Kap. 2); Calvin und die Symbole der alten Kirche (Kap. 4). In der letztgenannten Studie behandelt
Nijenhuis den bekannten Konflikt Calvins mit Pierre Caroli in den vierziger Jahren, ein nicht
unwesentliches Vorspiel fiir den spiteren FFall Servet.



374 Rezensionen

Uberhaupt ist der Genfer Reformator Calvin eine zentrale Figur dieses Bandes. So geht ein weiterer
Beitrag auf seine Haltung der Confessio Augustana sowie der C. A. Variata gegeniiber ein und
beleuchtet in diesem Zusammenhang Calvins Zeit in Strassburg, seine Teilnahme an den Religionsge-
sprachen in Worms (1541) als Gesandter des Herzogs von Liineburg, ausserdem teilweise die
Kontroverse Calvins mit den Nachfolgern Luthers im zweiten Abendmahlsstreit. Eine andere stark
iiberarbeitete Studie untersucht Calvins Toleranzvorstellungen (Kap. 6: “Calvin’s life and work in the
light of the idea of tolerance”) anhand einiger Beispiele: z.B. der Genfer Kirchenzucht, der
Kontroverse Castellio-Calvin im Jahre 1543, der Frage des Abendmahls, dem Fall Bolsec und
schliesslich am ausfiihrlichsten am Fall Servet und der damit verbundenen Auseinandersetzung
zwischen Calvin und Castellio. Wichtige neue Erkenntnisse werden in diesem Zusammenhang nicht
erbracht.

Insgesamt gesehen darf man dem Verfasser dankbar dafiir sein, dass er mit diesem Buch einige
seiner Studien einer grosseren Offentlichkeit zuginglich gemacht hat, zudem in der allgemein
verstiandlicheren englischen Sprache. Die zahlreichen Fussnoten dokumentieren die Belesenheit und
griindliche Arbeitsweise Nijenhuis’; der erwiihnte Beitrag iliber Bezas “De triplici episcopatu” zeigt
dariiber hinaus die philologischen Fihigkeiten des Verfassers und seine Kenntnis der Bibel und der
Patristik.

Uwe Plath, z.Zt. Uelzen

Harald Knudsen, Gottesbeweise im Deutschen Idealismus. Die modaltheoretische Begriindung des
Absoluten dargestellt an Kant, Hegel und Weisse. = Theol. Bibliothek Topelmann, 23. Berlin, de
Gruyter, 1972. VI + 280 S. DM 64.—.

Wie verhilt sich die Freiheit Gottes zum menschlichen Denken? Wie kann sich die Freiheit Gottes
im menschlichen Denken darstellen? Die Fragen, die damit aufgeworfen sind, betreffen gleicher-
massen die Grundlagen jeglicher Philosophie wie Theologie. Wer sie diskutieren will, wird sich aber
unweigerlich mit dem Erbe der idealistischen Philosophie befassen miissen. Knudsen behandelt sein an
sich historisches Thema denn auch so, dass dessen systematische Aktualitiat fiir den aufmerksamen
Leser stets sichtbar ist.

Fiir die Zeit des Idealismus lassen sich diese Fragen sehr gut unter dem Gesichtspunkt der
“modaltheoretischen Begriindung des Absoluten™ darstellen. Ob man das Verhiltnis zum Absoluten
vom Begriff des Seins Gottes ausgehend zu klidren sucht oder aber von der endlichen menschlichen
Subjektivitit aus, die in der Selbstreflexion ihr eigenes Sein und den Ursprung des Seins tiberhaupt
ergrinden moéchte, — immer stellt sich die Frage nach der Verlasslichkeit und Reichweite der
Aussagen. Und immer liegt ein Knotenpunkt der Uberlegung in der modaltheoretischen Frage nach
dem rechten Verhiltnis von Moglichkeit, Notwendigkeit und Wirklichkeit.

Die drei Denker, die Knudsen darstellt, haben auf diese Frage ganz unterschiedliche Antworten
gegeben. Fiir Knudsen hat dabei wohl Kant den grossten Stellenwert. ““Kant schliesst: In der
theoretischen Philosophie hat Sein einen legitimen Objektivititscharakter nur als empirisch Gegebenes
... Gott ist kein Objekt moglicher Erfahrung. Deshalb miissen die Bestimmungen seiner Existenz auf
einer andern Ebene erfolgen, als es die Gebundenheit der Subjektivitit an die Anschauung bei den
iibrigen Seinsaussagen vorschreibt, die objektiv giiltig sein sollen. Die K(ritik) d(er) r(einen) V(ernunft)
zieht diese Konsequenz der Idealisierung des Gottesbegriffs. Die Seinsaussagen iliber die meta-
physischen Gegenstinde ‘Gott’ und ‘Freiheit’ gehen ihres Objektivitiatscharakters verlustig. Auch wenn
in der praktischen Philosophie der Rest einer in den Kritizismus nicht integrierbaren Metaphysizitit
und Faktizitat Gottes iibrigbleibt, wird dieser Rest doch sogleich als eine hypothetisch vorausgesetzte
und deshalb objektiv nicht beweisbare, nichtsdestoweniger denknotwendige Grundlage der Postulaten-
theorie gedeutet” (S.268f.). Mit diesen kritizistischen Uberlegungen, in denen die traditionclle
Ontotheologie zerstort wird, bleibt Gottes Freiheit als Moglichkeit zwar gewahrt, sie ist aber insofern
auch grundsatzlich gefihrdet, als sie nur ““konstruiert™ ist: ausgehend vom transzendentalen Modell der
endlichen Subjektivitdt und der sich daraus ergebenden Modalititsanalyse.



Rezensionen 375

Eine dhnliche Zwiespailtigkeit ergibt sich bei Hegel: Ist “‘Freiheit auch dann noch Freiheit. . . .,
wenn das System der Notwendigkeit ihr die Struktur vorschreibt”? (S. 271). Hier hat Chr. H. Weisse
cingesetzt und versucht, Hegels Dialektik so zu verbessern, dass das Problem der Freiheit Gottes 16sbar
wird. Nach Knudsen hat er dabei allerdings keinen Erfolg gehabt.

Aus Knudsens Darstellungen resultiert keine Problemlésung, wohl aber ein Hinweis darauf, wie
heute die Frage nach der Freiheit Gottes philosophisch angegangen werden sollte: “Somit er6ffnen
weder das auf sich selbst gestellte Denken des transzendentalen Subjekts Kants, noch auch ein im
Absoluten und als Absolutes begriindetes Denken den Zugang auf einen hinreichenden Begriff von
Gottes Freiheit. Das philosophische Denken scheint hier an seine Grenze gckommen zu sein, iiber die
hinauszugehen ihm Kant verwehrt, wahrend Hegel sie einzuebnen sich anschickt. Die Frage nach Gott
gewidhrt sich dem Philosophen jedoch gerade auf dem schmalen Grat zwischen beiden Ansitzen”
(S. 273).

Die Arbeit ist ausserst folgerichtig und geschlossen. Eine Kehrseite dieser Geschlossenheit liegt aber
darin, dass jegliche Hinweise auf Dinge, die sich nicht immanent aus den behandelten Werken oder
Denkansitzen ergeben, fehlen. Weder in Bezug auf den historischen Untersuchungsgegenstand, noch
was den Aktualititsaspekt von der Fragestellung betrifft, wird sichtbar, in welchem Zusammenhang
philosophische Probleme mit der sozialen und geistigen Situation der Zeit stehen. Wer das Bediirfnis
hat zu sehen, wie und ob alles auf den Fiissen steht, muss die dazu notwendige Arbeit selbst leisten.
Knudsen ldsst ihn dabei wenigstens insofern nicht ganz im Stich, als sein Werk vielfdltigste Anstosse
und Einsichten vermitteln kann.

Hans Rudolf Schar, Kirchlindach, Kt. Bern

Walter Jacob, Christianity through Jewish Eyes. The Quest for Common Ground. New York, Hebrew
Union College Press, 1974. X + 284 S. § 12.50.

Der Verfasser ist Rabbiner in Pittsburgh und interessiert sich fiir den jiidisch-christlichen Dialog,
der erstaunlicherweise und trotz jahrhundertelangem Nebeneinanderleben der Mutter- und Tochter-
religion erst vor ca. 200 Jahren begonnen hat. In 17 kurzen Monographien skizziert, wiirdigt und
kritisiert Jacob die Gedanken fiihrender Juden, die sich mit dem Christentum auseinandergesetzt
haben, angefangen bei Mendelssohn und bis zu heutigen Zeitgenossen gehend. Wertvoll ist, dass
zahlreiche Zitate die Schilderungen Jacobs belegen und beleben. Unter den aufgefiihrten jiidischen
Autoren sind “‘orthodoxe” seltene Ausnahme; dass immerhin auch von solchen die Rede sein kann, ist
ein erfreulicher Fund.

Zeichnen sich die fritheren jiidischen Autoren durch eine apologetische Haltung gegeniiber einem
antijildischen Christentum aus, so kommt bei spateren mehr das Interesse an gemeinsamem Ursprung
(“‘common ground”) und an gemeinsamem Ziel zum Ausdruck. Bei einigen jiidischen Forschern findet
sich interessanterweise auch eine positive Wertung des Apostels Paulus.

Der Autor ist eher enttauscht dariiber, dass Leute wie Buber, Rosenzweig, Hermann Cohen u.a.
nicht mehr Antwort von christlicher Seite erhalten haben, ja dass das jlidisch-christliche Gesprich in
diesen zwei Jahrhunderten eher ein Treten-an-Ort einiger weniger ist. Er sucht nach Griinden dafiir
und sicht sie auf beiden Seiten. Es kann hier bedauert werden, dass in Jacobs Buch neueste christliche
Stimmen noch nicht gewilirdigt werden konnten (z.B. das Dokument der franz. Bischofe von 1974, die
kiirzliche Vernehmlassung des Vatikans und vor allem die Studie der Kommission *“Kirche und
Judentum” der Evang. Kirche in Deutschland, die 1975 verdffentlicht wurde).

Die Liste der jiidischen Autoren ist nicht vollstindig. So mag der deutschsprachige Leser vermissen,
dass Shalom Ben Chorin nicht beriicksichtigt ist. Und es ist sehr wohl moglich, dass der eine oder
andere durch Jacob verzeichnet ist. Aber selbst in diesem Falle behilt das Buch seinen hohen Wert. Ich
sehe diesen darin, dass der Leser begierig wird, die in diesem Buche dargestellten Personlichkeiten und



376 Rezensionen

ihre Gedanken besser, grindlicher kennen zu lernen. Jacobs Buch kénnte der Ansporn zu einer Fiille
von Spezial-Studien werden® .
Heinrich O. Kiihner, Basel

! In den “Notes” im Anhang sind diejenigen zu den Kapiteln 16 und 17 verwechselt. — Der
Tibinger Judaist Mayer heisst weder Richard (S. 148), noch Reinhart (S. 261), sondern Reinhold.

Aloys Klein, Glaube und Mythos. Eine kritische, religionsphilosophisch-theologische Untersuchung des
Mythos-Begriffs bei Karl Jaspers. = Abhandl. z. Philosophie, Psychologie, Soziologie der Religion u.
Okumene, 26. Miinchen, F. Schéningh, 1973. XXVI + 246 S. DM 28.—.

Einmal mehr zeigt sich in dieser von Heinrich Fries angeregten und im WS 1971/72 der Miinchner
theologischen Fakultdt vorgelegten Dissertation, dass katholische Theologie und Jasper’sche Philo-
sophie einander ebensosehr mit bis zu Bewunderung gehendem Interesse wie mit letztlich radikaler
Ablehnung begegnen. Wie aus den Anmerkungen und dem Literaturverzeichnis zu ersehen ist, gibt es
bereits eine lange Reihe katholischer Theologen, die sich schon bisher eingehend mit Jaspers befasst
haben, und zwar gerade auch unter dem Gesichtspunkt der Frage nach der Bedeutung des Mythos und
der Moglichkeit seiner Verwendung als Symbol, auf die sich Kleins Behandlung von Jaspers’
Philosophie zuspitzt.

In einem ersten Teil befasst er sich mit dem Mythischen als psychologischem Phianomen, wofiir er
sich besonders auf die psychologischen und psychiatrischen Schriften Jaspers’ bezieht, um dann erst,
nachdem er in einem zweiten den Mythos als Gegenstand und Medium von Jaspers’ Philosophie im
Ganzen erortert hat, in einem Schlussteil recht eigentlich die religionsphilosophische und theologische
Auseinandersetzung mit Jaspers in Angriff zu nehmen. Die negativ-kritische Einstellung Jaspers’ als
Objektivierung des Nichtobjektivierbaren der Transzendenz wird hier wohl in positivem Sinne
anerkannt, sein positives Verstindnis mythischer Symbole als Chiffer der Sprache der Transzendenz
fiir Existenz dagegen negativ beurteilt, weil es dem illo tempore erfolgten Heilsfaktum des christlichen
Glaubens nicht entspreche, sondern diesen in ein bloss menschliches Selbstverstindnis aufldse.

Es ist das eine Situation, die uns aus der von protestantischer Seite mit Jaspers gefiihrten
Diskussion, die denn auch von Klein herangezogen wird, reichlich bekannt ist. Der Unterschied
zwischen Kleins Abwehr von Jaspers’ in der Linie Lessings und Kants liegenden ““Aufklidrung” und der
auf protestantischer Seite versuchten besteht nur darin, dass ihm dazu eine Analogia entis-Spekulation
zur Verfiigung steht, auf die protestantische Theologie sich von ihrer Ablehnung der natiirlichen
Theologie her nicht einlassen kann, wihrend Klein sie noch in einer von keinem Transzendentalismus
angefressenen thomistisch-scholastischen vatikanischen Weise vertritt. Aber nachdem die Mauer des
Mythos durchbrochen und das trojanische Pferd mit den Chiffernlesern eingebracht ist, ist wohl auch
Roms Schicksal samt demjenigen einiger nichtromischer Provinzstidte besiegelt, zumal wenn der
Abwehrkampf mit so stumpfen Waffen gefiihrt wird, wie es hier und anderswarts geschieht.

Fritz Buri, Basel

Horst W. Beck, Die Welt als Modell. Gegen den Mythos vom geschlossenen Weltbild. Wuppertal, Rolf
Brockhaus, 1973. 84 S. DM 3.95.

Was der Verfasser in seinem grosseren Werk Weltformel contra Schopfungsglaube. Theologie und
empirische Wissenschaft vor einer neuen Wirklichkeitsdeutung (1972) eingehend entfaltet und
begriindet hat, hat er hier kiirzer und allgemeinverstandlich skizziert. Die miteinander konfrontierten
Meinungen sind bekannt: “Das mythische biblische Weltbild ist mit dem modernen wissenschaftlichen
Weltbild schlichtweg unvertriglich ...” Beck antwortet: “Die Konfrontation eines sogenannten
veralteten biblischen Weltbildes mit einem sogenannten in sich geschlossenen Weltbild der Tatsachen-
wissenschaften markiert ein Scheinproblem” (S. 3). Nach Beck ist das ein Scheinproblem, weil —



Rezensionen 377

anders als bei einer naiven Behauptung der einen Stellung und Ausschliessung der anderen — beide
Positionen falsch sind.

Im biblischen Bereich kénnen die zeitbedingten Vorstellungsformen des Glaubenszeugnisses kaum
bestritten werden, diese aber sind von den Grundlinien des bezeugten Gott-Mensch-Welt-Verhiltnisses
zu unterscheiden, welche unabhangig von den weltbildhaften zeitbedingten Vorstellungsformen sind.
Zwar entmythologisiert die Bibel selbst und “fiihrt einen Kampf gegen den verdinglichenden
Gotzenglauben der heidnischen Umwelt”. Der wahre Stein des Anstosses ist die biblische Unterschei-
dung zwischen sichtbarer und unsichtbarer Wirklichkeit: Rom. 1,20; 2. Kor. 4,18; Kol. 1,15-16;
1. Tim. 1,17; besonders Ps. 139, wo die wirkliche Bedeutung gelost ist von einer naiven
Drei-Stockwerks-Vorstellung (S. 29f.). Auf der anderen Seite miissen alle naturwissenschaftlichen
Fragen durch die wissenschaftliche Methode beschrankt werden. In der Biologie liegt etwa die Grenze
des Darwin’schen Entwicklungsmodells beim geheimnisvollen Lebenstrieb oder im ungelésten Problem
der Urzeugung, und die “unerkldrbare” Innenseite des Lebens zeigen die Grenzen von physikalisch-
chemischen Modellen und fiihren zur schon erwiahnten biblischen Unterscheidung (S. S7ff.).

“Die Summe der naturwissenschaftlichen Erkenntnis fiihrt zu keinem geschlossenen, in sich
gerundeten Grundbild, das etwa das biblische Urbild des Schopfungsglaubens und des Glaubens an den
Gott, der frei mit den Weltbedingungen und Menschen handelt und damit Geschichte erst setzt, aus
den Angeln heben kénnte.”” — “Die von unwissenschaftlichen Voraussetzungen und Verabsolutierun-
gen entschlackte, bewihrte, physikalische, biologische, ja auch psychologische Erkenntnis mit ihren
Anwendungen in Medizin, Psychotherapie, Paddagogik, Sozialtechnik und mechanischer Technik ist
nicht nur nicht widerstindig zu dem aus biblischer Offenbarung gewonnenen Grundbild, sondern hat
voll und ganz Platz in dem viel tieferen und weiteren Welt-Gott-Mensch-Bild, das die Offenbarung der
Bibel enthiillt” (S. 81ff.).

Was wir hier kurz andeuten, wird in diesem Buch eingehend besprochen von einem Gelehrten, der
sowohl die naturwissenschaftliche wie die religionswissenschaftliche Sprache beherrscht.

Ed L. Miller, Boulder, Colorado

Franz Bockle & Ernst-Wolfgang Bockentorde (Hrsg.), Naturrecht in der Kritik. Mainz, Griinewald,
1973.324 S. DM 39.—.

Das Naturrecht, das in den Jahren nach 1945 lebhaftes Interesse vornehmlich im deutschsprachigen
Raum auf sich zog, wird seit Jahren in zunehmendem Masse kritisiert. Diese Tatsache ist das Thema
des vorliegenden Sammelbandes mit 13 Beitrdgen von 12 engagierten Autoren. Es schrieben neben den
Herausgebern: Andreae, Hollerbach, Franz-Xaver Kaufmann, Luhmann, Noonan, Oeclmiiller, Otte,
Pfirtner, Spaemann und Specht. Entsprechend breit gefichert sind die Themen, die von den
Voraussetzungen bis zu den Wirkungen cinschliesslich aktueller Fragen des Naturrechts reichen. Dabei
werden neben rein juristischen Fragestellungen psychoanalytische und soziologische Aspekte behan-
delt. Allen Autoren gemeinsam ist ihre Kritik am hergebrachten Verstindnis zugunsten eines
Naturrechts, das hecutige Probleme losen hilft. Franz Bockle schreibt im Klappentext: “Das
Grundanliegen der Naturrechtslehre war stets dasselbe, niamlich die objektive Begriindung einer
sozialen Ordnung. Dass diese mit dem Hinweis auf den vieldeutigen Begrift ‘Natur’ geschah, hat . . . das
ganze Unternehmen bei vielen in Misskredit gebracht. Das eigentliche Anliegen hat aber durch nichts
an Aktualitit verloren.”

Zielsetzung, Breite und klare, offene Behandlung des Themas schaffen ecine gute Voraussetzung
dafiir, dass das Grundziel des Bandes, die naturrechtliche Diskussion ein Stiick weiter zu bringen,
errcicht wird. Zugleich lassen sie den Band zu einer Informationsquelle fir breitere Leserschichten
werden. Dieser wendet sich dementsprechend ausdriicklich nicht nur an die betroffenen Fachdiszi-
plinen und deren Studenten, sondern auch an Politikwissenschaftler und Bibliotheken von Akademien.

Ulrich Nembach, Hofgeismar



	Rezensionen

