
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 6

Artikel: Was ist Fundamentaltheologie?

Autor: Flury, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was ist Fundamentaltheologie?

Wer die Titelfrage mit Hilfe der dritten Auflage von Rel. Gesch. Geg. zu beantworten
sucht, findet dort kein eigenes Stichwort. Er muss das Register bemühen und wird dort
auf die Artikel Apologetik V. Katholische Apologetik, und Theologie III. Katholische
Theologie verwiesen. So könnte also der evangelische Theologe, wenn er nicht gerade

kontroverstheologisch interessiert ist, sich mit dem Stillschweigen des Lexikons zufriedengeben

und dieses Fach getrost der katholischen Theologie überlassen? Aber der terminus
ist neuerdings auch in der evangelischen Theologie heimisch geworden1. Und zu fragen ist

weiterhin, ob nicht die Sache der Fundamentaltheologie auch in evangelischer Theologie
mit betrieben wird, vielleicht unter anderem Namen, oder gleichsam als "Stiefkind", das

vorzuzeigen man sich schämt. Wenn im folgenden an einigen Beispielen der katholischen
Fundamentaltheologie ihre Arbeitsweise und ihr Gegenstand skizziert werden soll, so

auch in der Hoffnung, implizit wenigstens auf diese Fragen eine Antwort zu geben2.
G. Ebeling hat sich auch mit der Geschichte des Namens befasst. Die ersten Werke

dieses Titels erschienen um I8603. Die Verwendung des Begriffs stammt aber, wie

Ebeling aufzeigt, aus der evangelischen Theologie4. Mit einer Bedeutungsänderung, die ja
schon der Titel kennzeichnet, treten diese Werke die Nachfolge der Apologetik-Handbücher

an. Das ist auch der Tenor der katholischen Autoren: "Die Bezeichnung F. ist
heute an die Stelle der früher so genannten Apologetik getreten es will zum Ausdruck
gebracht werden, dass diese (sc. die Apologetik) in einer umfassenderen theologischen

1
Besonders durch die Arbeiten G. Ebelings, vgl. den Untertitel zu Wort und Glaube, 2 (1969),

dort auch S. IV und 104, sowie ders., Erwägungen zu einer evangelischen Fundamentaltheologie: Zs. f.
Theol. u. Ki. 67 (1970), S. 479-524.

2 Einen ersten Überblick über Geschichte und Tendenz der katholischen Fundamentaltheologie
bieten, neben den meisten Fundamentaltheologien selbst, die Zeitschrift Concilium, 5 (1969),
S. 417-495; H. Fries, Apologetik, V. Katholische Apologetik: Rel. Gesch. Geg. 1 (19573), Sp. 452ff.;
ders., Fundamentaltheologie: Sacramentum mundi, 2 (1968), s.v.; J. Schmitz, Die Fundamentaltheologie

im 20. Jahrhundert: H. Vorgrimler (Hrsg.), Bilanz der Theologie, 2 (1969), S. 197-245;
A. Gaboardi, Teologia fondamentale: Problemi e orientamenti (1957), S. 57-103; G. Söhngen & H.

Vorgrimler, Fundamentaltheologie: Lex. Theol. Ki., 4 (I9602), Sp. 451-460; E. Gössmann,
Fundamentaltheologie und Apologetik: E. Neuhäusler & E. Gössmann (Hrsg.), Was ist Theologie? (1966),
S. 25-52.

3
Vgl. Ebeling (A. 1), Erwägungen, S. 498.

4
Ebeling, ebd. - Eine Spur scheint noch etwas weiter in die katholische Theologie

zurückzuweisen. Es gibt ein Werk Friedrich Brenner's (1784-1848), das zuerst unter folgendem Titel
erschien: Freye Darstellung der Theologie in der Idee des Himmelreichs. Oder: Neueste katholische
Dogmatik nach den Bedürfnissen unserer Zeit, 1-3 (1815-18). Eine erste Umarbeitung davon
erschien unter dem Titel Katholische Dogmatik, 1-3 (1826-29; Nachdruck 1831). Eine nochmals
umgearbeitete und erweiterte Auflage trägt den Titel System der katholischen speculativen Theologie,
(1837-38). Der zweite Band dieses Werkes trägt nun auch den Titel Fundamentierung der
katholischen speculativen Theologie, während der erste Band die Construction der katholischen
speculativen Theologie zu leisten hat. Es erschienen dann noch eine dritte Auflage (1844) mit dem
Titel Katholische Dogmatik, oder System der katholischen speculativen Theologie, und zu dieser
Auflage Nachträge (1847). Gerade die Schwankungen im Titel dieser Werke mögen ein Hinweis sein,
dass hier der Begriff Fundamentaltheologie in statu nascendi greifbar wird. Leider war es mir nicht
möglich, die angegebenen Werke zu einer genaueren Prüfung zu beschaffen. Besonders interessant
dürfte die Untersuchung des Zusammenhangs zwischen der Construction und der Fundamentierung
der spekulativen Theologie sein. Interessant ist auch, dass eine der Aufgaben der Fundamentaltheologie

im ersten Titel schon angesprochen wird, wenn es heisst: Nach den Bedürfnissen unserer
Zeit.



352 J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie?

Überlegung aufgenommen" wird5. Werke, die beide Bezeichnungen im Titel tragen,
bestätigen diese Kontinuität6.

Auch wenn so die Entstehungsgeschichte leicht zu erklären scheint, handelt es sich hier
nicht nur um eine simple Namensänderung, und der Wechsel von Apologetik zu
Fundamentaltheologie verrät mehr als einfach einen Übergang von einer streitsüchtigen zu
einer mehr friedfertigen Disziplin. Die Jahre des ersten Auftretens des Namens waren ja
für die katholische Theologie eine recht bewegte Zeit (1860—1870). Schon die
Stichworte Syllabus und Vatikanum I vermögen das zu zeigen.

Der Syllabus seu collectio errorum modernorum7, ausgegangen am 8.12.1864 als

Anhang zur Enzyklika Pius' IX. "Quanta cura", hatte sich nicht mehr und nicht weniger
zum Ziel gesetzt, als in einer Art Katalog die ganzen modernen Zeitströmungen zu
beurteilen und zu verurteilen. Am besten zeigt das der letzte verurteilte Satz: "Romanus
Pontifex potest ac debet cum progressu, cum liberalismo et cum recenti civilitate sese

reconciliare et componere8." In engem Zusammenhang mit diesen Bestrebungen, dem
Eindringen moderner Strömungen in die Kirche Halt zu gebieten, stand auch die

Einberufung eines Konzils. Wie es sich schon im Syllabus gezeigt hatte, blieb Pius IX.
"damit zwangsläufig von Anfang an auf dem Boden einer defensiven Konzeption ."9.
Bei einer ersten Sondierung, nicht zufällig zwei Tage vor Ausgehen der Enzyklika und des

Syllabus, erhielt der Papst unter anderem zur Antwort: "Diesmal sei es, im Unterschied
zu früheren Konzilien, nicht damit getan, dass diese oder jene einzelne Lehrabweichung
verurteilt werde, da die Fundamente der Religion schlechthin in Frage gestellt
seien10." Es handelte sich also nicht mehr darum, mit der Apologetik einzelnen
gefährdeten Aussenwerken zu Hilfe zu kommen oder gar offensiv gegen den Zeitgeist und
seine Folgen anzutreten, sondern das Hauptgebäude selbst war in seinen Fundamenten
bedroht. Die -ismen, die der Syllabus zu treffen versuchte, waren nun schon in den Raum
der Kirche gelangt, ja es gab Leute, die forderten, die Kirche selbst solle sich darauf
einlassen11. M.a.W. der Boden des Glaubens selbst war bedroht, in gleicher Weise aber
auch die Fundamente der Theologie. Diese Fundamente galt es nun neu zu gründen, und
das wurde die Aufgabe der Fundamentaltheologie. Sie erhielt durch die Definitionen des

Vatikanum I ungeheuren Aufschwung, zugleich auch einen klar vorgezeichneten Weg12:

"Neque solum fides et ratio inter se dissidere numquam possunt, sed opem quoque sibi

5 Fries (A. 2), Fundamentaltheologie, Sp. 140.
6 Z.B. H.Felder, Apologetica sive Theologia fundamentalis, 1-2 (1923); R. Garrigou-Lagrange,

Theologia fundamentalis, pars apologetica. De revelatione, 1-2 (19293 ; 19313 ); Th. Specht, Lehrbuch
der Apologetik oder Fundamentaltheologie, hrsg. von G. Bauer (19242); J. Hasenfuss, Glauben, aber
warum? Fundamentaltheologie/Apologetik, =Der Christ in der Welt, 3, 9 (1963).

7
So der Titel in H. Denzinger, Enchiridion symbolorum 197 33S), § 2901; vgl. dazu auch

R. Voelzel, Syllabus: Rel. Gesch. Geg., 6 (1962), Sp. 538f.; W. von Loewenich, Der moderne
Katholizismus vor und nach dem Conzil (19702 S. 32ff.

8 Syllabus Nr. 80, Denzinger 2980; vgl. Voelzel (A. 7).
9

R. Aubert, Vaticanum I: Gesch. der ök. Conzilien, 12 (1965), S. 15, dort auch Lit. zu
Vaticanum I; ebenso bei K. G. Steck, Vaticanum: Rel. Gesch. Geg., 6 (1962), Sp. 1239-45;
Loewenich (A. 7), S. 37ff.

10 Aubert (A. 9), S. 50; Heraushebung von mir.
11

Vgl. Syllabus Nr. 80. Es handelt sich um Strömungen, die besonders im deutschsprachigen
Bereich unter den Theologen wirksam waren. Der Wechsel im Angriffsziel auch bei Felder (A. 6),
S. 18.

12 Gaboardi (A. 2), S. 66; Dei filius und Pastor aeternus "possono considerarsi corne il
coronamento e la base per la teologia fondamentale". Etwas anders Schmitz (A. 2), S. 199.



J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie? 353

mutuam ferunt, cum recta ratio fidei fundamenta demonstret. ,"13 Das Konzil
bestimmte die Hilfe der ratio aber noch genauer: Gott verband seine Offenbarung mit
"argumenta externa". Darunter sind im Besonderen Wunder und Weissagungen zu
verstehen, die als "divinae revelationis signa sunt certissima et omnium intelligentiae
accomodata"14. Damit bestätigte das Konzil, "que la valeur des signes de crédibilité peut
être saisie par tous les hommes, même s'ils ne sont pas encore croyants"15. Natürlich ist
hier streng zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit zu scheiden16. Mit der Möglichkeit ist
aber auch die Aufgabe gegeben: die Theologie in dieser Weise zu begründen, dass die

Glaubwürdigkeit der Glaubensgegenstände jedem mit intelligentia begabten Wesen

einsichtig ist, und so jeder Widerstand und jeder Einwand dagegen als unbegründet
dahinfällt. Als Instrument dafür steht der Fundamentaltheologie die allen Menschen

gemeinsame ratio zur Verfügung. Damit war dieser neue Zweig der theologischen
Wissenschaft konstituiert, hatte sich konstituieren müssen, um der angefochtenen Kirche,
dem Glauben und der Theologie zu Hilfe zu eilen, hatte sich konstituieren können, da ihr
ein Formal- und ein Materialobjekt vorlag. Nur allmählich setzte sich diese "neue"
Wissenschaft gegen die "alte" Apologetik durch, bzw. nahm sie in sich auf, ist ja nicht
umsonst das 19. Jahrhundert als "grosses Jahrhundert der Apologetik" bezeichnet
worden17. Noch bis weit ins 20. Jahrhundert wurden Fehrbücher der Apologetik
geschrieben, was natürlich besonders den Autoren leicht fiel, die eine Deckungsgleichheit
der beiden Disziplinen behaupteten.

1.

Die klassische18 Fundamentaltheologie war als junge Disziplin noch nicht völlig
abgegrenzt und auf ein bestimmtes Vorgehen eingeschworen, und die Bestimmungen von
Fundamentaltheologie waren besonders in Abgrenzung oder Nicht-Abgrenzung zur
Apologetik sehr fliessend. Auch wenn sich einzelne Lehrbücher bis in die Paragraphen
hinein gleichen, zeigen sich da Unterschiede. M. Nicolau bezeichnet Theologia fundamen-
talis als übergeordnete Wissenschaft. Sie besteht aus einem ersten Teil, Apologetica, der
die Traktate De revelatione Christiana und De Ecclesia Christi enthält, sowie einem
zweiten Teil, der einen mit der dogmatischen Theologie gemeinsamen Gegenstand
behandelt: De fontibus revelationem continentibus19. Ähnlich schreibt S. Weber, für den
die Fundamentaltheologie aus Enzyklopädie, Apologetik, biblischer Einleitung und
Patrologie besteht20. F. Straubinger behandelt die beiden Namen als praktisch
synonym21. B. Goebel unterscheidet in seinem Literaturverzeichnis zwischen Werken mit

13
Denzinger 3019; vgl. dazu bes. die Untersuchung R. Auberts, Le problème de l'acte de foi,

Univ. Cath. Lov. Diss. Ser. 2, 36 (19502), S. 131-219 (19533).
14

Denzinger 3009.
15 Aubert (A. 13), S. 172.
16 Aubert (A. 9), ebd.; ders. (A. 13), ebd.
17 Aubert (A. 9), S. 30.
18 Indem ich hier das Wort klassisch und nicht traditionell verwende, wie auch Schmitz (A. 2),

S. 201, will ich eine gewisse ästhetische Wertung zum Ausdruck bringen. Denn bei aller Kritik, die
gegen diese Form der Fundamentaltheologie vorzubringen ist, beeindruckt immer wieder die
Geschlossenheit ihrer Darstellung.

19
M. Nicolau & I. Salaverri, Theologia fundamentals 1962s

20 S. Weber, Christliche Apologetik (1907), S. 11.
21

H. Straubinger, Fundamentaltheologie (1936), S. 15.



354 J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie?

apologetischer Tendenz, Apologien und streng fundamentaltheologischen Werken,
worunter der Beschreibung nach auch sein eigenes, wenn auch Apologetik genanntes Buch
fallen würde22. Als letzter Zeuge sei hier noch Th. Specht angeführt: Namen, welche
dieselbe Sache unter verschiedenen Gesichtspunkten bezeichnen": Fundamentaltheologie,
"weil sie den christlichen Glauben in seinem allgemeinen Grunde nachweist und so für die

Dogmatik, ja für die ganze Theologie den Grund legt"; Apologetik, "weil sie den

offenbarungs- und christentumsfeindlichen Richtungen gegenüber die Wahrheit der

Offenbarung und des Christentums verteidigt"23.
Diese Unterschiede sollen zugleich eine Warnung sein, bei der folgenden Darstellung

der klassischen Fundamentaltheologie, die notwendigerweise vereinfachen muss, die
Unterschiede zwischen den Autoren, aber auch den verschiedenen Schulen, nicht aus den

Augen zu verlieren.
Die Darstellung der Fundamentaltheologie ist üblicherweise in zwei oder drei Teile

eingeteilt. — 1) Die demonstratio religiosa. Dieser Teil kann der Religionsphilosophie
übergeben werden24. Wird er in der Fundamentaltheologie behandelt, so hat er gegenüber
Positivismus, Materialismus und Nihilismus den Menschen als ein zu Gott hinstrebendes
Wesen zu erweisen, er soll aufzeigen, dass Gott existiert und dass der Mensch die

Erfüllung seines Wesens in der Bindung an Gott findet25. — 2) Die demonstratio
Christiana. Sie erweist nun das Christentum gegenüber Deismus, Idealismus und
Rationalismus26 als geschichtliche Erfüllung dieses Strebens des Menschen. — 3) Die
demonstratio catholica. Sie hat nun noch die Aufgabe, gegenüber allen andern Kirchen
die römisch-katholische Kirche als geschichtliche Erfüllung des Christentums
darzustellen27.

Ihr Materialobjekt entnimmt die Fundamentaltheologie also der Offenbarung. Damit
ist auch ihre Zugehörigkeit zur Theologie gegeben28. Anders ist es mit dem Formalobjekt,
d.h. dem Gesichtspunkt, unter dem sie alle ihre Stoffe betrachtet. Hier stützt sie sich auf
die ratio. Sie würde sonst ja einem Zirkelschluss verfallen, nämlich mit Hilfe der
Offenbarung beweisen, dass eben diese Offenbarung die wahre Offenbarung sei. Pointiert
wird das von S. Weber ausgedrückt: "Die leitende Absicht war, das formale Prinzip
der Apologetik, die Vernunfterkenntnis für die theoretische Glaubensgrundlage
folgerichtig und ausnahmslos durchzuführen, während letztere selbst positiv festgestellt ist29."

22
B. Goebel, Katholische Apologetik (1930), S. 24f.

23
Specht (A. 6), S. 11; vgl. zum Problem der Abgrenzung Schmitz (A. 2), S. 200; Gössmann

(A. 2), S. 26.
24 So z.B. die sog. "romanische" Form. Der Einfachheit halber habe ich die Unterscheidung von

romanischer und deutscher Form ausgeklammert, vgl. aber A. Kolping, Fundamentaltheologie, 1

(1967), S. 71 f.; Schmitz (A. 2), S. 200.
25 Fries (A. 2), Apologetik, S. 494; Straubinger (A. 20), S. 28; Kolping (A. 24), S. 48f.; Specht

(A. 6), S. 17. In vielen Fällen werden die verschiedenen -ismen als plakative Schlagwörter gebraucht.
Fries (A. 2), Apologetik, S. 493; Straubinger (A. 21), S. 25; Weber (A. 20), S. 141 ff.

27
Fries, ebd.; Salaverri (A. 19), S. 499. Hier ist auf das grundlegende und für die Apologetik

wegweisende Werk Melchior Cano's zu verweisen: De locis theologicis libri XII (1563). Im heutigen
Aufbau der Fundamentaltheologie zeigt sich also die umgekehrte Reihenfolge ihrer zeitlichen
Entstehung. Vgl. C. Geffré, Die neuere Geschichte der Fundamentaltheologie: Concilium, 5 (1969),
418-429, S. 419.

28 Geffré, ebd., S. 420; Nicolau (A. 19), S. 42f.; zur Definition Material- und Formalobjekt Felder
(A. 6), S. 2f. Er konstatiert zwischen Dogmatik und Fundamentaltheologie auch einen Unterschied im
Materialobjekt, insofern erstere das argumentum revelationis, letztere das factum revelationis
betrachte, S. 15.

29 Weber (A. 20), S. VII; Specht (A. 6), S. 12; Straubinger (A. 21), S. 10.



J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie? 355

Um das Vorgehen der Fundamentaltheologie kennenzulernen, folgen wir noch etwas
weiter den Darlegungen Webers30. Er sieht sich nun vor die Schwierigkeit gestellt, etwas
prinzipiell Übernatürliches, die Offenbarung Gottes, mit Hilfe der ratio zu bewältigen.
"Da das Übernatürliche selbst seinem innern Kern und Wesen nach der Vernunfterkenntnis

nicht schlechthin unterliegt", bleibt nur der Weg, diesen Beweis der Wahrheit
indirekt zu erbringen, nämlich durch die "Bewahrheitung der Quelle der Lehre31". M.a.W.
kann die Fundamentaltheologie nicht mit innern Gründen die Glaubwürdigkeit der
Offenbarung nachweisen, sondern nur äussere Gründe dafür erbringen, dass die

Offenbarung eine göttliche und so wahre Offenbarung ist. Kann gezeigt werden, dass Gott
der Urheber der Offenbarung und der die Offenbarung tradierenden Kirche ist, so ist
damit auch ihre Wahrheit gegeben32. Die Fundamentaltheologie hat dann als Ziel im
Auge, ihren Beweisgang so mit allgemein anerkannten Tatsachen zu verknüpfen, dass eine
Leugnung des erstem auch eine solche dieser nach sich ziehen würde33.

Vor zwei Kurzschlüssen wird nun aber in allen Fundamentaltheologien gewarnt: — 1)
Es ist keineswegs so, dass die Fundamentaltheologie auf diesem Weg imstande ist, den
Glauben zu erzwingen. Der Glaube ist ja nach ihrem Verständnis wesentlich ein
Willensakt, eine virtus supernaturalis, eine Zustimmung zu einer "propter auctoritatem
ipsius Dei revelantis" als wahr gegebenen Offenbarung34. Die Fundamentaltheologie kann
nur die rationalen Hindernisse aus dem Wege räumen, denn "credere equidem nemo
potest, nisi prius certe cognoverit factanr revelationis35." Diesen Dienst leistet die
Fundamentaltheologie. Sie erweist die credibilitas, die Glaubwürdigkeit, der von der
Kirche vorgelegten Offenbarung36. Ob er diese Offenbarung nun ergreift oder nicht, liegt
in der Gnade Gottes, er kann sie aber nicht mehr mit dem Argument ablehnen, dass er
nicht einzusehen vermöge, ob es die richtige Offenbarung sei oder gar, dass sie Dinge

30 Weber (A. 20), S. Iff.
31

Ebd., S. 2; vgl. A. Gisler, Der Modernismus (1912), S. 225; Nicolau (A. 19), S. 151 ff.
32 Felder (A. 6), S. 16: "Si enim argumentis invictis constat Deum esse auctorem revelationis,

constat etiani hanc revelationem esse rationabiliter credibilem."
33 Weber (A. 20), S. 7. Es sei hier noch auf einen weiteren Weg der Fundamentaltheologie

verwiesen, den schon das Vaticanum I erwähnt, nämlich dass auch die Kirche selbst, "ob suam nempe
admirabilem propagationem, eximiam sanetitatem est motivum credibilitatis et divinae suae
legationis testimonium irrefragabile", Denzinger 3013. Goebel (A. 22), S. 24, beklagt, dass dieser "in
sich glänzende(n) Beweis" (V) fast nicht durchführbar sei, denn, wie er im Anschluss an Felder
schreibt: "Für eine solche Betrachtungsweise hat nun einmal die moderne Kritik kein Auge, zu
sehen". Es ist aber unbestreitbar, dass Geschichte und Gestalt der römisch-katholischen Kirche immer
wieder - auch bei Nicht-Katholiken - Eindruck gemacht haben; vgl. H. Küng, Die Kirche 19673
S. 38f. (Zitat einer Aussage von Macaulay).

34
Denzinger 3008; Gisler (A. 31), S. 227; vgl. Schmitz (A. 2), S. 201: "dem scholastischen

Interesse an der Erkenntnisfunktion des Glaubens verpflichtet". Zum scholastischen Hintergrund des

ganzen fundamcntaltheologischen Problembereichs sei hingewiesen auf A. Lang, Die Entfaltung des

apologetischen Probleme in der Scholastik des Mittelalters (1962), und ders., Die theologische
Prinzipienlehre der mittelalterlichen Scholastik (1964). Die hier gegebene Interpretation des
Vaticanum I schliesst sich an die der fundamentaltheologischen Handbücher an. Dass durchaus auch
andere Möglichkeiten in den Texten enthalten sind, zeigt H. Fries, Die Offenbarung: Mysterium
Salutis, 1 (1965), 159-238, S. 162ff.; J. Trütsch & J. Pfammatter, Der Glaube: ebd. 791-903,
S. 823ff.

35 Felder (A. 6), S. 16, dort gesperrt.
36

Kolping (A. 24) 1, S. 21 ff.; Lang (A. 34), 1, S. 29ff.; Goebel (A. 22), S. 2; J. Trütsch, Glaube
und Erkenntnis: Fragen der Theologie heute 19582 45-68, S. 47.



356 J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie?

enthalte, die einer Prüfung durch die logische Vernunft nicht standhielten37. — 2) Es ist
auf keinen Fall die Struktur und die Stringenz eines mathematischen Beweises
beabsichtigt. Erreicht werden soll eine Gewissheit historisch-moralischer Art, wie sie z.B.
der Satz besitzt: Caesar hat existiert. Die Offenbarungstatsache kann nicht als evident
bewiesen werden, nur als gewiss38.

Wir können hier nicht, so amüsant das hie und da wäre, allen Beweisen und oft auch
Windungen der Fundamentaltheologie nachspüren. Es soll hier nur noch kurz das

Vorgehen des zweiten und des dritten Teiles charakterisiert werden.
Die demonstratio Christiana kann39 zuerst die historische Authentizität der Evangelien

nachweisen. Natürlich kommen diese für den Beweisgang nicht als Offenbarungsquellen,
sondern als rein historische Zeugnisse in Betracht40. Damit sind die Quellen für Jesu

Selbstzeugnisse, für seine Wunder und Weissagungen bewiesen. Im folgenden wird nun
daraus gezeigt, dass Jesus der wahre und einzige Offenbarer Gottes ist41.

Die demonstratio catholica wird nun zu erweisen suchen, dass Jesus eine Kirche
gründen wollte und mit dem Apostelkreis auch gegründet hat, dass diese Kirche mit der
katholischen Kirche identisch ist (hier wird die Lehre von den notae Ecclesiae wichtig)
und dass er sie in der jetzigen Verfasstheit gründen wollte, d.h. als hierarchische Kirche
mit einer obersten Lenkung42.

Damit ist die Glaubwürdigkeit der von der Kirche vorgelegten Offenbarung erwiesen,
ist doch gezeigt worden, dass die äusseren Beweise für die Quelle dieser Offenbarung
keine Zweifel mehr zulassen. Zugleich mit der Glaubwürdigkeit, gleichsam als zweites
Moment neben der credibilitas, ist damit aber auch die credentitas, die Glaubenspflicht,
gegeben, d.h. es ist undenkbar, dass ein mit Verstand begabter Gottgläubiger nicht auch
(an) die katholische Kirche glaubt43. Tut er es dennoch nicht, so ist seine Nicht-Zugehörigkeit

zur katholischen Kirche eine schuldhafte. M.a.W. es war zu der Zeit der
klassischen Fundamentaltheologie undenkbar, die Möglichkeit eines schuldlosen
Atheismus zu statuieren. A. Gisler zeigt das in lakonischer Kürze : "Die wissenschaftliche
Apologetik führt ihn (sc. den gebildeten Katholiken, aber auch jeden Gebildeten
überhaupt) vom Nichts zum unfehlbaren Papst44."

Als einfacher Beobachter wird man sich nun sofort die Frage stellen: "Warum sind
denn so wenige gebildete Protestanten, Anglikaner, Atheisten etc. Katholiken ge-

Ein prinzipieller Dissens ist ja hier nach der Definition des Vaticanum 1 gar nicht möglich;
Denzinger 3017.

38
Kolping (A. 24), S. 30ff.; Nicolau (A. 19), S. 39: "certitudo obtinenda erit ordinis moralis"

(dort gesperrt); Felder (A. 6), S. 16: "certum quidem, sed non evidens probatur".
39 So das Vorgehen bei Nicolau (A. 19), 2: De fontibus historicis ad probandum factum

revelationis. Hier wird wieder der Unterschied zwischen deutscher und romanischer Form relevant (s.

A. 24); man vergleiche nur die Darstellungen von Kolping (A. 24) und Lang (A. 34). In der
romanischen Form wird gewöhnlich zuerst revelationis theoria abgehandelt, dann erst in einem
zweiten Teil revelationis exsistentia. Hier zeigen sich noch Ansätze einer sog. Möglichkeits-Apologetik.

40 Nicolau (A. 19), S. 180ff„ bes. 208ff.
41

So schliesst Nicolau (A. 19) an den oben genannten Beweis die Thesis 25 an: "Exsistentia
historica Iesu Nazareni quae constat invicte ex evangeliis et .", S. 278.

42 Salaverri (A. 19), Thesis 29: "Christus Ecclesiam suam istituit unicam et visibilem, et quidem
ut veram a falsis discernibilem", S. 891 ; Thesis 31: "Unitas, Catholicitas, Apostolicitas, Sanctitas sunt
etiam notae, quae soli Romanae Ecclesiae conveniunt, camque proptcrea ut veram Christi Ecclesiam a

falsis discernunt", S. 923.
43 Zum Zusammenhang von credibilitas und credentitas Lang (A. 34), 1, S. 30ff.
44 Gisler (A. 31), S. 236.



/. Flury, Was ist Fundamentaltheologie? 357

worden? " Es waren ja darauf eigentlich nur zwei Antworten möglich. 1. Entweder haben
alle eine nicht in logischen Gesetzen fortschreitende ratio oder 2. sie haben böswillig eine

von der Vernunft geratene Tat ausgeschlagen45. Bevor wir dieser Frage im nächsten Teil
etwas nachgehen, seien noch kurz einige Probleme der klassischen Fundamentaltheologie
wenigstens angetippt.

Strittig ist einmal die Rolle des Glaubens in der Fundamentaltheologie. Es darf ja nicht
vergessen werden, dass alle diese Werke von treuen Katholiken geschrieben wurden, die
fest auf dem Boden der Wahrheit standen, die sie sich nun aufmachten, rationaliter zu
beweisen. Durch die Verurteilung A. Günthers waren die Theologen gewarnt, die

Philosophie und Historie in ihren Werken nicht allmächtig werden zu lassen46. Aber auch
so bleibt das Dilemma: Teilt man dem Glauben schon im Beweisverfahren eine positive
Rolle zu, leidet darunter vor Nichtglaubenden die Überzeugungskraft der Beweisführung,
abstrahiert man vom Glauben, so wird die Philosophie leicht zur Richterin über den

Glauben, d.h. die Übernatürlichkeit des Glaubens gerät in Gefahr.
E. Gössmann hat darauf aufmerksam gemacht, dass, was dem Gläubigen als rationale

Schlussfolgerung einleuchtet, nicht so ohne weiteres von andern Menschen nachvollzogen
werden kann47. Diese Gefahr ist besonders in älteren Werken gegeben, während neuere
Fundamentaltheologien sich sehr bemühen, auf die Probleme der Leser einzugehen und
dort den Ausgangspunkt zu wählen. Damit sind wir auf das Problem der sog.
Immanenz-Apologetik gestossen. Ich kann hier nicht auf diese Versuche, die zum grossen
Teil im französischen Sprachraum liegen48, eingehen. Die Berechtigung ihres Anliegens,
mehr den konkreten Menschen zum Ausgangspunkt der fundamentaltheologischen
Beweisführung zu machen, ist auch von der klassischen Fundamentaltheologie z.T.
anerkannt worden.

Ein weiteres Problem, das noch weiterhin als ungelöst gelten darf49, ist das der Stellung
der Bibel und der exegetischen Wissenschaften im Rahmen der Fundamentaltheologie. Es

wird immer wieder betont, dass die Fundamentaltheologie gewisse Aufgaben der
protestantischen Hermeneutik zu erfüllen habe50. Man würde aber gerade dann eine
verstärkte Reflexion auf Stellung und Aussagegehalt der loci probantes erwarten.

45 Die Haltung gegenüber den reformierten Kirchen, die sich daraus ergab, brauche ich hier nicht
im einzelnen zu skizzieren. Vgl. auch K. Rahner, Atheismus und implizites Christentum, Schriften, 8

(1967), S. 191.
46

Denzinger 2828f.
47 E. Gössmann (A. 2), S. 26f.
48 E. Seiterich, Wege der Glaubensbegründung nach der sogenannten Immanenzapologetik (1938);

Gaboardi (A. 13), S. 75-85; Schmitz (A. 2), S. 203-220; Geffrè (A. 27), S. 421; tendenziös Gisler
(A. 31), S. 246ff.; Kolping (A. 24), 1, S. 60ff.

49 Ein erster Versuch liegt vor bei U. Horst, Exegese und Fundamentaltheologie. Kritische
Anmerkungen zu einigen "Quaestions (sie! Theologiae Fundamentalis": Münch. Theol. Zs. 16

(1965), S. 179-199); s. auch G. Söhngen, Wunderzeichen und Glaube. Biblische Grundlegung der
katholischen Apologetik: Die Einheit der Theologie (1952), S. 266-285.

50
Gössmann (A. 2), S. 33: "Deshalb spiegelt auch die in der protestantischen Theologie heute so

lebendige hermeneutische Frage im Grunde nichts anderes als die fundamentaltheologische
Fragestellung schlechthin." Vgl. H. Geisser, Hermeneutische Probleme in der neueren römisch-katholischen
Theologie: Erneuerung der einen Kirche. Festschrift H. Bornkamm, Kirche und Konfession, 11

(1966), S. 200-229.



358 J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie?

2.

Oben ist der Versuch der Immanenzapologetik erwähnt worden. Eng damit zusammen
hängt die sogenannte Modemistenkrise51. Auch dabei handelt es sich um eine Bewegung,
die nicht im deutschen Sprachraum entstanden ist und diesen auch nur sekundär
beeinflusst hat. Der Modernismus war ein Versuch, die vom Lehramt im Syllabus
verurteilte Absicht, katholische Kirche und zeitgenössische Philosophie und
Weltanschauung zu vereinen52, unter veränderten Bedingungen ins Werk zu setzen. Gegenüber
der Betonung der ratio, gegen eine allzu selbstsichere und letztlich dem Leben
entfremdete Apologetik setzten die Modernisten ihren "Anti-Intellektualismus, antischo-
lastische(n) philosophische(n) Agnostizismus und ein(en) gewisse(n) Immanentismus"53.

Das Lehramt reagierte heftig seit Pius X. (1903—14) und verurteilte die
modernistischen Lehren durch das Dekret Lamentabili und die Enzyklika Pascendi, beide 1907,
durch Exkommunikationen und besonders durch den seit 1910 von allen katholischen
Theologen zu leistenden Antimodernisteneid54. Es war nicht zu umgehen, dass die vom
Modernismus angegriffene Richtung der Fundamentaltheologie durch die scharfe
Reaktion des Lehramts gegen diesen sich bestätigt fühlte und ihr Vorgehen eher noch
dezidierter durchführte. Trotz aller Massnahmen und trotz des nun ausbrechenden
Krieges aber lebten gewisse Ideen des Modernismus fort, auch wenn der Name selbst fast
zum Schimpfwort gemacht wurde55.

Als bedeutendste und eigenwilligste Gestalt innerhalb der Fundamentaltheologie dieser
Zeit in Deutschland ist Herman Schell (1850—1906) zu erwähnen56. Auch seine, der
"französischen Immanenz-Apologetik"57 nahestehende Apologetik wurde vom Lehramt
indiziert. Aber auch da ist zu konstatieren, dass seine Gedanken, wenn auch oft anonym,
weiterwirkten58.

Alle diese Versuche waren besonders vom Problem umgetrieben, dass der moderne
gebildete Mensch, den die Fundamentaltheologie ja gerade ansprechen wollte, sich mit
andern Fragen beschäftigte. Der konkrete Mensch war im eigentlichen Aufbau der
Fundamentaltheologie in Vergessenheit geraten59. Von daher ist die Tendenz zu erklären,

51 Der neueste Beitrag ist wohl E. Weinzierl, Der Modernismus. Beiträge zu seiner Erforschung
(1973). Um die damalige Stimmung kennenzulernen, ist das Buch von Gisler (A. 31) sehr
aufschlussreich. Es bietet dazu eine Unmenge von Material, während die Verarbeitung nicht immer frei
von Tendenz bleibt.

52 S.o. A.ll.
53 G. Maron, Reformkatholizismus: Rel. Gesch. Geg., 5 19613), 896- 903, Sp. 899.
54

Denzinger 3401ff.; 3475ff.; 3537ff.; dazu H. Lennerz, Natürliche Gotteserkenntnis. Stellungnahme

der Kirche in den letzten hundert Jahren (1926), bes. S. 191 ff.; v. Loewenich (A. 7), S. 64ff.;
M. Schoof, Der Durchbruch der neuen katholischen Theologie (1969), S. 72ff.

55 Das sagt schon der Titel bei Schoof (A. 54).: Verurteilung als Ende und Anfang. K. Rahner &
H. Vorgrimler, Kleines theologisches Wörterbuch 19676), s.v.: "ein liebloses, gehässiges Schimpfwort
der innerkirchlichen, von der Schwierigkeit des Glaubens in der heutigen Welt nicht angefochtenen
Arroganz".

Es sei hingewiesen auf: J. Hasenfuss, H. Schell als existentieller Denker und Theologe (1956);
ders., Schell. Gestalt und Werk nach ungedruckten Quellen: Theol. u. Glaube 61 (1971), S. 93-98;
E. Biser, H. Schell als Initiator einer Neubegründung der Eundamentaltheologie: ebd., S. 106-109;
F. Heyer, Die Rehabilitierung H. Schells durch die Würzburger Theologische Fakultät: Erneuerung
(A. 50), S. 75-86; Kolping (A. 24), S. 63f.

7 G. Maron, Herman Schell: Rel. Gesch. Geg., 5 (1961), Sp. 1395f.
58

Kolping (A. 24), 1, S. 64.
59 K. Rahner, Schriften, 1 (19626), S. 343 u. ö.; Geffrè (A. 27), S. 421; Schmitz (A. 2), S. 203.



J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie? 359

die Fundamentaltheologie nicht mehr die Begründung des Glaubens, sondern die der
Theologie leisten zu lassen. Da das Vatikanum I aber ausdrücklich von fundamenta fidei
spricht, ist dieser Vorschlag auf heftige Kritik gestossen60.

Um den modernen Menschen mit seinen Fragen und Problemen anzusprechen, wird in
heutiger Fundamentaltheologie sehr grosses Gewicht auf die Sinnproblematik gelegt61.
Der Mensch wird gesehen als das nach dem Sinn seiner selbst und der ihn umgebenden
Welt fragende Wesen und die Offenbarung als auf diese Fragen antwortend. Fundamentaltheologie

sucht auf diesem Weg den Menschen "in seiner Situation und Existenz auf" und
will ihn auf die "in ihm liegende Verfasstheit, Ansprechbarkeit, Abholbarkeit, Empfänglichkeit,

Offenheit, Bereitschaft und Angewiesenheit für das ihn Transzendierende"
aufmerksam machen62. Nicht selten gewinnt sie so den Charakter einer Mystagogie63. Die
Fundamentaltheologie stellt sich so neben den fragenden und suchenden Menschen und
versucht ihn in seinem Fragen und Suchen ernst zu nehmen. Daraus resultiert auch ein
völlig anderes Verhältnis zu Nicht-Katholiken wie Nicht-Christen, das in den Texten des

Vatikanum II deutlichen Niederschlag gefunden hat64.

Auch von den biblischen Wissenschaften her ist Einspruch gegen das herkömmliche
Vorgehen der Fundamentaltheologie erhoben worden. Besonders ihre Behandlung der
Wunder und Weissagungen65 ist auf Kritik gestossen. G. Söhngen hat darauf hingewiesen,
dass im N.T. die Wunder nicht als Beweismittel für die Messianität auftreten, ja dass Jesus

es geradezu ablehnt, seine Wundertaten auf Verlangen als Beweis für seine Sendung zu
vollbringen. Daneben konstatiert Söhngen nun aber doch den andern Sachverhalt, "dass
es zum Glauben kommt, weil Zeichen und Wunder geschehen"66. Die Wundertaten Jesu
haben immer einen Doppelcharakter, sie sind für den Glaubenden ein Zeichen von Jesu

Vollmacht, sie können aber genauso zum Ärgernis werden. Das hat die Fundamentaltheologie

kaum beachtet. Die Kritik, die Söhngen deshalb anbringt, scheint m.E. völlig
berechtigt zu sein: "Befremdlich ist es zu sehen, dass sich die katholische Apologetik breit
mit der aufklärerischen und naturwissenschaftlichen Wunderkritik befasst, aber kaum mit
jener ernsten Schwierigkeit, die uns im eigenen Sehfeld der Hl. Schrift begegnet67."

Die klassische Fundamentaltheologie ist durch diese Kritik und durch die vielen
Vorschläge zu ihrer Umgestaltung68 keineswegs, wie man vielleicht vermuten würde, zum
Verschwinden gebracht worden. Die besonders stürmische Entwicklung im deutschen,
aber auch im französischen Sprachraum hat die Fundamentaltheologie in Italien und
Spanien nicht so sehr beeinflusst wie in Deutschland. So kann Gaboardi 1959 schreiben:

60
Lang (A. 34), 1, S. 44f.; Kolping (A. 24), 1, S. 76ff.; Nicolau (A. 19), S. 40.

61 O. H. Pesch, Rechenschaft über den Glauben (1972), S. 21: "Ist nicht die Frage, die am Anfang
der Wege zum Glauben steht, nicht so sehr eine Frage nach H e r k u n f t als vielmehr eine Frage nach

Sinn?"2 Fries (A. 2), Fundamentaltheologie, S. 147.
63 Dazu besonders Rahner (A. 45), S. 187-212.
64

Vgl. das Dekret über den Ökumenismus vom 21.11.1964.
65 S.o. S. 6; Lang (A. 34), 1, S. 108ff.; Kolping (A. 24), 1, S. 297ff.; 2, S. 438ff.; Goebel (A. 22),

S. 57ff., 171 ff.; Straubinger, (A. 21), S. 54ff., und die übrigen angeführten Fundamentaltheologien;
H. Kruse, Die Heilige Schrift in der theologischen Erkenntnislehre: Konfessionskundliche Schriften des
J.-A. Möhler Instituts, 5 (1964), S. 22.

66 G. Söhngen, Wunderzeichen und Glaube. Biblische Grundlegung der katholischen Apologetik:
Die Einheit in der Theologie (1952), 265-285, S. 275, dort gesperrt.

67
Söhngen, ebd.

68 In neuerer Zeit haben besonders K. Rahner und G. Söhngen gewichtige Vorschläge zur
Neugestaltung dieser Disziplin erarbeitet. Ein Überblick findet sich bei Kolping (A. 24), S. 75ff.



360 J. Fluty, Was ist Fundamentaltheologie?

Die klassische Fundamentaltheologie "rimane pur sempre l'ottimo dei metodi, del tutto
rispondente alle esigenze anche dei nostri tempi"69. Aber auch die Tatsache, dass in
Deutschland zwei grosse Fundamentalthéologien erschienen und immer wieder neu
aufgelegt werden, zeigt, dass die klassische Fundamentaltheologie zwar die Kritik ernst zu
nehmen hat, aber keineswegs sich als total revisionsbedürftig ansieht70.

3.

Ich werde im folgenden versuchen, anhand zweier Probleme einen verkürzten Einblick
in die Arbeitsweise der neuen Fundamentaltheologie zu geben.

a) Unser Interesse geht zunächst darauf, wie sich bei K. Rahner die spezifisch
fundamentaltheologische Fragestellung verändert hat71.

Der klassischen Fundamentaltheologie war vorgeworfen worden, in ihrem Aufbau die
Probleme des heutigen Menschen nicht berücksichtigt zu haben. So fehle fast völlig eine
fundamentaltheologische Aufnahme der Sinnfrage72. Sicher trifft dieser Vorwurf, aber er
gerät in Gefahr, die Aufgabe der Apologetik mit der der Apologie zu verwechseln. Die
klassische Fundamentaltheologie kann diesen Vorwurf teilweise entkräften, indem sie

darauf hinweist, dass in concretibus, d.h. in der Seelsorge, in Predigten, Kursen und
Büchern, durchaus dieser Weg beschritten werden könne. Sie habe ja nur die Unterlagen,
die Methodik zu liefern, und sicher würde sich auch aus ihrer Darstellung die Möglichkeit
ergeben, die Sinnproblematik zu integrieren73. K. Rahner hat den gleichen Vorwurf gegen
die Fundamentaltheologie erhoben, hat ihn aber weitergeführt, indem er besonders auf

69 Gaboardi (A. 2), S. 91.
70 Die Fundamentaltheologie von A. Lang und besonders die von A. Kolping bewegen sich, bei

allen Neuerungen und bei der, besonders bei Kolping, in beeindruckendem Mass berücksichtigten und
verarbeiteten Fülle neuerer Literatur, doch weitgehend, was den Aufbau und die Methode angeht, in
traditionellen Bahnen. Das soll nicht schon eine Kritik an diesen Werken bedeuten, nur in etwa den
Gang dieser Werke und ihren Platz in der Entwicklung dieser Disziplin andeuten.

Literatur zu diesem Teil 1. Einführungen: H. Vorgrimler, K. Rahner. Leben, Denken, Werke
(1963); K.Lehmann, K. Rahner: Bilanz der Theologie (A. 2), S. 143-181; K. H. Neufeld &
R. Bleistein, Rahner-Register (1974). Sekundärliteratur findet sich in folgenden Werken: K. Fischer,
Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie K. Rahners (1974); B. van der Heijden, K. Rahncr.
Darstellung und Kritik seiner Grundpositionen: Horizonte, Nr. 6 (1973), allerdings ist Rahner selbst
fast leichter zu lesen als diese Darstellung; P. Eicher, Die anthropologische Wende. K. Rahners
philosophischer Weg vom Wesen des Menschen zur personalen Existenz (1970). Die Texte zu unserm
Thema finden sich auch leicht mit Hilfe des Rahner-Registers (s.o.). Als letzte Äusserung zum Thema
habe ich berücksichtigt: K. Rahner, Anonymer und expliziter Glaube: Stimmen der Zeit 99 (1974),
S. 147-152. Aus der Sekundärliteratur ist besonders wichtig K. Riesenhuber, Der anonyme Christ
nach K. Rahner: Zs. kath. Theol. 80 (1964), S. 286-303. Auf die Diskussion um Rahner und auf die
Kritik an seinen Positionen kann hier nicht eingegangen werden.

72 Der Vorwurf liesse sich auch so formulieren, dass nicht auf die Existenz des vorgläubigen oder
in seinem Glauben angefochtenen Menschen eingegangen wird. Gerade hier aber setzt Rahner seine
Akzente. Fischer (A. 71), S. 273, schreibt, dass K. Rahners Problem das einer existentiell wirksamen
Fundamentaltheologie sei, S. 274: "Methodisch gesehen ist es darum heute Aufgabe der Fundamentaltheologie,

die christliche Botschaft ganz allgemein auf Existenz hin auszulegen."
73 Weber (A. 20), S. 8; Straubinger (A. 21), S. 13; Nicolau (A. 19), S. 40; Kolping (A. 24), 1,

S. 25.



J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie? 361

die Grundlage dieses Verständnisses einging: das Natur-Gnade-Verhältnis74. In der
klassischen Fundamentaltheologie ist es ein "Zwei-Stockwerk" Schema, wobei das obere
Stockwerk dem Unteren als bewusstseinsjenseitig aufgefasst wird. Der Mensch, der durch
den Sündenfall der übernatürlichen Gnade verlustig gegangen ist, ist (äusserlich) nicht zu
unterscheiden vom Menschen, der mit einem rein natürlichen Endziel hätte geschaffen
werden können75. Natürlich ist mit dem ersteren ein Geschehen vor sich gegangen
(Verlust der heiligmachenden Gnade), aber das hat seinen natürlichen Status (das untere
Stockwerk) nicht weiter beeinträchtigt. Dieser Gedankengang hatte immer schon die

Kritik der reformierten Theologie herausgefordert, die durch den Verlust der Gnade auch
die Natur als zerstört oder mindestens schwer beeinträchtigt ansah. Auch Rahner setzt
hier mit seiner Kritik an. Der Mensch in seiner konkreten Verfasstheit verdankt sich
immer schon der Gnade, aber nicht so, dass diese ihn überformt, ohne dass er das,
bewusst oder nicht, irgendwie konkretisiert. Der konkrete Mensch steht immer schon im
Räume der Gnade, und das bleibt für ihn nicht eine rein theoretische Aussage
dogmatischer Theologie, sondern bildet den Horizont seines Daseins, denn der Mensch
erkennt Umwelt und Mitwelt im Vorgriff auf Gott, oder wie Rahner auch sagen kann, auf
das absolute Geheimnis. Dieser Vorgriff ermöglicht dem Menschen, der Umwelt (den
Dingen) und der Mitwelt (den Personen) zu begegnen76. Insofern er nun diesen Horizont
bejaht (z.B. in einer Handlung der Mitmenschlichkeit, die vom Menschen bewusst als ihn
absolut in Pflicht nehmend qualifiziert wird), bejaht er Gottes Gnade, auch wenn er sich
dieses Horizontes seiner Entscheidung, eben der Gnade Gottes, nicht bewusst ist. Er
bejaht "seine ganze vorgegebene Natur mit all ihren Strukturen ,"77. Das ergibt aber
nicht nur "anonyme Theisten". Eine solche Anthropologie ist ohne Christologie gar nicht
möglich, ist doch "der Mensch in ursprünglicher Definition: das mögliche Anderssein der

Selbstentäusserung Gottes und der mögliche Bruder Christi"78. Werden diese Gedanken
konsequent zu Ende geführt, ergibt sich als Ergebnis: "Wenn der personale Vollzug das

ihm naturhafte Vorgegebene und zur Realisierung Drängende annimmt und einholt, so

bestimmt sich eine solche Person, wenn sie die Wortoffenbarung nicht (oder nicht
hinreichend) kennt und daher keinen hinreichenden Zugang zu den Sakramenten und der
offiziellen Kirche hat, zum anonymen Christsein79." Damit ist nicht nur eine Verbindung
zwischen den beiden Stockwerken hergestellt, das Stockwerk-Schema als solches ist damit
durchbrochen und in seiner reinlichen Scheidung ad absurdum geführt worden.

Ich kann hier nicht auf die dogmatischen Schwierigkeiten, die dieses Theologumenon
mit sich bringt, noch auf die Kritik daran eingehen, sondern nur noch die Auswirkungen
auf den Gang der Fundamentaltheologie kurz aufzeigen.

1. Die Fundamentaltheologie steht so nicht mehr einem Gesprächspartner gegenüber,
der, was seine Erfahrung von Transzendenz und Christentum angeht, einer tabula rasa

gleichzusetzen wäre. Viel eher als der Versuch, ihm den Glauben — überspitzt gesagt —

74 Zu diesem Thema: B. Stoeckle, Gratia supponit naturam. Geschichte und Analyse eines
scholastischen Axioms: Studia Anselmiana, 49 (1962); U. Kühn; Natur und Gnade. Untersuchungen
zur deutschen katholischen Theologie der Gegenwart (19622 S. 113ff. Die Aufsätze K. Rahners zu
diesem Thema finden sich mit Hilfe des Rahner-Registers (A. 71).

75
So z.B. L.Ott; Grundriss der katholischen Dogmatik (19708), S. 137: Der Mensch in statu

naturae lapsae verhält sich zum Menschen in statu naturae purae wie nudatus ad nudum.
76 Cf. dazu Rahner (A. 45), S. 50 u.ö.
77 K. Riesenhuber (A. 71), S. 297.
78 Rahner & Vorgrimler (A. 55), S. 25.
79 Riesenhuber (A. 71), S. 302.



362 J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie?

anzudemonstrieren, dürfte es geboten sein, ihm zu helfen, den Horizont seines eigenen
Handelns und Denkens freizulegen, also gewissermassen eine Form von "Archäologie" zu
betreiben.

2. Der Dialog mit der nichtchristlichen Welt, der ja immer auch zu allen Aufgaben der

Fundamentaltheologie gehörte, kann nicht mehr von der Voraussetzung ausgehen, dass

sich hier zwei klare und wohldefinierte Parteien gegenüberstehen, einmal die Christen in
der konkreten Form der Kirche, und zum andern die Ungläubigen, die völlig ausserhalb
dieses Raumes stehen.

Es besteht in gewisser Weise ein Überschuss an Christlichkeit über die Kirche hinaus.
Damit soll nicht der fortschreitende Säkularisierungsprozess überholt und ins Christliche
umgedeutet werden. Dass aber die weitgehende Unchristlichkeit der Welt in ein anderes
Licht gerät, ist klar80.

3. K. Rahner lässt der Fundamentaltheologie weitgehend ihre Aufgabe, aber er
konstituiert neben ihr eine neue Wissenschaft, die formale und fundamentale Theologie81.
Die Aufteilung der Fundamentaltheologie ergibt sich konsequent aus seinem Ansatz. Es

kann nicht mehr nur um Credibilitätsbeweise gehen, einem von der Gnade vermeintlich
völlig unberührten Menschen gegenüber. Denn mit der Sicht des Menschen als dem auf
Gott verwiesenen, von ihm als dem Horizont gehaltenen Wesen hat sich massiv auch das

Problem der Geschichte angemeldet. Der Mensch in der klassischen Fundamentaltheologie
erschien weitgehend als völlig geschichtsloses Wesen, m.a.W. er wurde in seiner

geschichtlichen Verfasstheit nur soweit ernst genommen, als ihm die neuern und neusten
philosophischen "Irrwege" zugeschrieben wurden. Die formale und fundamentale
Theologie macht nun ernst damit, dass eine der Grundbestimmungen des Menschen seine
Geschichtlichkeit ist, "durch die er in die Zeit gestellt ist und ihm eine jeweilige Welt
verfügt ist, die er in Freiheit übernehmen muss"82.

b) Die klassische Fundamentaltheologie hatte sich in besonderer Weise mit der

Bedingung der Möglichkeit des Glaubens beschäftigt. Sie hatte sich dazu auf Ergebnisse
der besonders in der katholischen Theologie sehr weit getriebenen analysis fidei, also der

Zerlegung des Glaubensaktes in seine Bestandteile, gestützt83. Der Glaubensakt ist
letztlich ein Willensakt, der Wille vollzieht unter der Gnadeneinwirkung Gottes die

Zustimmung zu den von der Vernunft als richtig oder mindestens als verbürgt
angesehenen Wahrheiten84. Damit treten die Inhalte des Glaubens, die von der Kirche
vorgelegten Glaubenssätze, gewissermassen in die existentielle Sphäre des Menschen über.
Er ist nun, immer durch die Wirkung der Gnade, befähigt, heilsrelevante Akte zu
vollbringen, sein Glaube wird dadurch zur fides caritate formata85.

Gegenüber der landläufigen reformierten Meinung von katholischer Theologie ist es

vielleicht gut, hier auf die Anstrengungen hinzuweisen, die die katholische Theologie
unternimmt, um die gratuitas gratiae zu sichern. Es sei hier nur auf die vom Lehramt
ausdrücklich festgehaltene Denkvorstellung der natura pura hingewiesen, eine eindrückliche

systematische Denkleistung, die, wie Rahner betont hat, keine sinnlose Spielerei

80 Ebd.
81

Vgl. Söhngen (A. 2), Fundamentaltheologie, dazu Kolping (A. 24), 1, S. 75ff.
82 Rahner & Vorgrimler (A. 55), S. 126.
83 Dazu Aubert (A. 13), ebd.
84 Z.B. Goebel (A. 22), S. 2; Denzinger 3008. Schriften, 4 (19623), S.
85

Vgl. A. A. van Ruler, Glaube, IV. Dogmengeschichtlich: Rel. Gesch. Geg., 2 (1958),
1597-1601, Sp. 1599.



J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie? 363

darstellt, sondern zur Sicherung der gratuitas gratiae notwendig ist86. Bei dieser
Aufnahme der analysis fidei stützte sich die klassische Fundamentaltheologie vor allem
auch auf patristische Texte, z.B. Basilius, Epistulae, der sich die Frage stellt: "Priorne
cognitio an fides? At in fide quae circa Deum versatur, praeit illa cogitatio, Deum
esse; hanc autem ex creaturis colligimus" (Bas. Ep. 235,1). Als Bedingung der Möglichkeit
des Glaubens wird die intelligentia, wenigstens in die Autorität der den Glaubensinhalt
vorlegenden Instanz festgehalten. Kurz und auch etwas überspitzt formuliert: Glaube
erfordert die Anerkennung der Kirche als von Gott eingesetzte Autorität. Insofern ist es ja
auch sehr konsequent, dass die Fundamentaltheologie in der demonstratio catholica
gipfelt.

Gegen diese intellektualistische Anrede des Menschen wurde nun eben eingewandt,
dass sie am wirklichen Menschen vorbeiziele und dass deshalb andere Wege der

Fundamentaltheologie nötig seien, z.B. die Reflexion auf die Sinnfrage87. Als Bedingung
der Möglichkeit des Glaubens ist dann die Herausarbeitung dieser Sinnfrage aus den

vielfältigen Fragen und Problemen des Menschen anzusehen. Aufgabe der Fundamentaltheologie

ist die Reflexion über folgenden Weg: Den Menschen in die in ihm selbst

liegende Sinnproblematik einzuführen, und den Glauben der Kirche als Antwort auf eben
diese Problematik zu konstituieren88. Es ergibt sich, dass diese Ausarbeitung der Sinnfrage
und des Glaubens als Antwort darauf sich in personalen Kategorien wie Verlassenheit,
Freude, in Existenzialen des Menschen wie "Heimathaben" (Ortsgebundenheit),
Individualität oder Lebenserfahrung ausdrückt89.

So weist O. H. Pesch daraufhin, dass man die Sinnfrage als Startfrage des Glaubens am
ehesten in "den Grenzerfahrungen des menschlichen Daseins" aufbrechen sieht90. Als
Beispiele solcher Grenzerfahrungen nennt er: Das Leid, das unerreichbare Glück, die

Vergänglichkeit, den Tod, das scheiternde Ethos und die Langeweile91. Die Entfaltung
dieser Stichworte zeigt, dass es sich da um personale Kategorien handelt.

Gegen dieses Vorgehen ist nun heftiger Einspruch laut geworden. Es wird dieser
Theologie, auch wenn anerkannt wird, dass sie einen Fortschritt bedeute, vorgeworfen,
die in ihr "vorherrschenden Kategorien zur Auslegung der Botschaft (seien) vorzüglich
Kategorien des Intimen, des Privaten, des A-politischen"92. Oder, nur wenig später: "Den
heute vorherrschenden Formen der transzendentalen, existentialen und personalistischen
Theologie scheint eines gemeinsam zu sein: der Trend zum Privaten93." Man kann
durchaus einmal zugeben, dass dieser Vorwurf die mit der Sinnproblematik einsetzende

86 Natur und Gnade: 209-236. Vgl. H. U. v. Balthasar, Karl Barth. Darstellung und Deutung
seiner Theologie (19622), bes. S. 309ff. Rahner hat darauf geantwortet, Schriften, 1 (19626), S. 338
(A. 1); Kühn, (A. 74), S. 118f.

87 S.o. S. 359.
88 Cf. Pesch (A. 61), S. 215: "Man denke sich einmal, die Botschaft von der christlichen Freiheit

würde heute erstmalig der Welt verkündet, sie hätte noch die Taufrische des ersten Aufbruchs,
unverstellt und unverkrustet Es ist wohl keine unrealistische Vermutung: Die Menschen, besonders
die denkenden und fragenden, würden scharenweise nach dieser Botschaft greifen, würden ihr
geheimstes Sehnen darin wiedererkennen" (Kursiv von mir).

89 Rahner, Schriften, 2 (19626), S. 313.
90 Pesch (A. 61), S. 25.
91

Ebd., S. 25ff. Von einem solchen Ansatz her muss sich Pesch nun aber mit der Kritik
D. Bonhoeffers auseinandersetzen, dass Gott immer an den Grenzerfahrungen als deus ex machina
auftauche, während er doch mitten in unserm Leben als jenseitiger anwesend sei; Pesch, S. 34ff.

92 J. B. Metz, Zur Theologie der Welt (1968), S. 100.
93

Ebd., S. 101.



364 J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie?

Fundamentaltheologie trifft, denn es ist damit über die Berechtigung weder des einen
noch des andern Vorgehens etwas ausgesagt. Es könnte ja so sein, dass die in der
Fundamentaltheologie anstehende Problematik nicht anders als in personalen Kategorien
sachgerecht bewältigt werden kann.

Wir lassen diese Frage hier als Anfrage stehen und wenden uns nun dieser neuen Form
fundamentaltheologischer Reflexion zu. Sie postuliert in Anlehnung an die damals

notwendige Entmythologisierung, eine Entprivatisierung sei "die primäre theologische
Aufgabe der politischen Theologie"94. Diese hat die in dem Programm der Entmythologisierung

latent vorhandene Gefahr aufzuheben, nämlich die Nivellierung der eschatolo-
gischen Botschaft in eine "Paraphrase der metaphysischen Fraglichkeit des Menschen und
seiner privaten Entscheidungssituation95".

Der hier an das Programm der Entmythologisierung und damit auch an dessen Urheber
R. Bultmann gerichtete Vorwurf deckt sich weitgehend mit den Ausführungen von
D. Solle. Sie fragt: "Warum hat sich die Entmythologisierung, wenn sie doch ein Teil der
aufklärerischen Bewegung ist, ausschliesslich an der Mythologie festgebissen? "96 Damit
fordert sie, genau wie Metz, den der Entmythologisierung zugrundeliegenden aufklärerischen

Impetus aufzunehmen und zur Entprivatisierung zu schreiten97. Es zeigt sich hier
exemplarisch — und deshalb ist dieses Beispiel zitiert worden —, dass in neuerer Zeit,
gerade auf fundamentaltheologischem Gebiet, nicht mehr einfach von katholischer
Theologie und, ihr gegenüber gestellt, von reformierter Auffassung gesprochen werden
kann. Beide, katholische wie reformierte Autoren, sehen als ihr Ziel, das "Verhältnis
zwischen Religion und Gesellschaft, zwischen Kirche und gesellschaftlicher
Öffentlichkeit, zwischen eschatologischem Glauben und gesellschaftlicher Praxis neu zu
bestimmen ,"98. Das fundamentaltheologische Problem, das sich in der klassischen

Fundamentaltheologie als solches von "Glauben und Wissen" gezeigt hat, dann
zunehmend in der Form "Geschichtlichkeit des Menschen und Überzeitlichkeit des

Dogmas, bzw. des Glaubensinhaltes" erschien, wird nun sichtbar in der Form "von
Theorie und Praxis, von Glaubensverständnis und gesellschaftlicher Praxis"99.

Ein kurzes Beispiel mag die veränderte Situation und die hier anstehende Problematik
verdeutlichen:

Karl Rahner hatte im Rahmen der theologischen Studienreform die Einführung eines

sog. Theologischen Grundkurses gefordert100. Dieser Grundkurs hat als Aufgabe — in
Konkretisierung der oben angedeuteten Gedankengänge Rahners — "so etwas wie eine

Einführung in ein wirkliches Verständnis des Priesterberufes und des Christentums" zu
geben101. Oder, anders formuliert, "es muss ja reflektiert und die faktische, christliche

94 Ebd., S. 101, bei Metz gesperrt.
95

Ebd., S. 102.
96 D. Solle, Politische Theologie. Auseinandersetzung mit Rudolf Bultmann (1971), S. 65.
97 Ebd., bes. S. 46ff. und 85ff.; Metz, (A. 92), S. lOOf.
98 Metz (A. 92), S. 103.
99 Metz (A. 92), S. 104, zustimmend zitiert von Solle (A. 96), S. 94. D. Solle schreibt dort, S. 95,

dass die wesentlichen Beiträge, auch kritischer Art, der katholischen Theologie zu verdanken seien,
während sie auf das niedrige Niveau der reformierten Diskussion hinweist.

100 K. Rahner, Zur Reform des Theologiestudiums: Quaestiones disputatae, 41 (1969). Man
vergleiche dazu die S. 13, A. 1, genannte Literatur, besonders die mit N. Lohfink geführte Diskussion
in der Zeitschrift Stimme der Zeit, sowie den auch dort angegebenen Aufsatz von H. Geisser: Theol.
Pract., 4 (1969).

101 Rahner (A. 100), S. 63.



J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie? 365

Existenz, der christliche Glaube vor dem Wahrheitsgewissen des Menschen gerechtfertigt
werden"102. Dieser Grundkurs wird, auch wenn Rahner die Seminarien damit nicht
überflüssig machen will, auch gewisse Elemente von Mystagogie haben. Es ist nicht zu
verkennen, dass die Begründung und auch die Disposition dieses Grundkurses in die von
der Politischen Theologie angegriffenen Richtung laufen, nämlich die Botschaft in
vornehmlich personalen Kategorien auszusagen. Die Politische Theologie hätte also,
wollte sie einen solchen Grundkurs gestalten103, mit Hilfe der Soziologie, politischen
Ökonomie und der anderen relevanten Wissenschaften aufzuzeigen, dass und wie
Theologie gesellschaftsbezogen und so kritisch befreiend getrieben werden kann104.

Ich will nun einige Züge dieser Theologie an einem Aufsatz von J. Werbick noch kurz
darstellen105. Werbick setzt sich darin unter Punkt 4 mit der Zwei-Reiche-Lehre in der
Ebeling'schen Ausprägung auseinander und kommt dabei auch auf das Problem des

Verhältnisses von politischer Freiheit und der Freiheit aus Glauben. Die politische
Freiheit, referiert Werbick, gehöre bei Ebeling "dem Bereich des Vorläufigen an"106, d.h.
sie ist für den Glauben nicht konstitutiv, eine Änderung der Situation, z.B. eine politische
Befreiung, ist "für die Glaubensgewissheit bedeutungslos"107. Demgegenüber betont
Werbick, und er kommt hier auf das auch in der klassischen Fundamentaltheologie
verhandelte Problem des Glaubenkönnens zu sprechen, "dass die Fähigkeit zum Glauben
selbst wieder gesellschaftlich vermittelt ist"108. Es kann nämlich durch die konkrete
politische Situation die Vorstellungsmöglichkeit für bestimmte Termini der Verkündigung
in solcher Weise eingeschränkt sein, dass kein zureichendes Verständnis nicht nur der
Termini, sondern auch der Sache, mehr möglich ist. So ergibt sich die Konsequenz: "Um
der Sagbarkeit Gottes, seines Heilshandelns willen hat die Theologie vielmehr dafür Sorge
zu tragen, dass die Gesellschaft ihre eigenen Möglichkeiten zur Freiheit des Menschen
entfaltet, weil mit deren Verwirklichung die Chance des verstehenden Glaubens
wächst109." So kann also die Selbstbefreiung des Menschen, und gemeint ist auch die

politische, "den Charakter einer Möglichkeitsbedingung wahren Glaubenkönnens"
annehmen110.

In so verstandener Theologie wäre es dann die Aufgabe der Fundamentaltheologie,
eben auf diese Bedingung der Möglichkeit des Glaubens zu reflektieren. Nicht so, als ob
das freie Walten des Geistes auf Staaten oder Gesellschaften mit einer bestimmten

102 Ebd. S. 78.
103

Es ist mir nicht bekannt, ob solche Versuche schon gedruckt vorliegen. Auf alle Fälle wäre eine
Synopse mit dem Plan der Bischöfe, Neuordnung der theologischen Studien für Priesterkandidaten
hrsg. im Auftrag der deutschen Bischofskonferenz von Lorenz Kardinal Jaeger (o.J. [1968]), und dem
Aufriss von Rahner (A. 100), instruktiv.

1(M "Man möge diese Sätze als das werten, was sie sind: eine von mir gezogene Folgerung. Es lassen
sich nicht alle Vertreter der politischen Theologie auf diese Konsequenz festlegen. Als ausgezogene
Linie vermag sie aber vielleicht eine Tendenz deutlicher zu machen.

105 J. Werbick, Heil und Heilung: Kerygma u. Dogma, 18 (1972), S. 215-146. Man vergleiche zu
diesem Aufsatz die 1975 (ev. 1976) erscheinende Dissertation desselben Verfassers: Die Aporetik des

Ethischen und der christliche Glaube. Studien zur Fundamentaltheologie G. Ebelings. Ich danke dem
Verfasser, dass er mir Einblick in das Manuskript dieser Arbeit gewährte.

106 Werbick (A. 105), S. 238, von ihm gesperrt.
107 Ebd.
108

Ebd., S. 239.
109

Ebd., S. 242. Werbick fährt fort: "Die Herstellung optimaler Lebensbedingungen im
gesellschaftlichen Rahmen und die Möglichkeit, Heil zu verstehen, verhalten sich mithin nicht reziprok,
sondern gleichsinnig proportional zueinander:

110
Ebd., S. 238.



366 J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie?

Gesellschaftsform eingeschränkt würde. Es ist aber ein konstitutives Element des

Glaubens, dass er in Freiheit, im Antwortgeben auf Gottes Anruf erfolgt. Wie aber soll das

geschehen, wenn der Mensch nicht einmal weiss, was Freiheit ist? So wäre ineins mit der
Verkündigung als Antezipation des Reiches Gottes der Mensch zu seiner auch

gesellschaftlich verstandenen Selbstbefreiung anzuleiten.

* * *

Der reformierte Theologe betritt, wenn er sich mit der Geschichte der Fundamentaltheologie

befasst, ein ihm zuerst völlig fernstehendes Gebiet111. Gewiss hat auch
reformierte Dogmatik in den Prolegomena ähnliche Fragen aufgegriffen. Gewiss kann er
sich damit einverstanden erklären, es gelte, "redlich (zu) versuch(en), sich und anderen
Rechenschaft vom christlichen Glauben zu geben"112. Er kennt die Stelle in 1. Petr. 3,15,
die als biblisches Fundament für dieses Unternehmen angeführt wird113. Und doch scheint
ihm hier in besonderer Weise das zu begegnen, was der reformierte Theologe gern als das

Prinzip des Katholischen bezeichnet: die Vermischung von Denken und Glauben, die

analogia entis, die Zuordnung von Natur und Glaube oder wie auch immer er es denn

nennen mag. Für diese Auffassung mag in gewisser Weise die Verbindung dieser Disziplin
mit dem Vatikanum I sprechen, wie sie oben aufzuzeigen versucht wurde. Das Vatikanum
I war aber für viele Reformierte das Konzil der vollsten Machtentfaltung des

Katholischen, in gewisser Weise eine Bestätigung des Grabens zwischen den
Konfessionen114.

Auf der andern Seite muss von vornherein auf die positiven Seiten einer solchen

Disziplin hingewiesen werden. Hier wird der Dialog mit der "Welt" des Ungläubigen
gesucht, wenn auch oft in einer autoritären und besserwisserischen Gestalt. Hier wird vor
allem auch das Gespräch mit der Philosophie thematisiert, auch wenn zur Ausführung
manches Fragezeichen zu setzen wäre. Das sind Aufgaben, die nur zum Schaden der

Theologie vernachlässigt werden können. Unbeschadet aller Schwächen bleibt es die

111
Diese abschliessenden Bemerkungen versuchen, zum Teil ziemlich persönliche Kindrücke zu

verwerten, die aber vielleicht zum Teil doch wieder typisch sind für die Verständigungsprobleme, die
gerade in und an dieser Disziplin zwischen Konfessionen auftachen.

112 J. Ratzinger, Einführung in das Christentum (1968). S. 19. Man beachte in diesem Buch die
von neutestamentlichen Vorstellungen her geprägte Kritik an der traditionellen Fundamentaltheologie,
bes. S. 28.

113 Zu dieser Stelle W. Schräge, Neues Test. Deutsch, 10, z.St. Ich hoffe, die Bedeutung dieser
Stelle für die Apologetik/Fundamentaltheologie an anderer Stelle darlegen zu können. Sicher ist, dass
sich nur schon an der Verwendung dieses locus classicus eine ganze Geschichte der Disziplin aufrollen
liesse.

114 Man vergleiche dazu die Literatur zu Vatikanum I (s. auch oben A. 9). Zur damaligen
Beurteilung des Konzils durch die evangelische Öffentlichkeit vgl. U. Nembach, Die Stellung der
evangelischen Kirche und ihrer Presse zum ersten vatikanischen Konzil (1962).



J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie? 367

Grösse der Fundamentaltheologie, diese Aufgaben angepackt zu haben. Es ist zu
wünschen, dass auch die reformierte Theologie diese Aufgaben ernst nimmt und im
gemeinsamen Fragen sie mit der katholischen Theologie zusammen angeht115.

Johannes Flury, Sent, Engadin

115 Abschliessend seien hier noch einige Probleme erwähnt, die m.E. zu den dringendsten gehören,
die der Fundamentaltheologie aufgegeben sind: 1. Die Stellung der Bibel im Rahmen des

fundamentaltheologischen Beweisganges. Lassen sich A.T. und N.T. ohne weiteres als historische
Dokumente gebrauchen? Wären da nicht die Ergebnisse der Form- und Traditionsgeschichte mehr als
bisher zu berücksichtigen? — 2. Das in der Rahner-Schule schon angegangene Problem einer
christlichen Philosophie. Die klassische Fundamentaltheologie hatte sich fast ausschliesslich auf die
scholastische, bzw. neuscholastische Philosophie beschränkt und die Auseinandersetzung mit der
zeitgenössischen Philosophie auf eine Ablehnung beschränkt. - 3. Es wäre die Stellung zu der
Reformation und den aus ihr hervorgegangenen Kirchen zu überprüfen. Auch da sind schon
bedeutende Arbeiten geleistet worden (bes. durch G. Söhngen u.a.). Immer mehr drängt sich auch das
Problem der Weltreligionen und des säkularen Atheismus in das Blickfeld. Besonders K. Rahner und
seine Schüler haben diese Auseinandersetzung mit gewichtigen Beiträgen begonnen.


	Was ist Fundamentaltheologie?

