Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 6

Artikel: Was ist Fundamentaltheologie?
Autor: Flury, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878679

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was ist Fundamentaltheologie?

Wer die Titelfrage mit Hilfe der dritten Auflage von Rel. Gesch. Geg.zu beantworten
sucht, findet dort kein eigenes Stichwort. Er muss das Register bemithen und wird dort
auf die Artikel Apologetik V. Katholische Apologetik, und Theologie III. Katholische
Theologie verwiesen. So konnte also der evangelische Theologe, wenn er nicht gerade
kontroverstheologisch interessiert ist, sich mit dem Stillschweigen des Lexikons zufrieden-
geben und dieses Fach getrost der katholischen Theologie tiberlassen? Aber der terminus
ist neuerdings auch in der evangelischen Theologie heimisch geworden' . Und zu fragen ist
weiterhin, ob nicht die Sache der Fundamentaltheologie auch in evangelischer Theologie
mit betrieben wird, vielleicht unter anderem Namen, oder gleichsam als *“Stiefkind™, das
vorzuzeigen man sich schimt. Wenn im folgenden an einigen Beispielen der katholischen
Fundamentaltheologie ihre Arbeitsweise und ihr Gegenstand skizziert werden soll, so
auch in der Hoffnung, implizit wenigstens auf diese Fragen eine Antwort zu geben?.

G. Ebeling hat sich auch mit der Geschichte des Namens befasst. Die ersten Werke
dieses Titels erschienen um 1860%. Die Verwendung des Begriffs stammt aber, wie
Ebeling aufzeigt, aus der evangelischen Theologie® . Mit einer Bedeutungsinderung, die ja
schon der Titel kennzeichnet, treten diese Werke die Nachfolge der Apologetik-Hand-
bilicher an. Das ist auch der Tenor der katholischen Autoren: “Die Bezeichnung F. ist
heute an die Stelle der frither so genannten Apologetik getreten . . . es will zum Ausdruck
gebracht werden, dass diese (sc. die Apologetik) in einer umfassenderen theologischen

Besonders durch die Arbeiten G. Ebelings, vgl. den Untertitel zu Wort und Glaube, 2 (1969),
dort auch S. IV und 104, sowie ders., Erwagungen zu einer evangelischen Fundamentaltheologie: Zs. f.
Theol. u. Ki. 67 (1970), S. 479-524.

Einen ersten Uberblick iiber Geschichte und Tendenz der katholischen Fundamentaltheologie
bieten, neben den meisten Fundamentaltheologien selbst, die Zeitschrift Concilium, 5 (1969),
S.417-495; H. Fries, Apologetik, V. Katholische Apologetik: Rel. Gesch. Geg. 1 (1957?), Sp. 4521f.;
ders., Fundamentaltheologie: Sacramentum mundi, 2 (1968), s.v.; J. Schmitz, Die Fundamental-
theologie im 20. Jahrhundert: H. Vorgrimler (Hrsg.), Bilanz der Theologie, 2 (1969), S. 197-245;
A. Gaboardi, Teologia fondamentale: Problemi e orientamenti (1957), S. 57—-103; G. Sohngen & H.
Vorgrimler, Fundamentaltheologie: Lex. Theol. Ki., 4 (1960?%), Sp. 451-460; E. Gossmann, Funda-
mentaltheologie und Apologetik: E. Neuhédusler & E. Gossmann (Hrsg.), Was ist Theologie? (1966),
S:25—52.

Vgl. Ebeling (A. 1), Erwidgungen, S. 498.

Ebeling, ebd. — Eine Spur scheint noch etwas weiter in die katholische Theologie
zuriickzuweisen. Es gibt ein Werk Friedrich Brenner’s (1784 —1848), das zuerst unter folgendem Titel
erschien: Freye Darstellung der Theologie in der Idee des Himmelreichs. Oder: Neueste katholische
Dogmatik nach den Bediirfnissen unserer Zeit, 1-3 (1815—18). Eine erste Umarbeitung davon
erschien unter dem Titel Katholische Dogmatik, 1-3 (1826—29; Nachdruck 1831). Eine nochmals
umgearbeitete und erweiterte Auflage tragt den Titel System der katholischen speculativen Theologie,
(1837-38). Der zweite Band dieses Werkes trigt nun auch den Titel Fundamentierung der
katholischen speculativen Theologie, widhrend der erste Band die Construction der katholischen
speculativen Theologie zu leisten hat. Es erschienen dann noch eine dritte Auflage (1844) mit dem
Titel Katholische Dogmatik, oder System der katholischen speculativen Theologie, und zu dieser
Auflage Nachtrige (1847). Gerade die Schwankungen im Titel dieser Werke mogen ein Hinweis sein,
dass hier der Begriff Fundamentaltheologie in statu nascendi greifbar wird. Leider war es mir nicht
moglich, die angegebenen Werke zu einer genaueren Priifung zu beschaffen. Besonders interessant
diirfte die Untersuchung des Zusammenhangs zwischen der Construction und der Fundamentierung
der spekulativen Theologie sein. Interessant ist auch, dass eine der Aufgaben der Fundamental-
theologie im ersten Titel schon angesprochen wird, wenn es heisst: Nach den Bediirfnissen unserer
Zeit,



352 J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie?

Uberlegung aufgenommen” wird®. Werke, die beide Bezeichnungen im Titel tragen,
bestitigen diese Kontinuitit®.

Auch wenn so die Entstehungsgeschichte leicht zu erklaren scheint, handelt es sich hier
nicht nur um eine simple Namensinderung, und der Wechsel von Apologetik zu
Fundamentaltheologie verrit mehr als einfach einen Ubergang von einer streitsiichtigen zu
einer mehr friedfertigen Disziplin. Die Jahre des ersten Auftretens des Namens waren ja
fir die katholische Theologie eine recht bewegte Zeit (1860—1870). Schon die
Stichworte Syllabus und Vatikanum I vermogen das zu zeigen.

Der Syllabus seu collectio errorum modernorum’, ausgegangen am 8.12.1864 als
Anhang zur Enzyklika Pius’ IX. “Quanta cura”, hatte sich nicht mehr und nicht weniger
zum Ziel gesetzt, als in einer Art Katalog die ganzen modernen Zeitstromungen zu
beurteilen und zu verurteilen. Am besten zeigt das der letzte verurteilte Satz: “Romanus
Pontifex potest ac debet cum progressu, cum liberalismo et cum recenti civilitate sese
reconciliare et componere®.” In engem Zusammenhang mit diesen Bestrebungen, dem
Eindringen moderner Stromungen in die Kirche Halt zu gebieten, stand auch die
Einberufung eines Konzils. Wie es sich schon im Syllabus gezeigt hatte, blieb Pius IX.
“damit zwangsldufig von Anfang an auf dem Boden einer defensiven Konzeption . ..”?.
Bei einer ersten Sondierung, nicht zufillig zwei Tage vor Ausgehen der Enzyklika und des
Syllabus, erhielt der Papst unter anderem zur Antwort: “Diesmal sei es, im Unterschied
zu fritheren Konzilien, nicht damit getan, dass diese oder jene einzelne Lehrabweichung
verurteilt werde, da die Fundamente der Religion schlechthin in Frage gestellt
seien'®.” Es handelte sich also nicht mehr darum, mit der Apologetik einzelnen
gefahrdeten Aussenwerken zu Hilfe zu kommen oder gar offensiv gegen den Zeitgeist und
seine Folgen anzutreten, sondern das Hauptgebaude selbst war in seinen Fundamenten
bedroht. Die -ismen, die der Syllabus zu treffen versuchte, waren nun schon in den Raum
der Kirche gelangt, ja es gab Leute, die forderten, die Kirche selbst solle sich darauf
einlassen'!. M.a.W. der Boden des Glaubens selbst war bedroht, in gleicher Weise aber
auch die Fundamente der Theologie. Diese Fundamente galt es nun neu zu griinden, und
das wurde die Aufgabe der Fundamentaltheologie. Sie erhielt durch die Definitionen des
Vatikanum I ungeheuren Aufschwung, zugleich auch einen klar vorgezeichneten Weg'?:
“Neque solum fides et ratio inter se dissidere numquam possunt, sed opem quoque sibi

S Fries (A. 2), Fundamentaltheologie, Sp. 140.

Z.B. H. Felder, Apologetica sive Theologia fundamentalis, 1-2 (1923); R. Garrigou-Lagrange,
Theologia fundamentalis, pars apologetica. De revelatione, 1-2 (1929%; 1931?); Th. Specht, Lehrbuch
der Apologetik oder Fundamentaltheologie, hrsg. von G. Bauer (1924?); J. Hasenfuss, Glauben, aber
warum? Fundamentaltheologie/Apologetik, =Der Christ in der Welt, 3, 9 (1963).

So der Titel in H. Denzinger, Enchiridion symbolorum (1973%%), § 2901; vgl. dazu auch
R. Voelzel, Syllabus: Rel. Gesch. Geg., 6 (1962), Sp. 538f.; W. von Loewenich, Der moderne
Katholizismus vor und nach dem Conzil (1970%), S. 32ff.

Syllabus Nr. 80, Denzinger 2980; vgl. Voelzel (A. 7).

R. Aubert, Vaticanum I: Gesch. der ok. Conzilien, 12 (1965), S. 15, dort auch Lit. zu
Vaticanum I; ebenso bei K. G. Steck, Vaticanum: Rel. Gesch. Geg., 6 (1962), Sp. 1239-45;
Loewenich (A. 7), S. 37ff.

Aubert (A. 9), S. 50; Heraushebung von mir.

Vgl. Syllabus Nr. 80. Es handelt sich um Stromungen, die besonders im deutschsprachigen
Bereich unter den Theologen wirksam waren. Der Wechsel im Angriffsziel auch bei Felder (A. 6),
S. 18.

12 Gaboardi (A.2), S.66: Dei filius und Pastor aeternus ‘“‘possono considerarsi come il
coronamento e la base per la teologia fondamentale’. Etwas anders Schmitz (A. 2), S. 199.



J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie? 383

mutuam ferunt, cum recta ratio fidei fundamenta demonstret...”'® Das Konzil
bestimmte die Hilfe der ratio aber noch genauer: Gott verband seine Offenbarung mit
“argumenta externa”. Darunter sind im Besonderen Wunder und Weissagungen zu
verstehen, die als ‘““divinae revelationis signa sunt certissima et omnium intelligentiae
accomodata”'®. Damit bestitigte das Konzil, “que la valeur des signes de crédibilité peut
étre saisie par tous les hommes, méme s’ils ne sont pas encore croyants”'®. Natiirlich ist
hier streng zwischen Moglichkeit und Wirklichkeit zu scheiden'®. Mit der Moglichkeit ist
aber auch die Aufgabe gegeben: die Theologie in dieser Weise zu begriinden, dass die
Glaubwiirdigkeit der Glaubensgegenstinde jedem mit intelligentia begabten Wesen
einsichtig ist, und so jeder Widerstand und jeder Einwand dagegen als unbegriindet
dahinfillt. Als Instrument dafiir steht der Fundamentaltheologie die allen Menschen
gemeinsame ratio zur Verfiigung. Damit war dieser neue Zweig der theologischen
Wissenschaft konstituiert, hatte sich konstituieren miissen, um der angefochtenen Kirche,
dem Glauben und der Theologie zu Hilfe zu eilen, hatte sich konstituieren konnen, da ihr
ein Formal- und ein Materialobjekt vorlag. Nur allmihlich setzte sich diese “neue”
Wissenschaft gegen die ‘‘alte” Apologetik durch, bzw. nahm sie in sich auf, ist ja nicht
umsonst das 19. Jahrhundert als “‘grosses Jahrhundert der Apologetik” bezeichnet
worden'”. Noch bis weit ins 20.Jahrhundert wurden Lehrbiicher der Apologetik
geschrieben, was natiirlich besonders den Autoren leicht fiel, die eine Deckungsgleichheit
der beiden Disziplinen behaupteten.

Die klassische'® Fundamentaltheologie war als junge Disziplin noch nicht véllig

abgegrenzt und auf ein bestimmtes Vorgehen eingeschworen, und die Bestimmungen von
Fundamentaltheologie waren besonders in Abgrenzung oder Nicht-Abgrenzung zur
Apologetik sehr fliessend. Auch wenn sich einzelne Lehrbiicher bis in die Paragraphen
hinein gleichen, zeigen sich da Unterschiede. M. Nicolau bezeichnet Theologia fundamen-
talis als iibergeordnete Wissenschaft. Sie besteht aus einem ersten Teil, Apologetica, der
die Traktate De revelatione christiana und De Ecclesia Christi enthalt, sowie einem
zweiten Teil, der einen mit der dogmatischen Theologie gemeinsamen Gegenstand
behandelt: De fontibus revelationem continentibus'®, Ahnlich schreibt S. Weber, fiir den
die Fundamentaltheologie aus Enzyklopadie, Apologetik, biblischer Einleitung und

Patrologie besteht?®. F. Straubinger behandelt die beiden Namen als praktisch syno-

nym?'. B. Goebel unterscheidet in seinem Literaturverzeichnis zwischen Werken mit

Denzinger 3019; vgl. dazu bes. die Untersuchung R. Auberts, Le probleme de l'acte de foi,
= Unjv. Cath. Lov. Diss. Ser. 2, 36 (1950%), S. 131-219 (19533).
Denzinger 3009.
Aubert (A. 13),S.172.
Aubert (A. 9), ebd.; ders. (A. 13), ebd.
Aubert (A. 9), S. 30.
Indem ich hier das Wort klassisch und nicht traditionell verwende, wie auch Schmitz (A. 2),
S. 201, will ich eine gewisse dsthetische Wertung zum Ausdruck bringen. Denn bei aller Kritik, die
gegen diese Form der Fundamentaltheologie vorzubringen ist, beeindruckt immer wieder die
Geschlossenheit ihrer Darstellung.
M. Nicolau & I. Salaverri, Theologia fundamentalis (1962s X
S. Weber, Christliche Apologetik (1907), S. 11.
H. Straubinger, Fundamentaltheologie (1936), S. 15.

e
~ [T

18

21



354 J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie?

apologetischer Tendenz, Apologien und streng fundamentaltheologischen Werken, wo-
runter der Beschreibung nach auch sein eigenes, wenn auch Apologetik genanntes Buch
fallen wiirde??. Als letzter Zeuge sei hier noch Th. Specht angefiihrt: . . . Namen, welche
dieselbe Sache unter verschiedenen Gesichtspunkten bezeichnen”: Fundamentaltheologie,
“weil sie den christlichen Glauben in seinem allgemeinen Grunde nachweist und so fiir die
Dogmatik, ja fiir die ganze Theologie den Grund legt”; Apologetik, “weil sie den
offenbarungs- und christentumsfeindlichen Richtungen gegeniiber die Wahrheit der
Offenbarung und des Christentums verteidigt™?>.

Diese Unterschiede sollen zugleich eine Warnung sein, bei der folgenden Darstellung
der klassischen Fundamentaltheologie, die notwendigerweise vereinfachen muss, die
Unterschiede zwischen den Autoren, aber auch den verschiedenen Schulen, nicht aus den
Augen zu verlieren.

Die Darstellung der Fundamentaltheologie ist uiblicherweise in zwei oder drei Teile
eingeteilt. — 1) Die demonstratio religiosa. Dieser Teil kann der Religionsphilosophie
iibergeben werden®*. Wird er in der Fundamentaltheologie behandelt, so hat er gegeniiber
Positivismus, Materialismus und Nihilismus den Menschen als ein zu Gott hinstrebendes
Wesen zu erweisen, er soll aufzeigen, dass Gott existiert und dass der Mensch die
Erfiillung seines Wesens in der Bindung an Gott findet?®. 2) Die demonstratio
christiana. Sie erweist nun das Christentum gegentiiber Deismus, Idealismus und
Rationalismus®® als geschichtliche Erfiillung dieses Strebens des Menschen. — 3) Die
demonstratio catholica. Sie hat nun noch die Aufgabe, gegeniiber allen andern Kirchen
die r()'gnisch-katholische Kirche als geschichtliche Erfiillung des Christentums darzu-
stellen®”.

Ihr Materialobjekt entnimmt die Fundamentaltheologie also der Offenbarung. Damit
ist auch ihre Zugehorigkeit zur Theologie gegeben®®. Anders ist es mit dem Formalobjekt,
d.h. dem Gesichtspunkt, unter dem sie alle ihre Stoffe betrachtet. Hier stiitzt sie sich auf
die ratio. Sie wurde sonst ja einem Zirkelschluss verfallen, ndmlich mit Hilfe der
Offenbarung beweisen, dass eben diese Offenbarung die wahre Offenbarung sei. Pointiert
wird das von S. Weber ausgedriickt: “Die leitende Absicht ... war, das formale Prinzip
der Apologetik, die Vernunfterkenntnis fiir die theoretische Glaubensgrundlage folge-
richtig und ausnahmslos durchzufiihren, wihrend letztere selbst positiv festgestellt ist?.”

22 B Goebel, Katholische Apologetik (1930), S. 24f.
2 Specht (A.6), S.11; vgl. zum Problem der Abgrenzung Schmitz (A. 2), S. 200; Gossmann
(A. 2), S. 26.

So z.B. die sog. “‘romanische” Form. Der Einfachheit halber habe ich die Unterscheidung von
romanischer und deutscher Form ausgeklammert, vgl. aber A. Kolping, Fundamentaltheologie, 1
(1967), S. 71f.; Schmitz (A. 2), S. 200.

Fries (A. 2), Apologetik, S. 494; Straubinger (A. 20), S. 28; Kolping (A. 24), S. 48f.; Specht
(A'266)’ S. 17. In vielen Fillen werden die verschiedenen -ismen als plakative Schlagworter gebraucht.

Fries (A. 2), Apologetik, S. 493; Straubinger (A. 21), S. 25; Weber (A. 20), S. 141ff.

Fries, ebd.; Salaverri (A. 19), S. 499. Hier ist auf das grundlegende und fiir die Apologetik
wegweisende Werk Melchior Cano’s zu verweisen: De locis theologicis libri XII (1563). Im heutigen
Aufbau der Fundamentaltheologie zeigt sich also die umgekehrte Reihenfolge ihrer zeitlichen
Entstehung. Vgl. C. Geffré, Die neuere Geschichte der Fundamentaltheologie: Concilium, 5 (1969),
418-429,S.419.

Geffré, ebd., S. 420; Nicolau (A. 19), S. 42f.; zur Definition Material- und Formalobjekt Felder
(A. 6), S. 2f. Er konstatiert zwischen Dogmatik und Fundamentaltheologie auch einen Unterschied im
Materialobjekt, insofern erstere das argumentum revelationis, letztere das factum revelationis
betrachte, S. 15.

9 Weber (A. 20), S. VII; Specht (A. 6), S. 12; Straubinger (A. 21), S. 10.



J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie? 355

Um das Vorgehen der Fundamentaltheologie kennenzulernen, folgen wir noch etwas
weiter den Darlegungen Webers®. Er sieht sich nun vor die Schwierigkeit gestellt, etwas
prinzipiell Ubernatiirliches, die Offenbarung Gottes, mit Hilfe der ratio zu bewiltigen.
“Da das Ubernatiirliche selbst seinem innern Kern und Wesen nach der Vernunfter-
kenntnis nicht schlechthin unterliegt”, bleibt nur der Weg, diesen Beweis der Wahrheit
indirekt zu erbringen, nimlich durch die “Bewahrheitung der Quelle der Lehre3!”. M.a.W.
kann die Fundamentaltheologie nicht mit innern Griinden die Glaubwiirdigkeit der
Offenbarung nachweisen, sondern nur dussere Griinde dafiir erbringen, dass die
Offenbarung eine gottliche und so wahre Offenbarung ist. Kann gezeigt werden, dass Gott
der Urheber der Offenbarung und der die Offenbarung tradierenden Kirche ist, so ist
damit auch ihre Wahrheit gegeben®?. Die Fundamentaltheologie hat dann als Ziel im
Auge, ihren Beweisgang so mit allgemein anerkannten Tatsachen zu verkniipfen, dass eine
Leugnung des erstern auch eine solche dieser nach sich ziehen wiirde*?.

Vor zwei Kurzschliissen wird nun aber in allen Fundamentaltheologien gewarnt: — 1)
Es ist keineswegs so, dass die Fundamentaltheologie auf diesem Weg imstande ist, den
Glauben zu erzwingen. Der Glaube ist ja nach ihrem Verstindnis wesentlich ein
Willensakt, eine virtus supernaturalis, eine Zustimmung zu einer “‘propter auctoritatem
ipsius Dei revelantis” als wahr gegebenen Offenbarung®. Die Fundamentaltheologie kann
nur die rationalen Hindernisse aus dem Wege rdumen, denn “‘credere equidem nemo
potest, nisi prius certe cognoverit factam revelationis®®.” Diesen Dienst leistet die
Fundamentaltheologie. Sie erweist die credibilitas, die Glaubwiirdigkeit, der von der
Kirche vorgelegten Offenbarung®. Ob er diese Offenbarung nun ergreift oder nicht, liegt
in der Gnade Gottes, er kann sie aber nicht mehr mit dem Argument ablehnen, dass er
nicht einzusehen vermoge, ob es die richtige Offenbarung sei oder gar, dass sie Dinge

0 Weber (A. 20), S. 1f.
-l Ebd., S. 2;vgl. A. Gisler, Der Modernismus (1912), S. 225; Nicolau (A. 19), S. 151ff.

Felder (A. 6), S. 16: “Si enim argumentis invictis constat Deum esse auctorem revelationis,
constat etiam hanc revelationem esse rationabiliter credibilem.”

Weber (A. 20), S.7. Es sei hier noch auf einen weiteren Weg der Fundamentaltheologie
verwiesen, den schon das Vaticanum I erwihnt, nimlich dass auch die Kirche selbst, “‘ob suam nempe
admirabilem propagationem, eximiam sanctitatem ... est motivum credibilitatis et divinae suae
legationis testimonium irrefragabile”, Denzinger 3013. Goebel (A. 22), S. 24, beklagt, dass dieser ‘‘in
sich glinzende(n) Beweis’™ (V) fast nicht durchfithrbar sei, denn, wie er im Anschluss an Felder
schreibt: “Fiir eine solche Betrachtungsweise hat nun einmal ... die moderne Kritik kein Auge, zu
sehen’. Es ist aber unbestreitbar, dass Geschichte und Gestalt der rémisch-katholischen Kirche immer
wieder — auch bei Nicht-Katholiken — Eindruck gemacht haben; vgl. H. Kiing, Die Kirche (19673%),
S. 38f. (Zitat einer Aussage von Macaulay).

Denzinger 3008; Gisler (A.31), S.227; vgl. Schmitz (A. 2), S.201: “dem scholastischen
Interesse an der Erkenntnistunktion des Glaubens verpflichtet”. Zum scholastischen Hintergrund des
ganzen fundamentaltheologischen Problembereichs sei hingewiesen auf A. Lang, Die Entfaltung des
apologetischen Probleme in der Scholastik des Mittelalters (1962), und ders., Die theologische
Prinzipienlehre der mittelalterlichen Scholastik (1964). Die hier gegebene Interpretation des
Vaticanum [ schliesst sich an die der fundamentaltheologischen Handbiicher an. Dass durchaus auch
andere Moglichkeiten in den Texten enthalten sind, zeigt H. Fries, Die Offenbarung: Mysterium
Salutis, 1 (1965), 159-238, S. 162ff.; J. Triitsch & J. Pfammatter, Der Glaube: ebd. 791-903,
S. 823ff.

35 Felder (A.6),S. 16, dort gesperrt.

Kolping (A. 24) 1, S. 21ft.; Lang (A. 34), 1, S. 291f.; Goebel (A. 22), S. 2; J. Triitsch, Glaube

und Erkenntnis: Fragen der Theologie heute (1958%), 45-68, S. 47.



356 J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie?

enthalte, die einer Priifung durch die logische Vernunft nicht standhielten®’. — 2) Es ist
auf keinen Fall die Struktur und die Stringenz eines mathematischen Beweises
beabsichtigt. Erreicht werden soll eine Gewissheit historisch-moralischer Art, wie sie z.B.
der Satz besitzt: Caesar hat existiert. Die Offenbarungstatsache kann nicht als evident
bewiesen werden, nur als gewiss®

Wir konnen hier nicht, so amiisant das hie und da wire, allen Beweisen und oft auch
Windungen der Fundamentaltheologie nachspiiren. Es soll hier nur noch kurz das
Vorgehen des zweiten und des dritten Teiles charakterisiert werden.

Die demonstratio christiana kann®® zuerst die historische Authentizitit der Evangelien
nachweisen. Naturlich kommen diese fiir den Beweisgang nicht als Offenbarungsquellen,
sondern als rein historische Zeugnisse in Betracht*®. Damit sind die Quellen fiir Jesu
Selbstzeugnisse, fiir seine Wunder und Weissagungen bewiesen. Im folgenden wird nun
daraus gezeigt, dass Jesus der wahre und einzige Offenbarer Gottes ist*!.

Die demonstratio catholica wird nun zu erweisen suchen, dass Jesus eine Kirche
grinden wollte und mit dem Apostelkreis auch gegriindet hat, dass diese Kirche mit der
katholischen Kirche identisch ist (hier wird die Lehre von den notae Ecclesiae wichtig)
und dass er sie in der jetzigen Verfasstheit grinden wollte, d.h. als hierarchische Kirche
mit einer obersten Lenkung*?

Damit ist die Glaubwiirdigkeit der von der Kirche vorgelegten Offenbarung erwiesen,
ist doch gezeigt worden, dass die dusseren Beweise flir die Quelle dieser Offenbarung
keine Zweifel mehr zulassen. Zugleich mit der Glaubwiirdigkeit, gleichsam als zweites
Moment neben der credibilitas, ist damit aber auch die credentitas, die Glaubenspflicht,
gegeben, d.h. es ist undenkbar, dass ein mit Verstand begabter Gottgldubiger nicht auch
(an) die katholische Kirche glaubt*®. Tut er es dennoch nicht, so ist seine Nicht-Zuge-
horigkeit zur katholischen Kirche eine schuldhafte. M.a.W. es war zu der Zeit der
klassischen Fundamentaltheologie undenkbar, die Moglichkeit eines schuldlosen
Atheismus zu statuieren. A. Gisler zeigt das in lakonischer Kiirze: “Die wissenschaftliche
Apologetik filhrt ihn (sc. den gebildeten Katholiken, aber auch jeden Gebildeten
iiberhaupt) vom Nichts zum unfehlbaren Papst**.”

Als einfacher Beobachter wird man sich nun sofort die Frage stellen: “Warum sind
denn so wenige gebildete Protestanten, Anglikaner, Atheisten etc. Katholiken ge-

37 Ein prinzipieller Dissens ist ja hier nach der Definition des Vaticanum I gar nicht moglich;
Denzinger 3017.

Kolping (A. 24), S. 30ff.; Nicolau (A. 19), S. 39: “certitudo obtinenda erit ordinis moralis”
(dort gesperrt); Felder (A. 6), S. 16 “certum quidem, sed non evidens probatur”.

So das Vorgehen bei Nicolau (A.19), 2: De fontibus historicis ad probandum factum
revelationis. Hier wird wieder der Unterschied zwischen deutscher und romanischer Form relevant (s.
A. 24); man vergleiche nur die Darstellungen von Kolping (A.24) und Lang (A.34). In der
romanischen Form wird gewdhnlich zuerst revelationis theoria abgehandelt, dann erst in einem
zweiten Teil revelationis exsistentia. Hier zeigen sich noch Ansitze einer sog. Moglichkeits-Apologetik.

Nicolau (A. 19), S. 180ff., bes. 208ff.

So schliesst Nicolau (A.19) an den oben genannten Beweis die Thesis 25 an: “Exsistentia
historica Iesu Nazareni quae constat invicte ex evangeliiset . . .””, S. 278.

Salaverri (A. 19), Thesis 29: “Christus Ecclesiam suam istituit unicam et visibilem, et quidem
ut veram a falsis discernibilem”, S. 891; Thesis 31: “Unitas, Catholicitas, Apostolicitas, Sanctitas sunt
etiam notae, quae soli Romanae Ecclesiae conveniunt, eamque propterea ut veram Christi Ecclesiam a
falsis discernunt™, S. 923.

Zum Zusammenhang von credibilitas und credentitas Lang (A. 34), 1, S. 30ff.

Gisler (A. 31), S. 236.



J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie? 357

worden? > Es waren ja darauf eigentlich nur zwei Antworten moglich. 1. Entweder haben
alle eine nicht in logischen Gesetzen fortschreitende ratio oder 2. sie haben boswillig eine
von der Vernunft geratene Tat ausgeschlagen*®. Bevor wir dieser Frage im nichsten Teil
etwas nachgehen, seien noch kurz einige Probleme der klassischen Fundamentaltheologie
wenigstens angetippt.

Strittig ist einmal die Rolle des Glaubens in der Fundamentaltheologie. Es darf ja nicht
vergessen werden, dass alle diese Werke von treuen Katholiken geschrieben wurden, die
fest auf dem Boden der Wahrheit standen, die sie sich nun aufmachten, rationaliter zu
beweisen. Durch die Verurteilung A. Glinthers waren die Theologen gewarnt, die
Philosophie und Historie in ihren Werken nicht allmichtig werden zu lassen*®. Aber auch
so bleibt das Dilemma: Teilt man dem Glauben schon im Beweisverfahren eine positive
Rolle zu, leidet darunter vor Nichtglaubenden die Uberzeugungskraft der Beweisfiihrung,
abstrahiert man vom Glauben, so wird die Philosophie leicht zur Richterin tber den
Glauben, d.h. die Ubernatirlichkeit des Glaubens gerit in Gefahr.

E. Gossmann hat darauf aufmerksam gemacht, dass, was dem Gldubigen als rationale
Schlussfolgerung einleuchtet, nicht so ohne weiteres von andern Menschen nachvollzogen
werden kann*’. Diese Gefahr ist besonders in ilteren Werken gegeben, wihrend neuere
Fundamentaltheologien sich sehr bemiihen, auf die Probleme der Leser einzugehen und
dort den Ausgangspunkt zu wihlen. Damit sind wir auf das Problem der sog.
Immanenz-Apologetik gestossen. Ich kann hier nicht auf diese Versuche, die zum grossen
Teil im franzosischen Sprachraum liegen®®, eingehen. Die Berechtigung ihres Anliegens,
mehr den konkreten Menschen zum Ausgangspunkt der fundamentaltheologischen
Beweisfiihrung zu machen, ist auch von der klassischen Fundamentaltheologie z.T.
anerkannt worden.

Ein weiteres Problem, das noch weiterhin als ungelost gelten darf*, ist das der Stellung
der Bibel und der exegetischen Wissenschaften im Rahmen der Fundamentaltheologie. Es
wird immer wieder betont, dass die Fundamentaltheologie gewisse Aufgaben der
protestantischen Hermeneutik zu erfiillen habe®®. Man wiirde aber gerade dann eine
verstiarkte Reflexion auf Stellung und Aussagegehalt der loci probantes erwarten.

S Die Haltung gegeniiber den reformierten Kirchen, die sich daraus ergab, brauche ich hier nicht

im einzelnen zu skizzieren. Vgl. auch K. Rahner, Atheismus und implizites Christentum, = Schriften, 8
(1967), S. 191.
Denzinger 2828f.
i E. Gossmann (A. 2), S. 26f.

E. Seiterich, Wege der Glaubensbegriindung nach der sogenannten Immanenzapologetik (1938);
Gaboardi (A. 13), S. 75—85; Schmitz (A. 2), S. 203—-220; Geffre (A. 27), S. 421; tendenzios Gisler
(A. 31), S. 246ff.; Kolping (A. 24), 1, S. 60ff.

4 Ein erster Versuch liegt vor bei U. Horst, Exegese und Fundamentaltheologie. Kritische
Anmerkungen zu cinigen ‘“‘Quaestions (sic! ) Theologiac Fundamentalis”: Minch. Theol. Zs. 16
(1965), S.179-199); s. auch G. Sohngen, Wunderzeichen und Glaube. Biblische Grundlegung der
katholischen Apologetik: Die Einheit der Theologie (1952), S. 266 —285.

Gossmann (A. 2), S. 33: “Deshalb spiegelt auch die in der protestantischen Theologie heute so
lebendige hermeneutische Frage im Grunde nichts anderes als die fundamentaltheologische Frage-
stellung schlechthin.” Vgl. H. Geisser, Hermeneutische Probleme in der neueren romisch-katholischen
Theologie: Erneuerung der einen Kirche. Festschrift H. Bornkamm, = Kirche und Konfession, 11
(1966), S. 200-229.



358 J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie?

.

Oben ist der Versuch der Immanenzapologetik erwihnt worden. Eng damit zusammen
hiingt die sogenannte Modernistenkrise>'. Auch dabei handelt es sich um eine Bewegung,
die nicht im deutschen Sprachraum entstanden ist und diesen auch nur sekundir
beeinflusst hat. Der Modernismus war ein Versuch, die vom Lehramt im Syllabus
verurteilte Absicht, katholische Kirche und zeitgenossische Philosophie und Weltan-
schauung zu vereinen®?, unter verinderten Bedingungen ins Werk zu setzen. Gegeniiber
der Betonung der ratio, gegen eine allzu selbstsichere und letztlich dem Leben
entfremdete Apologetik setzten die Modernisten ihren *“‘Anti-Intellektualismus, antischo-
lastische(n) philosophische(n) Agnostizismus und ein(en) gewisse(n) Immanentismus’3.

Das Lehramt reagierte heftig seit Pius X. (1903—14) und verurteilte die moder-
nistischen Lehren durch das Dekret Lamentabili und die Enzyklika Pascendi, beide 1907,
durch Exkommunikationen und besonders durch den seit 1910 von allen katholischen
Theologen zu leistenden Antimodernisteneid>. Es war nicht zu umgehen, dass die vom
Modernismus angegriffene Richtung der Fundamentaltheologie durch die scharfe
Reaktion des Lehramts gegen diesen sich bestdtigt fithlte und ihr Vorgehen eher noch
dezidierter durchfiihrte. Trotz aller Massnahmen und trotz des nun ausbrechenden
Krieges aber lebten gewisse Ideen des Modernismus fort, auch wenn der Name selbst fast
zum Schimpfwort gemacht wurde>*.

Als bedeutendste und eigenwilligste Gestalt innerhalb der Fundamentaltheologie dieser
Zeit in Deutschland ist Herman Schell (1850—1906) zu erwihnen®®. Auch seine, der
“franzdsischen Immanenz-Apologetik™>” nahestehende Apologetik wurde vom Lehramt
indiziert. Aber auch da ist zu konstatieren, dass seine Gedanken, wenn auch oft anonym,
weiterwirkten®,

Alle diese Versuche waren besonders vom Problem umgetrieben, dass der moderne
gebildete Mensch, den die Fundamentaltheologie ja gerade ansprechen wollte, sich mit
andern Fragen beschiftigte. Der konkrete Mensch war im eigentlichen Aufbau der
Fundamentaltheologie in Vergessenheit geraten®®. Von daher ist die Tendenz zu erkliren,

S Der neueste Beitrag ist wohl E. Weinzierl, Der Modernismus. Beitrige zu seiner Erforschung

(1973). Um die damalige Stimmung kennenzulernen, ist das Buch von Gisler (A. 31) sehr
aufschlussreich. Es bietet dazu eine Unmenge von Material, wihrend die Verarbeitung nicht immer frei
von Tendenz bleibt.

So. A 11.

G. Maron, Reformkatholizismus: Rel. Gesch. Geg., 5 (19617%), 896-903, Sp. 899.

Denzinger 3401£f.; 3475ff.; 3537ff.; dazu H. Lennerz, Natiirliche Gotteserkenntnis. Stellung-
nahme der Kirche in den letzten hundert Jahren (1926), bes. S. 191ff.; v. Loewenich (A. 7), S. 64ff_;
M. Schoof, Der Durchbruch der neuen katholischen Theologie (1969), S. 72ff.

Das sagt schon der Titel bei Schoof (A. 54).: Verurteilung als Ende und Anfang. K. Rahner &
H. Vorgrimler, Kleines theologisches Worterbuch (1967%), s.v.: “ein liebloses, gehissiges Schimpfwort
der innerkirchlichen, von der Schwierigkeit des Glaubens in der heutigen Welt nicht angefochtenen
Arroganz”.

% Es sei hingewiesen auf: J. Hasenfuss, H. Schell als existentieller Denker und Theologe (1956);
ders., Schell. Gestalt und Werk nach ungedruckten Quellen: Theol. u. Glaube 61 (1971), S. 93-98;
E. Biser, H. Schell als Initiator einer Neubegriindung der Fundamentaltheologie: ebd., S. 106—109;
F. Heyer, Die Rehabilitierung H. Schells durch die Wirzburger Theologische Fakultdt: Erneuerung
(A. 5’570), S. 75-86; Kolping (A. 24), S. 63f.

G. Maron, Herman Schell: Rel. Gesch. Geg., 5 (1961), Sp. 1395f,

8 Kolping (A. 24), 1, S. 64.

P % Rahner, Schriften, 1 (1962°%), S. 343 u. 6.; Geffré (A. 27), S. 421; Schmitz (A. 2), S. 203.



J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie? 359

die Fundamentaltheologie nicht mehr die Begriindung des Glaubens, sondern die der
Theologie leisten zu lassen. Da das Vatikanum I aber ausdriicklich von fundamenta fidei
spricht, ist dieser Vorschlag auf heftige Kritik gestossen®.

Um den modernen Menschen mit seinen Fragen und Problemen anzusprechen, wird in
heutiger Fundamentaltheologie sehr grosses Gewicht auf die Sinnproblematik gelegt®'.
Der Mensch wird gesehen als das nach dem Sinn seiner selbst und der ihn umgebenden
Welt fragende Wesen und die Offenbarung als auf diese Fragen antwortend. Fundamental-
theologie sucht auf diesem Weg den Menschen “‘in seiner Situation und Existenz auf” und
will ihn auf die ““in ihm liegende Verfasstheit, Ansprechbarkeit, Abholbarkeit, Empfang-
lichkeit, Offenheit, Bereitschaft und Angewiesenheit fiir das ihn Transzendierende”
aufmerksam machen®?. Nicht selten gewinnt sie so den Charakter einer Mystagogie®. Die
Fundamentaltheologie stellt sich so neben den fragenden und suchenden Menschen und
versucht ihn in seinem Fragen und Suchen ernst zu nehmen. Daraus resultiert auch ein
vOllig anderes Verhiltnis zu Nicht-Katholiken wie Nicht-Christen, das in den Texten des
Vatikanum II deutlichen Niederschlag gefunden hat®.

Auch von den biblischen Wissenschaften her ist Einspruch gegen das herkommliche
Vorgehen der Fundamentaltheologie erhoben worden. Besonders ihre Behandlung der
Wunder und Weissagungen®® ist auf Kritik gestossen. G. Schngen hat darauf hingewiesen,
dass im N.T. die Wunder nicht als Beweismittel fiir die Messianitédt auftreten, ja dass Jesus
es geradezu ablehnt, seine Wundertaten auf Verlangen als Beweis fiir seine Sendung zu
vollbringen. Daneben konstatiert S6hngen nun aber doch den andern Sachverhalt, “dass
es zum Glauben kommt, weil Zeichen und Wunder geschehen’’®®. Die Wundertaten Jesu
haben immer einen Doppelcharakter, sie sind fiir den Glaubenden ein Zeichen von Jesu
Vollmacht, sie konnen aber genauso zum Argernis werden. Das hat die Fundamental-
theologie kaum beachtet. Die Kritik, die S6hngen deshalb anbringt, scheint m.E. vollig
berechtigt zu sein: “Befremdlich ist es zu sehen, dass sich die katholische Apologetik breit
mit der aufkldrerischen und naturwissenschaftlichen Wunderkritik befasst, aber kaum mit
jener ernsten Schwierigkeit, die uns im eigenen Sehfeld der HI. Schrift begegnet®”.”

Die klassische Fundamentaltheologie ist durch diese Kritik und durch die vielen
Vorschlige zu ihrer Umgestaltung®® keineswegs, wie man vielleicht vermuten wiirde, zum
Verschwinden gebracht worden. Die besonders stiirmische Entwicklung im deutschen,
aber auch im franzosischen Sprachraum hat die Fundamentaltheologie in Italien und
Spanien nicht so sehr beeinflusst wie in Deutschland. So kann Gaboardi 1959 schreiben:

& Lang (A. 34), 1, S. 44f.; Kolping (A. 24), 1, S. 761f.; Nicolau (A. 19), S. 40.

0. H. Pesch, Rechenschaft tiber den Glauben (1972), S. 21: “Ist nicht die Frage, dic am Anfang
der Wege zum Glauben steht, nicht so sehr eine Frage nach He r k u n f t als vielmehr eine Frage nach
Sigpn?”

% Fries (A. 2), Fundamentaltheologie, S. 147.

Dazu besonders Rahner (A. 45),S. 187-212.

Vgl. das Dekret {iber den Okumenismus vom 21.11.1964.

S.0. S. 6; Lang (A. 34), 1, S. 108ff.; Kolping (A. 24), 1, S. 297ff.; 2, S. 438ff.; Goebel (A. 22),
S. 57ft., 171ff.; Straubinger, (A. 21), S. 54ff., und die librigen angefiihrten Fundamentaltheologien;
H. Kruse, Die Heilige Schrift in der theologischen Erkenntnislehre: Konfessionskundliche Schriften des
J.-A. Mohler Instituts, 5 (1964), S. 22.

G. Sohngen, Wunderzeichen und Glaube. Biblische Grundlegung der katholischen Apologetik:
Die Einheit in der Theologie (1952), 265285, S. 275, dort gesperrt.

Sohngen, ebd.

In neuerer Zeit haben besonders K. Rahner und G. Sohngen gewichtige Vorschlige zur
Neugestaltung dieser Disziplin erarbeitet. Ein Uberblick findet sich bei Kolping (A. 24), S. 75ff.



360 J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie?

Die klassische Fundamentaltheologie “‘rimane pur sempre 'ottimo dei metodi, del tutto
rispondente alle esigenze anche dei nostri tempi”®. Aber auch die Tatsache, dass in
Deutschland zwei grosse Fundamentaltheologien erschienen und immer wieder neu
aufgelegt werden, zeigt, dass die klassische Fundamentaltheologie zwar die Kritik ernst zu
nehmen hat, aber keineswegs sich als total revisionsbediirftig ansieht™.

3.

Ich werde im folgenden versuchen, anhand zweier Probleme einen verkiirzten Einblick
in die Arbeitsweise der neuen Fundamentaltheologie zu geben.

a) Unser Interesse geht zunichst darauf, wie sich bei K. Rahner die spezifisch
fundamentaltheologische Fragestellung verindert hat™.

Der klassischen Fundamentaltheologie war vorgeworfen worden, in ihrem Aufbau die
Probleme des heutigen Menschen nicht beriicksichtigt zu haben. So fehle fast vollig eine
fundamentaltheologische Aufnahme der Sinnfrage”. Sicher trifft dieser Vorwurf, aber er
gerat in Gefahr, die Aufgabe der Apologetik mit der der Apologie zu verwechseln. Die
klassische Fundamentaltheologie kann diesen Vorwurf teilweise entkriften, indem sie
darauf hinweist, dass in concretibus, d.h. in der Seelsorge, in Predigten, Kursen und
Biichern, durchaus dieser Weg beschritten werden konne. Sie habe ja nur die Unterlagen,
die Methodik zu liefern, und sicher wiirde sich auch aus ihrer Darstellung die Moglichkeit
ergeben, die Sinnproblematik zu integrieren”. K. Rahner hat den gleichen Vorwurf gegen
die Fundamentaltheologie erhoben, hat ihn aber weitergefiihrt, indem er besonders auf

% Gaboardi (A. 2), S. 91.

Die Fundamentaltheologie von A. Lang und besonders die von A. Kolping bewegen sich, bei
allen Neuerungen und bei der, besonders bei Kolping, in beeindruckendem Mass beriicksichtigten und
verarbeiteten Fiille neuerer Literatur, doch weitgehend, was den Aufbau und die Methode angeht, in
traditionellen Bahnen. Das soll nicht schon eine Kritik an diesen Werken bedeuten, nur in etwa den
Ganﬁ dieser Werke und ihren Platz in der Entwicklung dieser Disziplin andeuten.

Literatur zu diesem Teil 1. Einfiihrungen: H. Vorgrimler, K. Rahner. Leben, Denken, Werke
(1963); K. Lehmann, K. Rahner: Bilanz der Theologie (A.2), S.143-181; K. H. Neufeld &
R. Bleistein, Rahner-Register (1974). Sekundarliteratur findet sich in folgenden Werken: K. Fischer,
Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie K. Rahners (1974); B. van der Heijden, K. Rahner.
Darstellung und Kritik seiner Grundpositionen: Horizonte, Nr. 6 (1973), allerdings ist Rahner selbst
fast leichter zu lesen als diese Darstellung; P. Eicher, Die anthropologische Wende. K. Rahners
philosophischer Weg vom Wesen des Menschen zur personalen Existenz (1970). Die Texte zu unserm
Thema finden sich auch leicht mit Hilfe des Rahner-Registers (s.0.). Als letzte Ausserung zum Thema
habe ich beriicksichtigt: K. Rahner, Anonymer und expliziter Glaube: Stimmen der Zeit 99 (1974),
S. 147-152. Aus der Sekundarliteratur ist besonders wichtig K. Riesenhuber, Der anonyme Christ
nach K. Rahner: Zs. kath. Theol. 80 (1964), S. 286—-303. Auf die Diskussion um Rahner und auf die
Kritik an seinen Positionen kann hier nicht eingegangen werden,

Der Vorwurf liesse sich auch so formulieren, dass nicht auf die Existenz des vorglaubigen oder
in seinem Glauben angefochtenen Menschen eingegangen wird. Gerade hier aber setzt Rahner seine
Akzente. Fischer (A. 71), S. 273, schreibt, dass K. Rahners Problem das einer existentiell wirksamen
Fundamentaltheologie sei, S. 274: “Methodisch gesehen ist es darum heute Aufgabe der Fundamental-
the%ogie, die christliche Botschaft ganz allgemein auf E x i s t € n z hin auszulegen.”

Weber (A. 20), S. 8; Straubinger (A. 21), S. 13; Nicolau (A. 19), S. 40; Kolping (A. 24), 1,
S. 25.



J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie? 361

die Grundlage dieses Verstindnisses einging: das Natur-Gnade-Verhiltnis™. In der
klassischen Fundamentaltheologie ist es ein “Zwei-Stockwerk” Schema, wobei das obere
Stockwerk dem Unteren als bewusstseinsjenseitig aufgefasst wird. Der Mensch, der durch
den Siindenfall der libernatiirlichen Gnade verlustig gegangen ist, ist (dusserlich) nicht zu
unterscheiden vom Menschen, der mit einem rein natiirlichen Endziel hitte geschaffen
werden konnen’. Natiirlich ist mit dem ersteren ein Geschehen vor sich gegangen
(Verlust der heiligmachenden Gnade), aber das hat seinen natirlichen Status (das untere
Stockwerk) nicht weiter beeintrichtigt. Dieser Gedankengang hatte immer schon die
Kritik der reformierten Theologie herausgefordert, die durch den Verlust der Gnade auch
die Natur als zerstdrt oder mindestens schwer beeintrachtigt ansah. Auch Rahner setzt
hier mit seiner Kritik an. Der Mensch in seiner konkreten Verfasstheit verdankt sich
immer schon der Gnade, aber nicht so, dass diese ihn lberformt, ohne dass er das,
bewusst oder nicht, irgendwie konkretisiert. Der konkrete Mensch steht immer schon im
Raume der Gnade, und das bleibt fiir ihn nicht eine rein theoretische Aussage
dogmatischer Theologie, sondern bildet den Horizont seines Daseins, denn der Mensch
erkennt Umwelt und Mitwelt im Vorgriff auf Gott, oder wie Rahner auch sagen kann, auf
das absolute Geheimnis. Dieser Vorgriff ermdglicht dem Menschen, der Umwelt (den
Dingen) und der Mitwelt (den Personen) zu begegnen’. Insofern er nun diesen Horizont
bejaht (z.B. in einer Handlung der Mitmenschlichkeit, die vom Menschen bewusst als ihn
absolut in Pflicht nehmend qualifiziert wird), bejaht er Gottes Gnade, auch wenn er sich
dieses Horizontes seiner Entscheidung, eben der Gnade Gottes, nicht bewusst ist. Er
bejaht “seine ganze vorgegebene Natur mit all ihren Strukturen ...”””. Das ergibt aber
nicht nur “anonyme Theisten”. Eine solche Anthropologie ist ohne Christologie gar nicht
moglich, ist doch “der Mensch in urspriinglicher Definition: das mdgliche Anderssein der
Selbstentiusserung Gottes und der mogliche Bruder Christi””. Werden diese Gedanken
konsequent zu Ende gefiihrt, ergibt sich als Ergebnis: “Wenn der personale Vollzug das
ihm naturhafte Vorgegebene und zur Realisierung Dringende annimmt und einholt, so
bestimmt sich eine solche Person, wenn sie die Wortoffenbarung nicht (oder nicht
hinreichend) kennt und daher keinen hinreichenden Zugang zu den Sakramenten und der
offiziellen Kirche hat, zum anonymen Christsein’®.”” Damit ist nicht nur eine Verbindung
zwischen den beiden Stockwerken hergestellt, das Stockwerk-Schema als solches ist damit
durchbrochen und in seiner reinlichen Scheidung ad absurdum gefiihrt worden.

Ich kann hier nicht auf die dogmatischen Schwierigkeiten, die dieses Theologumenon
mit sich bringt, noch auf die Kritik daran eingehen, sondern nur noch die Auswirkungen
auf den Gang der Fundamentaltheologie kurz aufzeigen.

1. Die Fundamentaltheologie steht so nicht mehr einem Gesprachspartner gegentiber,
der, was seine Erfahrung von Transzendenz und Christentum angeht, einer tabula rasa
gleichzusetzen wire. Viel eher als der Versuch, ihm den Glauben — iiberspitzt gesagt —

™ Zu diesem Thema: B. Stoeckle, Gratia supponit naturam. Geschichte und Analyse eines

scholastischen Axioms: Studia Anselmiana, 49 (1962); U. Kiihn; Natur und Gnade. Untersuchungen
zur deutschen katholischen Theologie der Gegenwart (1962%), S. 113ff. Die Aufsitze K. Rahners zu
diesem Thema finden sich mit Hilfe des Rahner-Registers (A. 71).

So z.B. L. Ott; Grundriss der katholischen Dogmatik (1970%), S. 137: Der Mensch in statu
naturae lapsae verhilt sich zum Menschen in statu naturae purae wie nudatus ad nudum.

Cf. dazu Rahner (A. 45), S. 50 u.o.

7 K. Riesenhuber (A. 71), S. 297.
Rahner & Vorgrimler (A. 55), S. 25.
Riesenhuber (A. 71), S. 302.



362 J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie?

anzudemonstrieren, dirfte es geboten sein, ihm zu helfen, den Horizont seines eigenen
Handelns und Denkens freizulegen, also gewissermassen eine Form von “Archidologie” zu
betreiben.

2. Der Dialog mit der nichtchristlichen Welt, der ja immer auch zu allen Aufgaben der
Fundamentaltheologie gehorte, kann nicht mehr von der Voraussetzung ausgehen, dass
sich hier zwei klare und wohldefinierte Parteien gegeniiberstehen, einmal die Christen in
der konkreten Form der Kirche, und zum andern die Unglaubigen, die vollig ausserhalb
dieses Raumes stehen.

Es besteht in gewisser Weise ein Uberschuss an Christlichkeit iiber die Kirche hinaus.
Damit soll nicht der fortschreitende Sakularisierungsprozess tiberholt und ins Christliche
umgedeutet werden. Dass aber die weitgehende Unchristlichkeit der Welt in ein anderes
Licht gerit, ist klar®,

3. K. Rahner ldasst der Fundamentaltheologie weitgehend ihre Aufgabe, aber er
konstituiert neben ihr eine neue Wissenschaft, die formale und fundamentale Theologie®'.
Die Aufteilung der Fundamentaltheologie ergibt sich konsequent aus seinem Ansatz. Es
kann nicht mehr nur um Credibilititsbeweise gehen, einem von der Gnade vermeintlich
vollig unberiihrten Menschen gegeniiber. Denn mit der Sicht des Menschen als dem auf
Gott verwiesenen, von ihm als dem Horizont gehaltenen Wesen hat sich massiv auch das
Problem der Geschichte angemeldet. Der Mensch in der klassischen Fundamentaltheologie
erschien weitgehend als vollig geschichtsloses Wesen, m.a.W. er wurde in seiner
geschichtlichen Verfasstheit nur soweit ernst genommen, als ihm die neuern und neusten
philosophischen “Irrwege” zugeschrieben wurden. Die formale und fundamentale
Theologie macht nun ernst damit, dass eine der Grundbestimmungen des Menschen seine
Geschichtlichkeit ist, “durch die er in die Zeit gestellt ist und ihm eine jeweilige Welt
verfiigt ist, die er in Freiheit iibernehmen muss”®2,

b) Die klassische Fundamentaltheologie hatte sich in besonderer Weise mit der
Bedingung der Moglichkeit des Glaubens beschaftigt. Sie hatte sich dazu auf Ergebnisse
der besonders in der katholischen Theologie sehr weit getriebenen analysis fidei, also der
Zerlegung des Glaubensaktes in seine Bestandteile, gestiitzt®®. Der Glaubensakt ist
letztlich ein Willensakt, der Wille vollzieht unter der Gnadeneinwirkung Gottes die
Zustimmung zu den von der Vernunft als richtig oder mindestens als verbiirgt
angesehenen Wahrheiten®. Damit treten die Inhalte des Glaubens, die von der Kirche
vorgelegten Glaubenssitze, gewissermassen in die existentielle Sphare des Menschen uber.
Er ist nun, immer durch die Wirkung der Gnade, befahigt, heilsrelevante Akte zu
vollbringen, sein Glaube wird dadurch zur fides caritate formata®®.

Gegeniiber der landldufigen reformierten Meinung von katholischer Theologie ist es
vielleicht gut, hier auf die Anstrengungen hinzuweisen, die die katholische Theologie
unternimmt, um die gratuitas gratiae zu sichern. Es sei hier nur auf die vom Lehramt
ausdriicklich festgehaltene Denkvorstellung der natura pura hingewiesen, eine eindriick-
liche systematische Denkleistung, die, wie Rahner betont hat, keine sinnlose Spielerei

80 Ehd.

81 ygl. Sohngen (A. 2), Fundamentaltheologie, dazu Kolping (A. 24), 1, S. 75ff.

Rahner & Vorgrimler (A. 55), S. 126.

Dazu Aubert (A. 13), ebd.

Z.B. Goebel (A. 22), S. 2; Denzinger 3008. Schriften, 4 (19623), S.

Vgl. A.A. van Ruler, Glaube, IV. Dogmengeschichtlich: Rel. Gesch. Geg., 2 (1958),
1597-1601, Sp. 1599.

82
83
84
85



J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie? 363

darstellt, sondern zur Sicherung der gratuitas gratiae notwendig ist®. Bei dieser
Aufnahme der analysis fidei stiitzte sich die klassische Fundamentaltheologie vor allem
auch auf patristische Texte, z.B. Basilius, Epistulae, der sich die Frage stellt: “Priorne
cognitio an fides? ... At in fide quae circa Deum versatur, praeit illa cogitatio, Deum
esse; hanc autem ex creaturis colligimus™ (Bas. Ep. 235,1). Als Bedingung der Moglichkeit
des Glaubens wird die intelligentia, wenigstens in die Autoritit der den Glaubensinhalt
vorlegenden Instanz festgehalten. Kurz und auch etwas iiberspitzt formuliert: Glaube
erfordert die Anerkennung der Kirche als von Gott eingesetzte Autoritit. Insofern ist es ja
auch sehr konsequent, dass die Fundamentaltheologie in der demonstratio catholica
gipfelt.

Gegen diese intellektualistische Anrede des Menschen wurde nun eben eingewandt,
dass sie am wirklichen Menschen vorbeiziele und dass deshalb andere Wege der
Fundamentaltheologie notig seien, z.B. die Reflexion auf die Sinnfrage®’. Als Bedingung
der Moglichkeit des Glaubens ist dann die Herausarbeitung dieser Sinnfrage aus den
vielfiltigen Fragen und Problemen des Menschen anzusehen. Aufgabe der Fundamental-
theologie ist die Reflexion Uber folgenden Weg: Den Menschen in die in ihm selbst
liegende Sinnproblematik einzufithren, und den Glauben der Kirche als Antwort auf eben
diese Problematik zu konstituieren®®. Es ergibt sich, dass diese Ausarbeitung der Sinnfrage
und des Glaubens als Antwort darauf sich in personalen Kategorien wie Verlassenheit,
Freude, in Existenzialen des Menschen wie “Heimathaben’ (Ortsgebundenheit), Indivi-
dualitit oder Lebenserfahrung ausdriickt®.

So weist O. H. Pesch darauf hin, dass man die Sinnfrage als Startfrage des Glaubens am
chesten in “den Grenzerfahrungen des menschlichen Daseins™ aufbrechen sieht®®. Als
Beispiele solcher Grenzerfahrungen nennt er: Das Leid, das unerreichbare Gliick, die
Verginglichkeit, den Tod, das scheiternde Ethos und die Langeweile®!. Die Entfaltung
dieser Stichworte zeigt, dass es sich da um personale Kategorien handelt.

Gegen dieses Vorgehen ist nun heftiger Einspruch laut geworden. Es wird dieser
Theologie, auch wenn anerkannt wird, dass sie einen Fortschritt bedeute, vorgeworfen,
die in ihr “vorherrschenden Kategorien zur Auslegung der Botschaft (seien) vorziiglich
Kategorien des Intimen, des Privaten, des A-politischen”??. Oder, nur wenig spiter: “Den
heute vorherrschenden Formen der transzendentalen, existentialen und personalistischen
Theologie scheint eines gemeinsam zu sein: der Trend zum Privaten®.” Man kann
durchaus einmal zugeben, dass dieser Vorwurf die mit der Sinnproblematik einsetzende

8 Natur und Gnade: 209 236. Vgl. H. U. v. Balthasar, Karl Barth. Darstellung und Deutung
seiner Theologie (19622), bes. S. 309ff. Rahner hat darauf geantwortet, Schriften, 1 (1962°), S. 338
(A. 17); Kiihn, (A. 74), S. 118f.

87 S.0.8.359.

Cf. Pesch (A. 61), S. 215: “Man denke sich einmal, die Botschaft von der christlichen Freiheit
wiirde heute erstmalig der Welt verkiindet, sie hitte noch die Taufrische des ersten Aufbruchs, . ..
unverstellt und unverkrustet . . . Es ist wohl keine unrealistische Vermutung: Die Menschen, besonders
die denkenden und fragenden, wiirden scharenweise nach dieser Botschaft greifen, wiirden ihr
geheimstes Sehnen darin wiedererkennen’ (Kursiv von mir).

Rahner, Schriften, 2 (1962%), S. 313.

Pesch (A. 61), S. 25.

Ebd., S.25ft. Von einem solchen Ansatz her muss sich Pesch nun aber mit der Kritik
D. Bonhoeffers auseinandersetzen, dass Gott immer an den Grenzerfahrungen als deus ex machina
auftauche, wihrend er doch mitten in unserm Leben als jenseitiger anwesend sei; Pesch, S. 34ff.

J. B. Metz, Zur Theologie der Welt (1968), S. 100.

B Fbd., S.101.



364 J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie?

Fundamentaltheologie trifft, denn es ist damit iiber die Berechtigung weder des einen
noch des andern Vorgehens etwas ausgesagt. Es konnte ja so sein, dass die in der
Fundamentaltheologie anstehende Problematik nicht anders als in personalen Kategorien
sachgerecht bewiltigt werden kann.

Wir lassen diese Frage hier als Anfrage stehen und wenden uns nun dieser neuen Form
fundamentaltheologischer Reflexion zu. Sie postuliert in Anlehnung an die damals
notwendige Entmythologisierung, eine Entprivatisierung sei “‘die primire theologische
Aufgabe der politischen Theologie”®*. Diese hat die in dem Programm der Entmytholo-
gisierung latent vorhandene Gefahr aufzuheben, nimlich die Nivellierung der eschatolo-
gischen Botschaft in eine ‘“‘Paraphrase der metaphysischen Fraglichkeit des Menschen und
seiner privaten Entscheidungssituation®s”.

Der hier an das Programm der Entmythologisierung und damit auch an dessen Urheber
R. Bultmann gerichtete Vorwurf deckt sich weitgehend mit den Ausfithrungen von
D. Solle. Sie fragt: “Warum hat sich die Entmythologisierung, wenn sie doch ein Teil der
aufklirerischen Bewegung ist, ausschliesslich an der Mythologie festgebissen? % Damit
fordert sie, genau wie Metz, den der Entmythologisierung zugrundeliegenden aufklire-
rischen Impetus aufzunehmen und zur Entprivatisierung zu schreiten®”. Es zeigt sich hier
exemplarisch — und deshalb ist dieses Beispiel zitiert worden —, dass in neuerer Zeit,
gerade auf fundamentaltheologischem Gebiet, nicht mehr einfach von katholischer
Theologie und, ihr gegenliber gestellt, von reformierter Auffassung gesprochen werden
kann. Beide, katholische wie reformierte Autoren, sehen als ihr Ziel, das ‘“Verhiltnis
zwischen Religion und Gesellschaft, zwischen Kirche und gesellschaftlicher Offent-
lichkeit, zwischen eschatologischem Glauben und gesellschaftlicher Praxis neu zu
bestimmen . . .”%®. Das fundamentaltheologische Problem, das sich in der klassischen
Fundamentaltheologie als solches von “Glauben und Wissen” gezeigt hat, dann
zunehmend in der Form “Geschichtlichkeit des Menschen und Uberzeitlichkeit des
Dogmas, bzw. des Glaubensinhaltes” erschien, wird nun sichtbar in der Form “von
Theorie und Praxis, von Glaubensverstandnis und gesellschaftlicher Praxis”®®.

Ein kurzes Beispiel mag die veranderte Situation und die hier anstehende Problematik
verdeutlichen:

Karl Rahner hatte im Rahmen der theologischen Studienreform die Einfiihrung eines
sog. Theologischen Grundkurses gefordert'®. Dieser Grundkurs hat als Aufgabe — in
Konkretisierung der oben angedeuteten Gedankengange Rahners — “so etwas wie eine
Einfithrung in ein wirkliches Verstindnis des Priesterberufes und des Christentums” zu

geben'®. Oder, anders formuliert, “es muss ja reflektiert und die faktische, christliche
94 Ebd., S. 101, bei Metz gesperrt.
% Ebd., S. 102.
% D, Solle, Politische Theologie. Auseinandersetzung mit Rudolf Bultmann (1971), S. 65.
97 Ebd., bes. S. 46ff. und 85ff.; Metz, (A. 92), S. 100f.
: Metz (A. 92), S. 103.

Metz (A. 92), S. 104, zustimmend zitiert von Solle (A. 96), S. 94, D. Sélle schreibt dort, S. 95,
dass die wesentlichen Beitrage, auch kritischer Art, der katholischen Theologie zu verdanken seien,
wihrend sie auf das niedrige Niveau der reformierten Diskussion hinweist.

K. Rahner, Zur Reform des Theologiestudiums: Quaestiones disputatae, 41 (1969). Man
vergleiche dazu die S. 13, A. 1, genannte Literatur, besonders die mit N. Lohfink gefiihrte Diskussion
in der Zeitschrift Stimme der Zeit, sowie den auch dort angegebenen Aufsatz von H. Geisser: Theol.
Pract., 4 (1969).

101" Rahner (A. 100), S. 63.



J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie? 365

Existenz, der christliche Glaube vor dem Wahrheitsgewissen des Menschen gerechtfertigt
werden”%2, Dieser Grundkurs wird, auch wenn Rahner die Seminarien damit nicht
Uberfliissig machen will, auch gewisse Elemente von Mystagogie haben. Es ist nicht zu
verkennen, dass die Begrindung und auch die Disposition dieses Grundkurses in die von
der Politischen Theologie angegriffenen Richtung laufen, nidmlich die Botschaft in
vornehmlich personalen Kategorien auszusagen. Die Politische Theologie hitte also,
wollte sie einen solchen Grundkurs gestalten'®, mit Hilfe der Soziologie, politischen
Okonomie und der anderen relevanten Wissenschaften aufzuzeigen, dass und wie
Theologie gesellschaftsbezogen und so kritisch befreiend getrieben werden kann'®.

Ich will nun einige Ziige dieser Theologie an einem Aufsatz von J. Werbick noch kurz
darstellen’®®. Werbick setzt sich darin unter Punkt 4 mit der Zwei-Reiche-Lehre in der
Ebeling’schen Ausprigung auseinander und kommt dabei auch auf das Problem des
Verhaltnisses von politischer Freiheit und der Freiheit aus Glauben. Die politische
Freiheit, referiert Werbick, gehore bei Ebeling “‘dem Bereich des Vorliufigen an”'%, d.h.
sie ist fiir den Glauben nicht konstitutiv, eine Anderung der Situation, z.B. eine politische
Befreiung, ist “fiir die Glaubensgewissheit bedeutungslos”'®”. Demgegeniiber betont
Werbick, und er kommt hier auf das auch in der klassischen Fundamentaltheologie
verhandelte Problem des Glaubenkonnens zu sprechen, ““dass die Féahigkeit zum Glauben
selbst wieder gesellschaftlich vermittelt ist”!%. Es kann nimlich durch die konkrete
politische Situation die Vorstellungsmoglichkeit fiir bestimmte Termini der Verkiindigung
in solcher Weise eingeschrinkt sein, dass kein zureichendes Verstindnis nicht nur der
Termini, sondern auch der Sache, mehr moglich ist. So ergibt sich die Konsequenz: “Um
der Sagbarkeit Gottes, seines Heilshandelns willen hat die Theologie vielmehr dafiir Sorge
zu tragen, dass die Gesellschaft ihre eigenen Moglichkeiten zur Freiheit des Menschen
entfaltet, weil mit deren Verwirklichung die Chance des verstehenden Glaubens
wichst!?” So kann also die Selbstbefreiung des Menschen, und gemeint ist auch die
politische, “den Charakter einer Moglichkeitsbedingung wahren Glaubenkoénnens” an-
nehmen''°.

In so verstandener Theologie wire es dann die Aufgabe der Fundamentaltheologie,
eben auf diese Bedingung der Moglichkeit des Glaubens zu reflektieren. Nicht so, als ob
das freie Walten des Geistes auf Staaten oder Gesellschaften mit einer bestimmten

102 Ebd. 8. 78.

Es ist mir nicht bekannt, ob solche Versuche schon gedruckt vorliegen. Auf alle Fille wire eine
Synopse mit dem Plan der Bischofe, Neuordnung der theologischen Studien fiir Priesterkandidaten
hrsg. im Auftrag der deutschen Bischofskonferenz von Lorenz Kardinal Jaeger (0.J. [1968]), und dem
Aufriss von Rahner (A. 100), instruktiv.

Man moge diese Sitze als das werten, was sie sind: eine von mir gezogene Folgerung. Es lassen
sich nicht alle Vertreter der politischen Theologie auf diese Konsequenz festlegen. Als ausgezogene
Linie vermag sie aber vielleicht eine Tendenz deutlicher zu machen.

=y Werbick, Heil und Heilung: Kerygma u. Dogma, 18 (1972), S. 215—-146. Man vergleiche zu
diesem Aufsatz die 1975 (ev. 1976) erscheinende Dissertation desselben Verfassers: Die Aporetik des
Ethischen und der christliche Glaube. Studien zur Fundamentaltheologie G. Ebelings. Ich danke dem
Verlf(:)iﬁsser, dass er mir Einblick in das Manuskript dieser Arbeit gewihrte.
Werbick (A. 105), S. 238, von ihm gesperrt.
197 Ebd.
1% Ebd., S. 239.

Ebd., S.242. Werbick fahrt fort: “Die Herstellung optimaler Lebensbedingungen im gesell-
schaftlichen Rahmen und die Moglichkeit, Heil zu verstehen, verhalten sich mithin nicht reziprok,
soml:lleom gleichsinnig proportional zueinander: . . .

Ebd., S. 238.



366 J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie?

Gesellschaftsform eingeschrankt wiirde. Es ist aber ein konstitutives Element des
Glaubens, dass er in Freiheit, im Antwortgeben auf Gottes Anruf erfolgt. Wie aber soll das
geschehen, wenn der Mensch nicht einmal weiss, was Freiheit ist? So ware ineins mit der
Verkiindigung als Antezipation des Reiches Gottes der Mensch zu seiner auch
gesellschaftlich verstandenen Selbstbefreiung anzuleiten.

Der reformierte Theologe betritt, wenn er sich mit der Geschichte der Fundamental-
theologie befasst, ein ihm zuerst vollig fernstehendes Gebiet!'!. Gewiss hat auch
reformierte Dogmatik in den Prolegomena ahnliche Fragen aufgegriffen. Gewiss kann er
sich damit einverstanden erkliren, es gelte, “redlich (zu) versuch(en), sich und anderen
Rechenschaft vom christlichen Glauben zu geben”!'?, Er kennt die Stelle in 1. Petr. 3,15,
die als biblisches Fundament fiir dieses Unternehmen angefiihrt wird!!'®. Und doch scheint
ihm hier in besonderer Weise das zu begegnen, was der reformierte Theologe gern als das
Prinzip des Katholischen bezeichnet: die Vermischung von Denken und Glauben, die
analogia entis, die Zuordnung von Natur und Glaube oder wie auch immer er es denn
nennen mag. Flir diese Auffassung mag in gewisser Weise die Verbindung dieser Disziplin
mit dem Vatikanum I sprechen, wie sie oben aufzuzeigen versucht wurde. Das Vatikanum
I war aber fiir viele Reformierte das Konzil der vollsten Machtentfaltung des
Katholischen, in gewisser Weise eine Bestatigung des Grabens zwischen den Kon-
fessionen''*

Auf der andern Seite muss von vornherein auf die positiven Seiten einer solchen
Disziplin hingewiesen werden. Hier wird der Dialog mit der “Welt” des Unglaubigen
gesucht, wenn auch oft in einer autoritaren und besserwisserischen Gestalt. Hier wird vor
allem auch das Gesprach mit der Philosophie thematisiert, auch wenn zur Ausfiihrung
manches Fragezeichen zu setzen ware. Das sind Aufgaben, die nur zum Schaden der
Theologie vernachlassigt werden konnen. Unbeschadet aller Schwachen bleibt es die

M Diese abschliessenden Bemerkungen versuchen, zum Teil ziemlich personliche Eindriicke zu
verwerten, die aber vielleicht zum Teil doch wieder typisch sind fiir die Verstandigungsprobleme, die
gerade in und an dieser Disziplin zwischen Konfessionen auftachen.

3. Ratzinger, Einfithrung in das Christentum (1968), S. 19. Man beachte in diesem Buch die
von neutestamentlichen Vorstellungen her geprigte Kritik an der traditionellen Fundamentaltheologie,
bes. S. 28.

3 7u dieser Stelle W. Schrage, Neues Test. Deutsch, 10, z.St. Ich hoffe, die Bedeutung dicser
Stelle fiir die Apologetik/Fundamentaltheologie an anderer Stelle darlegen zu konnen. Sicher ist, dass
sich nur schon an der Verwendung dieses locus classicus eine ganze Geschichte der Disziplin aufrollen
liesse.

14 Man vergleiche dazu die Literatur zu Vatikanum [ (s. auch oben A.9). Zur damaligen
Beurteilung des Konzils durch die evangelische Offentlichkeit vgl. U. Nembach, Die Stellung der
evangelischen Kirche und ihrer Presse zum ersten vatikanischen Konzil (1962).



J. Flury, Was ist Fundamentaltheologie? 367

Grosse der Fundamentaltheologie, diese Aufgaben angepackt zu haben. Es ist zu
wiinschen, dass auch die reformierte Theologie diese Aufgaben ernst nimmt und im
gemeinsamen Fragen sie mit der katholischen Theologie zusammen angeht'!?.

Johannes Flury, Sent, Engadin

1S Abschliessend seien hier noch einige Probleme erwihnt, die m.E. zu den dringendsten gehdren,

die der Fundamentaltheologie aufgegeben sind: 1. Die Stellung der Bibel im Rahmen des
fundamentaltheologischen Beweisganges. Lassen sich A.T. und N.T. ohne weiteres als historische
Dokumente gebrauchen? Wiren da nicht die Ergebnisse der Form- und Traditionsgeschichte mehr als
bisher zu beriicksichtigen? — 2. Das in der Rahner-Schule schon angegangene Problem einer
christlichen Philosophie. Die klassische Fundamentaltheologie hatte sich fast ausschliesslich auf die
scholastische, bzw. neuscholastische Philosophie beschridnkt und die Auseinandersetzung mit der
zeitgenodssischen Philosophie auf eine Ablehnung beschrinkt. — 3. Es wire die Stellung zu der
Reformation und den aus ihr hervorgegangenen Kirchen zu iiberpriifen. Auch da sind schon
bedeutende Arbeiten geleistet worden (bes. durch G. S6hngen u.a.). Immer mehr dringt sich auch das
Problem der Weltreligionen und des sdkularen Atheismus in das Blickfeld. Besonders K. Rahner und
seine Schiiler haben diese Auseinandersetzung mit gewichtigen Beitragen begonnen.



	Was ist Fundamentaltheologie?

