
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 6

Artikel: Die Logoslieder im Prolog des vierten Evangeliums

Autor: Rissi, Mathias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878677

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 31 Heft 6 November/Dezember 1975

Die Logoslieder im Prolog des vierten
Evangeliums

Der Prolog des 4. Evangeliums gehört in mancher Hinsicht noch immer zu den
umstrittensten Texten des Neuen Testaments1. Die meisten Ausleger stimmen heute darin
überein, dass der Prolog nicht aus einem Gusse ist, sondern dass der Evangelist hier
liturgisches Gut in sein Evangelium aufgenommen hat2. Schon Wellhausen beobachtete,
dass der Täufer im Prolog "unversehens in die Ewigkeit hineinschneit"3, und das gleich
zweimal. Dazu kommt, dass einzelne Verse eine Reihe von Begriffen enthalten, die sonst
im Joh. Ev. fehlen (lögos, chdris kai alëtheia, châris, plërës, plërôma, skënoûn) sowie vom
Sprachgebrauch des Evangelisten sich unterscheidende Begriffe (tà t'dia, hoi l'dioi, absolut
gebrauchtes monogenës). Vor allem aber kann nicht übersehen werden, dass manche
Verse des Prologes poetische Strukturen aufweisen, vor allem semitischen Parallelismus.
Der eindruckvollste Versuch, mit Hilfe stilkritischer Methoden eine ursprüngliche,
poetische Vorlage herauszuarbeiten, ist von R. Bultmann unternommen worden. Er will
in den Versen 1—5, 9, 10b, c, 11, 12a, b, 14, 16 eine "kultisch-liturgische Dichtung,
schwankend zwischen Offenbarungsrede und Bekenntnis", erkennen4.

Seinem Vorbild folgen mehr oder weniger alle neueren Rekonstruktionsversuche des

Hymnus, streiten aber über die Zugehörigkeit einiger Zeilen zum Hymnus und über die

1

Besonders einflussreich für die Geschichte der Auslegung sind: W. Baldensperger, Der Prolog des
4. Ev. (1898); R. Bultmann, Der religionsgeschichtliche Hintergrund des Prologs zum Joh.: Exegetica.
Aufsätze zur Erforschung des N.T., hrsg. von E. Dinkier (1967), S. 10-35; M. E. Boismard, Le
prologue de saint Jean (1953); C. H. Dodd, The Prologue to the Fourth Gospel and Christian Worship:
Studies in the Fourth Gospel, ed. F. L. Cross (1957); E. Käsemann, Aufbau und Anliegen des
johanneischen Prologs: Exegetische Versuche und Besinnungen, 1 (1964), S. 155-180; R. Schnackenburg,

Logoshymnus und johanneischer Prolog: Bibl. Zs. 1 (1957), S. 69-109; S. Schulz, Komposition
und Herkunft der johanneischen Reden (1960); E. Haenchen, Probleme des johanneischen Prologs: Zs.
Theol. Ki. 60 (1963), S. 305-334; J. A. T. Robinson, The Relation of the Prologue to the Gospel of
St. John: New Test. Stud. 9 (1963), S. 120-129; J.Jeremias, The Revealing Word: The Central
Message of the N.T. (1965), S. 71-90; Ders., Zum Logosproblem: Zs. nt. Wiss. 59 (1968), S. 82-85;
W. Eltester, Der Logos und sein Prophet: Anaphoreta. Festschrift E. Haenchen (1964), S. 109—134;
Ch. Demke, Der sog. Logoshymnus im johanneischen Prolog: Zs. nt. Wiss. 58 (1967), S. 45-68; J. T.
Sanders, The N.T. Christological Hymns. Their historical religious background (1971), bes. S. 20-24,
29-57; und die Kommentare von R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (1950); C. K. Barrett,
The Gospel according to St. John (1967); R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium, 1 19723);
R. E. Brown, The Gospel according to John, 1 (1966).

2 Die literarische Einheitlichkeit des Prologs vertreten: Dodd (A. 1); E. Ruckstuhl, Die literarische
Einheit des Joh. (1951); Barrett (A. 1); Ehester (A. 1); P.Borgen, Observations on the Targumic
Character of the Prologue of John: New Test. Stud. 16 (1970), S. 288-295.

3 J. Wellhausen, Das Evangelium Johannis (1908), S. 8. Robinson (A. 1) spricht von: "rude
interruptions" und möchte in V. 6-9.15 den ursprünglichen Beginn des Joh. sehen (S. 127). Von
manchen Exegeten werden V. 6-8 (9). 15 auf einen Redaktor zurückgeführt.

4 Buhmann (Komm.), S. 1 f.: "Ähnlich wie in den Od. Sal. gehören je zwei kurze Sätze als Glieder
eines Doppelverses zusammen." Vgl. C. F. Burney, The Poetry of Our Lord (1925).



322 M. Rissi, Die Logoslieder

Einteilung in Strophen5. Das Hauptproblem für die Rekonstruktion bieten die Verse
14—18. Aber kontrovers ist auch das Verständnis des ersten Teils des Prologs. Da es (trotz
des Einspruchs von Borgen6) wesentlich ist, zu wissen, ob der Evangelist eine ihm
vorliegende Liedtradition in seinen Prolog eingearbeitet hat und wenn ja, wie diese

theologische Überlieferung der Kirche des Evangelisten aussah, soll hier ein neuer Versuch
vorgelegt werden7.

1.

Untersuchen wir zunächst V. 1-13. Ungesucht lassen sich in diesem Abschnitt eine
Reihe von Doppelzeilen herauslösen, deren beide Glieder je einen selbständigen Satz
bilden oder wenigstens je ein verbum finitum enthalten. Ob sie ursprünglich streng
rhythmisiert waren — wie Bultmann meinte8 —, ist höchst fraglich und darf nicht von
vornherein zum Kriterium ihrer Wiederherstellung gemacht werden9.

Die Verse 1—2 bilden deutlich eine thematische Einheit10. Auch die Verse 3.4 gehören
thematisch zusammen. Die zweite Zeile von V. 3 ist etwas lang, was aber bei freiem
Rhythmus nicht auffällig ist11. V. 5 enthält wieder einen Zweizeiler, der einen neuen
Gedanken einführt. Die Handlung der zweiten Zeile wird semitisierend syndetisch an

5
Haenchen (A. 1) rechnet zur Vorlage: V. 1 -5, 9-11, 14-16, 17; Schnackenburg (A. 1): 1, 3, 4,

9, 10a, c, 11, 14, 16; Demke (A. 1): 1, 3-5, 10-12a, b, 14, 16; Brown (A. 1): 1, 2, 3-5, 10-12b, 14,
16; Jeremias (A. 1): 1-5, 9, 10 12a, 14, 16 (sein Kriterium ist bes. der Stufcnparallelismus).
G. Richter, Ist en ein strukturbildendes Element im Logoshymnus Joh. 1,1 ff.? : Biblica 51 (1970),
S. 539-544, rechnet zur Vorlage: 1, 3, 4, 5, 10 12b und nach ihm soll en je einen neuen Abschnitt
einführen; nach J. Becker, Beobachtungen zum Dualismus im Joh.: Zs. nt. Wiss. 65 (1974), S. 73f.,
wäre nur die 3. Strophe V. 14, 16 ursprünglich christlich, und er zählt zur Vorlage: 1,3- 5, 1 1, 12a, b,
14, 16; Sanders (A. 1); 1-4,5,9-11.

6
Bergen (A. 2).

7 Zur Forschungsgeschichte: E. Haenchen, Aus der Literatur zum Joh. 1929-1956: Theol.
Rundschau 23 (1955), S. 295 335; Schulz (A. 1), S. 7ff.;ders., Probleme desjohanneischen Prologs:
Zs. Theol. Ki. 60 (1963), S. 305-334. Zu den neutestamentlichen Hymnen vgl. bes. R. Deichgräber,
Gotteshymnus und Christushymnus in der frühen Christenheit. Untersuchungen zu Form, Sprache und
Stil der frühchristlichen Hymnen (1967).

8
Bultmann, Komm., S. 1 -5.

9 Siehe bes. Haenchen (A. 1).
10 V. 2 dem Evangelisten zuzuschreiben (Schnackenburg, Komm., S. 78), besteht kein Anlass, da

das "johanneische" hoütös nicht als Kriterium genügt. Dasselbe gilt für die Wahl des Wortes skotta in
V. 5 (Schnackenburg, S. 221). Wir wissen zu wenig von der Sprache des oder der Liederdichter und
deren Besonderheiten im Vergleich zur Sprache des Evangelisten, als dass wir auf Grund des
Vorkommens von johanneischen Lieblingswörtern oder deren Fehlen urteilen könnten.

11
Es ist schwer zu entscheiden, ob ho gégonen zu V. 3 oder 4 gehört. Vgl. E. Massaux, Le

Papyrus Bodmer II: Sacra pagina, 1 (1959), S. 203f.;K. Aland, Eine Untersuchung zu Joh. 1,3, 4: Zs.
nt. Wiss. 59 (1968), S. 174-209. Wie schwierig die Zusammenfügung mit V. 4 für das Verständnis
dieses Verses ist, zeigt R. Brown, Comm., I, S. 6f., obwohl er dieser Lösung zustimmt. Was

hauptsächlich ins Gewicht fällt, ist die Beobachtung, dass die Aussagen von V. 4 auf die Menschheit
bezogen sind, wozu das neutrische ho gégonen, das von der Schöpfung als ganzer spricht (V. 3), nicht
passt. Darin die Inkarnation angedeutet zu finden: F.W. Schlatter, The Problem of Jn. 1: 3b, 4a:
Cath. Bibl. Quarterly (1972), S. 54-58, ist in keiner Weise im Gedankengang des Textes verbreitet.
Eine ähnlich pleonastischc Ausdrucksweise wie in V. 3 findet sich in 1QS 11,11, 18; 1QM 17,5.
K. Haacker, Eine formengeschichtliche Beobachtung zu Joh. 1,3 fin.: Bibl. Zs. 12(1968),S. 119 121,
verweist auf ähnliche Wendungen in ägyptischen Schöpfungstexten, die den formelhaften Charakter
der Wendung bezeugen.



M. Rissi, Die Logoslieder 323

diejenige der ersten angefügt (". und doch hat es die Finsternis nicht begriffen")12. Die
nächsten Verse 6—8 unterbrechen den Gedankengang durch Erläuterungen in Prosa (oder
Dreizeiler? in denen die Merkmale des Logosliedes von V. 1—5 fehlen. Zum Einschub
ist auch V. 9 zu rechnen, in welchem der spannungsvolle Dualismus fehlt, der den

vorangehenden V. 5 und den folgenden V. 10 charakterisiert. Das Bekenntnis in V. 9, dass

Er das wahre Licht war, setzt deutlich die Ablehnung des Täufers in V. 6—8 voraus13. Der
Evangelist sah in V. 5 einen Hinweis auf den Eintritt des Logos in die Welt, d.h. auf die

Inkarnation; darum führt er in V. 6—9 den Täufer ein. V. 9 dient als Übergang von der

Täufergeschichte zurück zum Lied. Mit dem 5. Vers schliesst sich V. 10 thematisch zu
einer Einheit zusammen. Nun scheint V. 10 allerdings formal aus der Reihe der Zweizeiler
herauszufallen und auf den ersten Blick ein Dreizeiler zu sein. Um einen Zweizeiler zu
erhalten, wollte Bultmann V. 10a eliminieren. Aber dafür fehlen alle Gründe; denn "das
Gewicht des heutigen Textes liegt fraglos auf der ersten und der dritten Zeile"14. Dagegen
ist die zweite Zeile verdächtig, ein Einschub zu sein, weil in ihr der Kosmosbegriff aus
dem Rahmen der drei Zeilen des zehnten Verses fällt. Denn in der 1. und 3. Zeile
bezeichnet der Begriff die erkenntnisfähige Welt, d.h. die Menschheit, während die
2. Zeile das Schöpfungsmotiv von V. 3 aufnimmt (Kosmos ganze Schöpfung, All)15. Die
Verse 5 und 10a, c verbindet auch dieselbe formale Struktur (s. A. 12), was ihre
Zusammengehörigkeit bestätigt.

V. 11 scheint zunächst eine blosse Wiederholung der Gedanken von V. 10 zu sein, aber
der enge Zusammenhang von V. 11 mit der Antithese in V. 12 beweist, dass das Lied hier
zu einem neuen Thema übergeht. V. 12c, 13 heben sich deutlich vom Liede ab und
machen den Eindruck einer an das Lied angeschlossenen Erläuterung, deren formale
Struktur nicht zum Liede passt. Darin sind sich alle Ausleger einig. Die zweite Zeile von
V. 12 ist wieder etwas lang, aber nichts berechtigt zur Ausscheidung von exousia16.

Die Merzahl der Exegeten hat versucht, auch in V. 14—18 Teile desselben Liedes zu
finden. Eine Reihe von Beobachtungen sperren sich aber dagegen. Nicht nur ist der Täufer
merkwürdigerweise zweimal (im ersten und im zweiten Teil des Prologs) eingeführt, die
beiden Abschnitte haben auch verschiedene thematische Wurzeln17, die auf verschiedene
Ursprünge hinweisen. Dazu tritt der auffällige Wechsel vom proklamatorischen Er-Stil (in
V. 1 — 12) zur Mischung mit dem bekenntnishaften Wir-Stil in V. 14—1818. In äusserster
Schärfe hat Käsemann das Problem vom Inhalt her herausgestellt19: schon im 1. Ab-

12 Dieselbe Konstruktion findet sieh auch in V. 10, 1 1 ; vgl. K. Beyer, Semitische Syntax im N.T.,
1 1 (19682 S. 280.

13
Vgl. Ruckstuhl (A. 2), S. 79f.; Demke (A. 1), S. 58. Die partizipale Wendung erchomenon eis

ton kosmon ist schwerlich Teil einer constructio periphrastica oder Umschreibung des Menschen,
sondern eher als adverbial gebrauchtes partieipium coniunctum zu verstehen, das einen Temporalsatz
ersetzt (Debrunner 418,5): "Er war das wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet, wenn es in die
Welt eintritt"; P. Borgen, Logos was the true Light: Nov. Test. 14 (1972), S. 123. Gegen V. 9 als Teil
des Liedes spricht daher auch, dass der Gedanke von V. 9c in V. 10a wiederholt würde.

14 Käsemann (A. D.S. 159.
15 So auch G. Baumbach, Gemeinde und Welt im Joh.: Kairos 14 (1972), S. 121-136;

Schnackenburg, Komm., 1, S. 232.
16

So Bultmann, Komm., S. 35.
17 Boismard (A. 1),S. 167f.; Schulz (A. 1). S. 5Off.
18 Demke (A. 1) "ill den Personwechsel damit erklären, dass das Lied einen "Gesang der

Himmlischen" mit dem "auf diesen Gesang antwortenden Bekenntnis der Irdischen" verbinde.
19 Käsemann (A. 1). Ihm folgt auch Sanders (A. 1). S. 20 24, und Richter (A. 5), der den

Zeilenbeginn mit en zum Strukturkriterium des Hymnus erhebt.



324 M. Rissi, Die Logoslieder

schnitt setzt "jene Schilderung ein, welche die Erscheinung Jesu Christi in der Geschichte
ins Auge fasst", und der 2. Abschnitt entwickelt — im Gegensatz zum ersten — "keinen
Heilsplan"20. Käsemann beschränkt das Lied daher auf die Verse 1 (2? 3-5, (9?
10—12ab und versteht die Verse 14—18 als Nachtrag des Evangelisten. Damit erledigen
sich die gezwungenen Versuche, zu unterscheiden zwischen einer nur andeutenden
(V. 5—13) und eigentlichen Schilderung des Auftretens Jesu (14—18) oder der Wirksamkeit

des Logos asarkos im ersten und ensarkos im zweiten Teil. In den Versen 1 — 12ab
finden wir vielmehr ein in sich abgeschlossenes Logoslied. Nach dem Sinngehalt heben
sich deutlich einzelne Zeilengruppen von ihrer Umgebung ab und teilen so das Lied in 4
schön gebaute Strophen ein:

I. Im Anfang war der Logos (V. la),
und der Logos war bei Gott (V. lb).

Und Gott war der Logos (V. lc).
Dieser war im Anfang bei Gott (V. 2).

II. Alles ist durch Ihn geworden (V. 2),
und ohne Ihn ist nicht eins geworden, das geworden ist (V. 3b).

In Ihm war das Leben (V. 4a),
und das Leben war das Licht der Menschen (V. 4b).

III. Und das Licht scheint in der Finsternis (V. 5a),
und doch hat es die Finsternis nicht erfasst (V. 5b).

Er war in der Welt (V. 10a),
und doch hat Ihn die Welt nicht erkannt (V. 10c).

IV. Er kam in sein Eigentum (V. 1 la),
und doch anerkannten Ihn die Seinen nicht (V. 1 lb).

So viele Ihn aber aufnahmen (V. 12a),
denen gab er Macht, Gottes Kinder zu werden (V. 1 2b).

Das Lied besingt die Geschichte der Taten Gottes in seinem Logos, vergleichbar
heilsgeschichtlichen Psalmen des Alten Testaments (wie 105,7ff.; 106,8ff.). Die Hauptmotive

kreisen um die Schöpfungsvorstellungen von Gen. 1 (Wort, Schöpfung, Licht,
Finsternis, Neuschöpfung).

Die 1. Strophe lässt die Geschichte des Logos in Gottes Sein beginnen. Die formale
Gestaltung der Strophe ist wie ein Spiegelbild des Wesens der Gottheit selbst. Die 4 Zeilen
sind eng miteinander verflochten: das Wort als Subjekt aller Aussagen erscheint in
chiastischer Verbindung mit dem Prädikat, abwechselnd in der 1. Zeile am Schluss, in der
zweiten am Anfang, in der dritten wieder am Schluss und in der letzten noch einmal am
Anfang. Die 4. Zeile nimmt Worte der 1. und 2. wieder auf, verbindet die 4. mit der 3.

besonders durch das Demonstrativpronomen und vereint so alle zu einer in sich
kreisenden Einheit. Im Gegensatz zu dieser formalen Geschlossenheit bieten sich die

anderen drei Strophen als offen und ausgreifend dar.
Schon die erste Strophe lässt den geistigen und sprachlichen Raum erkennen, zu

welchem die "johanneische" Gemeinde gehörte und aus welcher das Logoslied erwuchs.
Es ist sicher nicht die Gnosis, wie oft behauptet wurde. Die Bemühungen um einen

postulierten vorchristlichen, gnostischen Urmythus, von demalle möglichen Traditionen,

20 Nach Käsemann beginnt die geschichtliche Epiphanie des Offenbarers in V. 5. Das ist allerdings
fraglich.



M. Rissi, Die Logoslieder 325

unter anderem auch der jüdische Weisheitsmythus und das Joh.ev. abhängig sein sollen,
haben nicht zum Ziele geführt. Er ist aus bedeutend jüngeren Quellen rekonstruiert21;
und manche Elemente, die in älteren Überlieferungen für die Gnosis in Anspruch
genommen werden, sind zwar im Gnostizismus des 2. Jahrhunderts aufgefangen worden,
wurden aber in den älteren Dokumenten durchaus ungnostisch (oder vorgnostisch)
verstanden. Auch lässt sich im Joh. weder eine positive noch negative Andeutung eines

gnostischen Selbst- und Weltverständnisses finden22.
Die Stoffe, die dem Dichter des Logosliedes zur Verfügung standen, stammen vielmehr

aus dem Bereich jüdischer Spekulationen über das Gesetz, die Weisheit und das Wort, die

zum Inbegriff des Handelns und der Offenbarung Gottes wurden23. Von ihnen wurde
Präexistenz vor der Schöpfung ausgesagt. In der Targumliteratur, mit deren Wesen die
Judenchristen aus ihrer Synagogenzeit vertraut waren, vertritt das "Wort" Gott in seinem
Handeln24, und jüdische Weise sprachen öfters von der Weisheit und vom Wort als von
Personen. Der Begriff des personifizierten Logos, der manchmal mit demjenigen der

Sophia auswechselbar ist (so in Sap. 9,If., öfters bei Philo25), hat seine besondere
Geschichte im hellenistischen Judentum durchlaufen, die wohl schon in der LXX
beginnt26.

21 Zum Problem der nachchristlichen Quellen, verwendet bei Dodd und Bultmann, s. R. Kysar,
The Background of the Prologue of the Fourth Gospel: Canadian Journal of Theology (1970),
S. 250-255. Zum Problem der Gnosis inr Joh.: J. Munck, The N.T. and Gnosticism: Current Issues in
N.T. Interpretation, ed. W. Klassen and G. Snyder (1962), S. 236ff.; C. Colpe, N.T. and Gnostic
Christology: Studies in the History of Religions, ed. J. Neusner (1968), S. 234-236; E. M. Yamauchi,
Pre-Christian Gnosticism. A Survey of the proposed evidences (1973); R. Bergmeier, Quellen
vorchristlicher Gnosis: Tradition und Glaube. Festschrift K. G. Kuhn (1971), S. 200ff. Neuerdings ist
auch wieder der gnostische Charakter der Od. Sa. in Frage gestellt worden, die bes. Bultmann zur
Erklärung des Joh. heranzog: J. H. Charlesworth and R. H. Culpepper, The Odes of Solomon and the
Gospel of John: Cath. Bibl. Quart. 35 (1973), S. 298 -322.

Die Ableitung der Logostheologie aus samaritanischen Quellen: K. Haacker, Die Stiftung des
Heils. Untersuchungen zur Struktur der joh. Theologie (1972), ist nicht überzeugend; vgl.
R. Bergmeier, Zur Frühdatierung samaritanischer Theologumena: Journ. for the Study of Judaism 5

(1974), 121-153, S. 13Off.
Vgl. besonders L. Dürr, Die Wertung des göttlichen Wortes im A.T. und im Antiken Orient:

Mitteil, der vorderas.-ägypt. Ges. 42 (1938); Bultmann (A. 1); O. Cullmann, Die Christologie des N.T.
(1957), S. 260-264; H. F. Weiss, Untersuchungen zur Kosmologie des hellenistischen und palästinensischen

Judentums (1966); H. Langkammer, Zur Herkunft des Logostitels im Joh.: Bibl. Zs. 9 (1965),
S. 91-94.

24 Mit Recht betont von M. McNamara, Targum and Testament. Aramaic Paraphrases ol the
Hebrew Bible: A Light on the N.T. (1972), bes. S. 101-105. Vgl. A. 32.

25 Philo, Leg. all. I, 43, 65; Conf. ling. 146, s. H. A. Wolfson, Philo, I (19482 S. 253ff. Vgl.
Jeremias (A. 1), der mit Recht für die Vielseitigkeit und Vielzahl der philonischen Logosaussagen eine
reiche vorphilonische Logostradition voraussetzt (S. 85); L. Dürr (A. 23), bes. S. 158ff.; H. Ringgren,
Word and Wisdom (1947); W. F. Albright, Some Canaanite-Phoenician Sources of Hebrew Wisdom:
Wisdom in Israel and the Ancient Near East (1955), S. 7f.; H. Hegermann, Die Vorstellung vom
Schöpfungsmittler im hellenistischen Judentum und Urchristentum (1961). S. 75-79, 86f.; F. M.
Braun, Saint Jean, La Sagesse et l'Histoire: Neotestamentica et Patristica. Festschrift O. Cullmann
(1962), S. 123 133; Schnackenburg, Komm., 1, S. 257-269.

26 LXX liest in Hab. 3,5 dabar statt deber: "Vor (Gott) her geht das Wort." Vgl. LXX Ps. 32,6;
106,20; Sir. 43,26; Sap. 16,12. In Sap. 18,14-16 erscheint der Logos Gottes wie ein Krieger vom
Himmel her und im 5. Fragment Zeile 10 des Tragikers Ezechiel (W. N. Stearns, Fragments from
Graeco-Jewish Writers, 1908, S. 1 14) strahlt aus dem Busch der göttliche Logos (ho d'ek bâtou soi
theîos eklampef logos).



326 M. Rissi, Die Logoslieder

Dass der Logos im Prolog des 4. Evangeliums ungeschaffene Person ist, hängt allerdings
nicht mit religionsgeschichtlichen Vorbildern zusammen, sondern ist die notwendige
Folge der Verwandlung jüdischer Vorstellungen in christliche, die darauf beruht, dass sich
Gott in der Person Jesu offenbarte. Die deutliche Anknüpfung an Gen. 1,1 in Joh. 1,1

beweist überdies, dass der Logosbegriff des Prologs nicht losgelöst vom Gedanken an das

"Sprechen" Gottes verstanden werden darf. Ob arche als "Anfang der Schöpfung"
ausgelegt wird oder als "aller Zeit und damit aller Welt vorausliegend", ist nicht
entscheidend. Das Lied stellt auf alle Fälle fest, dass der Logos ohne Anfang war. Ähnlich
meditiert der jüdische Weise über die Weisheit: sie ist geschaffen vor der Welt, en archê

(Prov. 8,22f.; Sir. 1,4; 24,9) und lebt bei Gott (Sap. 8,3; 9,4; Hi. 28, 23). Aber der Logos
von Joh. 1 ist nicht ein Geschöpf Gottes und nicht nur ein Gott vertretender Begriff;
denn Gott ist Gott nur als der, der "das Wort" bei sich hat27. Als solcher ist Gott der
Redende, der nicht bei sich selbst bleibt, sondern in seinem Wort aus sich heraustritt.

Dieses Wort ist jedoch nicht von Gott zu trennen, sondern wird gemäss Zeile 3 als eine
besondere Seinsweise Gottes selbst verstanden28. Das Lied vollzieht damit natürlich einen
Gedanken, der dem Juden unmöglich ist. Was hier ausgesprochen wird, erscheint im
Evangelium wieder in "biographischer" Form, wobei an die Stelle des Logos der Begriff
des Sohnes tritt, der eins ist mit dem Vater und doch neben ihm und in Unterordnung
unter ihn sein Wesen hat.

Auch die 2. Strophe, die vom Logos und der Schöpfung handelt, bleibt noch relativ
statisch — obwohl sie davon spricht, dass Gott sein Für-sich-Sein verlassen hat —, weil sie

nicht den Schöpfungsvorgang, sondern nur das Geschaffensein alles dessen feststellt, was
ausserhalb Gottes ist. Da der Logos Gott in seinem Handeln ist, muss auch das, was "am
Anfang geschah", sich durch den Logos ereignet haben29. Die zweite Zeile schliesst mit
ihrer Negation jede andere Möglichkeit aus30. Darum hat der Schöpfungsmittler Anspruch
auf alle Wesen, jeden Bezirk des Alls.

Zur Schöpfungsaussage fügt die zweite Srophe die Begriffe des Lebens und des Lichts.
Die Zeilen 3 und 4 sind nicht blosse Parallelen zum ersten Zweizeiler, sondern sprechen
von einer Wirklichkeit, die über die Erschaffung des Alls hinausgeht, nämlich vom Heil
der Welt. Das beweist schon, dass Leben und Licht in eins gesetzt werden. Die Begriffe
umschreiben das Heil und die Offenbarung des Heils für den Menschen31. Der Logos ist
nicht nur der Ursprung der Schöpfung, sondern auch die Quelle des heilvollen,
eschatologischen Lebens, von dem der Evangelist bekennt, dass es "der Vater in sich hat"
und dem Sohne gab, "damit auch er es in sich habe" (5,26)32. Damit ist jedoch die

27 /Die Präposition pros besagt nichts anderes, als dass das Wort "bei Gott" war: Debrunner 239,1 ;

Schnackenburg, Komm., 1, S. 210.
Der Logos ist fraglos Subjekt, und das artikellose theös kann weder mit "göttlich" übersetzt

werden, noch geht in dieser Aussage Gott einfach im Worte auf; vgl. Ph. 13. Harner, Quantitative
Anarthrous Predicate Nouns. Me. 15,39 and John 1,1: Journ. Bibl. Lit. 92, 1 (1973), S. 75 - 87.

29 Zur Weisheit als Schöpfungsmittler vergleiche Hegermann (A. 25); Ringgren (A. 25), S. 162.
30 Das pleonastische oudè hèn ho gégonen (vgl. A. 11) ist typisch liturgischer Sprachgebrauch. -

P66 liest oudén, was aber nicht ursprünglich ist. P66's "most common fault is the dropping of letters
and syllables": G. D. Fee, Papyrus Bodmcr 11 (P66). Its Textual Relationship and Scribal
Characteristics (1968), S. 79.

31
Vgl. Bultmann, Komm., S. 22 26.

32 Leben und Licht sind - im Gefolge des A.T. (vgl. Ps. 36,10; 27,1; 119,105; Jos. 10,17; Mi. 7,8)
— in der jüdischen Tradition mit der Weisheit verbunden, so Leben: Bar. 4,1; Sap. 6,18; 8,13.17;
Licht: Sap. 6,12; 7,10; Sir. 24,32. Vgl. S. Aalen, Die Begriffe Licht und Finsternis im A.T., im
Spätjudentum und im Rabbinismus (1951), ö. 175-178. Besonders nahe steht Joh. 1,4f. dem Targum



M. Rissi, Die Logoslieder 327

Schöpfung als Gottes Tat von der Gabe des Lichtes und Heiles getrennt, die Schöpfung
nicht "zugleich Offenbarung, sofern das Geschaffene die Möglichkeit hatte, um seinen

Schöpfer zu wissen und so sich selbst zu verstehen"33. Mit der Schöpfung ist nach
Joh. 1,4 die Heils- und Erhellungsmöglichkeit der Existenz gerade nicht gegeben, sondern
muss durch ein zweites, schöpferisches Handeln des Logos hinzugegeben werden. Mit der
zweiten Strophe ist die Szene gesetzt für das Drama der Offenbarung, das sich nun in der
3. und 4. Strophe enthüllt.

Erst in der 3. Strophe gerät alles in geschichtlich vorandrängende Bewegung. Der Logos
beginnt zu leuchten, sich mitzuteilen, zu erhellen. Gegenstand der Erleuchtung ist die

erkenntnisfähige Schöpfung, d.h. die Menschheit, für die der Dichter zwei Kollektivbegriffe

braucht: Finsternis und Kosmos. Auf den ersten Blick scheint es seltsam, dass die
Menschheit ohne Erklärung, Begründung oder Klage als die skoti'a bezeichnet wird. Aber
man darf weder hier noch sonst im Joh. den Begriff des Dunkels als Macht des Bösen
verstehen34. Von einer Aktion der Menschheit, die sie zur Finsternis machte, ist hier keine
Rede35. Das Dunkel bedeutet nichts anderes als die Abwesenheit des Lichts, die dem
Zustand der Welt entspricht, wie sie geschaffen ist. Denn nach V. 4 ist das Licht der
Offenbarung Gottes nicht in der Schöpfung selbst zu finden, sondern muss ihr durch
denselben Logos, der sie geschaffen, geschenkt werden. Auch diese "skeptische" Sicht der
Schöpfung und besonders des Menschen teilt das Lied mit Weisheitsüberlieferungen des

A.T. und des Judentums (vgl. Prov. 30,1 — 14; Hi. 28; Kohelet; Sap. 7 und 936). Die Welt
und mit ihr der Mensch als Geschöpf trägt in sich selbst kein Heil, keine Erkenntnis, die
über die Grenzen der Welt hinausreicht (Sap. 9,13—17). Der Mensch ist Fleisch, der des

Geschenks der Weisheit bedarf (Sap. 7,If., 10, 17ff.; 1QH 15,21 f.). Dunkel ist im
Logoslied keine kosmische Macht, sondern die Schöpfung, der Mensch ohne die

Erleuchtung. Lichtlos ist die Welt, nicht weil sie Materie oder sündig ist, sondern weil sie

nicht Gott ist. Daher brauchen wir nicht über die Schöpfung hinaus nach dem Ursprung

Neofiti 1 zu Ex. 12,42. Text und Übersetzung bei A. D. Macho, Neofiti 1, Bd. 2 (1970), S. 76-79: In
der Nacht vor dem 1. Sehöpfungstag "war Finsternis ausgebreitet über die Fläche des Abgrunds und
das Wort Gottes war das Licht und es schien ..." Das Wort ist hier zwar nicht hypostasiert, aber auch
nicht nur - wie in den rabbinischen Stellen P. Billerbeck, Komm., 1 (1922), S. 237f., und 2 (1924),
S. 357 - mit dem Licht verglichen, sondern identifiziert. Vgl. M. McNamara, Logos of the Fourth
Gossel and Memra of the Pasestinian Targunt: Expos. Times 79 (1967/68), S. 115-117.

Bultmann, Komm., S. 25; vgl. dazu R. Kysar, R. Bultmann's Interpretation of the Concept of
Creation in John 1,3- 4: Cath. Bibl. Quart. 32 (1970), S. 77-85.

34 Im Unterschied zum qumranischen Dualismus (Engel der Finsternis), auf den K. G. Kuhn
verweist, Joh. und Quinrantexte: Ncotestamentica et Patristica (A. 25), S. 111-122, ist es nicht
zufällig, dass das Joh. zwar von "Söhnen des Lichts" redet (12,36), aber nicht von "Söhnen der
Finsternis", denn nur das Licht ist Quelle einer Wirklichkeit.

35 Finsternis ist nicht Ausdruck der "Empörung gegen das Licht" (Bultmann, Komm., S. 27);
diese vollzieht sich erst, wenn die Finsternis das Licht "nicht aufnimmt". Es ist willkürlich, in V. 1-4
"Die Zeit und den Zustand vor und bei der Erschaffung der Welt", in V. 5 "Die Situation der Welt
nach dem Sündenfall" zu finden: K. Aland (A. 11), S. 207. Nicht textgemäss ist auch die Auslegung:
"Wo immer Licht scheint, entsteht Finsternis als Folge des Sichversagens dem Logos gegenüber":
J. Becker (A. 5), S. 76; denn der Zustand der Finsternis besteht schon, ehe das Licht scheint. Erst
wenn es scheint und dann abgewiesen wird, entsteht ein Dualismus, und dieser ist dann alles andere als

gnostisch. Das ist zu bemerken gegen L. Schottroff, Der Glaubende und die feindliche Welt.
Beobachtungen zum gnostischen Dualismus und seiner Bedeutung für Paulus und das Joh. (1970),
S. 242. Dasselbe gilt auch (zum mindesten beim Prolog) für ihre Auslegung des Kosmosbegriffs: "Die
Welt ist nur Welt, weil sie das Heilsangebot ablehnt", S. 286; ähnlich H. M. Schenke, Die nt.
Christologie und der gnostische Erlöser: Gnosis und N.T., ed. K. W. Tröger (1973), S. 226.

36
Vgl. G. von Rad, Theologie des A.T., 1 (19613 S. 451ff.



328 M. Rissi, Die Logoslieder

des Dunkels zu fragen. Auch der Evangelist spricht in derselben Weise. Auch für ihn ist
die Finsternis weder dämonische Macht noch Symbol der Empörung, sondern Abwesenheit

der Offenbarung (Joh. 9,4f.; 1 l,9f.). Ohne das Licht kann man darum die Wahrheit
nicht "tun", sondern nur das Böse (3,19—21), da nur das Licht die Wahrheit offenbart.
Der Mensch ist darum nicht von dämonischen Mächten bedroht, sondern von seinem

eigenen bösen Willen, der die Abwesenheit des Lichts dem Sein im Licht vorzieht. Auch
hier zeigt sich das Joh. vom Weisheitsdenken abhängig. "Unheimliche, anonyme Mächte

sahen die Weisen nicht im Spiel. Alles Unordentliche und Lebenszerstörende ging vom
Menschen aus37." Darum fehlt im 4. Evangelium auch das Phänomen der Besessenheit.
Der Teufel erscheint zwar, aber nicht als Verführer und Macht, sondern als Wesensbild des

Unglaubens (8,44), als "Fürst dieser Welt" unter dem Aspekt des Rechts: Er hat ein
Recht auf die Welt, die das Licht ablehnt. Dieses Recht wird ihm von Jesus genommen
(12,31; 14,30; 16,11). Was die Menschen schuldig macht, ist der Versuch, das leuchtende
Licht nicht anzuerkennen, d.h. aus sich selbst und autonom zu leben.

Das Logoslied ist geschrieben vom Gesichtspunkt der Gemeinde her, die zurückblickt
auf die Geschichte der Offenbarung, in der sie selbst steht. Darum singt sie vom Handeln
des Lichts im Präsens. Sein Leuchten ist immer Gegenwart, vom Anfang bis heute. Aber
die Menschheit hat — wieder von der Gegenwart der Gemeinde her gesehen — das Licht
nicht angenommen38.

Die Fortsetzung der 3. Strophe folgt in V. 10. Synonym zur Finsternis in V. 5

erscheint in V. 10 der Kosmos, und entsprechend dem Leuchten in V. 5 wird hier vom
Sein des Lichts unter den Menschen gesprochen, die es nicht erfassten. Dieses Urteil über
die Menschheit umfasst alle ohne Ausnahme mit all ihren religiösen und denkerischen
Anstrengungen. Auch das entspricht jüdischer Weisheitslehre, die vom Erscheinen der
Weisheit unter allen Menschen spricht39 und von ihrer urzeitlichen Ablehnung durch die
Menschheit40. Wie diese allgemeine Offenbarung und Ablehnung zu denken ist, wird nicht
berichtet, sowenig wie hier im Prolog. Es wird nur festgestellt, dass die Welt sie nicht
verstand, annahm, ihr keinen Ruheort bot.

Der Evangelist hat die Offenbarung des Logos von V. 5 und seine Ablehnung streng auf
die geschichtliche Erscheinung Jesu ausgelegt und darum zwischen V. 5 und 10 zum
ersten Mal die Gestalt des Täufers als Zeugen des Lichtes eingeführt (V. 6—9).

Das Verhältnis der 3. zur 4. Strophe ist etwas schwieriger zu bestimmen. Oft wird
V. 11 als Parallele zu V. 10 verstanden und das "Eigentum" mit der Welt identifiziert.
Aber neben anderen Gründen spricht schon der Vergleich mit der zugrundeliegenden
Weisheitskonzeption dagegen. Nach ihr führte die Ablehnung der Sophia durch die

37 G. von Rad, Weisheit in Israel (1970), S. 391.
38 Katalambänein könnte an sich "gewaltsam ergreifen, überwältigen" bedeuten, steht aber hier

zu deutlich in Analogie zu papalambänein, lambanein, ginökein (V. 11 f.) und bedeutet: geistiges und
willensmässiges Erfassen (wie in Rom. 9,30; 1. Kor. 9,24; Phil. 3,12). Vgl. die Parallele V. 10, wo dem
"Ergreifen" das "Erkennen" entspricht und die dahinter liegende jüdische Vorstellung (s. unten). Die
johanneische "Parallele", die A.Schlatter, Der Evangelist Johannes (19482), S. 9, heranzieht (Joh.
12,35), ist völlig verschieden; denn dort "überfällt, überrascht" das Dunkel nicht das Licht, sondern
die Menschen. Nach einem aramäischen Wort zu suchen: W. Nagel, Die Finsternis hat's nicht begriffen:
Zs. nt. Wiss. 50 (1959), S. 132-137, ist unnütz; denn das Lied ist ursprünglich griechisch geschrieben,
wie schon der Begriff des Logos nahelegt; auch die Resultate der Untersuchungen von K. Beyer (A. 12)
S. 297.

39
Vgl. Bar. 3,38; Sir. l,9f.; 24,6f.; 1. Hen. 93,8; 69,8; 101,8;Prov. 8,Iff.; 11,Iff. llQPs3 XVIII,

5f.
40 1. Hen. 42,If.; 93,8; 94,5; Sir. 24,7; Bar. 3,12f; 4,1 ; Prov. l,24f.29f.32.



M. Rissi, Die Logoslieder 329

Menschheit zur Erwählung Israels als Wohnort und Eigentum: "In den Fluten des Meeres

und auf der ganzen Erde, in jedem Volk und Stamm wollte ich herrschen. Bei allen diesen
suchte ich nach einem Ruheort Da gebot mir der Schöpfer aller Dinge und sprach:
in Jakob nimm deinen Wohnsitz und in Israel erhalte sie zum Eigentum ."
(Sir. 24,6—8)41.

Was die 4. Strophe über die 3. hinaushebt und die Geschichte der Logosoffenbarung
zum Ziel bringt, ist das Kommen des Logos zu Israel, dem Eigentumsvolk Gottes und
damit des Logos42. Ehe er "kam", hatte der Logos schon sein Eigentum in der Welt. Er
war zwar nicht allgemein und naturhaft in der Welt verfügbar (V. 3—4), hatte aber eine
Geschichte des Heils inmitten der Menschheit, die ihn verwarf (V. 5, 10). Der Verfasser
des Liedes steht damit fest in der Tradition des A.T. und des Judentums.

Das "Kommen" des Logos führt nun die Seinen zur eschatologischen Krisis. Sie haben
sich ihm gegenüber zu entscheiden. Gegenüber dem Präsens und Imperfekt in V. 5, 10,
die beide auf das alle Zeiten umfassende Handeln des Logos blicken, ist es bedeutsam,
dass hier im V. 11 zum ersten Mal (im Aorist) von einer Handlung des Wortes gesprochen
wird, die sich in der Vergangenheit vollendete43. Erst jetzt handelt das Lied vom
geschichtlichen Auftreten Jesu — nicht in V. 5, den der Evangelist dafür in Anspruch
nimmt. Die Verse 11,12 führen die Geschichte der Offenbarung des Logos über alles, was
bisher gesagt wurde, hinaus zum Ziel, zur Begegnung des Logos mit dem Volk seiner
Wahl. In dieser Begegnung aber verbirgt sich das Kreuz; denn obwohl er in sein Eigentum
kam, geschah das Unfassbare: die Seinen nahmen ihn nicht auf. In der Ablehnung des

Logos durch die Seinen erreicht die menschliche Verblendung ihre schrecklichste Tiefe.
Der Dichter des Liedes spricht jedoch nicht vom blutigen Tode Jesu, wie der Evangelist,
sondern zeichnet das Schicksal Jesu in der geheimnisvollen Sprache der Weisheit nach.
Auch die Weisen sprachen von der Abweisung der Weisheit durch das Gottesvolk44, und —

wie das Lied — von der Auswahl Einzelner aus Israel45.

In dieser Bewegung Einzelner aus den Seinen zu Jesus hin vollendet sich die

Offenbarungsgeschichte des Logosliedes. Die Erfahrung der Gemeinde hat bewiesen, dass

die Abweisung des Logos nicht ein Fatum ist. Wer sich dem Logos nicht verschloss,
gewann ein neues Sein als Gabe. Da die 4. Strophe von der Scheidung bewegt ist, die sich
mit dem Kommen des Logos zu den "Seinen" ereignet, kann sich der 2. Zweizeiler in
V. 12a, b nur wiederum auf die Seinen, d.h. auf Judenchristen beziehen. Das Lied stammt
aus einer judenchristlichen Gemeinde, die in diesen Zeilen allein mit ihrem eigenen
Geschick beschäftigt ist.

Das wird bestätigt durch die angefügten Erläuterungen des Evangelisten in V. 12c, 13.
Dass sich der Evangelist auch an anderen Orten mit dem Problem des Verhältnisses

41
Vgl. 1. Hen. 42; Sir. 1,10-20; Bar. 3,36f.; llQPsa XVIII, 20. C. Spicq, Le Siracide et la

structure littéraire du prologue de Saint Jean: Mémorial Lagrange (1940), S. 183-195, möchte den
ganzen Prolog auf Sir.16-18 und 24 aufgebaut verstehen.

Die Vorstellung vom "Eigentum" und den "Seinen" weist deutlich auf alttestamentlich-
jiidische Tradition: vgl. Ex. 19,5; Deut. 4,20; 7,6; 14,2; 26,18; Ps. 135,4; Jes. 43,21 ; Mal. 3,17; zu den
rabbinischen Belegen: Billerbeck (A. 32), 2, S. 359-360; Sir. 17,17; 24,1.2.12; Bar. 3,36f.; llQPsa
XVIII, 18-20; s. F. Christ, Jesus Sophia (1970), S. 35ff.

43 êlthen "er trat auf, erschien", bezieht sich auf die Erwartung des "Kommenden" (Matth.
3,llnar.; Joh. 1,15.30; 3,19; 4,25; 11,27; 12,46).

Vgl. Prov. l,24f.29.32; Bar. 3,12f.; 4,1 f.; 1. Hen. 93,8; 94,5; llQPsa XVIII, 8, 15.
45 Sir. 24,19-22; 1,10-20; Sap. 6,12-16; 7,27f.; 8,21; 9,2.17; Prov. 8,17.21; 1. Hen. 5,8;

1 lQPsa XVIII, 5.



330 M. Rissi, Die Logoslieder

zwischen Juden- und Heidenchristen beschäftigt (z.B. in 10,16 und 11,52), die Gemeinde
zur Einheit ruft (17,20.26; 10,16) und zur Übung der Liebe innerhalb der Jüngergemeinde

(13,34f.; 15,12, 17; 17,26)46, weist wohl darauf hin, dass gewisse Judenchristenkreise

— stolz auf den Blutzusammenhang mit dem Eigentumsvolk und daher mit den
Vätern der Gemeinde — sich erhoben über die anderen Christen47. Daher "weitet" der
Evangelist die Aussage von V. 12a, b in V. 12c, 13 aus und befreit sie von ihrer
Beschränkung auf das Judentum. Er bezieht sie auf alle Glaubenden und löst sie von den
blutmässigen Voraussetzungen. So erklärt sich die erstaunliche, dreifache Negation in
V. 1348.

2.

Wir sahen bereits, dass V. 14—18 nicht zum ersten Liede gehören. Sie sind jedoch
ebenso wenig als prosaischer Anhang des Evangelisten zu verstehen. Gerade in diesem
Abschnitt finden wir die meisten Begriffe, die dem Evangelium fremd sind, und es ist
bisher übersehen worden, dass sich in diesen Versen ein schön gefügtes, zweites Lied
verbirgt, das sich herauslösen lässt, ohne dass man dem Text Gewalt antut.

Seine Struktur ist völlig verschieden von derjenigen des 1. Liedes. V. 15 gehört sicher
nicht dazu, ist ein prosaischer Einschub des Evangelisten (wie V. 6—9), was das

begründende höti in V. 16 bestätigt, das als Folgerung aus V. 15 kaum sinnvoll wäre (und
darum von Abschreibern durch kai ersetzt wurde). Zum Lied gehören die Verse 14, 16,
aber auch V. 17; denn das Thema von V. 17 passt zum Lied, ist aber im Evangelium
Fremdkörper49. Im Joh. geht es ja nicht um das Verhältnis von Mosegesetz und Heil,
sondern um eine verkehrte Glaubensbindung an die Person des Mose50. Die Abwehr einer
solchen Bindung an das Vorbild eines missverstandenen Mose bezeugt wahrscheinlich
auch der vom Evangelisten an das Lied angefügte V. 18, der sich an Ex. 33,4 anlehnt. Das
schroffe "Niemand jemals" hat polemischen Klang und richtet sich gegen anmassende

Ansprüche von Frommen, neben Jesus noch einen anderen Zugang zu Gott zu besitzen.
Damit werden wir an jene hellenistisch-jüdische Sphäre erinnert, in welcher das "Schauen
Gottes" und der "Aufstieg zu ihm" (Joh. 3,14) zum religiösen Ziel und besonders Mose

zum grossen, nachzuahmenden Vorbild wurde51. Auch nennt V. 18 Jesus nach der Weise
des Evangelisten den "einzigen Sohn"52.

46 Die innere Lage der Gemeinde ist der Grund der einseitigen Anwendung des Liebesgebots auf
die Mitchristen, nicht eine gnostische Lebenshaltung; gegen E. Käsemann, Jesu letzter Wille nach Joh.
17 (19672 S. 101-130.

7
Vgl. die Ansprüche der Judenchristen in 2. Kor. 11,21 f.

48 Mit Recht unterstrichen von J. Galot, Etre né de dieu: Analecta biblica 37 (1969), S. 96. Sein
Kampf für den Singular in V. 12c ist jedoch angesichts der Textüberlieferung aussichtslos.

4 Vgl. G. Richter, Die Fleischwerdung des Logos im Joh.: Nov. Test. 14 (1972), S. 271.
Joh. 3,14; 5,45f.; 6,32; 9,28. Über die damit aufgeworfenen Probleme kann hier nicht

verhandelt werden.
51

Vgl. Sir. 45,3; Philo, Leg. all. 2,34; 3,186; Conf. ling. 63, 91, 146; Agr. 51; zum Aufstieg:
Quaest. in Ex. 11,29 zu Ex. 24,2 und 40 zu Ex. 24,12a; Conf. ling. 95, 97. Zu vergleichen sind auch
samaritanische und späte rabbinische Quellen, s. J. Kroll, Gott und Hölle (1932); G. Scholem, Die
jüdische Mystik in ihren Hauptrichtungen (1957); W. Meeks, The Prophet-King (1967), S. 195ff.
215-257.

Trotz bester Textbezeugung passt monogenes theôs nicht als Gottesbezeichnung für Jesus, da
er ja gerade nicht als "einsam, sondern als in der Gemeinschaft mit dem Vater lebend" beschrieben
wird: A. Schlatter (A. 38), S. 34f. Auch die Korrespondenz zum Vaterbegriff fordert die Lesart
"Sohn" (Bultmann, Komm. z. St.). Zugrunde liegt wahrscheinlich Verwechslung der Abkürzungszeichen

für hyios und theôs.



M. Rissi, Die Logoslieder 331

Die Einteilung der Zeilen im 2. Lied ergibt sich aus dem Satzrhythmus, ebenso die

Versammlung der Zeilen zu kleineren Einheiten, die das ganze Lied gliedern. Es beginnt
und schliesst mit je einem parallelen Zweizeiler im Stil der heilsgeschichtlichen
Proklamation (3. Person Sing.). Dazwischen stehen 2 Dreizeiler, welche die persönliche
Beteiligung der Gemeinde an der Offenbarungsgeschichte des Wortes mit je einem
Verbum in der 1. Pers. Plur. bekennen.

Der Logos ist Fleisch geworden (V. 14a)
und zeltete unter uns (V. 14b).

Und wir sahen seine Herrlichkeit (V. 14c),
eine Herrlichkeit - als des Einzigen - vom Vater (V. 14d),
voll Gnade und Wahrheit (V. 14e);

denn aus seiner Fülle (V. 16a)
haben wir alle empfangen (V. 16b)
und (zwar) Gnade um Gnade (V. 15c).

Denn das Gesetz wurde durch Mose gegeben (V. 17a),
die Gnade und Wahrheit ist durch Jesus Christus geworden (V. 17b).

Dieses zweite Lied zeichnet sich durch eine Reihe formaler Besonderheiten aus: — 1.

Im Anfangs- und Schlusszweizeiler steht in jeder Zeile ein verbum finitum, in den beiden
Dreizeilern je eines. — 2. Die 1. und die letzte Zeile des Liedes sind verbunden durch
dasselbe Schlusswort: egéneto, das in der 1. Zeile auf das Werden der Menschlichkeit des

Logos verweist, in der letzten auf das daraus erwachsende Heil. — 3. Durch dasselbe Wort
(autoû) am Ende der Zeile werden die je 1. Zeilen der beiden Dreizeiler verknüpft. — 4. In
der Mitte (in der 5. Zeile) und wiederum in der letzten Zeile des ganzen Liedes erscheint
die der Gemeinde durch die Menschwerdung geschenkte Gabe: "die unverbrüchliche
Gnade". — 5. Diese Heilsgabe, die in der Abschlusszeile des 1. Dreizeilers zuerst angezeigt
wird, taucht wieder auf in der Form einer persönlichen Erfahrungsaussage in der
Abschlusszeile des 2. Zweizeilers. — 6. Die beiden Dreizeiler werden schliesslich auch
noch durch den Begriff der "Fülle" verbunden.

Das zweite Lied des Prologs stammt — wie das erste — aus demselben Sprachbereich
der jüdischen Weisheit. Seine Bildmotive sind der Exodustradition entnommen (bes.
Ex. 33f.)53.

Das Lied beginnt mit der Fleischwerdung des Logos. Das Wort Sdrx ist hier — wie im
ganzen Joh. — in Abhängigkeit vom alttestamentlich-jüdischen Verständnis gebraucht und
bezeichnet den Menschen als sterbliches Geschöpf im Gegenüber zum ewigen Schöpfer54.
So preist V. 14 den Eingang des Logos in die Sphäre des Menschlichen. "Fleisch" ist im
Joh. insofern ein "neutraler" Begriff, als damit das Wesen der menschlichen Geschöpflich-
keit bezeichnet wird, das als solches den Menschen in keiner Weise degradiert (8,15;
17,2). Darum ist sârx kein "dualistischer" Begriff (so wenig wie skoti'a und kösmos im
ersten Lied). Allerdings wird im Joh. besonders skeptisch von der Hilflosigkeit und
Todverfallenheit des Fleisches gesprochen (3,6; 6,63; 8,15), aber seine Aussagen gehen
nicht über das hinaus, was schon die jüdische Weisheit dachte (Sap. 9,13—17; 1QH

53 Gottes Herrlichkeit: Fx. 33,18.22; Gnade und Wahrheit: Ex. 34,6.9; 33,12f. 16f.; Gegenwart
Gottes im Zelt: Fx. 33,9-1 1 ; sein Mitgehen mit dem Volk: Fx. 33,14 16; 34,9. Darauf verwiesen bes.
Dodd, Boismard, Barrett, vgl. auch M. D. Hooker, The Johannine Prologue and the Messianic Secret:
New Test. Stud. 21 (1974), S. 53f.

54
Vgl. Gen. 6,3; Ps. 56,5; 78,39: Jes. 31,3; 40,6 8; Jer. 17,5; Hi. 10,4; Thcol. Wort. 7, S. 106,

1 15, 139f.



332 M. Rissi, Die Logoslieder

4,29)55. Der Mensch als Geschöpf hat das Heil nicht in sich selbst, sondern bedarf der
Gabe der "Gnade" oder, wie der Evangelist formuliert, des Geistes (3,5; 6,63). Die
Inkarnationsaussage nimmt auf keine gnostische Problematik Bezug, sondern stellt nur
fest, dass Gott sich in dem Menschen offenbarte, dessen Name die letzte Zeile nennt. Und
dieser Mensch ist nur zu begreifen als der Logos, als eine Seinsweise Gottes — wie im
ersten Liede deutlich gemacht wird. Es ist unmöglich, in Jesus nur den Menschen oder nur
den Gott zu erkennen. Das Lied lässt eine Unterscheidung von Logos und Mensch nicht
zu, wie V. 17 zeigt: nicht durch den Logos, sondern durch "Jesus Christus" ist das Heil
verwirklicht56.

In der Inkarnation des Wortes sieht der Dichter darum die Verheissungen vom
"Zelten" Gottes unter seinem Volk erfüllt57.

Die offenbarungsgeschichtliche Proklamation des 1. Zweizeilers wird im Wir-Stil des

Bekenntnisses in seiner Bedeutsamkeit für die Gemeinde im 1. Dreizeiler ausgelegt. Im
Leben Jesu sieht die Gemeinde die Herrlichkeit des Vaters. Der alttestamentliche
Offenbarungsbegriff der doxa gehört mit dem Kultzelt zusammen (Ex. 40,34f.)58. Para

patrös könnte als Ersatz eines Gen. verstanden werden ("der Einzige des Vaters"), es liegt
jedoch näher, beide Attribute dem hös unterzuordnen: Die Herrlichkeit, die er vom Vater
empfing. Die Wortstellung ist nicht entscheidend, da es sich um einen konzisen,
poetischen Text handelt, in welchem eine Umschreibung wie hën élabe parà patrôs nicht
in Erage kam59. In dieser Erscheinung des "Einzigen" sieht die Gemeinde das unsichtbare
Wesen Gottes enthüllt: die Fülle von "Gnade und Wahrheit"60. Fraglos wird hier alëtheia
nicht im üblichen "johanneischen" Sinn verwendet, sondern die alttestamentliche Formel
chesed we:emet zitiert, in der "Wahrheit" die Treue Gottes bedeutet und dem Begriff der
Gnade untergeordnet ist. Denn das zweite Lied ist deutlich abhängig von der
Schlüsselstellung Ex. 33; 34, wo "die treue Gnade" Wesensbezeichnung Gottes ist; und in
der 8. Zeile des Liedes kann die Formel allein durch den Hauptbegriff der chäris ersetzt

55
Vgl. E. Brandenburger, Fleisch und Geist (1968), S. 86ff. V. 14-18 müssen darum nicht mit

Richter (A. 49) 13 (1971), S. 81-126; 14 (1972), S. 257-276, als späterer, antidoketischer Einschub
verstanden werden.

56 Die von Richter (A. 55) und K. Berger, Zu "das Wort ward Fleisch" Joh. 1,14a: Nov. Test. 16

(1974, S. 161-166, aufgeworfene Problematik (Wesensverwandlung oder Sichtbarwerden des Logos),
die den Streit Käsemanns gegen Bultmann reflektiert, ist im Logoslied gar nicht vorhanden.

57
Vgl. Lev. 26,1 If.; Ez. 37,27; 43,7; 48,35; Sach. 2,14; 3,8; Joel 4,21; auf die Weisheit

übertragen: Sir. 24,8. lOff.; 1. Hen. 42,2; Bar. 3,28. S. F. Mussner, Kultische Aspekte im johanneischen
Christusbild: Praesentia salutis (1967), S. 133-145; O. Cullmann, Der johanneische Kreis (1975),
S. 46f.

58 Die "wir" sind nicht Augenzeugen der Geschichte Jesu. "Sehen" ist - wie andere
Erkenntnisbegriffe — oft verbunden mit geistiger Wahrnehmung des Heilsgeschehens (vgl. Joh. 9,39;
6,40. 14,19).

Para vom Geber auch in Joh. 5,34.41.44; 10,18. "Vater der Herrlichkeit" ist in Eph. 1,17
hymnisches Gottesprädikat, so Deichgräber (A. 9), S. 90f., und von Jesu Empfang der doxa para
patrôs spricht das Urchristentum liturgisch: 2. Petr. 1,17; vgl. Mark. 8,38 par.; Rom. 6,4; 1. Pctr. 1,21.

60
Monogenes, im Griechischen die Einzigkeit in Bezug auf ein génos anzeigend, ist hier wohl vom

A.T. her zu verstehen. LXX braucht monogenes (neben agapètôs) zur Übersetzung von iächld; vgl.
P.Winter, Monogenes para patrôs: Zs. f. RcL- und Geistesgesch. 5 (1953), S. 335-365; Th. C. de

Kruijt, The Glory of the Only Son: Studies in John. Festschrift J. N. Sevenster (1970), S. 1 11 -123.



M. Rissi, Die Logoslieder 333

werden61. Châris bezeichnet das Heilsgut, das durch Jesus geschenkt wird, wie im ersten
Lied "Leben" und "Licht".

In V. 15 unterbricht der Evangelist das zweite Lied mit einer neuen Einführung des

Täufers. Der Grund ist derselbe wie im ersten Fall: die Erwähnung des geschichtlichen
Auftretens Jesu ruft nach dem Zeugen, der das Zeugnis der Lieder mit seiner

Verkündigung bestätigt und vorbereitet, was dann in den Täuferperikopen 1,19-28 und

1,29-34 folgt62.
In V. 16 finden wir den 2. Dreizeiler, der den Anspruch der Gemeinde, die doxa des

Vaters in Jesus zu sehen, auf den unaufhörlichen Empfang der Heilsgnade aus der Fülle
Jesu gründet63. Die Gemeinde lebt vom ständigen Empfang des Heils, das sie der
überraschenden Fülle der göttlichen Herrlichkeit gewiss macht, die sie in Jesus erschlossen
sieht.

Abgeschlossen wird das zweite Lied wieder durch einen Zweizeiler im Proklamationsstil,

welcher die Erfahrung des Heils auf dem Handeln Gottes in Jesus ruhen lässt64. Nun
wird endlich der Name des fleischgewordenen Logos genannt. In ihm allein ist das Heil
wirklich geworden und darum alle Gnadenerfahrung von seiner Geschichte abhängig. Was

das Volk Gottes vor seinem Erscheinen besass, das Gesetz, vermochte wesensmässig nicht
das Heil zu realisieren. Das Gesetz steht hier nicht nur in einem antithetischen Verhältnis
zur Gnade65. Darum ist die paulinsiche Gesetzesproblematik hier aus dem Spiel zu lassen.
Das Gesetz ist Gabe Gottes wie das Heil und hat als solche eine positive Offenbarungsfunktion.

Wie der Dichter das Verhältnis zwischen Gesetz und Gnade im Einzelnen
verstand, ist nicht angedeutet. Es bleibt auch ungewiss, was der nômos hier umfasst, nur
das Gesetz (vgl. 7,19.23.51; 18,31 ; 19,7) oder die Mosebücher oder den alten Bund (1,45;
8,17; vgl. 10,34; 12,34; 15,25).

3.

Es ist anzunehmen, dass in der Kirche des vierten Evangelisten manche Logoslieder
gedichtet wurden. Die im Prolog aufgenommenen geben uns Einblick in die schöpferische
Gestaltungskraft von unbekannten Gliedern einer frühen, judenchristlichen Gemeinde, die
ihre Glaubenserfahrung in einfachen, poetischen Formen zum Ausdruck brachten — unter
dem Einfluss der Psalmen des A.T. aber auch des kultischen Sprachgebrauchs der

61 Ex. 34,6 u.ö. im A.T. LXX übersetzt hier zwar anders, aber das Lied ist nicht notwendig von
LXX abhängig. Ob der Evangelist aletheia in seinem Sinne auslegte, wissen wir nicht. Vgl. L. J.

Kuyper, Grace and Truth. An Old Testament Description of God and its Use in the Johannine Gospel:
Interpretation 1 8 (1964), S. 3-19.

6 M. H. Hooker, John the Baptist and the Johannine Prologue: New Test. Stud. 16 (1970),
S. 354-353, macht auf die thematische Parallelität dieser Stellen aufmerksam und zeigt, dass die
Einfügungen des Evangelisten in die Vorlage planvoll angelegt sind.

63 Ob höti, kai' oder Syndese ursprünglich ist, macht keinen grossen Unterschied für das
Verständnis von V. 16. Pleröma hat alttestamentlichen Klang (vgl. Ps. 5,8; 51,31; 69,14.17; 106,45),
nicht gnostischen (vgl. G. Delling, Theol. Wort., 6, S. 301; Schnackenburg, Komm., 1, S. 250). Zu antf
vgl. Philo, Posterit. Caini 145, wo die Präposition sich auf eine Reihe von Gaben bezieht, deren jede
"anstelle" der vorangehenden tritt: aiei néas anti palaiotherön.

64 Der Artikel bei "Gnade und Wahrheit" wird hier wohl anaphorisch zu verstehen sein, im
Rückblick auf V. 14.

65 J. Jeremias, Theol. Wort., 4, S. 877, nennt den Parallelismus mit Recht eher synthetisch. In
V. 17 mischen sich Gegensatz und Gemeinsamkeit. R. Brown will sogar das Gesetz "as an instance of
chesed and 'emet" verstehen (Comm. I. S. 16).



334 M. Rissi, Die Logoslieder

religiösen Umwelt, deren Prosa oft kaum von eigentlicher Poesie zu unterscheiden ist66.
So entstanden Gebilde ohne strengen Rhythmus und ohne bindende Metrik mit frei
rhythmisierten, zum Teil parallelen Sinnzeilen, wie wir sie auch in anderen Liedern des

N.T. finden. Man ist versucht, von einer Mischung von gehobener Prosa und Poesie zu
sprechen. Solche Lieder wurden wahrscheinlich "im Gottesdienst gesungen, vielleicht von
einem einzelnen Charismatiker, was man aus 1. Kor. 14,2f. schliessen könnte, vielleicht
auch von der Gemeinde, was vor allem für die spätere Zeit wahrscheinlich sein dürfte
(Eph. 5,19) oder im Wechselgesang (vgl. Plinius, ep. X, 96,7)"67.

Nur zwei der Logoslieder der johanneischen Gemeinde sind uns erhalten geblieben.
Ihre Struktur und ihre Themen sind verschieden, aber beide versuchen, die eschatolo-
gische Offenbarung Gottes in Jesus mit Hilfe hellenistisch-jüdischer Weisheitsvorstellungen

zur Sprache zu bringen, die zu Trägern christologischer Erkenntnisse werden —

allerdings verwandelt und gereinigt, so dass sie nicht durch mythologische oder
philosophische Gedanken das Bild des Präexistenten und des Fleischgewordenen
verzerren. Der Evangelist nahm die Lieder wohl in sein Buch auf, um an das Bekenntnis
seiner Gemeinde anzuknüpfen, der er den Christus neu auszulegen hatte; aber nicht, um
sie seinem Buch als "Vorwort", "Ouverture", "Einleitung" oder "Zusammenfassung"
voranzusetzen, sondern weil sie den wahren Beginn der Geschichte des Offenbarers
besingen, die nicht in Bethlehem (7,41), nicht im Hause seiner Eltern (6,41 f.), sondern im
Himmel ihren Anfang nahm (1,18; 3,13; 6,32ff.; 7,28f.; 17,5.24).

Die Anliegen, die der Evangelist mit seinen Erläuterungen zu den Liedern zum
Ausdruck bringt (1,6—9, 12c, 13, 15, 18), können hier nicht im Einzelnen besprochen
werden. Angedeutet sei nur, dass sie alle in innerer Verbindung miteinander stehen und
den Finger auf dieselbe Gefahr legen, die sich nicht ausserhalb, sondern in der Mitte der

johanneischen Kirche erhoben hatte. Es sind im Wesentlichen drei Problemkreise, die der

Evangelist mit dem Prolog verbunden hat, auf die er im Evangelium immer wieder
zurückkommt.

1. Wir sahen bereits, dass sich Joh. 1,12c, 13 am besten als Korrektur einer
Überschätzung der blutmässigen Herkunft vom Heilsvolk Israel verstehen lässt. Sie wird
auch in 8,20—59 verhandelt, wobei zu beachten ist, dass Jesus dort mit Juden spricht, die
schon zum Glauben an ihn gekommen waren (8,31). Diese für das ganze Evangelium
zentrale Auseinandersetzung im 8. Kapitel vollzieht sich also mit Judenchristen:
Überheblichkeit judenchristlicher Kreise führte offensichtlich zu Spaltungen in der
Gemeinde; darum die dringlichen Hinweise in 10,16 und 1 1,5268.

2. Das Selbstverständnis dieser judenchristlichen Gruppe steht im Zusammenhang mit
ihren soteriologischen und christologischen Besonderheiten. Ein ähnlicher Problemkreis
lässt sich im 2. Kor. entdecken. Wie dort ist mit dem Stolz auf die jüdische Herkunft
(2. Kor. 1 1,21 f.) die Selbsterhöhung des religiösen Menschen verbunden (2. Kor. 4,5), der

66
Vgl. E. Norden, Die antike Kunstprosa vom vierten Jahrjiundert v.Chr. bis in die Zeit der

Renaissance (19585), 1, S. 30f., 75ff.;2, S. 832ff.
67 Siehe Deichgräber (A. 7), S. 106.
68

Vgl. A. 46. Joh. I 1,51 wird aus der dem Evangelisten vorliegenden judenchristlichen Tradition
seiner Kirche stammen, V. 52 von ihm zugefügt sein, um die umfassende, alle Glaubenden vereinende
Bedeutung des Todes Jesu herauszustellen: "und nicht allein für das (jüdische) Volk, sondern (Jesus
sollte sterben), damit er auch die zerstreuten Kinder Gottes in eins zusammenführe (d.h. die
Heidenchristen). Vgl. .I.Jeremias, Jesu Verhcissung für die Völker (1956), S. 55; N. A. Dahl, The
Johannine Church and History; Current Issues in N.T. Interpretation, festschrift O. Piper (1962).
S. 13 7 f.



M. Rissi, Die Logoslieder 335

sich im Joli. — unabhängig von Jesus — des Zugangs zu Gott und der Gottesschau rühmt
(Joh. 1,18; 3,13). Dahinter stehen Gedanken jenes synkretistischen Judentums, das uns
besonders in Philo, aber auch in samaritanischen Quellen fassbar wird. In ihnen spielt vor
allem der glorifizierte Mose eine Rolle, der mit seinem "Aufstieg" zum Gottesberg ein
Aufstiegsmysterium einweihte und die Gottesvision versprach und so zum Prototypen
derer gemacht wurde, die zu Gott "hinaufsteigen"69. Auf ihn setzen ja auch "die Juden"
im Joh. ihre Hoffnung (5,45), an ihn glauben sie (5,46), von ihm empfiengen sie das

Himmelsbrot (6,32), seine Jünger möchten sie sein (8,28f.) und seinem Bild soll der
Christus entsprechen (6,15, 30). Indem das Bemühen des Evangelisten, die Scheidung der
Gegner von Jesus und seinem Willen, nicht eigentlich dem Judentum ausserhalb der
Kirche, sondern vielmehr in ihrer Mitte gilt, so gilt das Streben des johanneischen Jesus

immer wieder nicht der Gewinnung der Gegner, sondern der Aufdeckung ihrer
Missverständnisse, d.h. ihrer Entfernung von ihm70. Die johanneische Hauptsorge ist
darum auch das "Bleiben"71. So erscheinen "die Juden" im Joh. in erster Linie als

Wesensbild einer bedrohlichen, innerkirchlichen Abirrung vom Glauben. In den "Juden"
wird offenbar, was die Konsequenz der Haltung der judenchristlichen Kreise in der
johanneischen Kirche ist: Feindschaft gegen Jesus und die Gemeinde. Wenn das so ist,
dann spiegelt sich in den Gedanken der "Juden" die judenchristliche Christologie wider.
Sie stellte offenbar Jesus neben die Grossen des Alten Testaments, gewiss als den
Grössten, aber nicht als einen, der grundsätzlich verschieden ist. Darum die Fragen in Joh.
4,12; 5,43; 8,53. Wir können uns bei der grossen Bedeutung der Weisheitsspekulationen
für die Theologie der johanneischen Überlieferungen vorstellen, dass Jesus zu einem,
sicher dem höchsten, aber nicht einzigen Repräsentanten der Weisheit gemacht wurde, die

"von Geschlecht zu Geschlecht in heilige Seelen übergehend, Gottes Freunde und
Propheten mit Geist ausrüstet" (Sap. 7,22). Seinem Vorbild wollten die häretischen
Kreise folgen, als einem göttlichen Menschen (wie sie bereit waren, Mose zu folgen beim
"Aufstieg"). In dieser Nachfolge glaubten sie als geistesnrächitge Menschen Anspruch zu
haben auf Anerkennung und Ehre (5,44; 7,18; 8,50) und hofften sie auf machtvolle
Demonstration der Gottheit (2,23f.; 4,48; 6,30).

3. Das alles führte dahin, dass sie sich selbst zum "Lichte" machten, sich selbst

"verkündigten", wie Paulus zu 2. Kor. 4,5 sagt. Solchem wehrt der Evangelist und

69 Philo, Quaest. in Ex. 11,29 (zu Ex. 24,2); 40 (zu Ex. 24,12a); Conf. ling. 95, 97; Ps. Philo, Ant.
12,1. Zu samaritanischen und spätrabbinischen Quellen vgl. Meeks (A. 51), S. 195ff., 216-257. Mit
dem Aufstieg ist die Vision Gottes verbunden und die "zweite Geburt": Philo, Quaest. in Ex. 46 (zu
Ex. 24,16b).

70 Vom Joh. kann man darum nicht als von einem Missionsbuch reden; so W. C. van Unnik, The
Purpose of St. John's Gospel; Stud. Evang. (1959), S. 382ff.; J. A. T. Robinson, The Destination and
Purpose of St. John's Gospel: New Nest. Stud. 6 (1959/60), S. 117ff.; E. Stauffer, Probleme der
Priestertradition: Theol. Lit.zeit. 81 (1956), S. 135ff. Die Bewegung des Abstossens und Enthüllens
offenbart nicht Missionseifer, sondern Ketzerbekämpfung.

71 Siehe J. Heise, Bleiben. Menein in den johanneischen Schriften (1967). Hierher gehört auch die
Forderung, dass der Messias aus Bethlehem kommen müsse, was weniger jüdischem, als judenchristlichem

Interesse entspricht (Joh. 7,42). Und im Dialog Joh. 6,53ff. wird vom Trinken des Blutes Jesu

gesprochen, was - wie die Ausleger mit Recht zu betonen pflegen, Juden ein ungeheuerlicher Anstoss
wäre; aber kein Wort des Einspruchs fällt, "die Juden" vermögen nur nicht die verschlüsselte
Sondersprache zu verstehen, die im Joh. ständig als Instrument der Scheidung dient. Vgl. dazu
H. Leroy, Rätsel und Missverständnis. Ein Beitrag zur Formgeschichte des Joh. (1968).



336 M. Rissi, Die Logoslieder

veranschaulicht seine Sorge gleich zu Beginn an der Gestalt des Täufers12, der für ihn
nicht — wie in der synoptischen Tradition — der Vorgänger und Elias des Messias ist
(darum Joh. 1,21, 25), sondern von Anfang an der Prototyp des christlichen Jüngers und
Zeugen. Als solcher weist der Täufer von sich weg auf das wahre Licht (1,6—9), auf den
Grösseren (1,15). Und darum bekennt er: nur wenn der Freund des Bräutigam
"abnimmt", kann der Christus "wachsen" (3,30)73. Denn nur Jesus ist "von oben her",
sein Verkündiger muss "von der Erde her" reden, bleibt welthaft, unwirksam ohne die
Kraft des Verkündigten (3,31). Diesen Wesensunterschied wollten die judenchristlichen
Kreise der Gemeinde des vierten Evangeliums mit ihrem hohen Selbstbewusstsein nicht
gelten lassen — schwärmend vom offenen Zugang zum Himmel, ohne zu erkennen, welch
ein Abgrund sich auftat zwischen ihnen und dem allein in Jesus Christus sich selbst
darbietenden Gott.

Mathias Rissi, Richmond, Virginia

72 Die seit Baldensperger (A. 1) oft geäusserte Vermutung, die Täufereinschübe im Prolog
richteten sich gegen Täufersekten, ist unwahrscheinlich. Dass die poetischen Teile des Prologs aus
Täufertraditionen stammen, ist nicht zu halten: die in beiden Liedern vorausgesetzte Präexistenz des

Logos ist dem Täufer nie zugeschrieben worden.
"Freund" des Christus ist der Täufer, weil er das erste Glied der Gemeinde ist (vgl. Joh. 11,1;

15,13 — 15). Vielleicht stammen die beiden Begriffe des Wachsens und Abnehmens aus der Sprache der
Astronomie, aber keinesfalls ist damit die "Äonenwendc" angedeutet - das wäre synoptisch gedacht.


	Die Logoslieder im Prolog des vierten Evangeliums

