Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 6

Artikel: Die Logoslieder im Prolog des vierten Evangeliums
Autor: Rissi, Mathias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878677

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 31 Heft 6 November/Dezember 1975

Die Logoslieder im Prolog des vierten
Evangeliums

Der Prolog des 4. Evangeliums gehort in mancher Hinsicht noch immer zu den
umstrittensten Texten des Neuen Testaments' . Die meisten Ausleger stimmen heute darin
uberein, dass der Prolog nicht aus einem Gusse ist, sondern dass der Evangelist hier
liturgisches Gut in sein Evangelium aufgenommen hat®. Schon Wellhausen beobachtete,
dass der Tdufer im Prolog “‘unversehens in die Ewigkeit hineinschneit’”®, und das gleich
zweimal. Dazu kommt, dass einzelne Verse eine Reihe von Begriffen enthalten, die sonst
im Joh. Ev. fehlen (16gos, chéris kai alétheia, charis, plérés, pléroma, skénotin) sowie vom
Sprachgebrauch des Evangelisten sich unterscheidende Begriffe (ta idia, hoi idioi, absolut
gebrauchtes monogenés). Vor allem aber kann nicht iibersehen werden, dass manche
Verse des Prologes poetische Strukturen aufweisen, vor allem semitischen Parallelismus.
Der eindruckvollste Versuch, mit Hilfe stilkritischer Methoden eine urspriingliche,
poetische Vorlage herauszuarbeiten, ist von R. Bultmann unternommen worden. Er will
in den Versen 1-5, 9, 10b, ¢, 11, 12a, b, 14, 16 eine “kultisch-liturgische Dichtung,
schwankend zwischen Offenbarungsrede und Bekenntnis”, erkennen? .

Seinem Vorbild folgen mehr oder weniger alle neueren Rekonstruktionsversuche des
Hymnus, streiten aber iiber die Zugehorigkeit einiger Zeilen zum Hymnus und Giber die

Besonders einflussreich fur die Geschichte der Auslegung sind: W. Baldensperger, Der Prolog des
4. Ev. (1898); R. Bultmann, Der religionsgeschichtliche Hintergrund des Prologs zum Joh.: Exegetica.
Aufsitze zur Erforschung des N.T., hrsg. von E. Dinkler (1967), S. 10—-35; M. E. Boismard, Le
prologue de saint Jean (1953); C. H. Dodd, The Prologue to the Fourth Gospel and Christian Worship:
Studies in the Fourth Gospel, ed. F. L. Cross (1957); E. Kisemann, Aufbau und Anliegen des
johanneischen Prologs: Exegetische Versuche und Besinnungen, 1 (1964), S. 155-180; R. Schnacken-
burg, Logoshymnus und johanneischer Prolog: Bibl. Zs. 1 (1957), S. 69-109; S. Schulz, Komposition
und Herkunft der johanneischen Reden (1960); E. Haenchen, Probleme des johanneischen Prologs: Zs.
Theol. Ki. 60 (1963), S. 305-334; J. A. T. Robinson, The Relation of the Prologue to the Gospel of
St. John: New Test. Stud. 9 (1963), S. 120-129; J. Jeremias, The Revealing Word: The Central
Message of the N.T. (1965), S. 71-90; Ders., Zum Logosproblem: Zs. nt. Wiss. 59 (1968), S. 82—85;
W. Eltester, Der Logos und sein Prophet: Anaphoreta. Festschrift E. Haenchen (1964), S. 109—134;
Ch. Demke, Der sog. Logoshymnus im johanneischen Prolog: Zs. nt. Wiss. 58 (1967), S. 45-68;J. T.
Sanders, The N.T. Christological Hymns. Their historical religious background (1971), bes. S. 20—24,
29-57; und die Kommentare von R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (1950); C. K. Barrett,
The Gospel according to St. John (1967); R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium, 1 (19723%);
R. E. Brown, The Gospel according to John, 1 (1966).

Die literarische Linheitlichkeit des Prologs vertreten: Dodd (A. 1); E. Ruckstuhl, Die literarische
Einheit des Joh. (1951); Barrett (A. 1); Eltester (A. 1); P. Borgen, Observations on the Targumic
Character of the Prologue of John: New Test. Stud. 16 (1970), S. 288-295.

J. Wellhausen, Das Evangelium Johannis (1908), S. 8. Robinson (A. 1) spricht von: “rude
interruptions” und mochte in V. 6—9.15 den urspriinglichen Beginn des Joh. sehen (S. 127). Von
manchen Exegeten werden V. 6 -8 (9).15 auf einen Redaktor zuriickgefuhrt.

Bultmann (Komm.), S. 1f.: “Ahnlich wie in den Od. Sal. gehoren je zwei kurze Sitze als Glieder
eines Doppelverses zusammen.”” Vgl. C. F. Burney, The Poetry of Our Lord (1925).



322 M. Rissi, Die Logoslieder

Einteilung in Strophen®. Das Hauptproblem fiir die Rekonstruktion bieten die Verse
14—18. Aber kontrovers ist auch das Verstindnis des ersten Teils des Prologs. Da es (trotz
des Einspruchs von Borgen®) wesentlich ist, zu wissen, ob der Evangelist eine ihm
vorliegende Liedtradition in seinen Prolog eingearbeitet hat und wenn ja, wie diese
theologische Uberlieferung der Kirche des Evangelisten aussah, soll hier ein neuer Versuch
vorgelegt werden” .

Untersuchen wir zunachst V. /—13. Ungesucht lassen sich in diesem Abschnitt eine
Reihe von Doppelzeilen herauslosen, deren beide Glieder je einen selbstindigen Satz
bilden oder wenigstens je ein verbum finitum enthalten. Ob sie urspriinglich streng
rhythmisiert waren — wie Bultmann meinte® — ist hochst fraglich und darf nicht von
vornherein zum Kriterium ihrer Wiederherstellung gemacht werden® .

Die Verse 1—2 bilden deutlich eine thematische Einheit'®. Auch die Verse 3.4 gehoren
thematisch zusammen. Die zweite Zeile von V.3 ist etwas lang, was aber bei freiem
Rhythmus nicht auffillig ist''. V.5 enthilt wieder einen Zweizeiler, der einen neuen
Gedanken einfithrt. Die Handlung der zweiten Zeile wird semitisierend syndetisch an

Haenchen (A. 1) rechnet zur Vorlage: V. 1-5,9-11, 1416, 17; Schnackenburg (A. 1): 1, 3, 4,
9, 10a, ¢, 11, 14, 16; Demke (A. 1): 1,3-5,10-12a, b, 14, 16; Brown (A. 1): 1,2, 3-5, 10— 12b, 14,
16; Jeremias (A.1): 1-5, 9, 10-12a, 14, 16 (sein Kriterium ist bes. der Stufenparallelismus).
G. Richter, Ist en cin strukturbildendes Element im Logoshymnus Joh. 1,1ff.? : Biblica 51 (1970),
S. 539544, rechnet zur Vorlage: 1, 3, 4, 5, 10— 12b und nach ihm soll en je einen neuen Abschnitt
einfihren; nach J. Becker, Beobachtungen zum Dualismus im Joh.: Zs. nt. Wiss. 65 (1974), S. 73f.,
wire nur die 3. Strophe V. 14, 16 urspriinglich christlich, und er zdhlt zur Vorlage: 1, 3-5, 11, 12a, b,
14, 16; Sanders (A. 1): 1-4,5,9-11.

Bergen (A. 2).

Zur Forschungsgeschichte: E. Haenchen, Aus der Literatur zum Joh. 1929-1956: Theol
Rundschau 23 (1955), S. 295-335; Schulz (A. 1), S. 7ff.; ders., Probleme des johanneischen Prologs:
Zs. Theol. Ki. 60 (1963), S. 305-334. Zu den necutestamentlichen Hymnen vgl. bes. R. Deichgraber,
Gotteshymnus und Christushymnus in der frithen Christenheit. Untersuchungen zu Form, Sprache und
Stil der fruhchristlichen Hymnen (1967).

Bultmann, Komm., S. 1-5.

Siehe bes. Haenchen (A. 1).

V. 2 dem Evangelisten zuzuschreiben (Schnackenburg, Komm., S. 78), besteht kein Anlass, da
das “‘johanneische” hoGtos nicht als Kriterium geniigt. Dasselbe gilt fiir die Wahl des Wortes skotia in
V. 5 (Schnackenburg, S.221). Wir wissen zu wenig von der Sprache des oder der Liederdichter und
deren Besonderheiten im Vergleich zur Sprache des Evangelisten, als dass wir auf Grund des
Vorkommens von johanneischen Lieblingswortern oder deren Fehlen urteilen konnten.

Es ist schwer zu entscheiden, ob ho gégonen zu V.3 oder 4 gehort. Vgl L. Massaux, Le
Papyrus Bodmer II: Sacra pagina, 1 (1959), S. 203f.; K. Aland, Eine Untersuchung zu Joh. 1,3, 4: Zs.
nt. Wiss. 59 (1968), S. 174-209. Wic schwierig dic Zusammenfiigung mit V. 4 fiir das Verstindnis
dieses Verses ist, zeigt R. Brown, Comm., I, S.6f., obwohl er dieser Losung zustimmt. Was
hauptsichlich ins Gewicht fallt, ist die Becobachtung, dass dic Aussagen von V. 4 auf dic Menschheit
bezogen sind, wozu das neutrische ho gégonen, das von der Schopfung als ganzer spricht (V. 3), nicht
passt. Darin die Inkarnation angedeutet zu finden: I'. W. Schlatter, The Problem of Jn. 1: 3b, 4a:
Cath. Bibl. Quarterly (1972), S. 5458, ist in keiner Weise im Gedankengang des Textes verbreitet.
Eine dhnlich pleonastische Ausdrucksweise wie in V. 3 findet sich in 1QS 11,11, 18; 1QM 17,5.
K. Haacker, Eine formengeschichtliche Beobachtung zu Joh. 1,3 fin.: Bibl. Zs. 12 (1968), S. 119-121,
verweist auf dhnliche Wendungen in dgyptischen Schoptungstexten, die den formelhaften Charakter
der Wendung bezeugen.



M. Rissi, Die Logoslieder 323

diejenige der ersten angefiigt (**. .. und doch hat es die Finsternis nicht begriffen””)'?. Die
nichsten Verse 6—8 unterbrechen den Gedankengang durch Erlauterungen in Prosa (oder
Dreizeiler? ), in denen die Merkmale des Logosliedes von V. 1-5 fehlen. Zum Einschub
ist auch V.9 zu rechnen, in welchem der spannungsvolle Dualismus fehlt, der den
vorangehenden V. 5 und den folgenden V. 10 charakterisiert. Das Bekenntnis in V. 9, dass
Er das wahre Licht war, setzt deutlich die Ablehnung des Téufers in V. 6—8 voraus'?. Der
Evangelist sah in V. 5 einen Hinweis auf den Eintritt des Logos in die Welt, d.h. auf die
Inkarnation; darum fithrt er in V. 6—9 den Taufer ein. V. 9 dient als Ubergang von der
Téaufergeschichte zuriick zum Lied. Mit dem 5. Vers schliesst sich V. 10 thematisch zu
einer Einheit zusammen. Nun scheint V. 10 allerdings formal aus der Reihe der Zweizeiler
herauszufallen und auf den ersten Blick ein Dreizeiler zu sein. Um einen Zweizeiler zu
erhalten, wollte Bultmann V. 10a eliminieren. Aber dafiir fehlen alle Griinde; denn ‘““das
Gewicht des heutigen Textes liegt fraglos auf der ersten und der dritten Zeile”'*. Dagegen
ist die zweite Zeile verdichtig, ein Einschub zu sein, weil in ihr der Kosmosbegriff aus
dem Rahmen der drei Zeilen des zehnten Verses fillt. Denn in der 1. und 3. Zeile
bezeichnet der Begriff die erkenntnisfihige Welt, d.h. die Menschheit, wihrend die
2. Zeile das Schopfungsmotiv von V. 3 aufnimmt (Kosmos = ganze Schopfung, All)'®. Die
Verse 5 und 10a, ¢ verbindet auch dieselbe formale Struktur (s. A.12), was ihre
Zusammengehorigkeit bestitigt.

V. 11 scheint zunichst eine blosse Wiederholung der Gedanken von V. 10 zu sein, aber
der enge Zusammenhang von V. 11 mit der Antithese in V. 12 beweist, dass das Lied hier
zu einem neuen Thema ubergeht. V. 12¢, 13 heben sich deutlich vom Liede ab und
machen den Eindruck einer an das Lied angeschlossenen Erliauterung, deren formale
Struktur nicht zum Liede passt. Darin sind sich alle Ausleger einig. Die zweite Zeile von
V. 12 ist wieder etwas lang, aber nichts berechtigt zur Ausscheidung von exousia'®,

Die Merzahl der Exegeten hat versucht, auch in V. 14—18 Teile desselben Liedes zu
finden. Eine Reihe von Beobachtungen sperren sich aber dagegen. Nicht nur ist der Tadufer
merkwuirdigerweise zweimal (im ersten und im zweiten Teil des Prologs) eingefiihrt, die
beiden Abschnitte haben auch verschiedene thematische Wurzeln!”, die auf verschiedene
Urspriinge hinweisen. Dazu tritt der auffillige Wechsel vom proklamatorischen Er-Stil (in
V. 1-12) zur Mischung mit dem bekenntnishaften Wir-Stil in V. 14—18'®. In dusserster
Schirfe hat Kisemann das Problem vom Inhalt her herausgestellt': schon im 1. Ab-

12 Dicselbe Konstruktion findet sich auch in V. 10, 11;vgl. K. Beyer, Semitische Syntax im N.T.,
11 %9682 ), S. 280.

Vel. Ruckstuhl (A. 2), S. 79f.; Demke (A. 1), S. 58. Die partizipale Wendung erchomenon eis
ton kosmon ist schwerlich Teil einer constructio periphrastica oder Umschreibung des Menschen,
sondern cher als adverbial gebrauchtes participium coniunctum zu verstehen, das einen Temporalsatz
ersetzt (Debrunner 418,5): “Er war das wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet, wenn es in die
Welt eintritt”; P. Borgen, Logos was the true Light: Nov. Test. 14 (1972), S. 123. Gegen V. 9 als Teil
des Liedes spricht daher auch, dass der Gedanke von V. 9¢ in V. 10a wiederholt wiirde.

Kisemann (A. 1), S. 159.

So auch G. Baumbach, Gemeinde und Welt im Joh.: Kairos 14 (1972), S.121-136;
Schnackenburg, Komm., 1, S. 232.

So Bultmann, Komm., S. 35.

Boismard (A. 1), S. 167t.; Schulz (A. 1), S. 50ff.

Demke (A. 1) ill den Personwechsel damit erkliren, dass das Lied ecinen “Gesang der
Himmlischen™ mit dem “aut diesen Gesang antwortenden Bekenntnis der Irdischen™ verbinde.

Kasemann (A. 1). Thm folgt auch Sanders (A. 1), S. 20 24, und Richter (A.5), der den
Zeilenbeginn mit en zum Strukturkriterium des Hymnus erhebt.



324 M. Rissi, Die Logoslieder

schnitt setzt “‘jene Schilderung ein, welche die Erscheinung Jesu Christi in der Geschichte
ins Auge fasst”, und der 2. Abschnitt entwickelt — im Gegensatz zum ersten — “keinen
Heilsplan”?°. Kisemann beschrinkt das Lied daher auf die Verse 1 (2?), 3-5, (9?),
10—12ab und versteht die Verse 14—18 als Nachtrag des Evangelisten. Damit erledigen
sich die gezwungenen Versuche, zu unterscheiden zwischen einer nur andeutenden
(V. 5—13) und eigentlichen Schilderung des Auftretens Jesu (14—18) oder der Wirksam-
keit des Logos asarkos im ersten und ensarkos im zweiten Teil. In den Versen 1—12ab
finden wir vielmehr ein in sich abgeschlossenes Logoslied. Nach dem Sinngehalt heben
sich deutlich einzelne Zeilengruppen von ihrer Umgebung ab und teilen so das Lied in 4
schon gebaute Strophen ein:

| 8 Im Anfang war der Logos (V. 1a),
und der Logos war bei Gott (V. 1b).

Und Gott war der Logos (V. lc).
Dieser war im Anfang bei Gott (V. 2).

II. Alles ist durch Thn geworden (V. 2),
und ohne Thn ist nicht eins geworden, das geworden ist (V. 3b).

In Thm war das Leben (V. 4a),
und das Leben war das Licht der Menschen (V. 4b).

I11. Und das Licht scheint in der Finsternis (V. 5a),
und doch hat es die Finsternis nicht erfasst (V. 5b).

Er war in der Welt (V. 10a),

und doch hat Ihn die Welt nicht erkannt (V. 10c¢).
IV. Er kam in sein EFigentum (V. 11a),

und doch anerkannten Ihn die Seinen nicht (V. 11b).

So viele Ihn aber aufnahmen (V. 12a),
denen gab er Macht, Gottes Kinder zu werden (V. 12b).

Das Lied besingt die Geschichte der Taten Gottes in seinem Logos, vergleichbar
heilsgeschichtlichen Psalmen des Alten Testaments (wie 105,7ff.; 106,8ff.). Die Haupt-
motive kreisen um die Schopfungsvorstellungen von Gen. 1 (Wort, Schopfung, Licht,
Finsternis, Neuschopfung).

Die 1. Strophe lisst die Geschichte des Logos in Gottes Sein beginnen. Die formale
Gestaltung der Strophe ist wie ein Spiegelbild des Wesens der Gottheit selbst. Die 4 Zeilen
sind eng miteinander verflochten: das Wort als Subjekt aller Aussagen erscheint in
chiastischer Verbindung mit dem Pradikat, abwechselnd in der 1. Zeile am Schluss, in der
zweiten am Anfang, in der dritten wieder am Schluss und in der letzten noch einmal am
Anfang. Die 4. Zeile nimmt Worte der 1. und 2. wieder auf, verbindet die 4. mit der 3.
besonders durch das Demonstrativpronomen und vereint so alle zu einer in sich
kreisenden Einheit. Im Gegensatz zu dieser formalen Geschlossenheit bieten sich die
anderen drei Strophen als offen und ausgreifend dar.

Schon die erste Strophe lisst den geistigen und sprachlichen Raum erkennen, zu
welchem die “‘johanneische” Gemeinde gehorte und aus welcher das Logoslied erwuchs.
Es ist sicher nicht die Gnosis, wie oft behauptet wurde. Die Bemithungen um einen
postulierten vorchristlichen, gnostischen Urmythus, von dem alle moglichen Traditionen,

2 Nach Kisemann beginnt die geschichtliche Epiphanie des Offenbarers in V. 5. Das ist allerdings

fraglich.



M. Rissi, Die Logoslieder 325

unter anderem auch der jiidische Weisheitsmythus und das Joh.ev. abhingig sein sollen,
haben nicht zum Ziele gefiihrt. Er ist aus bedeutend jiingeren Quellen rekonstruiert?;
und manche Elemente, die in ilteren Uberlieferungen fur die Gnosis in Anspruch
genommen werden, sind zwar im Gnostizismus des 2. Jahrhunderts aufgefangen worden,
wurden aber in den dlteren Dokumenten durchaus ungnostisch (oder vorgnostisch)
verstanden. Auch ldsst sich im Joh. weder eine positive noch negative Andeutung eines
gnostischen Selbst- und Weltverstindnisses finden??.

Die Stoffe, die dem Dichter des Logosliedes zur Verfiigung standen, stammen vielmehr
aus dem Bereich judischer Spekulationen iiber das Gesetz, die Weisheit und das Wort, die
zum Inbegriff des Handelns und der Offenbarung Gottes wurden®’. Von ihnen wurde
Priexistenz vor der Schopfung ausgesagt. In der Targumliteratur, mit deren Wesen die
Judenchristen aus ihrer Synagogenzeit vertraut waren, vertritt das “Wort” Gott in seinem
Handeln®*, und jiidische Weise sprachen 6fters von der Weisheit und vom Wort als von
Personen. Der Begriff des personifizierten Logos, der manchmal mit demjenigen der
Sophia auswechselbar ist (so in Sap. 9,1f., ofters bei Philo®®), hat seine besondere
Geschicgléte im hellenistischen Judentum durchlaufen, die wohl schon in der LXX
beginnt”.

21 7um Problem der nachchristlichen Quellen, verwendet bei Dodd und Bultmann, s. R. Kysar,

The Background of the Prologue of the Fourth Gospel: Canadian Journal of Theology (1970),
S.250-255. Zum Problem der Gnosis im Joh.: J. Munck, The N.T. and Gnosticism: Current Issues in
N.T. Interpretation, ed. W. Klassen and G. Snyder (1962), S. 236ff.; C. Colpe, N.T. and Gnostic
Christology: Studies in the History of Religions, ed. J. Neusner (1968), S. 234-236; E. M. Yamauchi,
Pre-Christian Gnosticism. A Survey of the proposed evidences (1973); R. Bergmeier, Quellen
vorchristlicher Gnosis: Tradition und Glaube. Festschrift K. G. Kuhn (1971), S. 200ff. Neuerdings ist
auch wieder der gnostische Charakter der Od. Sa. in Irage gestellt worden, die bes. Bultmann zur
Erklarung des Joh. heranzog: J. H. Charlesworth and R. H. Culpepper, The Odes of Solomon and the
Gos?zel of John: Cath. Bibl. Quart. 35 (1973), S. 298 -322.

Die Ableitung der Logostheologie aus samaritanischen Quellen: K. Haacker, Die Stiftung des
Heils. Untersuchungen zur Struktur der joh. Theologie (1972), ist nicht uberzeugend; vgl.
R. Bergmeier, Zur Friihdatierung samaritanischer Theologumena: Journ. for the Study of Judaism 5
(19;34), 121-153, S. 130ff.

Vgl. besonders L. Diirr, Die Wertung des gottlichen Wortes im A.T. und im Antiken Orient:
Mitteil. der vorderas.-agypt. Ges. 42 (1938); Bultmann (A. 1); O. Cullmann, Die Christologie des N.T.
(1957), S. 260-264; H. F. Weiss, Untersuchungen zur Kosmologie des hellenistischen und palistinen-
sischen Judentums (1966); H. Langkammer, Zur Herkunft des Logostitels im Joh.: Bibl. Zs. 9 (1965),
S.91-94.

Mit Recht betont von M. McNamara, Targum and Testament. Aramaic Paraphrases of the
Hebrew Bible: A Light on the N.T. (1972), bes. S. 101 -105. Vgl. A. 32.

Philo, Leg. all. I, 43, 65; Conf. ling. 146, s. H. A. Wolfson, Philo, I (1948?%), S. 253ff. Vgl.
Jeremias (A. 1), der mit Recht fir die Vielseitigkeit und Vielzahl der philonischen Logosaussagen eine
reiche vorphilonische Logostradition voraussetzt (S. 85); L. Diirr (A. 23), bes. S. 158ff.; H. Ringgren,
Word and Wisdom (1947); W. I'. Albright, Some Canaanite-Phoenician Sources of Hebrew Wisdom:
Wisdom in Israel and the Ancient Near LEast (1955), S.7f.: H. Hegermann, Die Vorstellung vom
Schopfungsmittler im hellenistischen Judentum und Urchristentum (1961), S. 75-79, 86f.; I'. M.
Braun, Saint Jean, La Sagesse ¢t I'Histoire: Neotestamentica ¢t Patristica. Festschrift O. Cullmann
(1962),S.123 -133; Schnackenburg, Komm., 1, S. 257 -269.

26 XX liest in Hab. 3,5 dabar statt deber: “Vor (Gott) her geht das Wort.” Vgl. LXX Ps. 32,6;
106,20; Sir. 43,26; Sap. 16,12. In Sap. 18,14—16 erscheint der Logos Gottes wie ein Krieger vom
Himmel her und im 5. Iragment Zeile 10 des Tragikers Ezechiel (W. N. Stearns, Fragments from
Gracco-Jewish Writers, 1908, S. 114) strahlt aus dem Busch der gottliche Logos (ho d’ek batou soi
theios cklampei 10gos).



326 M. Rissi, Die Logoslieder

Dass der Logos im Prolog des 4. Evangeliums ungeschaffene Person ist, hingt allerdings
nicht mit religionsgeschichtlichen Vorbildern zusammen, sondern ist die notwendige
Folge der Verwandlung jiidischer Vorstellungen in christliche, die darauf beruht, dass sich
Gott in der Person Jesu offenbarte. Die deutliche Ankniipfung an Gen. 1,1 in Joh. 1,1
beweist iiberdies, dass der Logosbegriff des Prologs nicht losgelost vom Gedanken an das
“Sprechen” Gottes verstanden werden darf. Ob arché als “Anfang der Schopfung”
ausgelegt wird oder als “‘aller Zeit und damit aller Welt vorausliegend™, ist nicht
entscheidend. Das Lied stellt auf alle Fille fest, dass der Logos ohne Anfang war. Ahnlich
meditiert der jiidische Weise Uber die Weisheit: sie ist geschaffen vor der Welt, en arché
(Prov. 8,22f.; Sir. 1,4; 24,9) und lebt bei Gott (Sap. 8,3; 9,4; Hi. 28, 23). Aber der Logos
von Joh. 1 ist nicht ein Geschopf Gottes und nicht nur ein Gott vertretender Begriff;
denn Gott ist Gott nur als der, der ““das Wort” bei sich hat®?. Als solcher ist Gott der
Redende, der nicht bei sich selbst bleibt, sondern in seinem Wort aus sich heraustritt.

Dieses Wort ist jedoch nicht von Gott zu trennen, sondern wird gemiss Zeile 3 als eine
besondere Seinsweise Gottes selbst verstanden?®®. Das Lied vollzieht damit natiirlich einen
Gedanken, der dem Juden unmoglich ist. Was hier ausgesprochen wird, erscheint im
Evangelium wieder in ‘‘biographischer”” Form, wobei an die Stelle des Logos der Begriff
des Sohnes tritt, der eins ist mit dem Vater und doch neben ihm und in Unterordnung
unter ihn sein Wesen hat.

Auch die 2. Strophe, die vom Logos und der Schopfung handelt, bleibt noch relativ
statisch — obwohl sie davon spricht, dass Gott sein Fiir-sich-Sein verlassen hat —, weil sie
nicht den Schopfungsvorgang, sondern nur das Geschaffensein alles dessen feststellt, was
ausserhalb Gottes ist. Da der Logos Gott in seinem Handeln ist, muss auch das, was “‘am
Anfang geschah”, sich durch den Logos ereignet haben?®. Die zweite Zeile schliesst mit
ihrer Negation jede andere Moglichkeit aus®®. Darum hat der Schdpfungsmittler Anspruch
auf alle Wesen, jeden Bezirk des Alls.

Zur Schopfungsaussage flgt die zweite Srophe die Begriffe des Lebens und des Lichts.
Die Zeilen 3 und 4 sind nicht blosse Parallelen zum ersten Zweizeiler, sondern sprechen
von einer Wirklichkeit, die iiber die Erschaffung des Alls hinausgeht, namlich vom Heil
der Welt. Das beweist schon, dass Leben und Licht in eins gesetzt werden. Die Begriffe
umschreiben das Heil und die Offenbarung des Heils fiir den Menschen® . Der Logos ist
nicht nur der Ursprung der Schopfung, sondern auch die Quelle des heilvollen,
eschatologischen Lebens, von dem der Evangelist bekennt, dass es ““der Vater in sich hat”
und dem Sohne gab, “‘damit auch er es in sich habe” (5,26)*>. Damit ist jedoch die

27 Die Priposition pros besagt nichts anderes, als dass das Wort “‘bei Gott™ war: Debrunner 239,1;

Schnackenburg, Komm., 1, S. 210.

Der Logos ist fraglos Subjekt, und das artikellose theds kann weder mit “géttlich™ iibersetzt
werden, noch geht in dieser Aussage Gott einfach im Worte auf; vgl. Ph, B. Harner, Quantitative
Anarthrous Predicate Nouns. Mc. 15,39 and John 1,1: Journ. Bibl. Lit. 92,1 (1973), S. 75—87.

29 7ur Weisheit als Schéptungsmittler vergleiche Hegermann (A. 25): Ringgren (A. 25), S. 162.

Das pleonastische oudé hén ho gégonen (vgl. A. 11) ist typisch liturgischer Sprachgebrauch.
P66 liest oudén, was aber nicht urspriinglich ist. P66’s ““‘most common fault is the dropping of letters
and syllables”: G.D. Fee, Papyrus Bodmer Il (P66). Its Textual Relationship and Scribal
Characteristics (1968), S. 79.

Vgl. Bultmann, Komm., S. 22-26.

Leben und Licht sind — im Gefolge des A T. (vgl. Ps. 36,10;27,1; 119,105; Jes. 10,17; Mi. 7,8)
— in der jludischen Tradition mit der Weisheit verbunden, so Leben: Bar. 4,1; Sap. 6,18: 8,13.17;
Licht: Sap. 6,12; 7,10; Sir. 24,32. Vgl. S. Aalen, Dic Begriffc Licht und Finsternis im A.T., im
Spdtjudentum und im Rabbinismus (1951), ». 175-178. Besonders nahe steht Joh. 1,4f. dem Targum



M. Rissi, Die Logoslieder E #1414

Schopfung als Gottes Tat von der Gabe des Lichtes und Heiles getrennt, die Schopfung
nicht “zugleich Offenbarung, sofern das Geschaffene die Moglichkeit hatte, um seinen
Schopfer zu wissen und so sich selbst zu verstehen”®?. Mit der Schopfung ist nach
Joh. 1,4 die Heils- und Erhellungsmoglichkeit der Existenz gerade nicht gegeben, sondern
muss durch ein zweites, schopferisches Handeln des Logos hinzugegeben werden. Mit der
zweiten Strophe ist die Szene gesetzt fiir das Drama der Offenbarung, das sich nun in der
3. und 4. Strophe enthullt.

Erst in der 3. Strophe geriit alles in geschichtlich vorandringende Bewegung. Der Logos
beginnt zu leuchten, sich mitzuteilen, zu erhellen. Gegenstand der Erleuchtung ist die
erkenntnisfihige Schopfung, d.h. die Menschheit, fiir die der Dichter zwei Kollektivbe-
griffe braucht: Finsternis und Kosmos. Auf den ersten Blick scheint es seltsam, dass die
Menschheit ohne Erklirung, Begriindung oder Klage als die skotia bezeichnet wird. Aber
man darf weder hier noch sonst im Joh. den Begriff des Dunkels als Macht des Bosen
verstehen®*. Von einer Aktion der Menschheit, die sie zur Finsternis machte, ist hier keine
Rede®*. Das Dunkel bedeutet nichts anderes als die Abwesenheit des Lichts, die dem
Zustand der Welt entspricht, wie sie geschaffen ist. Denn nach V. 4 ist das Licht der
Offenbarung Gottes nicht in der Schopfung selbst zu finden, sondern muss ihr durch
denselben Logos, der sie geschaffen, geschenkt werden. Auch diese “skeptische’ Sicht der
Schopfung und besonders des Menschen teilt das Lied mit Weisheitsiiberlieferungen des
A.T. und des Judentums (vgl. Prov. 30,1-14; Hi. 28; Kohelet; Sap. 7 und 93%). Die Welt
und mit ihr der Mensch als Geschopf trigt in sich selbst kein Heil, keine Erkenntnis, die
tiber die Grenzen der Welt hinausreicht (Sap. 9,13—17). Der Mensch ist Fleisch, der des
Geschenks der Weisheit bedarf (Sap. 7,1f., 10, 17ff.; 1QH 15,21f.). Dunkel ist im
Logoslied keine kosmische Macht, sondern die Schopfung, der Mensch ohne die
Erleuchtung. Lichtlos ist die Welt, nicht weil sie Materie oder siindig ist, sondern weil sie
nicht Gott ist. Daher brauchen wir nicht iiber die Schopfung hinaus nach dem Ursprung

Neofiti 1 zu Ex. 12,42. Text und Ubersetzung bei A. D. Macho, Neofiti 1, Bd. 2 (1970), S. 76—79: In
der Nacht vor dem 1. Schopfungstag ““war Finsternis ausgebreitet iiber dic Fliche des Abgrunds und
das Wort Gottes war das Licht und es schien . . .”" Das Wort ist hier zwar nicht hypostasiert, aber auch
nicht nur — wie in den rabbinischen Stellen P. Billerbeck, Komm., 1 (1922), S. 237f., und 2 (1924),
S. 357 — mit dem Licht verglichen, sondern identifiziert. Vgl. M. McNamara, Logos of the Fourth
G05£el and Memra of the Pasestinian Targum: Expos. Times 79 (1967/68), S. 115-117.

Bultmann, Komm., S. 25; vgl. dazu R. Kysar, R. Bultmann’s Interpretation of the Concept of
Creation in John 1,3—4: Cath. Bibl. Quart. 32 (1970), S. 77-85.

Im Unterschied zum qumranischen Dualismus (Engel der Finsternis), auf den K. G. Kuhn
verweist, Joh. und Qumrantexte: Necotestamentica et Patristica (A. 25), S. 111-122, ist es nicht
zufillig, dass das Joh. zwar von “Soéhnen des Lichts” redet (12,36), aber nicht von “Sohnen der
Finsternis”, denn nur das Licht ist Quelle einer Wirklichkeit.

Finsternis ist nicht Ausdruck der “Emporung gegen das Licht” (Bultmann, Komm., S. 27);
diese vollzieht sich erst, wenn die Finsternis das Licht “‘nicht aufnimmt”. Is ist willkiirlich, in V. 1 -4
“Die Zeit und den Zustand vor und bei der Erschaffung der Welt”, in V. 5 “Die Situation der Welt
nach dem Siindenfall” zu finden: K. Aland (A. 11), S. 207. Nicht textgemiss ist auch die Auslegung:
“Wo immer Licht scheint, entsteht Finsternis als Folge des Sichversagens dem Logos gegeniiber”:
J. Becker (A. 5), S. 76; denn der Zustand der Finsternis besteht schon, ehe das Licht scheint. Erst
wenn es scheint und dann abgewiesen wird, entsteht ein Dualismus, und dieser ist dann alles andere als
gnostisch. Das ist zu bemerken gegen L. Schottroff, Der Glaubende und die feindliche Welt.
Beobachtungen zum gnostischen Dualismus und seiner Bedeutung fiir Paulus und das Joh. (1970),
S. 242. Dasselbe gilt auch (zum mindesten beim Prolog) fur ihre Auslegung des Kosmosbegriffs: “Die
Welt ist nur Welt, weil siec das Heilsangebot ablehnt, S. 286; dhnlich H. M. Schenke, Die nt.
Christologie und der gnostische Erloser: Gnosis und N.T., ed. K. W. Troger (1973), S. 226.

Vgl. G. von Rad, Theologic des A.T., 1 (19612), S. 451ff.



328 M. Rissi, Die Logoslieder

des Dunkels zu fragen. Auch der Evangelist spricht in derselben Weise. Auch fiir ihn ist
die Finsternis weder ddmonische Macht noch Symbol der Emporung, sondern Abwesen-
heit der Offenbarung (Joh. 9,4f.; 11,9f.). Ohne das Licht kann man darum die Wahrheit
nicht “tun”, sondern nur das Bose (3,19—21), da nur das Licht die Wahrheit offenbart.
Der Mensch ist darum nicht von ddamonischen Michten bedroht, sondern von seinem
eigenen bosen Willen, der die Abwesenheit des Lichts dem Sein im Licht vorzieht. Auch
hier zeigt sich das Joh. vom Weisheitsdenken abhingig. “Unheimliche, anonyme Michte

. sahen die Weisen nicht im Spiel. Alles Unordentliche und Lebenszerstorende ging vom
Menschen aus®”.” Darum fehlt im 4. Evangelium auch das Phinomen der Besessenheit.
Der Teufel erscheint zwar, aber nicht als Verfithrer und Macht, sondern als Wesensbild des
Unglaubens (8,44), als “First dieser Welt” unter dem Aspekt des Rechts: Er hat ein
Recht auf die Welt, die das Licht ablehnt. Dieses Recht wird ihm von Jesus genommen
(12,31; 14,30; 16,11). Was die Menschen schuldig macht, ist der Versuch, das leuchtende
Licht nicht anzuerkennen, d.h. aus sich selbst und autonom zu leben.

Das Logoslied ist geschrieben vom Gesichtspunkt der Gemeinde her, die zuriickblickt
auf die Geschichte der Offenbarung, in der sie selbst steht. Darum singt sie vom Handeln
des Lichts im Prisens. Sein Leuchten ist immer Gegenwart, vom Anfang bis heute. Aber
die Menschheit hat — wieder von der Gegenwart der Gemeinde her gesehen — das Licht
nicht angenommen3®.

Die Fortsetzung der 3. Strophe folgt in V. 10. Synonym zur Finsternis in V.5
erscheint in V. 10 der Kosmos, und entsprechend dem Leuchten in V.5 wird hier vom
Sein des Lichts unter den Menschen gesprochen, die es nicht erfassten. Dieses Urteil {iber
die Menschheit umfasst alle ohne Ausnahme mit all ihren religidsen und denkerischen
Anstrengungen. Auch das entspricht jidischer Weisheitslehre, die vom Erscheinen der
Weisheit unter allen Menschen spricht®® und von ihrer urzeitlichen Ablehnung durch die
Menschheit*. Wie diese allgemeine Offenbarung und Ablehnung zu denken ist, wird nicht
berichtet, sowenig wie hier im Prolog. Es wird nur festgestellt, dass die Welt sie nicht
verstand, annahm, ihr keinen Ruheort bot.

Der Evangelist hat die Offenbarung des Logos von V. 5 und seine Ablehnung streng auf
die geschichtliche Erscheinung Jesu ausgelegt und darum zwischen V.5 und 10 zum
ersten Mal die Gestalt des Taufers als Zeugen des Lichtes eingefiihrt (V. 6—9).

Das Verhiltnis der 3. zur 4. Strophe ist etwas schwieriger zu bestimmen. Oft wird
V.11 als Parallele zu V. 10 verstanden und das “Eigentum” mit der Welt identifiziert.
Aber neben anderen Griinden spricht schon der Vergleich mit der zugrundeliegenden
Weisheitskonzeption dagegen. Nach ihr fiihrte die Ablehnung der Sophia durch die

37 G. von Rad, Weisheit in Israel (1970), S. 391.

Katalambanein konnte an sich “gewaltsam ergreifen, liberwiltigen” bedeuten, steht aber hier
zu deutlich in Analogie zu papalambanein, lambanein, gindkein (V. 11f.) und bedeutet: geistiges und
willensmissiges Erfassen (wie in Rom. 9,30; 1. Kor. 9,24; Phil. 3,12). Vgl. die Parallele V. 10, wo dem
“Ergreifen” das “Erkennen” entspricht und die dahinter liegende jiidische Vorstellung (s. unten). Die
johanneische ‘‘Parallele”, die A. Schlatter, Der Evangelist Johannes (1948?%), S. 9, heranzieht (Joh.
12,35), ist vollig verschieden; denn dort ““liberfallt, {iberrascht” das Dunkel nicht das Licht, sondern
die Menschen. Nach einem aramdischen Wort zu suchen: W, Nagel, Die Finsternis hat’s nicht begriffen:
Zs. nt. Wiss. 50 (1959), S. 132137, ist unniitz; denn das Lied ist urspriinglich griechisch geschrieben,
wie schon der Begriff des Logos nahelegt; auch die Resultate der Untersuchungen von K. Beyer (A. 12)
S. 297.

¥ Vgl. Bar. 3,38; Sir. 1,9f.; 24,6f.; 1. Hen. 93,8; 69,8; 101,8; Prov. 8,1f.; 11,1ff. 11QPs2 XVIII,
St.
4 1 Hen. 42,1£.;93,8;94,5; Sir. 24,7, Bar. 3,12f; 4,1, Prov. 1,241.291.32.



M. Rissi, Die Logoslieder 329

Menschheit zur Erwihlung Israels als Wohnort und Eigentum: “In den Fluten des Meeres
und auf der ganzen Erde, in jedem Volk und Stamm wollte ich herrschen. Bei allen diesen
suchte ich nach einem Ruheort . . . Da gebot mir der Schopfer aller Dinge . . . und sprach:
in Jakob nimm deinen Wohnsitz und in Israel erhalte sie zum Eigentum...”
(Sir. 24,6—8)*.

Was die 4. Strophe iiber die 3. hinaushebt und die Geschichte der Logosoffenbarung
zum Ziel bringt, ist das Kommen des Logos zu Israel, dem Eigentumsvolk Gottes und
damit des Logos*?. Ehe er “kam”, hatte der Logos schon sein Eigentum in der Welt. Er
war zwar nicht allgemein und naturhaft in der Welt verfiigbar (V. 3—4), hatte aber eine
Geschichte des Heils inmitten der Menschheit, die ihn verwarf (V. 5, 10). Der Verfasser
des Liedes steht damit fest in der Tradition des A.T. und des Judentums.

Das “Kommen” des Logos fithrt nun die Seinen zur eschatologischen Krisis. Sie haben
sich ihm gegeniiber zu entscheiden. Gegeniiber dem Prisens und Imperfekt in V. 5, 10,
die beide auf das alle Zeiten umfassende Handeln des Logos blicken, ist es bedeutsam,
dass hier im V. 11 zum ersten Mal (im Aorist) von einer Handlung des Wortes gesprochen
wird, die sich in der Vergangenheit vollendete**. Erst jetzt handelt das Lied vom
geschichtlichen Auftreten Jesu — nicht in V.5, den der Evangelist dafiir in Anspruch
nimmt. Die Verse 11, 12 fithren die Geschichte der Offenbarung des Logos tiber alles, was
bisher gesagt wurde, hinaus zum Ziel, zur Begegnung des Logos mit dem Volk seiner
Wahl. In dieser Begegnung aber verbirgt sich das Kreuz; denn obwohl er in sein Eigentum
kam, geschah das Unfassbare: die Seinen nahmen ihn nicht auf. In der Ablehnung des
Logos durch die Seinen erreicht die menschliche Verblendung ihre schrecklichste Tiefe.
Der Dichter des Liedes spricht jedoch nicht vom blutigen Tode Jesu, wie der Evangelist,
sondern zeichnet das Schicksal Jesu in der geheimnisvollen Sprache der Weisheit nach.
Auch die Weisen sprachen von der Abweisung der Weisheit durch das Gottesvolk**, und —
wie das Lied — von der Auswahl Einzelner aus Israel*®.

In dieser Bewegung Einzelner aus den Seinen zu Jesus hin vollendet sich die
Offenbarungsgeschichte des Logosliedes. Die Erfahrung der Gemeinde hat bewiesen, dass
die Abweisung des Logos nicht ein Fatum ist. Wer sich dem Logos nicht verschloss,
gewann ein neues Sein als Gabe. Da die 4. Strophe von der Scheidung bewegt ist, die sich
mit dem Kommen des Logos zu den ‘““Seinen” ereignet, kann sich der 2. Zweizeiler in
V. 12a, b nur wiederum auf die Seinen, d.h. auf Judenchristen beziehen. Das Lied stammt
aus einer judenchristlichen Gemeinde, die in diesen Zeilen allein mit ihrem eigenen
Geschick beschiftigt ist.

Das wird bestitigt durch die angefiigten Erlduterungen des Evangelisten in V. 12¢, 13.
Dass sich der Evangelist auch an anderen Orten mit dem Problem des Verhiltnisses

4l Vgl. 1. Hen. 42; Sir. 1,10-20; Bar. 3,36f.; 11QPsd XVIII, 20. C. Spicq, Le Siracide et la
structure littéraire du prologue de Saint Jean: Mémorial Lagrange (1940), S. 183—195, mochte den
ganzen Prolog auf Sir.16—18 und 24 aufgebaut verstehen.

Die Vorstellung vom “Eigentum™ und den “Seinen” weist deutlich auf alttestamentlich-
judische Tradition: vgl. Ex. 19,5; Deut. 4,20, 7,6; 14,2; 26,18; Ps. 135,4; Jes. 43,21; Mal. 3,17; zu den
rabbinischen Belegen: Billerbeck (A. 32), 2, S. 359-360; Sir. 17,17; 24,1.2.12; Bar. 3,36f.; 11QPs2
XVIII, 18—20; s. F. Christ, Jesus Sophia (1970), S. 35ff.

élthen = ‘‘er trat auf, erschien”, bezieht sich auf die Erwartung des “Kommenden’ (Matth,
3,1}'4par,;Joh. 1,15.30;3,19:4,25;11,27; 12 ,46).

Vegl. Prov. 1,24.29.32; Bar. 3,12f.; 4,1f.; 1. Hen. 93,8; 94,5; 11QPs2 XVIII, 8, 15.

4 sir, 24,19-22; 1,10-20; Sap. 6,12-16; 7,27f.; 8,21; 9,2.17; Prov. 8,17.21; 1. Hen. 5,8;
11QPsa XVIII, 5.



330 M. Rissi, Die Logoslieder

zwischen Juden- und Heidenchristen beschiftigt (z.B. in 10,16 und 11,52), die Gemeinde
zur Einheit ruft (17,20.26; 10,16) und zur Ubung der Liebe innerhalb der Jungerge-
meinde (13,34f.; 15,12, 17; 17,26)*, weist wohl darauf hin, dass gewisse Judenchristen-
kreise — stolz auf den Blutzusammenhang mit dem Eigentumsvolk und daher mit den
Vitern der Gemeinde — sich erhoben iiber die anderen Christen®”. Daher “‘weitet” der
Evangelist die Aussage von V.12a, b in V.12¢, 13 aus und befreit sie von ihrer
Beschrinkung auf das Judentum. Er bezieht sie auf alle Glaubenden und I6st sie von den

blutmissigen Voraussetzungen. So erkldrt sich die erstaunliche, dreifache Negation in
V. 13%,

2.

Wir sahen bereits, dass V. 14—18 nicht zum ersten Liede gehoren. Sie sind jedoch
ebenso wenig als prosaischer Anhang des Evangelisten zu verstehen. Gerade in diesem
Abschnitt finden wir die meisten Begriffe, die dem Evangelium fremd sind, und es ist
bisher tUbersehen worden, dass sich in diesen Versen ein schon gefligtes, zweites Lied
verbirgt, das sich herauslosen ldsst, ohne dass man dem Text Gewalt antut.

Seine Struktur ist vollig verschieden von derjenigen des 1. Liedes. V. 15 gehort sicher
nicht dazu, ist ein prosaischer Einschub des Evangelisten (wie V.6-—9), was das
begriindende hoéti in V. 16 bestiitigt, das als Folgerung aus V. 15 kaum sinnvoll wére (und
darum von Abschreibern durch kar ersetzt wurde). Zum Lied gehoren die Verse 14, 16,
aber auch V. 17; denn das Thema von V.17 passt zum Lied, ist aber im Evangelium
Fremdkorper*. Im Joh. geht es ja nicht um das Verhiltnis von Mosegesetz und Heil,
sondern um eine verkehrte Glaubensbindung an die Person des Mose®®. Die Abwehr einer
solchen Bindung an das Vorbild eines missverstandenen Mose bezeugt wahrscheinlich
auch der vom Evangelisten an das Lied angefiigte V. 18, der sich an Ex. 33,4 anlehnt. Das
schroffe “Niemand . .. jemals” hat polemischen Klang und richtet sich gegen anmassende
Anspriiche von Frommen, neben Jesus noch einen anderen Zugang zu Gott zu besitzen.
Damit werden wir an jene hellenistisch-jiidische Sphare erinnert, in welcher das “Schauen
Gottes” und der “Aufstieg zu ihm” (Joh. 3,14) zum religidsen Ziel und besonders Mose
zum grossen, nachzuahmenden Vorbild wurde®'. Auch nennt V. 18 Jesus nach der Weise

des Evangelisten den ‘“‘einzigen Sohn%2,

% Die innere Lage der Gemeinde ist der Grund der einseitigen Anwendung des Liebesgebots auf
die Mitchristen, nicht eine gnostische Lebenshaltung; gegen E. Kdsemann, Jesu letzter Wille nach Joh.
17 97967’), S. 101-130.

Vgl. die Anspriiche der Judenchristen in 2. Kor. 11,21t

Mit Recht unterstrichen von J. Galot, Etre né de dieu: Analecta biblica 37 (1969), S. 96. Sein
Kam;)f fiir den Singular in V. 12c ist jedoch angesichts der Textiiberlieferung aussichtslos.

- Vgl. G. Richter, Die Fleischwerdung des Logos im Joh.: Nov. Test. 14 (1972), S. 271.
0 Joh, 3,14; 545f; 6,32; 9,28. Uber die damit aufgeworfenen Probleme kann hier nicht
verhandelt werden.

Vgl. Sir. 45,3; Philo, Leg. all. 2,34, 3,186; Conf. ling. 63, 91, 146; Agr. 51; zum Aufstieg:
Quaest. in Ex. 11,29 zu Ex. 24,2 und 40 zu Ex. 24,12a; Conf. ling. 95, 97. Zu vergleichen sind auch
samaritanische und spite rabbinische Quellen, s. J. Kroll, Gott und Hélle (1932); G. Scholem, Die
jidische Mystik in ihren Hauptrichtungen (1957); W. Mecks, The Prophet-King (1967), S. 195ff.
215-257.

Trotz bester Textbezeugung passt monogencs theds nicht als Gottesbezeichnung fiir Jesus, da
er ja gerade nicht als “‘einsam, sondern als in der Gemeinschaft mit dem Vater lebend” beschrieben
wird: A. Schlatter (A. 38), S. 34f. Auch die Korrespondenz zum Vaterbegriff fordert die Lesart
“Sohn” (Bultmann, Komm. z. St.). Zugrunde liegt wahrscheinlich Verwechslung der Abkiirzungs-
zeichen fiir hyids und theds.



M. Rissi, Die Logoslieder 331

Die Einteilung der Zeilen im 2. Lied ergibt sich aus dem Satzrhythmus, ebenso die
Versammlung der Zeilen zu kleineren Einheiten, die das ganze Lied gliedern. Es beginnt
und schliesst mit je einem parallelen Zweizeiler im Stil der heilsgeschichtlichen
Proklamation (3. Person Sing.). Dazwischen stehen 2 Dreizeiler, welche die personliche
Beteiligung der Gemeinde an der Offenbarungsgeschichte des Wortes mit je einem
Verbum in der 1. Pers. Plur. bekennen.

Der Logos ist Fleisch geworden (V. 14a)

und zeltete unter uns (V. 14b).

Und wir sahen seine Herrlichkeit (V. 14c¢),
eine Herrlichkeit — als des Einzigen — vom Vater (V. 14d),
voll Gnade und Wahrheit (V. 14e);

denn aus seiner Fiille (V. 16a)
haben wir alle empfangen (V. 16b)
und (zwar) Gnade um Gnade (V. 15¢).

Denn das Gesetz wurde durch Mose gegeben (V. 17a),
die Gnade und Wahrheit ist durch Jesus Christus geworden (V. 17b).

Dieses zweite Lied zeichnet sich durch eine Reihe formaler Besonderheiten aus: — 1.
Im Anfangs- und Schlusszweizeiler steht in jeder Zeile ein verbum finitum, in den beiden
Dreizeilern je eines. — 2. Die 1. und die letzte Zeile des Liedes sind verbunden durch
dasselbe Schlusswort: egéneto, das in der 1. Zeile auf das Werden der Menschlichkeit des
Logos verweist, in der letzten auf das daraus erwachsende Heil. — 3. Durch dasselbe Wort
(autoit) am Ende der Zeile werden die je 1. Zeilen der beiden Dreizeiler verkniipft. — 4. In
der Mitte (in der 5. Zeile) und wiederum in der letzten Zeile des ganzen Liedes erscheint
die der Gemeinde durch die Menschwerdung geschenkte Gabe: “‘die unverbriichliche
Gnade”. — 5. Diese Heilsgabe, die in der Abschlusszeile des 1. Dreizeilers zuerst angezeigt
wird, taucht wieder auf in der Form einer personlichen Erfahrungsaussage in der
Abschlusszeile des 2. Zweizeilers. — 6. Die beiden Dreizeiler werden schliesslich auch
noch durch den Begriff der “Fiille’” verbunden.

Das zweite Lied des Prologs stammt — wie das erste — aus demselben Sprachbereich
der judischen Weisheit. Seine Bildmotive sind der Exodustradition entnommen (bes.
Ex. 33f.)%3.

Das Lied beginnt mit der Fleischwerdung des Logos. Das Wort Sdrx ist hier — wie im
ganzen Joh. — in Abhingigkeit vom alttestamentlich-jiidischen Verstindnis gebraucht und
bezeichnet den Menschen als sterbliches Geschopf im Gegeniiber zum ewigen Schopfer®.
So preist V. 14 den Eingang des Logos in die Sphiire des Menschlichen. “Fleisch™ ist im
Joh. insofern ein “‘neutraler” Begriff, als damit das Wesen der menschlichen Geschopflich-
keit bezeichnet wird, das als solches den Menschen in keiner Weise degradiert (8,15;
17,2). Darum ist sarx kein “‘dualistischer” Begriff (so wenig wie skotia und késmos im
ersten Lied). Allerdings wird im Joh. besonders skeptisch von der Hilflosigkeit und
Todverfallenheit des Fleisches gesprochen (3,6; 6,63; 8,15), aber seine- Aussagen gehen
nicht tber das hinaus, was schon die judische Weisheit dachte (Sap.9,13—17; 1QH

53 Gottes Herrlichkeit: Fx. 33,18.22; Gnade und Wahrheit: Ex. 34,6.9: 33,12f.16f.; Gegenwart
Gottes im Zelt: Ex. 33,9 -11;scin Mitgchen mit dem Volk: Fx. 33,14 -16; 34,9. Darauf verwiesen bes.
Dodd, Boismard, Barrett, vgl. auch M. D. Hooker, The Johannine Prologue and the Messianic Secret:
New Test. Stud. 21 (1974), S. 53t.

Vegl. Gen. 6,3; Ps. 56,5; 78,39 Jes. 31,3: 40,6 8: Jer. 17.5; Hi. 10,4: Theol. Wort. 7, S. 106,
1'15; 139¢.



332 M. Rissi, Die Logoslieder

4,29)%. Der Mensch als Geschopf hat das Heil nicht in sich selbst, sondern bedarf der
Gabe der “Gnade” oder, wie der Evangelist formuliert, des Geistes (3,5; 6,63). Die
Inkarnationsaussage nimmt auf keine gnostische Problematik Bezug, sondern stellt nur
fest, dass Gott sich in dem Menschen offenbarte, dessen Name die letzte Zeile nennt. Und
dieser Mensch ist nur zu begreifen als der Logos, als eine Seinsweise Gottes — wie im
ersten Liede deutlich gemacht wird. Es ist unmoglich, in Jesus nur den Menschen oder nur
den Gott zu erkennen. Das Lied ldsst eine Unterscheidung von Logos und Mensch nicht
zu, wie V. 17 zeigt: nicht durch den Logos, sondern durch “Jesus Christus” ist das Heil
verwirklicht®.

In der Inkarnation des Wortes sieht der Dichter darum die Verheissungen vom
“Zelten” Gottes unter seinem Volk erfiillt>”.

Die offenbarungsgeschichtliche Proklamation des 1. Zweizeilers wird im Wir-Stil des
Bekenntnisses in seiner Bedeutsamkeit fiir die Gemeinde im 1. Dreizeiler ausgelegt. Im
Leben Jesu sieht die Gemeinde die Herrlichkeit des Vaters. Der alttestamentliche
Offenbarungsbegriff der déxa gehért mit dem Kultzelt zusammen (Ex. 40,34f.)°®. Para
patrés konnte als Ersatz eines Gen. verstanden werden (*‘der Einzige des Vaters”), es liegt
jedoch niher, beide Attribute dem hos unterzuordnen: Die Herrlichkeit, die er vom Vater
empfing. Die Wortstellung ist nicht entscheidend, da es sich um einen konzisen,
poetischen Text handelt, in welchem eine Umschreibung wie hén élabe para patrés nicht
in Frage kam®°. In dieser Erscheinung des “Einzigen” sieht die Gemeinde das unsichtbare
Wesen Gottes enthiillt: die Fiille von “Gnade und Wahrheit”®. Fraglos wird hier alétheia
nicht im iiblichen “johanneischen” Sinn verwendet, sondern die alttestamentliche Formel
chesed welemet zitiert, in der “Wahrheit” die Treue Gottes bedeutet und dem Begriff der
Gnade untergeordnet ist. Denn das zweite Lied ist deutlich abhingig von der
Schliisselstellung Ex. 33; 34, wo “die treue Gnade’” Wesensbezeichnung Gottes ist; und in
der 8. Zeile des Liedes kann die Formel allein durch den Hauptbegriff der chdris ersetzt

55 vgl. E. Brandenburger, Fleisch und Geist (1968), S. 86ff. V. 14—18 miissen darum nicht mit
Richter (A. 49) 13 (1971), S. 81-126; 14 (1972), S. 257-276, als spiterer, antidoketischer Einschub
verstanden werden.

Die von Richter (A. 55) und K. Berger, Zu ‘““‘das Wort ward Fleisch” Joh. 1,14a: Nov. Test. 16
(1974, S. 161166, aufgeworfene Problematik (Wesensverwandlung oder Sichtbarwerden des Logos),
die den Streit Kdsemanns gegen Bultmann reflektiert, ist im Logoslied gar nicht vorhanden.

i Vgl. Lev. 26,11f.; Ez. 37,27, 43,7, 48,35; Sach. 2,14; 3,8; Joel 4,21; auf die Weisheit
ubertragen: Sir. 24,8.10ff.; 1. Hen. 42,2; Bar. 3,28. S. F. Mussner, Kultische Aspekte im johanneischen
Christusbild: Praesentia salutis (1967), S. 133-145; O. Cullmann, Der johanneische Kreis (1975),

S. 46f.

8 Die “wir” sind nicht Augenzeugen der Geschichte Jesu. “Sehen™ ist — wie andere
Erkenntnisbegriffe — oft verbunden mit geistiger Wahrnehmung des Heilsgeschehens (vgl. Joh. 9,39;
6,40:14,19).

59 Para vom Geber auch in Joh. 5,34.41.44, 10,18. “Vater der Herrlichkeit™ ist in Eph. 1,17
hymnisches Gottespridikat, so Deichgriber (A.9), S.90f., und von Jesu Empfang der doxa para
patrds spricht das Urchristentum liturgisch: 2. Petr. 1,17; vgl. Mark. 8,38 par.; Rom. 6,4; 1. Petr. 1,21.

Monogenés, im Griechischen die Einzigkeit in Bezug auf ein génos anzeigend, ist hier wohl vom
A.T. her zu verstehen. LXX braucht monogenés (neben agapétés) zur Ubersetzung von idchid; vgl.
P. Winter, Monogenécs para patros: Zs. f. Rel.- und Geistesgesch. 5 (1953), S. 335-365; Th. C. de
Kruijt, The Glory of the Only Son: Studies in John. Festschrift J. N. Sevenster (1970), S. 111 -123.



M. Rissi, Die Logoslieder 333

werden®!. Charis bezeichnet das Heilsgut, das durch Jesus geschenkt wird, wie im ersten
Lied “Leben’ und ““Licht”.

In V. 15 unterbricht der Evangelist das zweite Lied mit einer neuen Einfithrung des
Tdufers. Der Grund ist derselbe wie im ersten Fall: die Erwihnung des geschichtlichen
Auftretens Jesu ruft nach dem Zeugen, der das Zeugnis der Lieder mit seiner
Verkiindigung bestitigt und vorbereitet, was dann in den Tduferperikopen 1,19—28 und
1,29-34 folgt®.

In V. 16 finden wir den 2. Dreizeiler, der den Anspruch der Gemeinde, die déxa des
Vaters in Jesus zu sehen, auf den unaufhérlichen Empfang der Heilsgnade aus der Fiille
Jesu griindet®®. Die Gemeinde lebt vom stindigen Empfang des Heils, das sie der
iiberraschenden Fiille der gottlichen Herrlichkeit gewiss macht, die sie in Jesus erschlossen
sieht.

Abgeschlossen wird das zweite Lied wieder durch einen Zweizeiler im Proklamations-
stil, welcher die Erfahrung des Heils auf dem Handeln Gottes in Jesus ruhen lisst®. Nun
wird endlich der Name des fleischgewordenen Logos genannt. In ihm allein ist das Heil
wirklich geworden und darum alle Gnadenerfahrung von seiner Geschichte abhingig. Was
das Volk Gottes vor seinem Erscheinen besass, das Gesetz, vermochte wesensmassig nicht
das Heil zu realisieren. Das Gesetz steht hier nicht nur in einem antithetischen Verhiltnis
zur Gnade®®. Darum ist die paulinsiche Gesetzesproblematik hier aus dem Spiel zu lassen.
Das Gesetz ist Gabe Gottes wie das Heil und hat als solche eine positive Offenbarungs-
funktion. Wie der Dichter das Verhiltnis zwischen Gesetz und Gnade im Einzelnen
verstand, ist nicht angedeutet. Es bleibt auch ungewiss, was der nomos hier umfasst, nur
das Gesetz (vgl. 7,19.23.51; 18,31; 19,7) oder die Mosebiicher oder den alten Bund (1,45;
8,17;vgl. 10,34;12,34; 15,25).

3.

Es ist anzunehmen, dass in der Kirche des vierten Evangelisten manche Logoslieder
gedichtet wurden. Die im Prolog aufgenommenen geben uns Einblick in die schopferische
Gestaltungskraft von unbekannten Gliedern einer frithen, judenchristlichen Gemeinde, die
ihre Glaubenserfahrung in einfachen, poetischen Formen zum Ausdruck brachten — unter
dem Einfluss der Psalmen des A.T. aber auch des kultischen Sprachgebrauchs der

a Bx, 34,6 u.6. im A.T. LXX {ibersetzt hier zwar anders, aber das Lied ist nicht notwendig von

LXX abhingig. Ob der Evangelist alétheia in seinem Sinne auslegte, wissen wir nicht. Vgl. L. J.
Kuyper, Grace and Truth, An Old Testament Description of God and its Use in the Johannine Gospel:
[ntcﬁrzpretation 18 (1964),S.3-19.

M. H. Hooker, John the Baptist and the Johannine Prologue: New Test. Stud. 16 (1970),
S. 354-353, macht auf die thematische Parallelitit dieser Stellen aufmerksam und zeigt, dass die
Einfigungen des Evangelisten in die Vorlage planvoll angelegt sind.

Ob hoti, kai oder Syndese urspriinglich ist, macht keinen grossen Unterschied fiir das
Verstiindnis von V. 16. Pléroma hat alttestamentlichen Klang (vgl. Ps. 5,8; 51,31; 69,14.17;106,45),
nicht gnostischen (vgl. G. Delling, Theol. Wért., 6, S. 301; Schnackenburg, Komm., 1, S. 250). Zu ant{i
vgl. Philo, Posterit. Caini 145, wo dic Priposition sich auf eine Reihe von Gaben bezieht, deren jede
“anstelle” der vorangehenden tritt: aiei néas anti palaiothéron.

Der Artikel bei “Gnade und Wahrheit” wird hier wohl anaphorisch zu verstehen sein, im
Riickblick auf V. 14.

J. Jeremias, Theol. Wort., 4, S. 877, nennt den Parallelismus mit Recht eher synthetisch. In
V. 17 mischen sich Gegensatz und Gemeinsamkeit. R. Brown will sogar das Gesetz “‘as an instance of
chesed and "emet” verstehen (Comm. I, S. 16).



334 M. Rissi, Die Logoslieder

religiosen Umwelt, deren Prosa oft kaum von eigentlicher Poesie zu unterscheiden ist®®.
So entstanden Gebilde ohne strengen Rhythmus und ohne bindende Metrik mit frei
rhythmisierten, zum Teil parallelen Sinnzeilen, wie wir sie auch in anderen Liedern des
N.T. finden. Man ist versucht, von einer Mischung von gehobener Prosa und Poesie zu
sprechen. Solche Lieder wurden wahrscheinlich “im Gottesdienst gesungen, vielleicht von
einem einzelnen Charismatiker, was man aus 1. Kor. 14,2f. schliessen konnte, vielleicht
auch von der Gemeinde, was vor allem fiir die spitere Zeit wahrscheinlich sein durfte
(Eph. 5,19) oder im Wechselgesang (vgl. Plinius, ep. X, 96,7)”%7.

Nur zwei der Logoslieder der johanneischen Gemeinde sind uns erhalten geblieben.
Ihre Struktur und ihre Themen sind verschieden, aber beide versuchen, die eschatolo-
gische Offenbarung Gottes in Jesus mit Hilfe hellenistisch-judischer Weisheitsvorstellun-
gen zur Sprache zu bringen, die zu Triagern christologischer Erkenntnisse werden —
allerdings verwandelt und gereinigt, so dass sie nicht durch mythologische oder
philosophische Gedanken das Bild des Priexistenten und des Fleischgewordenen
verzerren. Der Evangelist nahm die Lieder wohl in sein Buch auf, um an das Bekenntnis
seiner Gemeinde anzukniipfen, der er den Christus neu auszulegen hatte; aber nicht, um
sie seinem Buch als “Vorwort”, “Ouverture”, “Einleitung” oder “Zusammenfassung”
voranzusetzen, sondern weil sie den wahren Beginn der Geschichte des Offenbarers
besingen, die nicht in Bethlehem (7,41), nicht im Hause seiner Eltern (6,41f.), sondern im
Himmel ihren Anfang nahm (1,18; 3,13; 6,32ff.; 7,28f.; 17,5.24).

Die Anliegen, die der Evangelist mit seinen Erlduterungen zu den Liedern zum
Ausdruck bringt (1,6—9, 12¢, 13, 15, 18), kénnen hier nicht im Einzelnen besprochen
werden. Angedeutet sei nur, dass sie alle in innerer Verbindung miteinander stehen und
den Finger auf dieselbe Gefahr legen, die sich nicht ausserhalb, sondern in der Mitte der
johanneischen Kirche erhoben hatte. Es sind im Wesentlichen drei Problemkreise, die der
Evangelist mit dem Prolog verbunden hat, auf die er im Evangelium immer wieder
zuriickkommt.

1. Wir sahen bereits, dass sich Joh. 1,12¢, 13 am besten als Korrektur einer
Uberschitzung der blutmissigen Herkunft vom Heilsvolk Israel verstehen lisst. Sie wird
auch in 8,20—59 verhandelt, wobei zu beachten ist, dass Jesus dort mit Juden spricht, die
schon zum Glauben an ihn gekommen waren (8,31). Diese fiir das ganze Evangelium
zentrale Auseinandersetzung im 8. Kapitel vollzieht sich also mit Judenchristen:
Uberheblichkeit judenchristlicher Kreise fiihrte offensichtlich zu Spaltungen in der
Gemeinde; darum die dringlichen Hinweise in 10,16 und 11,52°®.

2. Das Selbstverstindnis dieser judenchristlichen Gruppe steht im Zusammenhang mit
ihren soteriologischen und christologischen Besonderheiten. Ein dhnlicher Problemkreis
ldsst sich im 2. Kor. entdecken. Wie dort ist mit dem Stolz auf die judische Herkunft
(2. Kor. 11,21f.) die Selbsterhohung des religiosen Menschen verbunden (2. Kor. 4,5), der

6 Vgl. E. Norden, Dic antike Kunstprosa vom vierten Jahrshundert v.Chr. bis in die Zeit der
Renaissance (1958°), 1, S. 30f., 75ff.;2, S. 832ff.

Siehe Deichgriber (A. 7), S. 106.

Vgl. A.46. Joh. 11,51 wird aus der dem Evangclisten vorlicgenden judenchristlichen Tradition
seiner Kirche stammen, V. 52 von ihm zugefiigt scin, um dic umfassende, alle Glaubenden vereinende
Bedeutung des Todes Jesu herauszustellen: “‘und nicht allcin fur das (judische) Volk, sondern (Jesus
sollte sterben), damit er auch die zerstreuten Kinder Gottes in eins zusammenfuhre (d.h. die
Heidenchristen). Vgl. J. Jeremias, Jesu Verheissung fur dic Volker (1956), S.55; N. A. Dahl, The
Johannine Church and History; Current Issucs in N.T. Interpretation. Festschrift O. Piper (1962),
S. 137L.



M. Rissi, Die Logoslieder 335

sich im Joh. — unabhingig von Jesus — des Zugangs zu Gott und der Gottesschau rithmt
(Joh. 1,18; 3,13). Dahinter stehen Gedanken jenes synkretistischen Judentums, das uns
besonders in Philo, aber auch in samaritanischen Quellen fassbar wird. In ihnen spielt vor
allem der glorifizierte Mose eine Rolle, der mit seinem “Aufstieg’”” zum Gottesberg ein
Aufstiegsmysterium einweihte und die Gottesvision versprach und so zum Prototypen
derer gemacht wurde, die zu Gott “hinaufsteigen’®®. Auf ihn setzen ja auch “die Juden”
im Joh. ihre Hoffnung (5,45), an ihn glauben sie (5,46), von ihm empfiengen sie das
Himmelsbrot (6,32), seine Jinger mochten sie sein (8,28f.) und seinem Bild soll der
Christus entsprechen (6,15, 30). Indem das Bemithen des Evangelisten, die Scheidung der
Gegner von Jesus und seinem Willen, nicht eigentlich dem Judentum ausserhalb der
Kirche, sondern vielmehr in ihrer Mitte gilt, so gilt das Streben des johanneischen Jesus
immer wieder nicht der Gewinnung der Gegner, sondern der Aufdeckung ihrer
Missverstindnisse, d.h. ihrer Entfernung von ihm”. Die johanneische Hauptsorge ist
darum auch das “Bleiben””. So erscheinen ‘“‘die Juden” im Joh. in erster Linie als
Wesensbild einer bedrohlichen, innerkirchlichen Abirrung vom Glauben. In den “Juden”
wird offenbar, was die Konsequenz der Haltung der judenchristlichen Kreise in der
johanneischen Kirche ist: Feindschaft gegen Jesus und die Gemeinde. Wenn das so ist,
dann spiegelt sich in den Gedanken der “Juden™ die judenchristliche Christologie wider.
Sie stellte offenbar Jesus neben die Grossen des Alten Testaments, gewiss als den
Grossten, aber nicht als einen, der grundsatzlich verschieden ist. Darum die Fragen in Joh.
4,12; 5,43; 8,53. Wir konnen uns bei der grossen Bedeutung der Weisheitsspekulationen
fur die Theologie der johanneischen Uberlieferungen vorstellen, dass Jesus zu einem,
sicher dem hochsten, aber nicht einzigen Reprisentanten der Weisheit gemacht wurde, die
“von Geschlecht zu Geschlecht in heilige Seelen Ubergehend, Gottes Freunde und
Propheten mit Geist ausriistet” (Sap. 7,22). Seinem Vorbild wollten die hiretischen
Kreise folgen, als einem gottlichen Menschen (wie sie bereit waren, Mose zu folgen beim
“Aufstieg’). In dieser Nachfolge glaubten sie als geistesmichitge Menschen Anspruch zu
haben auf Anerkennung und Ehre (5,44; 7,18; 8,50) und hofften sie auf machtvolle
Demonstration der Gottheit (2,23f.; 4,48; 6,30).

3. Das alles fiihrte dahin, dass sie sich selbst zum “‘Lichte’” machten, sich selbst
“verkiindigten’, wie Paulus zu 2. Kor. 4,5 sagt. Solchem wehrt der Evangelist und

i Philo, Quaest. in Ex. 11,29 (zu Ex. 24,2); 40 (zu Ex. 24,12a); Conf. ling. 95, 97; Ps. Philo, Ant.
12,1. Zu samaritanischen und spitrabbinischen Quellen vgl. Meeks (A. 51), S. 195ff., 216—-257. Mit
dem Aufstieg ist die Vision Gottes verbunden und die “zweite Geburt™: Philo, Quaest. in Ex. 46 (zu
Ex.%4,16b).

Vom Joh. kann man darum nicht als von einem Missionsbuch reden: so W. C. van Unnik, The
Purpose of St. John’s Gospel: Stud. Evang. (1959), S. 382ff.; J. A. T. Robinson, The Destination and
Purpose of St. John’s Gospel: New Nest. Stud. 6 (1959/60), S. 117ft.; E. Stauffer, Probleme der
Priestertradition: Theol. Lit.zeit. 81 (1956), S. 135ff. Die Bewegung des Abstossens und Enthiillens
offenbart nicht Missionseifer, sondern Ketzerbekampfung.

Siche J. Heise, Bleiben. Menein in den johanneischen Schriften (1967). Hierher gehort auch die
Forderung, dass der Messias aus Bethlehem kommen miisse, was weniger jidischem, als judenchrist-
lichem Interesse entspricht (Joh. 7,42). Und im Dialog Joh. 6,53ff. wird vom Trinken des Blutes Jesu
gesprochen, was — wie die Ausleger mit Recht zu betonen pflegen, Juden ein ungeheuerlicher Anstoss
wire; aber kein Wort des Einspruchs fillt, “‘die Juden” vermogen nur nicht die verschliisselte
Sondersprache zu verstehen, die im Joh. stindig als Instrument der Scheidung dient. Vgl. dazu
H. Leroy, Ratsel und Missverstandnis. Ein Beitrag zur Formgeschichte des Joh. (1968).



336 M. Rissi, Die Logoslieder

veranschaulicht seine Sorge gleich zu Beginn an der Gestalt des Tdufers’, der fir ihn
nicht — wie in der synoptischen Tradition — der Vorginger und Elias des Messias ist
(darum Joh. 1,21, 25), sondern von Anfang an der Prototyp des christlichen Jiingers und
Zeugen. Als solcher weist der Taufer von sich weg auf das wahre Licht (1,6—9), auf den
Grosseren (1,15). Und darum bekennt er: nur wenn der Freund des Brautigam
“abnimmt”, kann der Christus “wachsen” (3,30)™. Denn nur Jesus ist “von oben her”,
sein Verkiindiger muss “von der Erde her” reden, bleibt welthaft, unwirksam ohne die
Kraft des Verkiindigten (3,31). Diesen Wesensunterschied wollten die judenchristlichen
Kreise der Gemeinde des vierten Evangeliums mit ihrem hohen Selbstbewusstsein nicht
gelten lassen — schwiarmend vom offenen Zugang zum Himmel, ohne zu erkennen, welch
ein Abgrund sich auftat zwischen ihnen und dem allein in Jesus Christus sich selbst
darbietenden Gott.

Mathias Rissi, Richmond, Virginia

7 Die seit Baldensperger (A. 1) oft gedusserte Vermutung, die Tdufereinschiibe im Prolog

richteten sich gegen Taufersekten, ist unwahrscheinlich. Dass die poetischen Teile des Prologs aus
Téufertraditionen stammen, ist nicht zu halten: die in beiden Liedern vorausgesetzte Praexistenz des
Log%s ist dem Taufer nie zugeschrieben worden.

“Freund” des Christus ist der Tdufer, weil er das erste Glied der Gemeinde ist (vgl. Joh. 11,1;
15,13-15). Vielleicht stammen die beiden Begriffe des Wachsens und Abnehmens aus der Sprache der
Astronomie, aber keinesfalls ist damit die “Aonenwende” angedeutet — das wire synoptisch gedacht.



	Die Logoslieder im Prolog des vierten Evangeliums

