Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 31 (1975)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Jes Peter Asmussen und Jérgen Laessde in Verb. m. Carsten Colpe, Handbuch der Religionsgeschichte,
2—3. Gottingen, Vandenhoeck, 197275, XII + 536 S. mit 91 Abb., 4. Kartenskizz.; XI + 550 S.
mit 78 Abb. und 3 Kartenskizz., sowie Namen-, Sach- und Quellenregister. Je Band DM 125.—.

Das Handbuch ist nun abgeschlossen. Bd. 2 enthilt: Hethitische Religion (S.S. Hartmann),
Kanaandische Religion (J. Pedersen), Die Religion des alten Israel (E. Nielsen), Das Spitjudentum (B.
Salomonsen), Das Judentum (R. Edelmann), Die Religion der alten Iranier (K. Barr), Zarathustra
und der frithe Zoroastrismus (C. Colpe), Der spite Zoroastrismus (M. Boyce), Indische Religionen (F.
Mogller-Kristensen), Der Lamaismus (E. Haarh); Bd. 3: Die Religionen Chinas (G. Malmquist), Die
Religionen Japans (H. Henne), Die griechische Religion (P.J. Jensen), Die romische Religion (P. J.
Jensen), Der Gnostizismus und die Mysterienreligionen (S. Giversen), Der Mithraskult (J. P.
Asmussen), Der Mandidismus (S. S. Hartman), Der Manichdismus (J. P. Asmussen), Der Islam und seine
Vorgeschichte (J. Pedersen), Synkretismus, Renaissance, Sikularisation und Neubildung von Religio-
nen in der Gegenwart (C. Colpe), Register zu Bd. 1—3 (G. Chappuzeau).

Die Personlichkeit des jeweiligen Verfassers prigt jeden Abschnitt. Der Preis fiir diesen Vorzug
besteht in der Unterschiedlichkeit hinsichtlich Umfang, Gestaltung und Bibliographie. Da der
beschrinkte Raum Konzentration erfordert, werden manche Religionen allzu gestrafft dargestellt, so
z.B. der Buddhismus, wo alle Esoterik fehlt, und noch mehr der Lamaismus, wo die Darstellung sich in
ciner Darstellung der Geschichte Tibets erschopft, ohne auf Originalliteratur, die heute auch in
europdischen Sprachen zuginglich ist, einzugehen.

Im Vergleich mit idlteren Handbiichern fadllt auf, wie stark die Forschung der letzten Jahrzehnte
neue Gebiete erschlossen bzw. unter neuen Gesichtspunkten zu sehen gelehrt hat (z.B. Mandéiismus,
Manichidismus). Anderseits vermisst man ein besonderes Kapitel iiber die baltisch-slawische Religion,
obwohl hier die skandinavische Religionswissenschaft in den letzten 20 Jahren auch schone Ergebnisse
gezeigt hat. Es sei an die in Uppsala erschienenen Schriften von H. Biezais iiber die lettische Religion
erinnert. Anderseits haben es die Herausgeber gewagt, das Judentum in ihre Darstellung miteinzube-
ziehen. Ein solcher Stoff ist in einem Handbuch kaum zu bewiltigen. Darum kommt z.B. die ganze
Mystik des Judentums kaum zur Darstellung, anderseits ist die Kult- und Ritusdarstellung sehr
beachtenswert. Einzelne Beitrage, z.B. der iiber den Manichdismus, bieten auf kleinstem Raum eine
cigentliche Forschungsgeschichte.

Da die einzelnen Darstellungen lebender Religionen grosse Unterschiede aufweisen hinsichtlich der
Fortfiihrung des Stoffes bis in die Gegenwart, hat C. Colpe ein bedeutsames Schlusskapitel
geschrieben, das fiir alle Weltreligionen den gegenwirtigen Zustand skizziert und auf zahlreiche neue
Bestrebungen innerhalb dieser Religionen sowie auf neue Religionsbildungen und ihre Quellen
hinweist.

Ein ausfiihrliches Register dient dazu, den umfangreichen Stoff systematisch zu erschliessen. Es
fithrt Begriffe und Namen auf, die in zwei oder mehr Religionen vorkommen und darum fiir die
Religionsvergleichung von Belang sind. Dabei stiitzt es sich aber auf den Sprachgebrauch der
vorliegenden Darstellungen. So kommt es, dass man z.B. den Begriff *“‘Tantrismus”, der im
Hinduismus, Buddhismus und Lamaismus vorkommt, im Register vergeblich sucht, da er im
vorliegenden Werk nur beim Hinduismus expressis verbis erwihnt wird.

Die bildliche Ausgestaltung ist in den Binden 2 und 3 mindestens so schon wie im ersten Band. Es
ist nur schade, dass der durch inflationiare Entwicklung und die kostspielige Registererarbeitung
bedingte hohe Preis des Gesamtwerkes es wohl leider verhindert, dass es in die Hand vieler
Interessenten gelangt.

Bruno Balscheit, Laufelfingen, Kt. Baselland



Rezensionen 303

Herbert Haag (Hrsg.), Teufelsglaube. Mit Beitrigen von Katharina Elliger, Bernhard Lang und Meinrad
Limbeck. Tiibingen, Katzmann Verl., 1974. 544 S. DM 56.—.

Dieses Werk, das in breiter Anlage die verschiedensten Erscheinungsformen des Teufelsglaubens
ausleuchtet, baut auf langen Vorarbeiten auf; ihre erste Frucht war die 1969 in erster Auflage
erschienene Schrift: “Abschied vom Teufel”. In gewisser Weise soll hier der tragfihige wissenschaft-
liche Grund fiir sie gelegt werden. Dieser Absicht entspricht die Anlage in vier, etwa gleichlangen
Teilen. I: Die traditionelle Lehre vom Teufel in der (katholischen wie evangelischen) Dogmatik,
katechetischen Unterweisung, gottesdienstlichem Leben. II: Dimonen und Satan im Alten Testament.
III: Satan und das Bose im Neuen Testament. IV: Auswirkungen des Teufelsglaubens.

Fiir eine so umfassende Aufgabe sind Mitarbeiter unerlisslich. Teil III stammt von Dr. Meinrad
Limbeck,; ausserdem werden mit grosseren Beitrdgen Katharina Elliger und Bernhard Lang genannt.
Diese Zahl von Mitarbeitern ermoglicht natiirlich eine breite Entfaltung des Materials; sie ist aber nicht
nur ein Vorteil. Teil IV, der in seinen einzelnen Abschnitten von K. Elliger und B. Lang geschrieben
ist, scheint mir die Fragestellungen gegenuber den exegetischen Teilen zu verschieben und vielleicht
auch zu verflachen. Das gilt fiir mein Empfinden auch fiir manche Paragraphen des ersten Teils.

Die grosste Wichtigkeit kommt also den beiden exegetischen Abschnitten und unter diesen wieder
dem alttestamentlichen zu. Hier liegen ja die Anfiange der Vorstellungen und Erfahrungen, die dann in
der biblischen Verkiindigung weiter wirken.

Haag definiert den Teufelsglauben als den Glauben an aussermenschliche personale Wesen, die als
entscheidende Ursache fiir das Bose in der Welt gesechen werden miissen (S. 23). Dabei sind “personal”
und “‘aussermenschlich” zwei Begriffe, die sich ergidnzen, aber nicht notwendig zusammengehoren.
“Personal” fiir sich wiirde schon eine gefiillte Aussage ermoglichen. Wenn die Auffassung Luthers vom
Teufel dahin zusammengefasst wird, dass er eine personhafte Macht sei, die den Menschen dauernd
beeinflusst (S. 56), so wird dieser Unterschied deutlich. Aber zunichst ist die Themastellung klar, und
von dieser Themastellung her ist die Bedeutung dieser Arbeit erwiesen. Wichtig ist ja, dass nicht
bewiesen werden soll, dass es keinen Teufel gibt; sondern es wird gefragt, ob die biblischen Aussagen
iiber Satan, Dimonen, Teufel usw. verbindliche Glaubensaussagen sind (S. 24). Das ist vielleicht eine
typisch katholische Fragestellung, aber sie hat auch zweifellos in den evangelischen Kirchen ihre
Berechtigung.

Diese Frage wird in verschiedener Richtung (Ddmonen, Satan, Siinde) zunichst in der Umwelt des
Alten Testaments, dann im Alten Testament selbst verfolgt. Dieser Abschnitt steht unter der allein
moglichen Uberschrift: “Jahwe allein”. Damit ist die Schrift wie die Sachgemissheit alles dessen, was
hierzu gesagt wird, vorbereitet. Auf diesem Glaubensgrund kann es keine selbstindige, personale,
aussermenschliche Macht geben, die als Gegengott auftreten kdnnte, und in eindriicklicher Exegese
wird dargelegt, dass weder Satan noch Schlange so verstanden werden diirfen, obwohl das ja bis in die
Gegenwart immer wieder geschehen ist (S. 247ff., Exkurs [: Die Paradiesschlange). Ich wiirde hier
allem Gesagten zustimmen, in manchem vielleicht dariiber hinausgehen. Fragen wiirde ich aber, ob die
Absicht der Siindenfallgeschichte mit der eher psychologischen Deutung “Das Verbotene iibt, gerade
weil es verboten ist, eine faszinierende Anziehungskraft aus™ (S. 185), oder mit der Kennzeichnung
“menschliches Versagen™ (S. 205) schon ausreichend charakterisiert ist. Ungeachtet der Tatsache, dass
die Schlange einmal Requisit aus dem Arsenal chaotischer Michte war, hier ist sie Geschopf, freilich
ein kluges Geschopf. Sie wird so Bild fiir eine Erfahrung, die da ist, auch wenn sie sich der rationalen
Darstellbarkeit entzieht. Man weiss von einer personalen Verfithrung, die Verfithrung bleibt, auch
wenn sie aus der eigenen Person stammt. Aber wo kommt der Anstoss her? Das Unsagbare wird durch
die verschiedenen Aussagen des Glaubens an den einen Gott zusammengehalten. Aber auch dann bleibt
ein Aspekt des Irrationalen und Unberechenbaren (S.213). Haag meint (ibid.): “Der Hiobprolog
versucht bereits durch die Einfiihrung der Satansfigur diesem Aspekt, der die dltere Vorstellung mit
dem Zorne Gottes verband, zu begegnen.”

Jedenfalls ist es bezeichnend, dass mit diesen Aussagen die Sphire des Willens angesprochen wird.
Sehr einprigsam ist der Nachweis, wie sich die statischen Seinsaussagen (gefallener Engel usw.), die da
nun weiter gewirkt haben, erst im Spatjudentum unter verschiedenen geistigen Einfliissen herausgebil-
det haben. Das heisst also, dass sie keine Glaubensaussagen sind. Von hier aus hdtte man vielleicht be-



304 Rezensionen

reits in Teil 1 (Systematische Theologie, Katechetische Unterweisung) die verschiedenen Aussagen
differenzierter behandeln konnen. Es ist aber iiberraschend, wie diese aus dem Spiatjudentum
stammende Linie noch weithin die Exorzismuspraxis bestimmt (S. 405ff.).

Im neutestamentlichen Teil scheint mir dieses Anliegen etwa durch einen Satz wie “Jesus ist die
Michtigkeit des Bosen nicht unbewusst und die daraus stammende Anfechtung fiir den einzelnen
Menschen nicht fremd gewesen” (S. 314) gesechen und gewahrt zu sein. Dennoch kdonnte auch hier
iiber die kritische Frage hinaus, wer was und was nicht gesagt haben kann, noch mehr die Uberlegung
angestellt werden, welche Wirklichkeit die Gemeinde angesprochen hat, wenn sie vom Satan und dem
Bosen redet. Denn es besteht wohl eine Gefahr — nicht bei den Verfassern, aber sonst schon —, dass
mit einem Wort oder einer iiberholten, zeitgeschichtlich bedingten Vorstellung das Verstindnis fiir
eine wesentliche Wirklichkeit verloren geht.

Das ist mein Bedenken gegeniiber manchem, was in Teil IV gesagt wird. So uneingeschrinkt ich
vielem zustimme, was etwa liber Exorzismus zu lesen ist, so klingt manches, was dazu gesagt wird, zu
rationalistisch und wissenschaftsglaubig. Das gilt z.B. fiir die Erkldrung der Levitation (S. 427): Ich
selber habe sie nicht gesehen, ich glaube sie nicht; wenn ich sie sihe, wiirde ich wahrscheinlich an
meiner Fahigkeit, objektiv wahrzunehmen, zweifeln. Das trifft nicht den Kern. So wahr es Wunder
gibt, so wahr ist es auch, dass sie rational erkldrbar sind und sein miissen; wenn noch nicht heute, dann
in Zukunft. Ebensowenig schliesst die Moglichkeit (und Notwendigkeit) einer psychologischen oder
psychiatrischen Erklirung eine ‘‘Besessenheit” von vornherein aus (obwohl auch ich die Scheu und
Abneigung des modernen Menschen da habe). Besessenheit ist mehr als statische Phanomene. Gerade
was dann iiber manche Erscheinungsformen des Satanismus gesagt wird (S. 490ff.), fithrt doch wieder
unmittelbar an diese Fragen heran. Das gilt auch von den Hexenprozessen. Sie sind ja eine Grosse
eigener Art, die mit dem “Teufelsglauben’ allein nicht erklirt werden kann. Ich frage mich oft, unter
welch unbewusster, aber umso furchtbareren Angst die Menschen mehrere hundert Jahre gelebt haben
missen, dass eine solche Hysterie moglich war.

Ungeachtet dieser Fragen und Einwendungen bin ich mir bewusst, dass dieses Buch in vielem
wirklich hilfreich ist und geschrieben werden musste. Ich habe es mit wacher Anteilnahme gelesen,
dankbar vieles daraus gelernt, und Fragen fiir das mitgenommen, was ich selber zu lehren, zu tun und
zu leben habe.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

Ernst Wiirthwein, Der Text des Alten Testaments. 4. erw. Aufl. Stuttgart, Wiirttemberg. Bibelanstalt,
1973. 230 S.

Es ist ein Zeichen der Niitzlichkeit, ja Unentbehrlichkeit dieses Buches, dass es, 1952 zum ersten
Mal ausgegeben, nun schon in vierter Auflage vorliegt. In einem ersten Teil fuhrt es umfassend und
zuverldssig in die hebriische Bibel ein, mit der neuen Auflage auch die Neubearbeitung der Biblica
Hebraica Stuttgartensia beriicksichtigend. Neben Schrift und Schreibmaterial, wovon einfithrend die
Rede ist, wird besonders eingehend vom Masoretentext gehandelt, indem u.a. alle in der Biblia
Hebraica erwahnten Handschriften und Drucke beschrieben werden. Ein weiterer Abschnitt ist dem
samaritanischen Pentateuch gewidmet. Die folgenden Kapitel geben in einem zweiten Teil in
wohltuender Kiirze und Verstindlichkeit, aber mit kompetenter Sachkenntnis einen Uberblick iiber
die oft komplizierten Probleme der alten Ubersetzungen (Septaguinta, Targume, Peschitta, Vetus
Latina, Vulgata, koptische, #thiopische, armenische und arabische Ubersetzungen), denen sich
beachtenswerte Ausfithrungen iiber Ziel und Methode der Textkritik anschliessen. Ein dritter Teil
beendet mit 48 instruktiven Bildtafeln das schone Werk.

Selbstverstandlich sind in dieser Neuauflage alle wichtigen Textfunde, Forschungsergebnisse und
Literaturangaben aufgenommen worden, die notwendig waren, um es auf den neuesten Stand der
Wissenschaft zu bringen. Im Vergleich mit der dritten Auflage finden sich gréssere Einschiibe in den
Abschnitten zum masoretischen Text (S. 16—18, 22, 2629, 34, 36f., 45f.), zur Septaguinta (S. 77,



Rezensionen 305

80) und zur Vulgata (S.98). Kleinere Erginzungen, Neuformulierungen (gelegentlich vorsichtigere
Beurteilungen, z.B. S. 68 und 99) und Umstellungen verzeichnet man auf etwa 20 Seiten, wobei die
blossen Literaturhinweise nicht mitgerechnet sind. Auch der Erkldrungstext zu den Bildern wurde an
drei Stellen (S. 150, 168, 204) verbessert, doch ist leider fiir die Bildtafeln nicht mehr dasselbe
Glanzpapier wie bei der dritten Auflage verwendet worden, was z.B. S. 129 den Elephantine-Papyrus
weniger deutlich erscheinen lasst als friher; dafiir ist anderseits die Wiedergabe der Qumranhdhle
S. 133 besser als bei der vorigen Auflage.

Max Wagner, Basel

Henri Cazelles (éd.), Introduction critique @ I’Ancien Testament. = A. Robert et A. Feuillet (eds.),
Introductiona la Bible. Ed. nouv., 2. Paris, Desclée, 1973. XVI + 853 S. Fr.B. 980.

Das Werk erschien in der ersten Ausgabe 1957. Damals waren die Herausgeber dieses
Sammelbandes A. Robert und A. Feuillet. Die Bedeutung dieses weit gefassten Einleitungswerkes
erhellt wohl am besten daraus, dass schon 1960 eine deutsche Ubersetzung erschien. Rost hat mit
gutem Recht in einer Besprechung 1964 dieses Werk als ein Standardwerk der modernen
Bibelwissenschaft und das modernste der katholischen Bibelwissenschaft bezeichnet.

Die neue Auflage steht unter der Leitung von Henri Cazelles. Sie ist nicht nur eine neue
Bearbeitung, wie sie im Laufe der Zeit immer ndtig wird, sie ist eine neue Arbeit, z.T. auch mit neuen
Mitarbeitern. Neu eingetreten in den Kreis der Mitarbeiter sind J. Briend, Paris; M. Delcor, Toulouse,
Monloubou, Toulouse. Auch der Aufbau hat sich etwas geidndert, insofern als die Allgemeine
Einleitung fritherer Ausgaben herausgenommen ist. Sie enthielt vor allem die Hauptartikel: *“‘Die
inspirierten Biicher” und “Die Regeln einer rationellen Kritik’> und ‘“‘Die katholische Auslegung der
Heiligen Biicher”. Sie sollen jetzt als “L’Introduction a I’'Hermeneutique biblique” gesondert
herausgegeben werden, was sicher zu begriissen ist. So beginnt das Werk jetzt gleich mit dem
historischen Rahmen. Im Innern ist sonst der bewihrte Aufbau beibehalten, so weit es mit dem
heutigen Stand der Wissenschaft und den Fragestellungen, die er aufgibt, zu vereinen war. Mit dem
Neudurcharbeiten der Fragen ist auch das Literaturverzeichnis erheblich erweitert.

In dem Vorwort sprechen die Herausgeber die Hoffnung aus, dass auch die neue Auflage weiterhin
ihren Dienst an einer neuen Generation von Professoren und Studenten tun wird, namentlich an den
Nichttheologen, die sich immer zahlreicher theologischen Studien widmen. Dieser Hoffnung schliessen
wir uns an, mehr, wir sehen sie erfiillt in diesem sorgfaltigen und weit gespannten Werk, das auch der
Nicht-Katholik und nicht Franzdsisch-Sprechende immer gern, mit Gewinn und mit Dankbarkeit zur
Hand nehmen wird.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

Hans-Peter Miiller, Mythos, Tradition, Revolution. Phinomenologische Untersuchungen zum Alten
Testament. Neukirchen-Vluyn, Erziehungsverein, 1973. 118 S. 8°. DM 17.—.

“Welchen fordernden oder hindernden Anteil haben Mythos und biblische Tradition an der
Emanzipation des neuzeitlichen Menschen?  (S. 82). Diese Emanzipation besteht dem Verfasser
zufolge in der Freisetzung der Vernunft und in der Verantwortung fiir die Zukunft. Erstere ist eine
Frucht der klassischen Antike, die die ‘“wesenhaft rationale Anlage des Mythischen’ (S. 88) zu heben
verstand; letztere soll “in der biblischen Tradition’ wenigstens ‘“‘vorbereitet sein’” (S. 94, 104, 107).
Die von den Propheten ‘“geforderte Entscheidung ist zukunftsbezogen” (S.105), aber welche
Entscheidung ist das nicht? Zuriickhaltung ist also auch geboten, wenn die Bibel zur Erblasserin eines
neuzeitlichen ‘‘Bewusstseins unmittelbarer Geschichtsvollmacht’ (S. 94) erklirt wird.

Der Verfasser hat gewiss recht in seiner Ableitung der rationalen Wissenschaft aus dem rational
angelegten Mythus, der seinerseits die Uberwindung einer magischen Machtorientierung darstellen soll
(S. 88); richtig ist weiter, dass “‘auch mythische Gotter in der Geschichte wirken™ (S. 57). Also eine



306 Rezensionen

gemeinsame Front der Bibel und der Wissenschaft gegeniiber dem Mythischen? Fast scheint es so,
wenn die Geschichtsbezogenheit der alttestamentlichen Religion ins Licht eines heldischen Vorhut-
gefechts zu stehen kommt: “Sie wagt, die Transzendenz ihres Gottes der vollen Gegenstindlichkeit des
Wirklichen auszusetzen, ‘“‘es geht ihr ... um die Entfaltung ihres eigenen inneren Widerspruchs in
seiner zerstorerischen Fiille” (S. 55). Das ist aber nun keineswegs die Stimmung der biblischen Zeugen
als vielmehr die des neuzeitlichen, wissenschaftlich distanzierten Betrachters, dem alles “‘so leicht ins
Ironische gerdt” (S.67). Wenn Mose in Ex. 14,13 den verstdorten Fliichtlingen Distanz diktiert:
Furchtet euch nicht, steht und seht! , so ist diese Distanz der dem Moment einzig angemessene
Ausdruck des Glaubens, und der Bericht davon fiir den Erzihler, der ohne jenes Stillhalten nie erzihlt
hitte, kein Wagnis, sondern selbstverstindliche raison d’étre. Hier unsere kritische Distanz, Ironie und
Widerspriichlichkeit finden zu wollen, ist hochstens auf dem Wege der Allegorie moglich (zu S. 63).

Wenn sich heute die Wissenschaft der biblischen Berichte bemachtigt hat, so ist ihr auch in diesem
Punkt der Mythus vorausgegangen. Das ist so bedeutend oder so unbedeutend wie die Tatsache, dass
die Bibel von Menschenhand geschrieben ist. Man mag im sterbenden Christus auf dem Hintergrund
einer solch mythisierenden Trinitdtslehre die letzte Konsequenz dieses Prozesses sehen (S. 73, 92 in
Verbindung mit den Begriffen “Verhidngnis” und ‘“Schicksal”, vgl. S. 72f.). Dann wird freilich die
Auferstehung Jesu, ja gerade die Auferstehung, zu einem antimythischen Ferment. Die mythische
Komponente im A.T., so sehr sie uns Heutigen wie alles Mythische ob seines Integrationsvermogens
(S.13, 22, 34, 41, 42, 45, 66, 88) anzusprechen vermag, wird ihre Faszination verlieren; denn in der
Tat, sie ist kein “Spezifikum der alttestamentlichen Religion™ (S. 54).

“Die Freisetzung der menschlichen Vernunft und das Bewusstsein geschichtlicher Vollmacht haben
nun freilich Auswirkungen gezeitigt, die den Menschen einer bislang unerhorten Situation auslieferten.
Wir werden zum Opfer einer prometheischen Schuldverstrickung” (S. 81). Zuviel der Ehre fiir unsere
Zeit. Die angebliche Hybris entpuppt sich als schmachvoller Ungehorsam. Es ist ein Unterschied, ob
gottliche Aktionen oder menschliche Situationen mythisiert werden. Wer nostalgisch in die
mythischen Wurzeln der Neuzeit verliebt ist, der wird — das zeigt eine aufmerksame Lektiire der
vorliegenden Studie — anderswo besser bedient sein als bei der jiidisch-partikuldren Bibel. Aber wer
wollte sich blenden lassen? “Fiirchtet euch nicht, steht und seht die Hilfe des Herrn! >

Thomas Willi, Eichberg, Kt. St. Gallen

Othmar Keel, Die Weisheit spielt vor Gott. Ein ikonographischer Beitrag zur Deutung des m€sahdqit in
Spriiche 8,30f. Freiburg, Univ. Verl., und Gottingen, Vandenhoeck, 1974. 78 S.

Diese interessante, gut geschriebene, mit instruktivem Bildmaterial versehene kleine Studie befasst
sich mit einer problematischen Stelle aus dem 8. Kapitel der Spriiche. In diesem Kapitel, in dem sich
die Weisheit als Lehrerin empfiehlt, rithmt sie sich zur Unterstiitzung dieser Empfehlung in den Versen
22-31 dessen, Erstling der Schopfung zu sein. In diesem Zusammenhang bilden ein exegetisches
Problem die Verse 30 und 31, in denen die beiden Begriffe ’amon und m®saheqet nebeneinander
stehen. Unter der Voraussetzung, dass ’amon ein “Hitschelkind” bedeutet, schien die Ubersetzung
“Spielen”” angemessen. Aber es ist dem Verfasser unbedingt zuzugeben, dass gegen diese Erklarung
schwere Bedenken bestehen. Nach eingehender Darlegung der exegetischen Probleme und der
verschiedenen dazu vorgetragenen Losungsversuche entfaltet Keel seine Deutung auf Grund der
dgyptischen Bildwiedergaben von Gestalten, die vor der Gottheit zu deren Belustigung spielen. Er sieht
in der spielenden Weisheit eine Version der Gottin Ma‘at. Abschliessend wird die Bedeutung der
tanzenden Weisheit im Ganzen von V, 22—31 besprochen. Letzten Endes meint es, dass die Schopfung
das Werk eines vergniigten Gottes ist, und dass iibermiitige Heiterkeit und untédliche Lebensfreund-
lichkeit dem All zugrunde liegt (S. 72). Von den Darlegungen her fallen sehr interessante, unbedingt zu
bedenkende Seitenlichter mindestens auch auf 2. Sam. 6. Dass 2. Sam. 6 allerdings als belustigendes
Spiel zu verstehen sei, leuchtet mir nicht recht ein. Ich wiirde die Stelle und ebenso Ps. 104,26 als
depossediertes Chaosmotiv betrachten. Eine Schwierigkeit wire noch der zeitliche Abstand von Spr. 8



Rezensionen 307

und dem ikonographischen Material, das Keel darbietet; aber sie wire nicht uniiberwindlich. Jedenfalls
wird man den Anregungen sehr griindlich nachsinnen und Keel fiir sie dankbar sein.
Hans-Joachim Stoebe, Basel

Birger Olsson, Structure and Meaning in the Fourth Gospel. A Text-Linguistic Analysis of John
2,1—11 and 4,1—42. = Coniectanea Bibl. N.T., 6. Lund, Gleerup, 1974. 328 S.

Das vorliegende Buch stellt den Versuch dar, auf dem Weg sprachanalytischer Textforschung
einerseits die Moglichkeit zu erdoffnen, unter der Vielfalt vorliegender Deutungen der zwei in der
Uberschrift genannten Texte die richtige Wahl zu treffen oder mehrere von ihnen zur richtigen
Auslegung zu verbinden, anderseits weitere linguistische Untersuchungen johanneischer Texte
anzuregen und so aus dem Engpass der Johannesforschung herauszufiihren. Olsson wirft ihr vor, bisher
fast ausschliesslich {berlieferungsgeschichtlich, redaktionsgeschichtlich und religionsgeschichtlich
gearbeitet zu haben. Er will im Gegensatz dazu textlinguistisch vorgehen. Sein Ausgangspunkt sind
zwei geschlossene Modelltexte, ein Erzdhltext und ein Gesprichstext, die nicht schichtanalytisch,
diachronistisch, sondern ganzheitlich, synchronistisch untersucht werden sollen, solange sich dieser
Weg als gangbar erweist. Dabei stiitzt sich Olsson weniger auf strukturanalytische Grundsitze
franzosischer Herkunft als auf sprachwissenschaftliche Forschungen der letzten zehn Jahre im
deutschen und amerikanischen Raum. Thm geht es nicht um translinguistische und geschichtslose
Erzihlstrukturen, sondern mit Wolfgang Dressler und andern um Sinn, Syntagmatik und geschichts-
bezogene Pragmatik geschlossener Textzusammenhinge. Mit Eugene Nida und Charles Taber will er
auf den Rahmen der Texte, innere Ubergiinge, Beziige zu Raum und Zeit, logische Verkniipfungen,
Rollentriger, Vordergrund und Hintergrund von Personenwechseln und Ereignisabfolgen, auf
Anmerkungen und Wertungen des Verfassers achten, zusidtzlich aber durch geschichtliche und
sprachliche Untersuchungen auch den Graben zwischen damals und heute iiberbriicken. Das Ziel seiner
Kleinarbeit ist das Ganze und sein Gesamtsinn. Das Wesen der Sprache ist fiir Olsson Umsetzung von
Sinn zu Laut. Deswegen ist es seine Absicht, von der Textkonstitution zur Botschaft des Textes, die
der Verfasser mitteilen wollte, vorzudringen und seine literarische Art, den Texttyp, den jener zum
Ausdruck seiner Botschaft wahlte oder schuf, genau zu bestimmen.

Olsson fiihrt im Hauptteil seiner Arbeit das angekiindigte Programm folgerichtig durch und erreicht
die gesteckten Ziele weitgehend. Jedenfalls erweist sich seine Untersuchung als fruchtbar und hochst
anregend. Er arbeitet manche Feinheiten des Textes heraus, auf die man bisher kaum oder zu wenig
geachtet hatte. Uberzeugend werden die Strukturzusammenhinge der beiden Texte herausgestellt,
wihrend andere Ergebnisse anfechtbar erscheinen. )

Was die Kanaerzihlung Joh. 2,111 angeht, glaubt Olsson nachweisen zu kdnnen, dass sich hier im
ersten von Jesus gewirkten Zeichen das Gesamtwerk Jesu spiegle, das in den Ereignissen der
Leidensstunde gipfelt, sich aber auch iiber die Zeit vor und nach der “Stunde” erstreckt. Alle drei
Zeitabschnitte sind, wie Olsson annimmt, in der Kanaerzihlung gegenwirtig. Thre wesentliche
Botschaft erkennt er darin, dass sich Jesus durch die Verwandlung von Wasser in Wein als Sohn Gottes
erweist, der die Getreuen des alten Bundesvolkes in Glaubende des neuen Bundesvolkes wandelt. Diese
Botschaft wird von Olsson den zahlreichen Symbolverweisen der Erzihlung und ihren Beziigen auf
1,19—-51 entnommen und durch den “Sinairaster”, der iiber der ganzen Erzihlung wie auch uber
1,19-51 liegen und sie motivlich und sprachlich mitgestalten soll, abgesichert. Ist das richtig gesehen,
so geht es in unserer Erzdhlung — entsprechend der alttestamentlichen und frihjiidischen
Sinaiiiberlieferung — letztlich um die Hochzeit Gottes mit dem eschatologischen Israel. Abschliessend
wird die Frage des Texttyps gekldrt. Joh. 2,111 ist ein stark symboltrichtiger Erzahlungstext, der
doch nicht auf eine Allegorie hinauslauft, sondern seine erzahlende Eigenart durchhalt.

Olsson wendet seine Arbeitsweise mit Erfolg auch auf Joh. 4,1—42 an. Als Thema dieser Erzdhlung
arbeitet er tiberzeugend die Eingliederung der Samaritaner in das Gottesvolk des Neuen Bundes heraus.
Die Samaritanerin stellt ihr Volk dar, das der Offenbarung Jesu Christi begegnet und in Treue zum
Glauben seiner Viter sich zum Glauben an den Heiland der Welt durchringt. So sammelt Jesus Christus



308 Rezensionen

das zerstreute Israel und vereinigt die Getreuen aus Juda und Ephraim zum neuen Gottesvolk. Der
ganze Text wird in Entsprechung zu 2,111 wieder als symboltrichtige Erzihlung bestimmt, diesmal
durchwirkt mit lingern Gespriachsabschnitten. Erzdhlende und verweisende Ebene sind miteinander
verwoben und nicht leicht zu trennen. Die Erzihlung ist stirker gerastert als 2,1—11. Als Raster dienen
das Thema des Gesamtwerkes Jesu Christi und mehrere Schritthemen, an welche die frithjiidische und
die samaritarische Uberlieferung angekniipft, so das Thema des Brunnens, das der Sammlung der
Zerstreuten und das der Vereinigung von Juda und Ephraim.

Anlass zur Auseinandersetzung mit Olsson diirfte vor allem seine Auffassung der “Stunde” bieten.
Meines Erachtens verlagert er das Gewicht der Texte zu stark auf den Zeitabschnitt des Erhohten. Das
irdische Wirken Jesu wird verfliichtigt. Das Grundthema des Evangeliums, die Menschwerdung des
Logos und sein endzeitliches Heilswirken in der Sarx, geht in der Sicht Olssons unter. Der irdische
Jesus ist nur noch Sdmann, nicht mehr Schnitter. Die Ernte findet ausschliesslich nach Ostern statt,
das Heil ist nur nachosterlich Gegenwart. Damit wird das Werk als Evangelium unglaubwiirdig. Sein
Verfasser hitte eine johanneische Apostelgeschichte schreiben sollen.

FEugen Ruckstuhl, Luzern

Engelbert Kirschbaum, Die Grdber der Apostelfiirsten St. Peter und St. Paul in Rom. Mit einem
Nachtragskapitel von Ernst Dassmann. 3., neu bearb. und erw. Aufl. Frankfurt/Main, Societits-
Verlag, 1974. 294 S., 40 Tafeln, 56 Abb. im Text. DM 38.—.

Prof. Dr. Dr. Engelbert Kirschbaum (1902-1970), Jesuitenpater, Theologe, Archidologe und
Kunsthistoriker, zuletzt Lehrer an der Papstlichen Gregorianischen Universitait in Rom, war
massgeblich beteiligt an den von Papst Pius XII. angeordneten, von 1940 bis 1949 und seit 1953
durchgefiihrten archdologischen Untersuchungen der Konstantinsbasilika und des Petrusgrabes in
Rom. Sein 1957 in erster, 1959 in zweiter Auflage erschienenes Standardwerk iiber die Grdber der
Apostel Petrus und Paulus braucht hier nicht mehr vorgestellt oder kritisiert zu werden; schon lingst
ist die zweite Auflage vergriffen, aber Krankheit und Tod des Autors verhinderten die notwendig
gewordene Neubearbeitung.

Jetzt hat sich in Prof. Dr. Ernst Dassmann (Bonn), bekannt durch seine Miuinsteraner Habilitations-
schrift iiber ‘Siindenvergebung durch Taufe, Busse und Martyrerfiirbitte in den Zeugnissen
frithchristlicher Frommigkeit und Kunst” (1973), ein Fachmann gefunden, der die Neuauflage betreut
und durch ein Nachtragskapitel (VIL. Ist Petrus wirklich darin? , S. 223—-248) auf den gegenwirtigen
Stand der Forschung gebracht hat.

Der von Engelbert Kirschbaum stammende Text, gegeniiber der zweiten Auflage nicht veridndert,
umfasst wiederum sechs Japitel: 1. Die Totenstadt unter dem Petersdom (S. 15—47), II. Auf der Suche
nach dem Petrusgrab (S. 48-94), IIl. Eine Kritik der Kritiker (S. 95—122), IV. “Und sein Grab wird
ruhmvoll sein” (S. 123—171), V. Das Grab des Volkerapostels (S. 172-203), VI. Die Gebeine der
Apostelfiirsten (S. 204—222). Eine Zeittafel stellt die Daten des Petrusgrabes bis zum Abbruch der
alten Peterskirche zusammen (S. 249f.); auf einen umfangreichen Anmerkungsteil (S. 251—-286; davon
zu Kap. VII S, 282-286) folgt ein ausfiihrliches Sachwortverzeichnis (S. 289-294). Kirschbaums
Darstellung, wissenschaftlich korrekt, bei aller Ehrfurcht vor der kirchlichen Tradition kritisch und
zuriickhaltend, informiert den Leser allgemeinverstindlich iiber die Geschichte der romischen
Apostelgriber und -reliquien von der Spitantike bis zur Gegenwart. Instruktive Text- und
Tafelabbildungen veranschaulichen die flussig, nicht selten im Stile des Augenzeugenberichts
geschriebenen Ausfiithrungen.

Das Nachtragskapitel Dassmanns referiert zunichst die wichtigsten Punkte des Buches von
Margherita Guarducci, Le reliquie di Pietro sotto la Confessione della Basilica Vaticana (1965), sowie
der Entgegnungen Kirschbaums von 1965 und 1966, besonders Kontroversen um das Petrusgrab:
Stimmen der Zeit 178 (1966). Dassmann mahnt gleich Kirschbaum zur Vorsicht gegeniiber Guarduccis
Hypothese, es handle sich bei den Skelettresten aus dem Hohlraum in der sogenannten Graffiti-Mauer
um die authentischen Gebeine des hl. Petrus; er halt die Identitat jedoch fiir moglich, obgleich dann



Rezensionen 309

die beriithmte Schidelreliquie im Apostelziborium der Laterankirche unecht sein muss (S. 243-247).
Letzte Sicherheit iiber die Petrusreliquien wird nicht mehr zu erzielen sein (S. 246f.). Auch Dassmanns
Nachtrag verbindet in gliicklicher Weise wissenschaftliche Akribie, kirchlich-religioses Interesse und
Allgemeinverstiandlichkeit.

So wird das vorliegende Buch zu einer vorziiglichen FEinfithrung in die archiologisch-kunst-
geschichtlichen Probleme der stadtromischen Petrus- und Paulusverehrung, zumal die Anmerkungen
Spezialliteratur zitieren. Von formalen Versehen fiel mir nur auf, dass auf dem Rand von S. 225 der
Abb.-Hinweis “Tf. 10” vermutlich “Tf. 23" heissen miisste. Angenehm berithrt den protestantischen
Leser die Niichternheit des abschliessenden Urteils: “Wichtiger als das Vorzeigen von Knochen diirfte
es fiir Pilger und Beter sein, den Ort zugidnglich zu machen, wo das Tropaion-Siegeszeichen die
Erinnerung an das Zeugnis des Apostelfiirsten wachhilt und die Verbindung mit der bis ins
2. Jahrhundert nachweisbaren Petrusverehrung herstellt’ (S. 248).

Otto Bocher, Mainz

Pier Cesare Bori, Chiesa Primitiva. L’immagine della communita delle origini — Atti 2,42—47; 4,32-37
— nella storia della chiesa antica. = Testi e ricerche di scienze religiose pubblicati a cura dell’Istituto
per le scienze religiose di Bologna, 10. Brescia, Paideia Editrice, 1974. 307 S. L. 5000.

Die Auslegungsgeschichte ist ein junger Zweig der patristischen Forschung. W.-D. Hauschild hat
eine Auswahl der vorliegenden Arbeiten in einem Literaturbericht kritisch besprochen'. Er betont mit
Recht, dass auslegungsgeschichtliche Untersuchungen nur dann die historische Forschung bereichern
konnen, wenn Texte gewihlt werden, welche in kirchen- oder theologiegeschichtlicher Hinsicht
Geschichte gehabt oder gemacht haben. Die zwei Stellen aus der Apostelgeschichte, denen sich Bori
zuwendet, sind Texte, deren Geschichte zu untersuchen sich lohnt. Die zwei Summare Apg. 2,42—47
und 4,32—-37 haben in der Geschichte der Alten Kirche und durch die Jahrhunderte hindurch bis
heute eine grosse Wirkung gehabt. Die Erinnerung an die Urkirche, vor allem die Beschreibung ihres
Lebens in der Apostelgeschichte, war im Lauf der Kirchengeschichte immer wieder eine Art Modell,
ein Beispiel, ein Ideal, bisweilen sogar eine Art Mythus. Vor allem in Krisenzeiten hat sich die
Moglichkeit einer Riickkehr zu den Urspriingen mit immer neuer Kraft der Kirche nahegelegt (S. 11).
Bori mochte nicht nur einen Beitrag zur Geschichte der Exegese, sondern auch zur Geschichte der
Ekklesiologie geben. Er unterscheidet drei Hauptgruppen von Texten: Texte mit vorwiegend
ekklesiologischem Inhalt; solche, die in erster Linie auf das geistliche Leben des einzelnen bezogen
sind; schliesslich Texte, die um die Vorstellung einer monastischen Bruderschaft kreisen. Nach einer
griindlichen Untersuchung der verschiedenen, chronologisch geordneten Texte hilt Bori in seinen
interessanten Schlussbetrachtungen einige fiir die patristische Interpretation der beiden Stellen aus der
Apostelgeschichte charakteristische Gedankenverbindungen fest (S. 183ff.). Da ist einmal die
Verbindung zwischen der Urgemeinde und dem paradiesischen Zustand, dann die Verbindung der
einmiitigen Gemeinschaft der ersten Christen mit dem deuteronomistischen Idealbild der israelitischen
Volksgemeinschaft. Von grosser Bedeutung ist schliesslich die Verbindung zwischen dem Idealbild der
Urgemeinde und der Aufforderung zum Verzicht, zur freiwilligen Armut. Exemplarisch in ihren
Interpretationen sind Cyprian und Origenes. Cyprian stellt seiner ganzen Kirche die Urgemeinde als
Ideal vor Augen und fordert sie zur Riickkehr zu den Anfingen, zur Einheit auf (S. 190f.). Origenes
hingegen vertritt eine in erster Linie individuelle, asketische Lektiire der beiden zur Diskussion
stehenden Stellen. Der Akzent liegt fiir Origenes auf der Beziehung des Einzelnen zu Gott, seiner
Rettung durch Erkenntnis. Jedem Christen steht die Moglichkeit offen, in seinem geistlichen Leben in
der ihm entsprechenden Weise sich die Werte zu eigen zu machen, die die apostolische Gemeinschaft
verkorperte (S.61; 190f.). Besonders interessant ist der Abschnitt, in dem Bori zeigt, wie das
lukanische Bild der Urgemeinde als Modell fiir das monchische Leben gedient hat (S. 152—-178).

1 )
W.-D. Hauschild, Der Ertrag der neueren auslegungsgeschichtlichen Forschung fiir die Patristik:

Verkiindigung und Forschung 1 (1971), S. 5-25.



310 Rezensionen

Ist es im Rahmen einer Untersuchung wie der vorliegenden moglich, den Aussagen eines jeden der
zitierten Viter zu einer bestimmten Bibelstelle gerecht zu werden? Konnen nicht vielmehr die jeweils
herangezogenen Texte ihre ganze Aussagekraft nur im Kontext der Theologie eines bestimmten Vaters
gewinnen? FEin Beispiel, um das Gesagte zu exemplifizieren: die These, dass fiir Johannes
Chrysostomos Eleemosyna im wesentlichen ein Mittel der Askese sei (S. 106), lasst sich wohl aus
einigen chrysostomischen Texten ableiten, wird aber unhaltbar, sobald das gesamte Werk des
Chrysostomos befragt wird. Denn dann zeigt sich, dass das von Bori herausgestellte Verstindnis von
Eleemosyna nur ein Aspekt unter vielen ist und dass Eleemosyna fiir Chrysostomos eine weit
umfassendere Bedeutung hat, als die Bemerkungen Boris ahnen lassen.

Sehr wertvoll ist die Sammlung von Zitaten aus den Schriften der Viter des 2. bis 5. Jahrhunderts
zu den beiden Apg.-Stellen, die Bori seiner Untersuchung angefiigt hat (S. 211-287). Dieses Inventar
von Texten, das Bori durchnumeriert hat und auf das er stindig verweist, ist bei der Lektiire seines
Buches hilfreich. Es wird dariiber hinaus auch Forschern, die mit einer anderen Fragestellung an die
beiden Bibelstellen herangehen, von Nutzen sein. Die Sammlung ist erstaunlich umfassend.
Vollstandigkeit ist bei solchen Textzusammenstellungen wohl kaum zu erreichen. Bei Johannes
Chrysostomos z.B. fehlt ein Text, der auch erwihnt zu werden verdient: Hom. 67 in Gen. 33,3 (Patr.
gr. 53,309f.). Hingewiesen sei noch auf einen storenden Druckfehler auf S. 233: Chrysostomos, in
Matt. hom 21,1 findet sich in Patr. gr. 57, nicht 37.

Rudolf Brandle, Buus, Kt. Basel-Land

S. Dockx (éd.), La portée de l'Eglise des Apodtres pour l'église d’aujourd’hui. Bruxelles, Office
International de Librairie, 1974. 130 p.

Publié sous les auspices de la revue Istina, ce livre réunit les actes du Colloque Oecuménique de
Bologne tenu en 1973 sous le patronnage de I’ Académie Internationale des Sciences Religieuses. Trois
grands problémes y sont abordés. Le premier est celui de la normativité de I’Eglise des Ap6tres: on
doit poser au centre la conférence de P. Bonnard qui esquisse la normativité du Nouveau Testament et
I'exemplarité de I’Eglise primitive (pp. 20—30); on lira ensuite avec profit les réflexions vigoureuses de
W. Pannenberg (Que peut signifier pour les Eglises séparées de se référer a un passé commun? ,
pp. 6-12) et de J. L. Leuba (Qui signifie pour des Eglises divisées de faire appel 4 un passé commun? ,
pp. 13—-19); on notera également les contributions de P. C. Bori (La référence a la communauté de
Jérusalem dans les sources chrétiennes de ’Orient et de I’'Occident jusqu’au V siécle, pp. 31-48) et de
Mgr Damaskinos (La disponibilité au Saint Esprit et la fidélité aux origines d’aprés les peres grecs,
pp. 49—-64). Le deuxiéme probléme est celui qui touche a la signification et au statut méme de
I’institution ecclésiale: c¢’est surtout dans les contributions de J. D. Zizioulas (La continuité avec les
origines apostoliques dans la conscience théologique des Eglises orthodoxes, pp. 65—-94) et de G.
Alberigo (Forma ecclesiae dans I’humanisme chrétien en particulier chez Nicolas de Cusa,
pp. 111-129) qu’on trouvera cette thematique; toutefois les conférences de Pannenberg, Leuba,
Bonnard et von Allmen sont également enrichissantes. Le troisiéme probléme est celui des degrés du
ministére et revient a J. J. von Allmen de poser avec vigueur, compétence et modestie les questions
décisives en ce domaine (L’église réformée du XVlIe siécle et 1’église ancienne, pp. 95-110). Un
éditorial signé Istina aide la lecture en posant quelques jalons de solution (pp. 3—35). Il s’agit d’un livre
d’une rare qualité; rien n’est inutile; tout est bien documenté; sans doute dans le long chemin de la
recherche oecuménique c’est une réflexion de marque qu’on doit nécessairement lire, étudier et aussi
compléter.

Aldo Moda, Torino



Rezensionen 311

S. Dockx (éd), Les sacrements d’initiation et les ministéres sacrés, Paris, Fayard, 1974. 269 pp.

Ce livre présente les actes du colloque oecuménique de Tubingen organisé par 1'Académie
Internationale des Sciences Religieuses en 1974. Aprés une introduction de S. Dockx (pp. 7—12), une
premiére partie traite des sacrements de I'initiation chrétienne dans un cadre général: P. Smulders nous
renseigne sur I’évolution de la théologie sacramentaire catholique, axant son exposé sur le renouveau
opéré par Casel, Schillebeeckx, Rahner et sur une interprétation intégrale du Concile de Trente
(pp. 13—58); de son coté J. C. de Satge nous renseigne sur la problématique de la Réforme, surtout
d’un point de vue anglican, structurant son exposé autour de la relation entre baptéme et salut
personnel (pp. 73—96); enfin E. Schlink propose quelques réflexions sur le pédobaptisme
(pp. 245-259). Une deuxiéme partie rélie la problématique des sacrements d’initiation a celle des
ministéres: S. Dockx ¢étudie le baptéme d’eau (identifié avec le baptéme chrétien) et le baptéme dans
I’Esprit (identifié tout court avec la confirmation) comme fondements de la hiérarchie des ministéres
sacrés (prétre et évéque, pp. 119-147); pour sa part, E. Schweizer traite du baptéme et de la Céne
dans la littérature johannique (pp. 163—178). Enfin une troisiéme partie aborde le probléme des
ministéres: c’est M. Thurian qui nous parle du ministére au sein du sacerdoce universel (pp. 189-206)
et c’est P. L’Huillier a noter la différence de pouvoir entre prétre et évéque d’aprés la katastase
(pp. 219-235). Exception faite par I'intervention de Schweizer, ces rapports sont décévants; celui de
Dockx laisse simplement réveur par son esprit systématique et par son manque de nuances; enfin on
est étonné que nulle part on aborde la solution des généralisations hatives. Par contre, les discussions
sont excellentes (une fois n’est pas coutume! ): on remarquera surtout les interventions de J. J. von
Allmen, W. Pannenberg, E. Kisemann, H. Riesenfeld, R. Schnackenburg, H. Kiing, J. Ratzinger et
I’ensemble des pp. 97—118 (contribution essentielle au probléme du pédobaptisme), pp. 148—161 (sur
des questions méthodologiques soulevées par le rapport de Dockx), pp. 178—187 (sur I'interprétation

néotestamentaire des ministéres).
Aldo Moda, Torino

Alfons Heilmann und Heinrich Kraft, Texte der Kirchenvdter. Eine Auswahl nach Themen geordnet.
1.—4. Textbiande. 5. H. Kraft, Kirchenviterlexikon und Register. Sonderausgabe. Miinchen, Kosel,
0.J.663 + 592+ 732 + 638 + 765 S. Paperback in Schuber. DM 60.—.

Von dem 1963 erschienenen Werk liegt hier eine handliche und preiswerte Taschenbuchausgabe
vor. Die meisten Ubersetzungen wurden der katholischen ““Bibliothek der Kirchenviiter” (1911—1938)
entnommen und sprachlich leicht modernisiert. Ausserdem stammen einzelne Ubersetzungen aus
modernen Darstellungen, jedoch werden diese nur pauschal in einer gemeinsamen Verlagsliste am Ende
jedes Bandes ohne Hinweise auf die Texte genannt. Fiir den Gebrauch etwas hinderlich ist auch der
Verzicht auf die griechischen und lateinischen Originaltitel der Vitertexte sowohl in den Textbinden
wie auch im Register (im Lexikonteil stehen nur lateinische Titel). Das wissenschaftlich orientierte
Kirchenviterlexikon bietet fiir nicht Eingeweihte allzu spirliche chronologische und geographische
Angaben, enthilt aber ein imposantes und interessantes Material zu tiber 800 Verfassern, Sammlungen
und Bewegungen. Register der Sachen und Namen, der Bibelstellen und Vitertexte erleichtern sonst
die Beniitzung dieses Sammelwerks, das eine reiche Fundgrube fiir Theologen und Historiker bildet.

Bo Reicke, Basel



312 Rezensionen

Hans Scholl, Calvinus catholicus. Die katholische Calvinforschung im 20. Jahrhundert. Mit einem
Geleitwort von A. Ganoczy. = Okum. Forsch., I,7. Freiburg, Herder, 1974. 240 S.

In Parallele zur umfangreichen Erforschung Luthers wie zur schmalen Beschiftigung mit Zwingli
gibt es eine breit gefacherte, aber noch nicht nach allen Seiten systematisch betriebene Auseinander-
setzung mit Calvin seitens katholischer Forscher vornehmlich im niederlindischen, franzdsischen und
deutschen Sprachbereich. Nach einer Skizzierung des katholischen Calvinbildes vom 16. bis zum
ausgehenden 19. Jahrhundert referiert und reflektiert diese Arbeit die katholische Calvinforschung der
letzten siebzig Jahre. Die Beurteilung Calvins durch katholische Forscher erfuhr in diesem Zeitraum
eine grundlegende Wandlung. Unter antimodernistischen, neuthomistischen Vorzeichen steht am
Beginn der Berichtszeit ein gegenreformatorisches Bild Calvins, das noch bis in die fiinfziger Jahre
nachwirkt. Die an Thomas von Aquin orientierte Sicht Calvins vermochte jedoch zunehmend mehr der
Person und dem Werk des Reformators positive Ziige abzugewinnen. Schliesslich fiihrten die Aussagen
des zweiten Vatikanischen Konzils zu einer in ékumenischem Geist betriebenen Beschaftigung mit
Calvin. Diese Gesamttendenz in der Einstellung katholischer Forscher zu Calvin wird aus einer
souveranen Beherrschung der Literatur entwickelt. In einem weiteren Arbeitsgang wird dieses Ergebnis
iberpriift hinsichtlich der Beschiftigung mit den wichtigsten Lehrstiicken der Theologie Calvins. Dabei
ergibt sich, dass insbesondere die Gotteslehre und Christologie, die Lehre von der Kirche, ihren
Amtern und die Sakramentenlehre die Schwerpunkte katholischer Beschiftigung mit Calvin sind,
wihrend andere Lehrpunkte nur am Rande erwihnt oder, wie die Eschatologie, ginzlich bisher
iibergangen werden. So konnte man die in vielen Stiicken gerade erst aufgenommene katholische
Calvinforschung in ihrem Interesse dahingehend charakterisieren, dass sie Calvin befragt, ob und wie
von ihm in der Gegenwart eine Hilfestellung fiir die Erneuerung der Kirche in dkumenischem Geist
erwartet werden kann. Mit dieser Intention ist forschungsgeschichtlich verkniipft die Aufhellung des
theologiegeschichtlichen Standortes von Calvin in Kontinuitit oder Diskontinuitdt zu altkirchlichen
oder mittelalterlichen Schulmeinungen und Lehrentscheidungen. Gerade in dieser Themenstellung
erfihrt die protestantische Calvinforschung grosse Bereicherung. Zur Diskussion steht dabei etwa die
Meinung, dass Calvin in bestem Sinne ein katholischer Reformtheologe war, der deswegen zum
Reformator wurde, weil ihm rechte katholische Theologie von seinen mediokren Zeitgenossen nicht
vermittelt werden konnte. Diese Berner Habilitationsschrift ist eine faire Darstellung wie ein sachlich
gefiihrtes Gesprach mit den katholischen Gelehrten iiber ihre Forschungsergebnisse, ohne dabei eine
unkritische FEinstellung zur protestantischen Calvin-Forschung vermissen zu lassen. Wertvoll sind die
Riickfragen an alle vorgestellten Positionen; sie decken dogmatische Primissen oder offene Fragen der
Forschung auf. Gerade bei der Aufhellung theologischer Probleme zeigt der Verfasser etwas von jener
okumenischen Haltung, die uns ein Stiick der Hoffnung zu sein scheint, mit der katholische Forscher
sich Calvin stellen: Die Zukunft der Kirche gewinnen durch theologische Aufarbeitung ihrer
Spaltungsursachen.

Heiner Faulenbach, Bonn

Jorg Baur, Freiheit und Emanzipation. Ein philosophisch-theologischer Traktat. Stuttgart, Calwer
Verl., 1974. 45 S. DM 6.80.

Der an der Evangelisch-theologischen Fakultit Miinchen dozierende Verfasser analysiert scharf-
sinnig den Begriff der Freiheit in der Philosophie der Neuzeit.

Spinoza und Hobbes verstanden Freiheit als Selbstbezug und Selbsterhaltung, aber das bedeutet
eine Abstraktion, die von der Wirklichkeit wegfithrt. Vielmehr haben nach Hegel “Philosophie und
Glaube das Wort Gottes zur einzigen Grundlage und die Vernichtung der gefallenen Natur, die
Erlésung von der Natur, zum Zwecke” (S. 14). Die an Marx und Freud ankniipfende Philosophie der
Emanzipation fithrt auch zum Verlust des emanzipatorischen Subjekts (S. 22). Allein in Christus ist
‘“die Geschichte kollektiver und abstrakt subjektiver unfreier Selbstverwirklichung gewendet” (S. 40).

Bo Reicke, Basel



Rezensionen 313

Ernst Stachelin, Die Christentumsgesellschaft in der Zeit von der Erweckung bis zur Gegenwart. Texte
aus Briefen, Protokollen und Publikationen. = Theologische Zeitschrift, Sonderband 4. Basel,
Friedrich Reinhardt, 1974. 737 S.

Der Rezensent hatte bei der Besprechung des ersten Bandes, Die Christumsgesellschaft in der Zeit
der Aufklirung und der beginnenden Erweckung (1970), den Wunsch nach einer Fortsetzung des
hilfreichen Quellenwerkes gedussert. Er war freudig iiberrascht, dass der zweite Band so bald folgte.
Einer wissenschaftlichen Auswertung der vorgelegten Dokumente, Namens- und Literaturverzeichnisse
steht nun nichts mehr im Wege. Bei der ersten Durchsicht fillt auf, wie eng der Kontakt der
Christentumsgesellschaft zu den Vertretern der katholischen Allgiuer Erweckungsbewegung gewesen
ist. Der Kreis geht iiber die Namen Lindl, Gossner und Henhofer weit hinaus. Besonders instruktiv ist
das Adressenverzeichnis von 1818 bis etwa 1836 (S. 341ff.), das die verschiedenartigsten Namen aus
dem deutschen Sprachraum und dariiber hinaus enthidlt. Dem Herausgeber sei nochmals fiir die
sorgfiltige Edition gedankt.

Wilhelm H. Neuser, Ostbevern b. Miinster

Franz Gaar, Das Prinzip der gottlichen Tradition nach Joh. Baptist Franzelin. Regensburg, Josef
Habbel, 1973. 365 S.

Die nachtridentinische katholische Traditionstheologie hatte im Traktat “Uber die gottliche
Tradition” des J. B. Franzelin, des bedeutenden Konziltheologen des 1. Vatikanums, theologie-
geschichtlich einen Hohepunkt erreicht. Es war ihm gelungen, die “gdttliche Tradition im komplexen
Sinn” als substantielle Offenbarungsquelle und relevatorisches Erkenntnisprinzip einheitlich und klar
zu definieren. Die Arbeit von Gaar will in einem ersten Teil eine ausfithrliche Darstellung der
Traditionstheologie Franzelins bieten. — Der zweite Teil ist der Beurteilung und der Auseinander-
setzung mit dem Franzelin’schen Begriff der gottlichen Tradition gewidmet. Der Verfasser fithrt zu der
Einsicht, dass Franzelin den auf die priterskripturalen Offenbarungsinhalte eingeengten Traditions-
begriff iiberwunden und ihn inhaltlich auf das Ganze der gottlichen Offenbarungswirklichkeit
ausgeweitet hat. Auf diese Weise entsteht ein aktiv-lebendiger, gesamt-ekklesiologischer Traditions-
begriff, dessen dynamische Faktoren der gottliche Wahrheitsgeist und das godttlich-authentische
Lehramt der apostolischen Sukzession sind. Der pneumatisch qualifizierte Konsens des universalen
Glaubens- und Verkiindigungsbewusstseins der Kirche ist erkenntnistheoretisch das Kriterium fur das
Verstindnis des lebendig tiberlieferten Besitzes geoffenbarter Wahrheit in der Kirche. Auf Grund dieses
Ansatzes deutet Franzelin die dokumentarische Tradition als giiltige Erkenntnisquelle der Offenbarung
und analysiert er das Verhiltnis von Tradition und Schrift. Er stellt die interpretative Funktion und
die komprehensive Prioritdt der gottlichen Tradition in den Vordergrund, ohne deshalb die relative
Suffizienz der Schrift abzuwerten. Die Auslegungsinstanz fiir das inspirierte Wort Gottes in der Schrift
ist jedoch nicht die subjektiv-formale Lehrautoritdt der Kirche, sondern das vom Ganzen des
Offenbarungsdepositums erfiillte und vom Geiste der Wahrheit geleitete Traditionslehramt. Schliesslich
versteht Franzelin die Dogmenentwicklung als eine objektive Explikation der in Jesus Christus und
dem urapostolischen Kerygma eschatologisch endgiiltig der ganzen Menschheit angebotenen Heilswahr-
heit und Heilswirklichkeit in der Kirche Gottes.

Obwohl Franzelin die Rolle der Glaubigen beim Traditionsvorgang voll anerkannte, hat er doch vor
allem den aktiven Beitrag des Magisteriums hervorgehoben, so dass er in der Gefahr war, den
Traditionsbegriff ekklesiologisch-magistral tiberzubewerten. Diese Gefahr wird allerdings durch die
pneumatisch bedingte Konsensidee, die als Gewissheitsprinzip der Offenbarungserkenntnis funktio-
niert, grosstenteils behoben.

Der Verfasser verspricht uns fiir einen spiter erscheinenden zweiten Band seines Werkes eine
theologiegeschichtliche Einordnung des Franzelin’schen Traditionsbegriffs so wie eine Konfrontation
dieses Begriffs mit seiner Wirkungsgeschichte im Ausgang des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts
bis in die Gegenwart.



314 Rezensionen

Gerade diese Konfrontation diirfte das ganze Werk zu einem entscheidenden Beitrag zur heute auch
Okumenisch noch sehr aktuellen Diskussion um die Tradition als Offenbarungs- und theologische
Erkenntnisquelle machen.

Guido Vergauwen, Fribourg

Reinhard Gollner, Der Beitrag des Romanwerks Gertrud von le Forts zum 6kumenischen Gesprich. =
Konfessionskundl. u. kontroverstheol. Stud., 32. Paderborn, Bonifacius Druckerei, 1973. 154 S.
DM 18.—.

Die vorliegende Untersuchung befasst sich mit drei Romanen von Gertrud von le Fort: Der Papst aus
dem Ghetto. Die Magdeburgische Hochzeit und Das Schweisstuch der Veronika (1. Teil: Der romische
Brunnen; 2. Teil: Der Kranz der Engel). Sie versteht sich als ein Beitrag zum ‘“‘©kumenischen
Gesprach”. Gollners Interpretation ist von einem theologischen Interesse bestimmt.

Grundsitzlich stellt sich die Frage, wie weit dadurch nicht Literatur ihrer Eigenstindigkeit beraubt
und theologisch beschlagnahmt wird. Dieser Schwierigkeit sucht der Verfasser durch eine “werkim-
manente Interpretation” (S. 11 u.6.) aus dem Weg zu gehen. Eine solche Art der Interpretation
“macht die Gestalten und Strukturen der Dichtung sichtbar und stellt die Phinomene heraus, um die
es im literarischen Geschehen geht” (ebd.). Fraglich ist allerdings, ob (nur? ) “die Fundamental-
theologie als die fiir die Interpretation zustindige Instanz” (ebd.) herbeigezogen werden darf;
jedenfalls konnte sich auch ein Psychologe mit dem gleichen Recht auf das Kriterium einer
“werkimmanenten Interpretation’ berufen. Insofern der Theologe (als Theologe) Literatur liest und
interpretiert, handelt es sich doch wohl bereits um einen werktranszendenten Vorgang, wie es
Dorothee Solle dargelegt hat! .

Wenn der Verfasser sich auf die drei Romane von Le Fort beschriankt, hat das seinen Grund darin,
dass nur in ihnen die Begegnung der Christen verschiedener Konfessionen sowie die zwischen Christen
und Juden und Ahteisten ausdriicklich thematisiert wird. Das Ziel, das sich der Verfasser gesetzt hat,
fasst er zusammen in dem Satz: “Wie gestaltet Le Fort die 0kumenische Bewegung, und wie versteht
sie den Christen in ihr? ” (S. 14). Von dieser Fragestellung her entwickelt der Verfasser seine These
von der “Stellvertretung als Partizipation™ (S. 142 u.0.), wobei die beiden Werke Der Papst aus dem
Ghetto und Die Magdeburgische Hochzeit folgerichtig von dem Doppelroman Das Schweisstuch der
Veronika her interpretiert werden, der seiner Entstehung nach (1. Teil 1928; 2. Teil 1946) die beiden
andern Romane umschliesst.

Josef Imbach, Rom

! D. Solle, Realisation (1973), das Gollner allerdings noch nicht kennen konnte.

Helmut Groos, Albert Schweitzers Grosse und Grenzen. Eine kritische Wiirdigung des Forschers und
Denkers. Miinchen und Basel, E. Reinhardt, 1974. 841 S. Fr. 68.—.

Helmut Groos scheint ein Mann des Widerspruchs zu sein, und nach seiner Auffassung soll auch
Albert Schweitzer ein solcher gewesen sein. Gleich am Anfang seiner bis jetzt umfanglichsten
Darstellung von Person und Werk Schweitzers versucht er dies in einer Art von charakterologischen
Analyse in einer Reihe von 27 Punkten zu beweisen, die von der Paarung ‘*‘dusserster korperlicher
Robustheit mit dusserster seelischer Empfindsamkeit™ bis zur weltanschaulichen *““‘Kontrapunktik™ von
Individualismus und Vereinerleiung des Lebensbegriffs gehen. Aber wihrend er hier mit der
Feststellung einer ‘“‘bewundernswerten”, alles umfassenden Einheit und Harmonie” schliesst (S. 77),
glaubt er in einem spiteren Zusammenhang bei der Erorterung von Schweitzers Predigttitigkeit ihm
vorhalten zu konnen, dass er als Prediger ‘“‘etwas sagt, das er als Denker nicht sagen konnte und wiirde,
ja, das dem Ergebnis seiner Bemithungen um Wahrheit und Klarheit schnurstraks widerspricht” —
allerdings “mit gutem Gewissen”’, wie Groos zu Abschwachung dieses Vorwurfs hinzufigt (S. 474).



Rezensionen 315

Wenn diese Behauptung sich schon im Blick auf die bereits publizierten Predigten Schweitzers —
nicht zu reden von den noch unverdffentlichten — als vOllig ungerechtfertigt erweist, so ist sie
immerhin aus dem Versuch einer immanenten Kritik an Schweitzers Denken erwachsen. Bei der
Behandlung von Schweitzers Jesus- und Paulusforschung, seiner Kulturethik, religionsgeschichtlichen
und religionsphilosophischen Werken dagegen stellt er Schweitzers Positionen einfach diejenigen
anderer Forscher und Denker gegeniiber, um sie als einseitig, fragwiirdig, iiberholt und jedenfalls
“nicht christlich” zu erweisen. Diese mit Bienenfleiss zusammengetragene Zitatensammlung von
Stellungnahmen zu Schweitzers Theologie und Philosophie ist wohl das Wertvollste dieses Buches, weil
es etwas Derartiges bis jetzt noch nicht gegeben hat. Das ““Ketzergericht” dagegen, das Groos —
entgegen seiner Beteuerung, dass es nicht in seiner Absicht liege (S.493) — abhilt, ist wenig
interessant, da es vom Standpunkt eines gleichzeitig zu ““bewussten’ und zu allgemeinen Begriffs von
“Christlichkeit” aus erfolgt.

Immerhin sei positiv vermerkt, dass er im Blick auf die nach-barthianische Entwicklung in
Schweitzers theologischem Denken den *“‘zusammenfassenden Ausdruck fiir Tendenzen” sieht, ‘“die
seit langem sichtbar und nur fiir einige Jahrzehnte durch andere Faktoren iiberlagert, jetzt iiberall
durchbrechen” (S. 465), und dass ihm auch eine nicht unwesentliche Wandlung in Schweitzers
Auffassung von der Bedeutung des Todes Jesu im Rahmen seiner Eschatologie nicht entgangen ist
(S. 128, 467).

Mit dem, was er dagegen in breiten Ausfithrungen als “Lebensreligion und Wertidealismus”
(S.666—751) mit Schweitzers Umsetzung der urchristlichen Eschatologie in eine Kulturethik
konfrontiert, dirfte er kaum Gehor finden, und mit seinem ‘““bewussten Christentum” lasst es sich
noch weniger vereinbaren als jene.

Aber das alles hindert Groos nicht, im “‘abschliessenden Teil”” Schweitzer noch einmal in einer Art
und Weise als Denker und Mensch zu preisen, in der er alle diejenigen, die er sonst mit Recht als
Schweitzers Ansehen schidigende Ruhmredner kritisiert, bei weitem iibertrifft. So fragt man sich denn
am Anfang wie am Schluss und auf allen iiber 800 Seiten, was Groos mit diesem auf die
Jahrhundertfeier von Schweitzers Geburtstag erschienene Werke eigentlich gewollt habe, ob er
Schweitzer — nach bekanntem Muster — als Christ ‘“‘fertigmachen” wollte, oder ob er den ‘““Fall
Schweitzer” als ein ‘“‘Musterbeispiel” hinstellen wollte fiir die Tatsache, dass ‘“‘Haltungen und
Gesinnungen die Uberzeugungen zu iiberleben pflegen, denen sie ihren Ursprung verdanken” (S.496).
So kénnte man in Abwandlung eines bekannten Zitats von diesem Buch und seinem Verfasser wohl
sagen: ‘“ein ausgekliigelt Buch” und ‘‘ein Mensch mit seinem Widerspruch”, und in diesem Sinne
mochte seine Lektiire wohl auch anregend sein.

Fritz Buri, Basel

Eugene L. Brand, Baptism. A Pastoral Perspective. Minneapolis, Minnesota, Augsburg Publ. House,
1975.127 8.

Der Verfasser arbeitet an fithrenden Stellen in der lutherischen Gottesdienst-Erneuerung in den
USA. Sein Buch fordert eine “‘baptismal perspective on the life of the people of God and of each
christian person” (S. 119) in gut lutherischem Sinn. Die Taufe ist danach grundlegend fiir die Identitat
des Christen als Glied der Familie Gottes und fiir das gesamte kirchliche Leben; deren Beschrankung
auf eine momentary liturgical action (S. 34) soll mitverantwortlich fiir Individualismus, Konformitat
mit der Welt und Uneinigkeit der Christen sein. Durch historische Abrisse untermauert, fordert der
Verfasser die Wiederaufnahme altkirchlicher Elemente in die Taufliturgie (Epiklese, Immersionstaufe,
Taufkleid u.a.), eine Begehung der Taufe als celebration of the congregation (S.94) und eine
Erneuerung des direkten Zusammenhanges Taufe—Eucharistie (nicht deren Beziehung auf die
Konfirmation! ). Die Kindertaufe wird aus der familial or corporate nature of Christianity (S. 92)
begriindet und der Vorschlag einer Liturgie, die speziell die zuvorkommende Gnade Gottes zum Inhalt
hat, zugunsten des klassischen Schemas Bekenntnis—Taufe zuriickgewiesen. — Soziologische oder



316 Rezensionen

psychologische Erwidgungen werden ebenso wie dkumenische Probleme nicht ausdriicklich behandelt,
und der Titel wiirde im ganzen besser von einer ekklesiologischen als pastoralen Sicht sprechen.
Ernst Saxer, Diibendorf, Kt. Ziirich

Charles E. Curran, New Perspectives in Moral Theology. Notre Dame, Indiana, Fides Publ., 1974.
284 S. § 8.50.

Jede noch so streng normativ gebundene Ethik wird schliesslich auf die Wirklichkeit bezogene
Urteile formulieren, m.a.W. sich situationsethisch bewihren missen. Diesem ‘“Schicksal’” entrinnen
weder die protestantische noch die katholische Ethik. Es konnte nun der Fall sein, dass beide
Nominationen im Ringen um zeitgemisse Antworten auf unausweichliche Probleme sich in einer Lage
treffen, die man nur mit einem ““bien étonnées de se trouver ensemble” bezeichnen kann. An manchen
situationsethischen Losungen wire dann nicht mehr das typisch “katholische’ oder “‘evangelische’ zu
entdecken.

Die Abhandlung Currans iiber neue Perspektiven in der Moraltheologie lenkt nun sehr bewusst in
einen solchen Raum der Begegnungsentscheidungen ein. Diese gehen allerdings so weit, dass man
evangelischerseits nur noch staunen kann, wie radikal sie sich von ihrer urspriinglichen theoretischen
Riickendeckung entfernt haben und sich nun ihren Inhalt vom ‘gelebten Leben”, also eher
unbefangen von der Situation, vorschreiben lassen.

In einem einfiihrenden Kapitel setzt sich der Verfasser mit der naturrechtlichen Bindung der
Moraltheologie auseinander; er distanziert sich nachdriicklich von den 1971 verdffentlichten Vortrigen
von Roger Mehl (Warfield-Lectures), die der Moraltheologie irrtiimlicherweise eine monolithische
Grundlage in der lex naturalis und Abhingigkeit von veralteten pipstlichen Dokumenten vorwerfen.
Anldsslich Mehls Darstellung folgert Curran, man sei in Europa im Unterschied zu den USA nicht
geniigend im Bilde iiber den Pluralismus ethischer Entscheidungen, welche die amerikanische
Moraltheologie kennzeichnen. Namentlich seit “Humani Generis” hitten die papstlichen, aturorita-
tiven Proklamationen ihre Kraft eingebiisst, jeder Katholik habe das Recht auf eine eigene ethische
Meinungsbildung, er durchschaue die vielen kirchlichen Verboten in ihren auf die Physis ausgerichteten
Veranlagung und entdecke, wie damit viele Aspekte der Menschlichkeit filschlicherweise als moralisch
schlecht abgewertet wurden. An die Stelle einer monolithischen Struktur befiirwortet Curran eine
pluralistisch-existentielle fir die Gesamtchristenheit. Von einer Aufspaltung zwischen mandata und
consilia kann unter diesem Aspekt keine Rede mehr sein. Eher mochte er mit Richard Niebuhr den
Glauben als eine transformierende Kraft fur die ganze Kultur einschitzen; die Unterscheidung

Natur— Ubernatur werde dadurch hinfillig.
Die Folgerungen dieser ‘‘radikal-christlichen” Haltung versucht der Verfasser im 2. Teil seines

Buches zu entfalten, indem er die Grundziige einer personalistischen Sozialethik darlegt. Er stiitzt sich
dabei auf die Werke von Paul Henry Furfey, der seit den 30er Jahren in den USA eine fithrende Rolle in
der katholischen Sozialethik gespielt hat. Es handelt sich um-eine “radikal-christliche” Sozialethik,
deren Richtlinien moglichst eng an die Worte der Evangelien anschliessen. Unter Fithrung von Kardinal
Gibbons hatte damals ein Kreuzzug fiir soziale Gerechtigkeit eingesetzt, nachdriicklich unter
Einschluss der Nicht-Katholiken. Namentlich Furfey’s Sicht auf Jesus als “‘social agitator’ und dessen
nachdriickliche Distanznahme den “‘weltlichen” Lebensformen gegeniiber (es konne keinen Frieden
zwischen Christus und der Welt geben) haben Curran zu einem begeisterten Anhinger eines
christlichen Personalismus im Sinne Furfey’s gemacht. Der Mensch ist gerufen, aus der Kraft einer
“supernatural charity’ zu leben. Zwar soll man keinen genauen “‘blue-print’’ von Reformen erwarten,
doch bleibt wesentlich die Zusammengehorigkeit in der Liebe, die im mystischen Leib Christi, in der
Kirche, stets neu erfahren wird. Neben einer Abstinenz allem Weltlichen gegeniiber und Ablehnung
jeder Kompromissbereitschaft kdme es Furfey namentlich auf freiwillige Armut, Bejahung der
Gewaltlosigkeit und Anti-Rassismus an. Freilich ist sich Curran bewusst, dass die sozialethischen For-
derungen Furfeys einer eschatologischen Verwirklichung vorgreifen. Es wird von ihm allzu leicht, die
der Siinde unterworfene Beschaffenheit des Menschen und die damit gegebene Beschrianktheit seines



Rezensionen 317

Handelns zu iibersehen. Dennoch mdchte Curran sozialethisch bei Furfey anschliessen, auch wenn zu
bedenken sei, dass das Kommen des Reiches “remains God’s gracious gift” (S. 125).

Das letzte Drittel des Buches (ungefihr 100 Seiten) zieht aus dem Vorhergehenden praktische
Folgerungen beziiglich dreier Gebiete der moraltheologischen Diskussion: Schwangerschaftsabbruch,
Sterilisierung und Ehescheidung. Zu jedem Kreis wird eine Fille amerikanischer Literatur herange-
zogen, in Europa meistens unbekannt, aber auch wegen ihrer oft extrem-vermessenen Folgerungen
nicht wenig fragwiirdig. Curran stellt fest, dass man unmoglich von *“der” katholischen Lehre beziiglich
des Abortes sprechen konne. Nur bei Lebensgefahr der Mutter kdonne man zu ihren Gunsten
heutzutage von einem allgemeinen Konsens sprechen. Die Frage, wann das menschliche Leben anfange,
gehore zu den umstrittensten, hier mochten gewisse Moralisten nicht auf den rein biologischen Aspekt
abstellen (Zeugung, Nidation usw.), sondern auf die Sozialisierung des Junggeborenen durch Eltern
und Umgebung. Erst die soziale Anerkennung mache das Baby zum Menschen, verleihe dem Embryo
menschliche Qualitit. Es sei noch kein Kind ohne die Bejahung durch die Eltern und deren
Namengebung. Dass cine derartige Theorie durch katholische Moralisten verteidigt wird, zeigt
erschiitternd, wie man unter volliger Preisgabe vorhergehender sittlicher Kriterien, wie etwa das
Lebensrecht des Kindes, sich fiir die ginzliche Freigabe des Abortes einsetzen kann. Curran erwihnt
eine Reihe katholischer Autoren, die in Beriicksichtigung der heutigen Gesellschaft keinerlei Bedenken
haben, eine Schwangerschaft ‘“‘under certain somewhat broad criteria” zu beenden und, mirabile dictu,
in diesem Beschluss “a true source of moral reflection, a locus theologicus’’ sehen (S. 183).

Zwar ist der Verfasser mit dieser ‘‘Moraltheologie’ nicht einverstanden, man wiirde aber doch auf
Grund seiner im 2. Teil ausgefiihrten radikalen Sozialethik eine andere Reaktion erwarten. Das
“gelebte Leben’ spielt in der Praxis fiir ihn nun doch eine dominierende Rolle, die Situationsethik
raumt mit Wucht sittliche Normen, wie anfinglich bezweckt, den Evangelien abgehort, weg. Etwas
machtlos wirkt sein Gegenargument gegen die Sozialisierungstheorie, dass man dann auch alte Leute,
denen allmahlich soziale Ambiance fehlt, fiir tot erkliren konne, weil sie niemanden mehr haben, der
sich um sie kiitmmert. Beziiglich der Ehescheidung verlangt Curran eine Revision des katholischen
Ehescheidungsgesetzes: man soll Ehescheidung und zweite Ehe anerkennen und die Unauflosbarkeit
der Ehe als Treueversprechen der Partner betrachten, das symbolisch die Einheit Christi mit seiner
Kirche reflektiert; nur sollte man die Problematik aus der juristischen Umklammerung des kanonischen
Rechtes l6sen, weil es ihm an Offenheit fiir den geistig-personalen Gehalt der Ehe fehit.

Dieses Buch ist in weiter Entfernung vom ‘““Vatikan” zustandegekommen. Es ist interessant zu
konstatieren, welche neue Einsichten die katholische Moraltheologie in ihr Programm aufzunehmen
wiinscht. Ein ausgeprigter Hiatus scheint uns allerdings zwischen dem 2. und dem 3. Teil vorhanden zu
sein. Die in jenem Teil geforderte Distanz zur “Welt” wird in diesem iiberraschend eingeholt und
vernachlissigt. Insofern scheint uns die anfinglich geplante Begegnung mit einer protestantischen
Ethik recht fragwiirdig geworden zu sein.

Hendrik van Oyen, Basel

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 27, 3 (1975): M. H. Cressey, The Meaning of the Nairobi Theme,
a Pauline Perspective (193-200); K. Koyama, “Not by bread alone ...” How Does Jesus Free and
Unite Us? (201-11); K. Takeda Cho, The Weeds and the Wheat, an Inquiry into Indigenous Cultural
Energies in Asia (220-29); K. Appiah-Kubi, The Church’s Healing Ministry in Africa (230-39); E. W.
Fashole-Luke, The Quest for an African Christian Theology (259—69). Internationale krichliche
Zeitschrift 65, 2 (1975): B. Spuler, Die orthodoxen Kirchen, LXXI (89—-119); H. A. Frei, Metanoia im
“Hirten” des Hermas, III (120—38). Judaica 31, 2 (1975): P. Schifer, Die sog. Synode von Jabne. Zur
Trennung von Juden und Christen im 1./2.Jh. n.Ch., I (54—64); H. Becker, Die jiidische
Turnbewegung und ihr Verhiltnis zum Zionismus (71—84). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz



	Rezensionen

