
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Jes Peter Asmussen und Jorgen Laessçle in Verb. m. Carsten Colpe, Handbuch der Religionsgeschichte,
2-3. Göttingen, Vandenhoeck, 1972-75. XII + 536 S. mit 91 Abb., 4. Kartenskizz.; XI + 550 S.

mit 78 Abb. und 3 Kartenskizz., sowie Namen-, Sach- und Quellenregister. Je Band DM 125.-.

Das Handbuch ist nun abgeschlossen. Bd. 2 enthält: Hethitische Religion (S. S. Hartmann),
Kanaanäische Religion (J. Pedersen), Die Religion des alten Israel (E. Nielsen), Das Spätjudentum (B.
Salomonsen), Das Judentum (R. Edelmann), Die Religion der alten Iranier (K. Barr), Zarathustra
und der frühe Zoroastrismus (C. Colpe), Der späte Zoroastrismus (M. Boyce), Indische Religionen (F.
Mçiller-Kristensen), Der Lamaismus (E. Haarh); Bd. 3: Die Religionen Chinas (G. Malmquist), Die

Religionen Japans (H. Henne), Die griechische Religion (P. J. Jensen), Die römische Religion (P. J.

Jensen), Der Gnostizismus und die Mysterienreligionen (S. Giversen), Der Mithraskult (J. P.

Asmussen), Der Mandäismus (S. S. Hartman), Der Manichäismus (J. P. Asmussen), Der Islam und seine

Vorgeschichte (J. Pedersen), Synkretismus, Renaissance, Säkularisation und Neubildung von Religionen

in der Gegenwart (C. Colpe), Register zu Bd. 1-3 (G. Chappuzeau).
Die Persönlichkeit des jeweiligen Verfassers prägt jeden Abschnitt. Der Preis für diesen Vorzug

besteht in der Unterschiedlichkeit hinsichtlich Umfang, Gestaltung und Bibliographie. Da der
beschränkte Raum Konzentration erfordert, werden manche Religionen allzu gestrafft dargestellt, so

z.B. der Buddhismus, wo alle Esoterik fehlt, und noch mehr der Lamaismus, wo die Darstellung sich in
einer Darstellung der Geschichte Tibets erschöpft, ohne auf Originalliteratur, die heute auch in
europäischen Sprachen zugänglich ist, einzugehen.

Im Vergleich mit älteren Handbüchern fällt auf, wie stark die Forschung der letzten Jahrzehnte
neue Gebiete erschlossen bzw. unter neuen Gesichtspunkten zu sehen gelehrt hat (z.B. Mandäismus,
Manichäismus). Anderseits vermisst man ein besonderes Kapitel über die baltisch-slawische Religion,
obwohl hier die skandinavische Religionswissenschaft in den letzten 20 Jahren auch schöne Ergebnisse
gezeigt hat. Es sei an die in Uppsala erschienenen Schriften von H. Biezais über die lettische Religion
erinnert. Anderseits haben es die Herausgeber gewagt, das Judentum in ihre Darstellung miteinzube-
ziehen. Ein solcher Stoff ist in einem Handbuch kaum zu bewältigen. Darum kommt z.B. die ganze
Mystik des Judentums kaum zur Darstellung, anderseits ist die Kult- und Ritusdarstellung sehr

beachtenswert. Einzelne Beiträge, z.B. der über den Manichäismus, bieten auf kleinstem Raum eine

eigentliche Forschungsgeschichte.
Da die einzelnen Darstellungen lebender Religionen grosse Unterschiede aufweisen hinsichtlich der

Fortführung des Stoffes bis in die Gegenwart, hat C. Colpe ein bedeutsames Schlusskapitel
geschrieben, das für alle Weltreligionen den gegenwärtigen Zustand skizziert und auf zahlreiche neue

Bestrebungen innerhalb dieser Religionen sowie auf neue Religionsbildungen und ihre Quellen
hinweist.

Ein ausführliches Register dient dazu, den umfangreichen Stoff systematisch zu erschliessen. Es

führt Begriffe und Namen auf, die in zwei oder mehr Religionen vorkommen und darum für die

Religionsvergleichung von Belang sind. Dabei stützt es sich aber auf den Sprachgebrauch der

vorliegenden Darstellungen. So kommt es, dass man z.B. den Begriff "Tantrismus", der im
Hinduismus, Buddhismus und Lamaismus vorkommt, im Register vergeblich sucht, da er im
vorliegenden Werk nur beim Hinduismus expressis verbis erwähnt wird.

Die bildliche Ausgestaltung ist in den Bänden 2 und 3 mindestens so schön wie im ersten Band. Es

ist nur schade, dass der durch inflationäre Entwicklung und die kostspielige Registererarbeitung
bedingte hohe Preis des Gesamtwerkes es wohl leider verhindert, dass es in die Hand vieler
Interessenten gelangt.

Bruno Baischeit, Läufelfingen, Kt. Baselland



Rezensionen 303

Herbert Haag (Hrsg.), Teufelsglaube. Mit Beiträgen von Katharina Elliger, Bernhard Lang und Meinrad
Limbeck. Tübingen, Katzmann Verl., 1974. 544 S. DM 56.-.

Dieses Werk, das in breiter Anlage die verschiedensten Erscheinungsformen des Teufelsglaubens
ausleuchtet, baut auf langen Vorarbeiten auf; ihre erste Frucht war die 1969 in erster Autlage
erschienene Schrift: "Abschied vom Teufel". In gewisser Weise soll hier der tragfähige wissenschaftliche

Grund für sie gelegt werden. Dieser Absicht entspricht die Anlage in vier, etwa gleichlangen
Teilen. I: Die traditionelle Lehre vom Teufel in der (katholischen wie evangelischen) Dogmatik,
katechetischen Unterweisung, gottesdienstlichem Leben. II: Dämonen und Satan im Alten Testament.
III: Satan und das Böse im Neuen Testament. IV: Auswirkungen des Teufelsglaubens.

Für eine so umfassende Aufgabe sind Mitarbeiter unerlässlich. Teil III stammt von Dr. Meinrad
Limbeck; ausserdem werden mit grösseren Beiträgen Katharina Elliger und Bernhard Lang genannt.
Diese Zahl von Mitarbeitern ermöglicht natürlich eine breite Entfaltung des Materials; sie ist aber nicht
nur ein Vorteil. Teil IV, der in seinen einzelnen Abschnitten von K. Elliger und B. Lang geschrieben
ist, scheint mir die Fragestellungen gegenüber den exegetischen Teilen zu verschieben und vielleicht
auch zu verflachen. Das gilt für mein Empfinden auch für manche Paragraphen des ersten Teils.

Die grösste Wichtigkeit kommt also den beiden exegetischen Abschnitten und unter diesen wieder
dem alttestamentlichen zu. Hier liegen ja die Anfänge der Vorstellungen und Erfahrungen, die dann in
der biblischen Verkündigung weiter wirken.

Haag definiert den Teufelsglauben als den Glauben an aussermenschliche personale Wesen, die als

entscheidende Ursache für das Böse in der Welt gesehen werden müssen (S. 23). Dabei sind "personal"
und "aussermenschlich" zwei Begriffe, die sich ergänzen, aber nicht notwendig zusammengehören.
"Personal" für sich würde schon eine gefüllte Aussage ermöglichen. Wenn die Auffassung Luthers vom
Teufel dahin zusammengefasst wird, dass er eine personhafte Macht sei, die den Menschen dauernd
beeinflusst (S. 56), so wird dieser Unterschied deutlich. Aber zunächst ist die Themastellung klar, und
von dieser Themastellung her ist die Bedeutung dieser Arbeit erwiesen. Wichtig ist ja, dass nicht
bewiesen werden soll, dass es keinen Teufel gibt; sondern es wird gefragt, ob die biblischen Aussagen
über Satan, Dämonen, Teufel usw. verbindliche Glaubensaussagen sind (S. 24). Das ist vielleicht eine

typisch katholische Fragestellung, aber sie hat auch zweifellos in den evangelischen Kirchen ihre
Berechtigung.

Diese Frage wird in verschiedener Richtung (Dämonen, Satan, Sünde) zunächst in der Umwelt des

Alten Testaments, dann im Alten Testament selbst verfolgt. Dieser Abschnitt steht unter der allein
möglichen Überschrift: "Jahwe allein". Damit ist die Schrift wie die Sachgemässheit alles dessen, was
hierzu gesagt wird, vorbereitet. Auf diesem Glaubensgrund kann es keine selbständige, personale,
aussermenschliche Macht geben, die als Gegengott auftreten könnte, und in eindrücklicher Exegese
wird dargelegt, dass weder Satan noch Schlange so verstanden werden dürfen, obwohl das ja bis in die
Gegenwart immer wieder geschehen ist (S. 247ff., Exkurs I: Die Paradiesschlange). Ich würde hier
allem Gesagten zustimmen, in manchem vielleicht darüber hinausgehen. Fragen würde ich aber, ob die
Absicht der Sündenfallgeschichte mit der eher psychologischen Deutung "Das Verbotene übt, gerade
weil es verboten ist, eine faszinierende Anziehungskraft aus" (S. 185), oder mit der Kennzeichnung
"menschliches Versagen" (S. 205) schon ausreichend charakterisiert ist. Ungeachtet der Tatsache, dass

die Schlange einmal Requisit aus dem Arsenal chaotischer Mächte war, hier ist sie Geschöpf, freilich
ein kluges Geschöpf. Sie wird so Bild für eine Erfahrung, die da ist, auch wenn sie sich der rationalen
Darstellbarkeit entzieht. Man weiss von einer personalen Verführung, die Verführung bleibt, auch

wenn sie aus der eigenen Person stammt. Aber wo kommt der Anstoss her? Das Unsagbare wird durch
die verschiedenen Aussagen des Glaubens an den einen Gott zusammengehalten. Aber auch dann bleibt
ein Aspekt des Irrationalen und Unberechenbaren (S. 213). Haag meint (ibid.): "Der Hiobprolog
versucht bereits durch die Einführung der Satansfigur diesem Aspekt, der die ältere Vorstellung mit
dem Zorne Gottes verband, zu begegnen."

Jedenfalls ist es bezeichnend, dass mit diesen Aussagen die Sphäre des Willens angesprochen wird.
Sehr einprägsam ist der Nachweis, wie sich die statischen Seinsaussagen (gefallener Engel usw.), die da

nun weiter gewirkt haben, erst im Spätjudentum unter verschiedenen geistigen Einflüssen herausgebildet

haben. Das heisst also, dass sie keine Glaubensaussagen sind. Von hier aus hätte man vielleicht be-



304 Rezensionen

reits in Teil 1 (Systematische Theologie, Katechetische Unterweisung) die verschiedenen Aussagen

differenzierter behandeln können. Es ist aber überraschend, wie diese aus dem Spätjudentum
stammende Linie noch weithin die Exorzismuspraxis bestimmt (S. 405ff.).

Im neutestamentlichen Teil scheint mir dieses Anliegen etwa durch einen Satz wie "Jesus ist die

Mächtigkeit des Bösen nicht unbewusst und die daraus stammende Anfechtung für den einzelnen
Menschen nicht fremd gewesen" (S. 314) gesehen und gewahrt zu sein. Dennoch könnte auch hier
über die kritische Frage hinaus, wer was und was nicht gesagt haben kann, noch mehr die Überlegung
angestellt werden, welche Wirklichkeit die Gemeinde angesprochen hat, wenn sie vom Satan und dem
Bösen redet. Denn es besteht wohl eine Gefahr - nicht bei den Verfassern, aber sonst schon -, dass

mit einem Wort oder einer überholten, zeitgeschichtlich bedingten Vorstellung das Verständnis für
eine wesentliche Wirklichkeit verloren geht.

Das ist mein Bedenken gegenüber manchem, was in Teil IV gesagt wird. So uneingeschränkt ich
vielem zustimme, was etwa über Exorzismus zu lesen ist, so klingt manches, was dazu gesagt wird, zu
rationalistisch und wissenschaftsgläubig. Das gilt z.B. für die Erklärung der Lévitation (S. 427): Ich
selber habe sie nicht gesehen, ich glaube sie nicht; wenn ich sie sähe, würde ich wahrscheinlich an
meiner Fähigkeit, objektiv wahrzunehmen, zweifeln. Das trifft nicht den Kern. So wahr es Wunder
gibt, so wahr ist es auch, dass sie rational erklärbar sind und sein müssen; wenn noch nicht heute, dann
in Zukunft. Ebensowenig schliesst die Möglichkeit (und Notwendigkeit) einer psychologischen oder

psychiatrischen Erklärung eine "Besessenheit" von vornherein aus (obwohl auch ich die Scheu und

Abneigung des modernen Menschen da habe). Besessenheit ist mehr als statische Phänomene. Gerade

was dann über manche Erscheinungsformen des Satanismus gesagt wird (S. 490ff.), führt doch wieder
unmittelbar an diese Fragen heran. Das gilt auch von den Hexenprozessen. Sie sind ja eine Grösse

eigener Art, die mit dem "Teufelsglauben" allein nicht erklärt werden kann. Ich frage mich oft, unter
welch unbewusster, aber umso furchtbareren Angst die Menschen mehrere hundert Jahre gelebt haben

müssen, dass eine solche Hysterie möglich war.
Ungeachtet dieser Fragen und Einwendungen bin ich mir bewusst, dass dieses Buch in vielem

wirklich hilfreich ist und geschrieben werden musste. Ich habe es mit wacher Anteilnahme gelesen,
dankbar vieles daraus gelernt, und Fragen für das mitgenommen, was ich selber zu lehren, zu tun und

zu leben habe.
Hans-Joachim Stoebe, Basel

Ernst Würthwein, Der Text des Alten Testaments. 4. erw. Aull. Stuttgart, Württemberg. Bibelanstalt,
1973. 230 S.

Es ist ein Zeichen der Nützlichkeit, ja Unentbehrlichkeit dieses Buches, dass es, 1952 zum ersten
Mal ausgegeben, nun schon in vierter Auflage vorliegt, in einem ersten Teil führt es umfassend und
zuverlässig in die hebräische Bibel ein, mit der neuen Auflage auch die Neubearbeitung der Biblica
Hebraica Stuttgartensia berücksichtigend. Neben Schrift und Schreibmaterial, wovon einführend die
Rede ist, wird besonders eingehend vom Masoretentext gehandelt, indem u.a. alle in der Biblia
Hebraica erwähnten Handschriften und Drucke beschrieben werden. Ein weiterer Abschnitt ist dem
samaritanischen Pentateuch gewidmet. Die folgenden Kapitel geben in einem zweiten Teil in
wohltuender Kürze und Verständlichkeit, aber mit kompetenter Sachkenntnis einen Überblick über
die oft komplizierten Probleme der alten Übersetzungen (Septaguinta, Targume, Peschitta, Vetus
Latina, Vulgata, koptische, äthiopische, armenische und arabische Übersetzungen), denen sich
beachtenswerte Ausführungen über Ziel und Methode der Textkritik anschliessen. Ein dritter Teil
beendet mit 48 instruktiven Bildtafeln das schöne Werk.

Selbstverständlich sind in dieser Neuauflage alle wichtigen Textfunde, Forschungsergebnisse und
Literaturangaben aufgenommen worden, die notwendig waren, um es auf den neuesten Stand der
Wissenschaft zu bringen. Im Vergleich mit der dritten Auflage finden sich grössere Einschübe in den

Abschnitten zum masoretischen Text (S. 16-18, 22, 26-29, 34, 36f., 45f.), zur Septaguinta (S. 77,



Rezensionen 305

80) und zur Vulgata (S. 98). Kleinere Ergänzungen, Neuformulierungen (gelegentlich vorsichtigere
Beurteilungen, z.B. S. 68 und 99) und Umstellungen verzeichnet man auf etwa 20 Seiten, wobei die

blossen Literaturhinweise nicht mitgerechnet sind. Auch der Erklärungstext zu den Bildern wurde an

drei Stellen (S. 150, 168, 204) verbessert, doch ist leider für die Bildtafeln nicht mehr dasselbe

Glanzpapier wie bei der dritten Auflage verwendet worden, was z.B. S. 129 den Elephantine-Papyrus
weniger deutlich erscheinen lässt als früher; dafür ist anderseits die Wiedergabe der Qumranhöhle
S. 133 besser als bei der vorigen Auflage.

Max Wagner, Basel

Henri Cazelles (éd.), Introduction critique à l'Ancien Testament. A. Robert et A. Feuillet (eds.),
Introductionà la Bible. Ed. nouv., 2. Paris, Desclée, 1973. XVI + 853 S. Fr.B. 980.

Das Werk erschien in der ersten Ausgabe 1957. Damals waren die Herausgeber dieses

Sammelbandes A. Robert und A. Feuillet. Die Bedeutung dieses weit gefassten Einleitungswerkes
erhellt wohl am besten daraus, dass schon 1960 eine deutsche Übersetzung erschien. Rost hat mit
gutem Recht in einer Besprechung 1964 dieses Werk als ein Standardwerk der modernen
Bibelwissenschaft und das modernste der katholischen Bibelwissenschaft bezeichnet.

Die neue Auflage steht unter der Leitung von Henri Cazelles. Sie ist nicht nur eine neue

Bearbeitung, wie sie im Laufe der Zeit immer nötig wird, sie ist eine neue Arbeit, z.T. auch mit neuen
Mitarbeitern. Neu eingetreten in den Kreis der Mitarbeiter sind J. Briend, Paris; M. Delcor, Toulouse,
Monloubou, Toulouse. Auch der Aufbau hat sich etwas geändert, insofern als die Allgemeine
Einleitung früherer Ausgaben herausgenommen ist. Sie enthielt vor allem die Hauptartikel: "Die
inspirierten Bücher" und "Die Regeln einer rationellen Kritik" und "Die katholische Auslegung der

Heiligen Bücher". Sie sollen jetzt als "L'Introduction à l'Hermeneutique biblique" gesondert
herausgegeben werden, was sicher zu begrüssen ist. So beginnt das Werk jetzt gleich mit dem

historischen Rahmen. Im Innern ist sonst der bewährte Aufbau beibehalten, so weit es mit dem

heutigen Stand der Wissenschaft und den Fragestellungen, die er aufgibt, zu vereinen war. Mit dem
Neudurcharbeiten der Fragen ist auch das Literaturverzeichnis erheblich erweitert.

In dem Vorwort sprechen die Herausgeber die Hoffnung aus, dass auch die neue Auflage weiterhin
ihren Dienst an einer neuen Generation von Professoren und Studenten tun wird, namentlich an den

Nichttheologen, die sich immer zahlreicher theologischen Studien widmen. Dieser Hoffnung schliessen

wir uns an, mehr, wir sehen sie erfüllt in diesem sorgfältigen und weit gespannten Werk, das auch der

Nicht-Katholik und nicht Französisch-Sprechende immer gern, mit Gewinn und mit Dankbarkeit zur
Hand nehmen wird.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

Hans-Peter Müller, Mythos, Tradition, Revolution. Phänomenologische Untersuchungen zum Alten
Testament. Neukirchen-Vluyn, Erziehungsverein, 1973. 118 S. 8°. DM 17.—.

"Welchen fördernden oder hindernden Anteil haben Mythos und biblische Tradition an der

Emanzipation des neuzeitlichen Menschen? " (S. 82). Diese Emanzipation besteht dem Verfasser

zufolge in der Freisetzung der Vernunft und in der Verantwortung für die Zukunft. Erstere ist eine

Frucht der klassischen Antike, die die "wesenhaft rationale Anlage des Mythischen" (S. 88) zu heben

verstand; letztere soll "in der biblischen Tradition" wenigstens "vorbereitet sein" (S. 94, 104, 107).
Die von den Propheten "geforderte Entscheidung ist zukunftsbezogen" (S. 105), aber welche

Entscheidung ist das nicht? Zurückhaltung ist also auch geboten, wenn die Bibel zur Erblasserin eines

neuzeitlichen "Bewusstseins unmittelbarer Geschichtsvollmacht" (S. 94) erklärt wird.
Der Verfasser hat gewiss recht in seiner Ableitung der rationalen Wissenschaft aus dem rational

angelegten Mythus, der seinerseits die Überwindung einer magischen Machtorientierung darstellen soll

(S. 88); richtig ist weiter, dass "auch mythische Götter in der Geschichte wirken" (S. 57). Also eine



306 Rezensionen

gemeinsame Front der Bibel und der Wissenschaft gegenüber dem Mythischen? Fast scheint es so,
wenn die Geschichtsbezogenheit der alttestamentlichen Religion ins Licht eines heldischen
Vorhutgefechts zu stehen kommt: "Sie wagt, die Transzendenz ihres Gottes der vollen Gegenständlichkeit des

Wirklichen auszusetzen", "es geht ihr um die Entfaltung ihres eigenen inneren Widerspruchs in
seiner zerstörerischen Fülle" (S. 55). Das ist aber nun keineswegs die Stimmung der biblischen Zeugen
als vielmehr die des neuzeitlichen, wissenschaftlich distanzierten Betrachters, dem alles "so leicht ins
Ironische gerät" (S. 67). Wenn Mose in Ex. 14,13 den verstörten Flüchtlingen Distanz diktiert:
Fürchtet euch nicht, steht und seht! so ist diese Distanz der dem Moment einzig angemessene
Ausdruck des Glaubens, und der Bericht davon für den Erzähler, der ohne jenes Stillhalten nie erzählt
hätte, kein Wagnis, sondern selbstverständliche raison d'être. Hier unsere kritische Distanz, Ironie und
Widersprüchlichkeit finden zu wollen, ist höchstens auf dem Wege der Allegorie möglich (zu S. 63).

Wenn sich heute die Wissenschaft der biblischen Berichte bemächtigt hat, so ist ihr auch in diesem
Punkt der Mythus vorausgegangen. Das ist so bedeutend oder so unbedeutend wie die Tatsache, dass

die Bibel von Menschenhand geschrieben ist. Man mag im sterbenden Christus auf dem Hintergrund
einer solch mythisierenden Trinitätslehre die letzte Konsequenz dieses Prozesses sehen (S. 73, 92 in
Verbindung mit den Begriffen "Verhängnis" und "Schicksal", vgl. S. 72f.). Dann wird freilich die

Auferstehung Jesu, ja gerade die Auferstehung, zu einem antimythischen Ferment. Die mythische
Komponente im A.T., so sehr sie uns Heutigen wie alles Mythische ob seines Integrationsvermögens
(S. 13, 22, 34, 41, 42, 45, 66, 88) anzusprechen vermag, wird ihre Faszination verlieren; denn in der

Tat, sie ist kein "Spezifikum der alttestamentlichen Religion" (S. 54).
"Die Freisetzung der menschlichen Vernunft und das Bewusstsein geschichtlicher Vollmacht haben

nun freilich Auswirkungen gezeitigt, die den Menschen einer bislang unerhörten Situation auslieferten.
Wir werden zum Opfer einer prometheischen Schuldverstrickung" (S. 81). Zuviel der Ehre für unsere
Zeit. Die angebliche Hybris entpuppt sich als schmachvoller Ungehorsam. Es ist ein Unterschied, ob

göttliche Aktionen oder menschliche Situationen mythisiert werden. Wer nostalgisch in die

mythischen Wurzeln der Neuzeit verliebt ist, der wird - das zeigt eine aufmerksame Lektüre der

vorliegenden Studie - anderswo besser bedient sein als bei der jüdisch-partikulären Bibel. Aber wer
wollte sich blenden lassen? "Fürchtet euch nicht, steht und seht die Hilfe des Herrn! "

Thomas Willi, Eichberg, Kt. St. Gallen

Othmar Keel, Die Weisheit spielt vor Gott. Ein ikonographischer Beitrag zur Deutung des mesahäqät in
Sprüche 8,30f. Freiburg, Univ. Verl., und Göttingen, Vandenhoeck, 1974. 78 S.

Diese interessante, gut geschriebene, mit instruktivem Bildmaterial versehene kleine Studie befasst
sich mit einer problematischen Stelle aus dem 8. Kapitel der Sprüche. In diesem Kapitel, in dem sich
die Weisheit als Lehrerin empfiehlt, rühmt sie sich zur Unterstützung dieser Empfehlung in den Versen
22-31 dessen, Erstling der Schöpfung zu sein. In diesem Zusammenhang bilden ein exegetisches
Problem die Verse 30 und 31, in denen die beiden Begriffe 'ämön und mesaheqet nebeneinander
stehen. Unter der Voraussetzung, dass 'ämön ein "Hätschelkind" bedeutet, schien die Übersetzung
"Spielen" angemessen. Aber es ist dem Verfasser unbedingt zuzugeben, dass gegen diese Erklärung
schwere Bedenken bestehen. Nach eingehender Darlegung der exegetischen Probleme und der
verschiedenen dazu vorgetragenen Lösungsversuche entfaltet Keel seine Deutung auf Grund der

ägyptischen Bildwiedergaben von Gestalten, die vor der Gottheit zu deren Belustigung spielen. Er sieht

in der spielenden Weisheit eine Version der Göttin Ma'at. Abschliessend wird die Bedeutung der
tanzenden Weisheit im Ganzen von V. 22-31 besprochen. Letzten Endes meint es, dass die Schöpfung
das Werk eines vergnügten Gottes ist, und dass übermütige Heiterkeit und untödliche Lebensfreundlichkeit

dem All zugrunde liegt (S. 72). Von den Darlegungen her fallen sehr interessante, unbedingt zu
bedenkende Seitenlichter mindestens auch auf 2. Sam. 6. Dass 2. Sam. 6 allerdings als belustigendes
Spiel zu verstehen sei, leuchtet mir nicht recht ein. Ich würde die Stelle und ebenso Ps. 104,26 als

depossediertes Chaosmotiv betrachten. Eine Schwierigkeit wäre noch der zeitliche Abstand von Spr. 8



Rezensionen 307

und dem ikonographischen Material, das Keel darbietet; aber sie wäre nicht unüberwindlich. Jedenfalls

wird man den Anregungen sehr gründlich nachsinnen und Keel für sie dankbar sein.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

Birger Olsson, Structure and Meaning in the Fourth Gospel. A Text-Linguistic Analysis of John
2,1—11 and 4,1-42. Coniectanea Bibl. N.T., 6. Lund, Gleerup, 1974. 328 S.

Das vorliegende Buch stellt den Versuch dar, auf dem Weg sprachanalytischer Textforschung
einerseits die Möglichkeit zu eröffnen, unter der Vielfalt vorliegender Deutungen der zwei in der
Überschrift genannten Texte die richtige Wahl zu treffen oder mehrere von ihnen zur richtigen
Auslegung zu verbinden, anderseits weitere linguistische Untersuchungen johanneischer Texte

anzuregen und so aus dem Engpass der Johannesforschung herauszuführen. Olsson wirft ihr vor, bisher
fast ausschliesslich überlieferungsgeschichtlich, redaktionsgeschichtlich und religionsgeschichtlich
gearbeitet zu haben. Er will im Gegensatz dazu textlinguistisch vorgehen. Sein Ausgangspunkt sind
zwei geschlossene Modelltexte, ein Erzähltext und ein Gesprächstext, die nicht schichtanalytisch,
diachronistisch, sondern ganzheitlich, synchronistisch untersucht werden sollen, solange sich dieser

Weg als gangbar erweist. Dabei stützt sich Olsson weniger auf strukturanalytische Grundsätze
französischer Herkunft als auf sprachwissenschaftliche Forschungen der letzten zehn Jahre im
deutschen und amerikanischen Raum. Ihm geht es nicht um translinguistische und geschichtslose
Erzählstrukturen, sondern mit Wolfgang Dressler und andern um Sinn, Syntagmatik und geschichts-

bezogene Pragmatik geschlossener Textzusammenhänge. Mit Eugene Nida und Charles Taber will er
auf den Rahmen der Texte, innere Übergänge, Bezüge zu Raum und Zeit, logische Verknüpfungen,
Rollenträger, Vordergrund und Hintergrund von Personenwechseln und Ereignisabfolgen, auf
Anmerkungen und Wertungen des Verfassers achten, zusätzlich aber durch geschichtliche und

sprachliche Untersuchungen auch den Graben zwischen damals und heute überbrücken. Das Ziel seiner

Kleinarbeit ist das Ganze und sein Gesamtsinn. Das Wesen der Sprache ist für Olsson Umsetzung von
Sinn zu Laut. Deswegen ist es seine Absicht, von der Textkonstitution zur Botschaft des Textes, die
der Verfasser mitteilen wollte, vorzudringen und seine literarische Art, den Texttyp, den jener zum
Ausdruck seiner Botschaft wählte oder schuf, genau zu bestimmen.

Olsson führt im Hauptteil seiner Arbeit das angekündigte Programm folgerichtig durch und erreicht
die gesteckten Ziele weitgehend. Jedenfalls erweist sich seine Untersuchung als fruchtbar und höchst
anregend. Er arbeitet manche Feinheiten des Textes heraus, auf die man bisher kaum oder zu wenig
geachtet hatte. Überzeugend werden die Strukturzusammenhänge der beiden Texte herausgestellt,
während andere Ergebnisse anfechtbar erscheinen.

Was die Kanaerzählung Joh. 2,1-11 angeht, glaubt Olsson nachweisen zu können, dass sich hier im
ersten von Jesus gewirkten Zeichen das Gesamtwerk Jesu spiegle, das in den Ereignissen der
Leidensstunde gipfelt, sich aber auch über die Zeit vor und nach der "Stunde" erstreckt. Alle drei
Zeitabschnitte sind, wie Olsson annimmt, in der Kanaerzählung gegenwärtig. Ihre wesentliche
Botschaft erkennt er darin, dass sich Jesus durch die Verwandlung von Wasser in Wein als Sohn Gottes
erweist, der die Getreuen des alten Bundesvolkes in Glaubende des neuen Bundesvolkes wandelt. Diese

Botschaft wird von Olsson den zahlreichen Symbolverweisen der Erzählung und ihren Bezügen auf
1,19-51 entnommen und durch den "Sinairaster", der über der ganzen Erzählung wie auch über
1,19-51 liegen und sie motivlich und sprachlich mitgestalten soll, abgesichert. Ist das richtig gesehen,

so geht es in unserer Erzählung - entsprechend der alttestamentlichen und frühjüdischen
Sinaiüberlieferung - letztlich um die Hochzeit Gottes mit dem eschatologischen Israel. Abschliessend
wird die Frage des Texttyps geklärt. Joh. 2,1-11 ist ein stark symbolträchtiger Erzählungstext, der
doch nicht auf eine Allegorie hinausläuft, sondern seine erzählende Eigenart durchhält.

Olsson wendet seine Arbeitsweise mit Erfolg auch auf Joh. 4,1-42 an. Als Thema dieser Erzählung
arbeitet er überzeugend die Eingliederung der Samaritaner in das Gottesvolk des Neuen Bundes heraus.
Die Samaritanerin stellt ihr Volk dar, das der Offenbarung Jesu Christi begegnet und in Treue zum
Glauben seiner Väter sich zum Glauben an den Heiland der Welt durchringt. So sammelt Jesus Christus



308 Rezensionen

das zerstreute Israel und vereinigt die Getreuen aus Juda und Ephraim zum neuen Gottesvolk. Der
ganze Text wird in Entsprechung zu 2,1 — 11 wieder als symbolträchtige Erzählung bestimmt, diesmal
durchwirkt mit längern Gesprächsabschnitten. Erzählende und verweisende Ebene sind miteinander
verwoben und nicht leicht zu trennen. Die Erzählung ist stärker gerastert als 2,1 — 11. Als Raster dienen
das Thema des Gesamtwerkes Jesu Christi und mehrere Schritthemen, an welche die frühjüdische und
die samaritarische Überlieferung angeknüpft, so das Thema des Brunnens, das der Sammlung der
Zerstreuten und das der Vereinigung von Juda und Ephraim.

Anlass zur Auseinandersetzung mit Olsson dürfte vor allem seine Auffassung der "Stunde" bieten.
Meines Erachtens verlagert er das Gewicht der Texte zu stark auf den Zeitabschnitt des Erhöhten. Das

irdische Wirken Jesu wird verflüchtigt. Das Grundthema des Evangeliums, die Menschwerdung des

Logos und sein endzeitliches Heilswirken in der Sarx, geht in der Sicht Olssons unter. Der irdische
Jesus ist nur noch Sämann, nicht mehr Schnitter. Die Ernte findet ausschliesslich nach Ostern statt,
das Heil ist nur nachösterlich Gegenwart. Damit wird das Werk als Evangelium unglaubwürdig. Sein
Verfasser hätte eine johanneische Apostelgeschichte schreiben sollen.

Eugen Ruckstuhl, Luzern

Engelbert Kirschbaum, Die Gräber der Apostelfürsten St. Peter und St. Paul in Rom. Mit einem

Nachtragskapitel von Ernst Dassmann. 3., neu bearb. und erw. Aufl. Frankfurt/Main, Societäts-

Verlag, 1974. 294 S„ 40 Tafeln, 56 Abb. im Text. DM 38.-.

Prof. Dr. Dr. Engelbert Kirschbaum (1902-1970), Jesuitenpater, Theologe, Archäologe und

Kunsthistoriker, zuletzt Lehrer an der Päpstlichen Gregorianischen Universität in Rom, war
massgeblich beteiligt an den von Papst Pius XII. angeordneten, von 1940 bis 1949 und seit 1953

durchgeführten archäologischen Untersuchungen der Konstantinsbasilika und des Petrusgrabes in
Rom. Sein 1957 in erster, 1959 in zweiter Auflage erschienenes Standardwerk über die Gräber der

Apostel Petrus und Paulus braucht hier nicht mehr vorgestellt oder kritisiert zu werden; schon längst
ist die zweite Auflage vergriffen, aber Krankheit und Tod des Autors verhinderten die notwendig
gewordene Neubearbeitung.

Jetzt hat sich in Prof. Dr. Ernst Dassmann (Bonn), bekannt durch seine Münsteraner Habilitationsschrift

über "Sündenvergebung durch Taufe, Busse und Martyrerfürbitte in den Zeugnissen
frühchristlicher Frömmigkeit und Kunst" (1973), ein Fachmann gefunden, der die Neuauflage betreut
und durch ein Nachtragskapitel (VII. Ist Petrus wirklich darin? S. 223-248) auf den gegenwärtigen
Stand der Forschung gebracht hat.

Der von Engelbert Kirschbaum stammende Text, gegenüber der zweiten Auflage nicht verändert,
umfasst wiederum sechs Japitel: I. Die Totenstadt unter dem Petersdom (S. 15—47), II. Auf der Suche

nach dem Petrusgrab (S. 48-94), III. Eine Kritik der Kritiker (S. 95-122), IV. "Und sein Grab wird
ruhmvoll sein" (S. 123—171), V. Das Grab des Völkerapostels (S. 172-203), VI. Die Gebeine der

Apostelfürsten (S. 204-222). Eine Zeittafel stellt die Daten des Petrusgrabes bis zum Abbruch der

alten Peterskirche zusammen (S. 249f.); auf einen umfangreichen Anmerkungsteil (S. 251-286; davon

zu Kap. VII S. 282-286) folgt ein ausführliches Sachwortverzeichnis (S. 289-294). Kirschbaums

Darstellung, wissenschaftlich korrekt, bei aller Ehrfurcht vor der kirchlichen Tradition kritisch und

zurückhaltend, informiert den Leser allgemeinverständlich über die Geschichte der römischen

Apostelgräber und -reliquien von der Spätantike bis zur Gegenwart. Instruktive Text- und

Tafelabbildungen veranschaulichen die flüssig, nicht selten im Stile des Augenzeugenberichts
geschriebenen Ausführungen.

Das Nachtragskapitel Dassmanns referiert zunächst die wichtigsten Punkte des Buches von
Margherita Guarducci, Le reliquie di Pietro sotto la Confessione della Basilica Vaticana (1965), sowie

der Entgegnungen Kirschbaums von 1965 und 1966, besonders Kontroversen um das Petrusgrab:
Stimmen der Zeit 178 (1966). Dassmann mahnt gleich Kirschbaum zur Vorsicht gegenüber Guarduccis

Hypothese, es handle sich bei den Skelettresten aus dem Hohlraum in der sogenannten Graffiti-Mauer
um die authentischen Gebeine des hl. Petrus; er hält die Identität jedoch für möglich, obgleich dann



Rezensionen 309

die berühmte Schädelreliquie im Apostelziborium der Laterankirche unecht sein muss (S. 243-247).
Letzte Sicherheit über die Petrusreliquien wird nicht mehr zu erzielen sein (S. 246f.). Auch Dassmanns

Nachtrag verbindet in glücklicher Weise wissenschaftliche Akribie, kirchlich-religiöses Interesse und

Allgemeinverständlichkeit.
So wird das vorliegende Buch zu einer vorzüglichen Einführung in die archäologisch-kunstgeschichtlichen

Probleme der stadtrömischen Petrus- und Paulusverehrung, zumal die Anmerkungen
Spezialliteratur zitieren. Von formalen Versehen fiel mir nur auf, dass auf dem Rand von S. 225 der
Abb.-Hinweis "Tf. 10" vermutlich "Tf. 23" heissen müsste. Angenehm berührt den protestantischen
Leser die Nüchternheit des abschliessenden Urteils: "Wichtiger als das Vorzeigen von Knochen dürfte
es für Pilger und Beter sein, den Ort zugänglich zu machen, wo das Tropaion-Siegeszeichen die

Erinnerung an das Zeugnis des Apostelfürsten wachhält und die Verbindung mit der bis ins
2. Jahrhundert nachweisbaren Petrusverehrung herstellt" (S. 248).

Otto Böcher, Mainz

Pier Cesare Bori, Chiesa Primitiva. L'immagine délia communità delle origini - Atti 2,42-47; 4,32-37
- nella storia della chiesa antica. Testi e ricerche di scienze religiose pubblicati a cura dell'Istituto
per le scienze religiose di Bologna, 10. Brescia, Paideia Editrice, 1974. 307 S. L. 5000.

Die Auslegungsgeschichte ist ein junger Zweig der patristischen Forschung. W.-D. Hauschild hat
eine Auswahl der vorliegenden Arbeiten in einem Literaturbericht kritisch besprochen1. Er betont mit
Recht, dass auslegungsgeschichtüche Untersuchungen nur dann die historische Forschung bereichern
können, wenn Texte gewählt werden, welche in kirchen- oder theologiegeschichtlicher Hinsicht
Geschichte gehabt oder gemacht haben. Die zwei Stellen aus der Apostelgeschichte, denen sich Bori
zuwendet, sind Texte, deren Geschichte zu untersuchen sich lohnt. Die zwei Summare Apg. 2,42-47
und 4,32—37 haben in der Geschichte der Alten Kirche und durch die Jahrhunderte hindurch bis
heute eine grosse Wirkung gehabt. Die Erinnerung an die Urkirche, vor allem die Beschreibung ihres
Lebens in der Apostelgeschichte, war im Lauf der Kirchengeschichte immer wieder eine Art Modell,
ein Beispiel, ein Ideal, bisweilen sogar eine Art Mythus. Vor allem in Krisenzeiten hat sich die

Möglichkeit einer Rückkehr zu den Ursprüngen mit immer neuer Kraft der Kirche nahegelegt (S. 11).
Bori möchte nicht nur einen Beitrag zur Geschichte der Exegese, sondern auch zur Geschichte der

Ekklesiologie geben. Er unterscheidet drei Hauptgruppen von Texten: Texte mit vorwiegend
ekklesiologischem Inhalt; solche, die in erster Linie auf das geistliche Leben des einzelnen bezogen
sind; schliesslich Texte, die um die Vorstellung einer monastischen Bruderschaft kreisen. Nach einer
gründlichen Untersuchung der verschiedenen, chronologisch geordneten Texte hält Bori in seinen

interessanten Schlussbetrachtungen einige für die patristische Interpretation der beiden Stellen aus der

Apostelgeschichte charakteristische Gedankenverbindungen fest (S. 18 3ff.). Da ist einmal die

Verbindung zwischen der Urgemeinde und dem paradiesischen Zustand, dann die Verbindung der

einmütigen Gemeinschaft der ersten Christen mit dem deuteronomistischen Idealbild der israelitischen
Volksgemeinschaft. Von grosser Bedeutung ist schliesslich die Verbindung zwischen dem Idealbild der

Urgemeinde und der Aufforderung zum Verzicht, zur freiwilligen Armut. Exemplarisch in ihren
Interpretationen sind Cyprian und Origenes. Cyprian stellt seiner ganzen Kirche die Urgemeinde als

Ideal vor Augen und fordert sie zur Rückkehr zu den Anfängen, zur Einheit auf (S. 190f.). Origenes
hingegen vertritt eine in erster Linie individuelle, asketische Lektüre der beiden zur Diskussion
stehenden Stellen. Der Akzent liegt für Origenes auf der Beziehung des Einzelnen zu Gott, seiner

Rettung durch Erkenntnis. Jedem Christen steht die Möglichkeit offen, in seinem geistlichen Leben in
der ihm entsprechenden Weise sich die Werte zu eigen zu machen, die die apostolische Gemeinschaft
verkörperte (S. 61; 190f.). Besonders interessant ist der Abschnitt, in dem Bori zeigt, wie das

lukanische Bild der Urgemeinde als Modell für das mönchische Leben gedient hat (S. 152-178).

W.-D. Hauschild, Der Ertrag der neueren auslegungsgeschichtlichen Forschung für die Patristik:
Verkündigung und Forschung 1 (1971), S. 5-25.



310 Rezensionen

Ist es im Rahmen einer Untersuchung wie der vorliegenden möglich, den Aussagen eines jeden der
zitierten Väter zu einer bestimmten Bibelstelle gerecht zu werden? Können nicht vielmehr die jeweils
herangezogenen Texte ihre ganze Aussagekraft nur im Kontext der Theologie eines bestimmten Vaters
gewinnen? Ein Beispiel, um das Gesagte zu exemplifizieren: die These, dass für Johannes
Chrysostomos Eleemosyna im wesentlichen ein Mittel der Askese sei (S. 106), lässt sich wohl aus

einigen chrysostomischen Texten ableiten, wird aber unhaltbar, sobald das gesamte Werk des

Chrysostomos befragt wird. Denn dann zeigt sich, dass das von Bori herausgestellte Verständnis von
Eleemosyna nur ein Aspekt unter vielen ist und dass Eleemosyna für Chrysostomos eine weit
umfassendere Bedeutung hat, als die Bemerkungen Boris ahnen lassen.

Sehr wertvoll ist die Sammlung von Zitaten aus den Schriften der Väter des 2. bis 5. Jahrhunderts
zu den beiden Apg.-Stellen, die Bori seiner Untersuchung angefügt hat (S. 211 — 287). Dieses Inventar
von Texten, das Bori durchnumeriert hat und auf das er ständig verweist, ist bei der Lektüre seines

Buches hilfreich. Es wird darüber hinaus auch Forschern, die mit einer anderen Fragestellung an die
beiden Bibelstellen herangehen, von Nutzen sein. Die Sammlung ist erstaunlich umfassend.

Vollständigkeit ist bei solchen Textzusammenstellungen wohl kaum zu erreichen. Bei Johannes

Chrysostomos z.B. fehlt ein Text, der auch erwähnt zu werden verdient: Horn. 67 in Gen. 33,3 (Patr.

gr. 53,309f.). Hingewiesen sei noch auf einen störenden Druckfehler auf S. 233: Chrysostomos, in
Matt, hom 21,1 findet sich in Patr. gr. 57, nicht 37.

Rudolf Brändle, Buus, Kt. Basel-Land

S. Dockx (éd.), La portée de l'Eglise des Apôtres pour l'église d'aujourd'hui. Bruxelles, Office
International de Librairie, 1974. 130 p.

Publié sous les auspices de la revue Istina, ce livre réunit les actes du Colloque Oecuménique de

Bologne tenu en 1973 sous le patronnage de l'Académie Internationale des Sciences Religieuses. Trois
grands problèmes y sont abordés. Le premier est celui de la normativité de l'Eglise des Apôtres: on
doit poser au centre la conférence de P. Bonnard qui esquisse la normativité du Nouveau Testament et

l'exemplarité de l'Eglise primitive (pp. 20-30); on lira ensuite avec profit les réflexions vigoureuses de

W. Pannenberg (Que peut signifier pour les Eglises séparées de se référer à un passé commun?

pp. 6-12) et de J. L. Leuba (Qui signifie pour des Eglises divisées de faire appel à un passé commun?

pp. 13-19); on notera également les contributions de P. C. Bori (La référence à la communauté de

Jérusalem dans les sources chrétiennes de l'Orient et de l'Occident jusqu'au V siècle, pp. 31-48) et de

Mgr Damaskinos (La disponibilité au Saint Esprit et la fidélité aux origines d'après les pères grecs,

pp. 49-64). Le deuxième problème est celui qui touche à la signification et au statut même de

l'institution ecclésiale: c'est surtout dans les contributions de J. D. Zizioulas (La continuité avec les

origines apostoliques dans la conscience théologique des Eglises orthodoxes, pp. 65-94) et de G.

Alberigo (Forma ecclesiae dans l'humanisme chrétien en particulier chez Nicolas de Cusa,

pp. 111-129) qu'on trouvera cette thématique; toutefois les conférences de Pannenberg, Leuba,
Bonnard et von Allmen sont également enrichissantes. Le troisième problème est celui des degrés du
ministère et revient à J. J. von Allmen de poser avec vigueur, compétence et modestie les questions
décisives en ce domaine (L'église réformée du XVIe siècle et l'église ancienne, pp. 95-110). Un
éditorial signé Istina aide la lecture en posant quelques jalons de solution (pp. 3-5). Il s'agit d'un livre
d'une rare qualité; rien n'est inutile; tout est bien documenté; sans doute dans le long chemin de la

recherche oecuménique c'est une réflexion de marque qu'on doit nécessairement lire, étudier et aussi

compléter.
Aldo Moda, Torino



Rezensionen 311

S. Dockx (éd), Les sacrements d'initiation et les ministères sacrés, Paris, Fayard, 1974. 269 pp.

Ce livre présente les actes du colloque oecuménique de Tübingen organisé par l'Académie
Internationale des Sciences Religieuses en 1974. Après une introduction de S. Dockx (pp. 7-12), une
première partie traite des sacrements de l'initiation chrétienne dans un cadre général: P. Smulders nous
renseigne sur l'évolution de la théologie sacramentaire catholique, axant son exposé sur le renouveau
opéré par Casel, Schillebeeckx, Rahner et sur une interprétation intégrale du Concile de Trente
(pp. 13-58); de son côté J. C. de Satge nous renseigne sur la problématique de la Réforme, surtout
d'un point de vue anglican, structurant son exposé autour de la relation entre baptême et salut

personnel (pp. 73-96); enfin E. Schlink propose quelques réflexions sur le pédobaptisme
(pp. 245-259). Une deuxième partie rélie la problématique des sacrements d'initiation à celle des

ministères: S. Dockx étudie le baptême d'eau (identifié avec le baptême chrétien) et le baptême dans

l'Esprit (identifié tout court avec la confirmation) comme fondements de la hiérarchie des ministères
sacrés (prêtre et évêque, pp. 119-147); pour sa part, E. Schweizer traite du baptême et de la Ccne
dans la littérature johannique (pp. 163-178). Enfin une troisième partie aborde le problème des

ministères: c'est M. Thurian qui nous parle du ministère au sein du sacerdoce universel (pp. 189-206)
et c'est P. L'Huillier à noter la différence de pouvoir entre prêtre et évêque d'après la katastase

(pp. 219-235). Exception faite par l'intervention de Schweizer, ces rapports sont décévants; celui de

Dockx laisse simplement rêveur par son esprit systématique et par son manque de nuances; enfin on
est étonné que nulle part on aborde la solution des généralisations hâtives. Par contre, les discussions
sont excellentes (une fois n'est pas coutume! ): on remarquera surtout les interventions de J. J. von
Allmen, W. Pannenberg, E. Käsemann, H. Riesenfeld, R. Schnackenburg, H. Küng, J. Ratzinger et

l'ensemble des pp. 97-118 (contribution essentielle au problème du pédobaptisme), pp. 148-161 (sur
des questions méthodologiques soulevées par le rapport de Dockx), pp. 178-187 (sur l'interprétation
néotestamentaire des ministères).

Aldo Moda, Torino

Alfons Heilmann und Heinrich Kraft, Texte der Kirchenväter. Eine Auswahl nach Themen geordnet.
1.-4. Textbände. 5. H. Kraft, Kirchenväterlexikon und Register. Sonderausgabe. München, Kösel,
o.J. 663 + 592 + 732 + 638 + 765 S. Paperback in Schuber. DM 60.-.

Von dem 1963 erschienenen Werk liegt hier eine handliche und preiswerte Taschenbuchausgabe
vor. Die meisten Übersetzungen wurden der katholischen "Bibliothek der Kirchenväter" (1911-1938)
entnommen und sprachlich leicht modernisiert. Ausserdem stammen einzelne Übersetzungen aus
modernen Darstellungen, jedoch werden diese nur pauschal in einer gemeinsamen Verlagsliste am Ende

jedes Bandes ohne Hinweise auf die Texte genannt. Für den Gebrauch etwas hinderlich ist auch der
Verzicht auf die griechischen und lateinischen Originaltitel der Vätertexte sowohl in den Textbänden
wie auch im Register (im Lexikonteil stehen nur lateinische Titel). Das wissenschaftlich orientierte
Kirchenväterlexikon bietet für nicht Eingeweihte allzu spärliche chronologische und geographische
Angaben, enthält aber ein imposantes und interessantes Material zu über 800 Verfassern, Sammlungen
und Bewegungen. Register der Sachen und Namen, der Bibelstellen und Vätertexte erleichtern sonst
die Benützung dieses Sammelwerks, das eine reiche Fundgrube für Theologen und Historiker bildet.

Bo Reicke, Basel



312 Rezensionen

Hans Scholl, Calvinus catholicus. Die katholische Calvinforschung im 20. Jahrhundert. Mit einem
Geleitwort von A. Ganoczy. Ökum. Forsch., 1,7. Freiburg, Herder, 1974. 240 S.

In Parallele zur umfangreichen Erforschung Luthers wie zur schmalen Beschäftigung mit Zwingli
gibt es eine breit gefächerte, aber noch nicht nach allen Seiten systematisch betriebene Auseinandersetzung

mit Calvin seitens katholischer Forscher vornehmlich im niederländischen, französischen und
deutschen Sprachbereich. Nach einer Skizzierung des katholischen Calvinbildes vom 16. bis zum
ausgehenden 19. Jahrhundert referiert und reflektiert diese Arbeit die katholische Calvinforschung der
letzten siebzig Jahre. Die Beurteilung Calvins durch katholische Forscher erfuhr in diesem Zeitraum
eine grundlegende Wandlung. Unter antimodernistischen, neuthomistischen Vorzeichen steht am
Beginn der Berichtszeit ein gegenreformatorisches Bild Calvins, das noch bis in die fünfziger Jahre
nachwirkt. Die an Thomas von Aquin orientierte Sicht Calvins vermochte jedoch zunehmend mehr der
Person und dem Werk des Reformators positive Züge abzugewinnen. Schliesslich führten die Aussagen
des zweiten Vatikanischen Konzils zu einer in ökumenischem Geist betriebenen Beschäftigung mit
Calvin. Diese Gesamttendenz in der Einstellung katholischer Forscher zu Calvin wird aus einer
souveränen Beherrschung der Literatur entwickelt. In einem weiteren Arbeitsgang wird dieses Ergebnis
überprüft hinsichtlich der Beschäftigung mit den wichtigsten Lehrstücken der Theologie Calvins. Dabei
ergibt sich, dass insbesondere die Gotteslehre und Christologie, die Lehre von der Kirche, ihren
Ämtern und die Sakramentenlehre die Schwerpunkte katholischer Beschäftigung mit Calvin sind,
während andere Lehrpunkte nur am Rande erwähnt oder, wie die Eschatologie, gänzlich bisher

übergangen werden. So könnte man die in vielen Stücken gerade erst aufgenommene katholische
Calvinforschung in ihrem Interesse dahingehend charakterisieren, dass sie Calvin befragt, ob und wie

von ihm in der Gegenwart eine Hilfestellung für die Erneuerung der Kirche in ökumenischem Geist
erwartet werden kann. Mit dieser Intention ist forschungsgeschichtlich verknüpft die Aufhellung des

theologiegeschichtlichen Standortes von Calvin in Kontinuität oder Diskontinuität zu altkirchlichen
oder mittelalterlichen Schulmeinungen und Lehrentscheidungen. Gerade in dieser Themenstellung
erfährt die protestantische Calvinforschung grosse Bereicherung. Zur Diskussion steht dabei etwa die

Meinung, dass Calvin in bestem Sinne ein katholischer Reformtheologe war, der deswegen zum
Reformator wurde, weil ihm rechte katholische Theologie von seinen mediokren Zeitgenossen nicht
vermittelt werden konnte. Diese Berner Habilitationsschrift ist eine faire Darstellung wie ein sachlich

geführtes Gespräch mit den katholischen Gelehrten über ihre Forschungsergebnisse, ohne dabei eine

unkritische Einstellung zur protestantischen Calvin-Forschung vermissen zu lassen. Wertvoll sind die

Rückfragen an alle vorgestellten Positionen; sie decken dogmatische Prämissen oder offene Fragen der

Forschung auf. Gerade bei der Aufhellung theologischer Probleme zeigt der Verfasser etwas von jener
ökumenischen Haltung, die uns ein Stück der Hoffnung zu sein scheint, mit der katholische Forscher
sich Calvin stellen: Die Zukunft der Kirche gewinnen durch theologische Aufarbeitung ihrer
Spaltungsursachen.

Heiner Faulenbach, Bonn

Jörg Baur, Freiheit und Emanzipation. Ein philosophisch-theologischer Traktat. Stuttgart, Calwer
Verl., 1974. 45 S. DM 6.80.

Der an der Evangelisch-theologischen Fakultät München dozierende Verfasser analysiert scharfsinnig

den Begriff der Freiheit in der Philosophie der Neuzeit.
Spinoza und Hobbes verstanden Freiheit als Selbstbezug und Selbsterhaltung, aber das bedeutet

eine Abstraktion, die von der Wirklichkeit wegführt. Vielmehr haben nach Hegel "Philosophie und
Glaube das Wort Gottes zur einzigen Grundlage und die Vernichtung der gefallenen Natur, die

Erlösung von der Natur, zum Zwecke" (S. 14). Die an Marx und Freud anknüpfende Philosophie der

Emanzipation führt auch zum Verlust des emanzipatorischen Subjekts (S. 22). Allein in Christus ist
"die Geschichte kollektiver und abstrakt subjektiver unfreier Selbstverwirklichung gewendet" (S. 40).

Bo Reicke, Basel



Rezensionen 313

Ernst Staehelin, Die Christentumsgesellschaft in der Zeit von der Erweckung bis zur Gegenwart. Texte

aus Briefen, Protokollen und Publikationen. Theologische Zeitschrift, Sonderband 4. Basel,

Friedrich Reinhardt, 1974. 737 S.

Der Rezensent hatte bei der Besprechung des ersten Bandes, Die Christumsgesellschaft in der Zeit
der Aufklärung und der beginnenden Erweckung (1970), den Wunsch nach einer Fortsetzung des

hilfreichen Quellenwerkes geäussert. Er war freudig überrascht, dass der zweite Band so bald folgte.
Einer wissenschaftlichen Auswertung der vorgelegten Dokumente, Namens- und Literaturverzeichnisse
steht nun nichts mehr im Wege. Bei der ersten Durchsicht fällt auf, wie eng der Kontakt der

Christentumsgesellschaft zu den Vertretern der katholischen Allgäuer Erweckungsbewegung gewesen
ist. Der Kreis geht über die Namen Lindl, Gossner und Henhöfer weit hinaus. Besonders instruktiv ist
das Adressenverzeichnis von 1818 bis etwa 1836 (S. 341ff.), das die verschiedenartigsten Namen aus
dem deutschen Sprachraum und darüber hinaus enthält. Dem Herausgeber sei nochmals für die

sorgfältige Edition gedankt.
Wilhelm H. Neuser, Ostbevern b. Münster

Franz Gaar, Das Prinzip der göttlichen Tradition nach Joh. Baptist Franzelin. Regensburg, Josef

Habbel, 1973. 365 S.

Die nachtridentinische katholische Traditionstheologie hatte im Traktat "Über die göttliche
Tradition" des J. B. Franzelin, des bedeutenden Konziltheologen des 1. Vatikanums,
theologiegeschichtlich einen Höhepunkt erreicht. Es war ihm gelungen, die "göttliche Tradition im komplexen
Sinn" als substantielle Offenbarungsquelle und relevatorisches Erkenntnisprinzip einheitlich und klar
zu definieren. Die Arbeit von Gaar will in einem ersten Teil eine ausführliche Darstellung der

Traditionstheologie Franzelins bieten. - Der zweite Teil ist der Beurteilung und der Auseinandersetzung

mit dem Franzelin'schen Begriff der göttlichen Tradition gewidmet. Der Verfasser führt zu der
Einsicht, dass Franzelin den auf die präterskripturalen Offenbarungsinhalte eingeengten Traditionsbegriff

überwunden und ihn inhaltlich auf das Ganze der göttlichen Offenbarungswirklichkeit
ausgeweitet hat. Auf diese Weise entsteht ein aktiv-lebendiger, gesamt-ekklesiologischer Traditionsbegriff,

dessen dynamische Faktoren der göttliche Wahrheitsgeist und das göttlich-authentische
Lehramt der apostolischen Sukzession sind. Der pneumatisch qualifizierte Konsens des universalen
Glaubens- und Verkündigungsbewusstseins der Kirche ist erkenntnistheoretisch das Kriterium für das

Verständnis des lebendig überlieferten Besitzes geoffenbarter Wahrheit in der Kirche. Auf Grund dieses

Ansatzes deutet Franzelin die dokumentarische Tradition als gültige Erkenntnisquelle der Offenbarung
und analysiert er das Verhältnis von Tradition und Schrift. Er stellt die interpretative Funktion und
die komprehensive Priorität der göttlichen Tradition in den Vordergrund, ohne deshalb die relative
Suffizienz der Schrift abzuwerten. Die Auslegungsinstanz für das inspirierte Wort Gottes in der Schrift
ist jedoch nicht die subjektiv-formale Lehrautorität der Kirche, sondern das vom Ganzen des

Offenbarungsdepositums erfüllte und vom Geiste der Wahrheit geleitete Traditionslehramt. Schliesslich
versteht Franzelin die Dogmenentwicklung als eine objektive Explikation der in Jesus Christus und
dem urapostolischen Kerygma eschatologisch endgültig der ganzen Menschheit angebotenen Heilswahrheit

und Heilswirklichkeit in der Kirche Gottes.
Obwohl Franzelin die Rolle der Gläubigen beim Traditionsvorgang voll anerkannte, hat er doch vor

allem den aktiven Beitrag des Magisteriums hervorgehoben, so dass er in der Gefahr war, den

Traditionsbegriff ekklesiologisch-magistral überzubewerten. Diese Gefahr wird allerdings durch die

pneumatisch bedingte Konsensidee, die als Gewissheitsprinzip der Offenbarungserkenntnis funktioniert,

grösstenteils behoben.
Der Verfasser verspricht uns für einen später erscheinenden zweiten Band seines Werkes eine

theologiegeschichtliche Einordnung des Franzelin'schen Traditionsbegriffs so wie eine Konfrontation
dieses Begriffs mit seiner Wirkungsgeschichte im Ausgang des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts
bis in die Gegenwart.



314 Rezensionen

Gerade diese Konfrontation dürfte das ganze Werk zu einem entscheidenden Beitrag zur heute auch
ökumenisch noch sehr aktuellen Diskussion um die Tradition als Offenbarungs- und theologische
Erkenntnisquelle machen.

Guido Vergauwen, Fribourg

Reinhard Göllner, Der Beitrag des Romanwerks Gertrud von le Forts zum ökumenischen Gespräch.
Konfessionskundl. u. kontroverstheol. Stud., 32. Paderborn, Bonifacius Druckerei, 1973. 154 S.

DM 18.-.

Die vorliegende Untersuchung befasst sich mit drei Romanen von Gertrud von le Fort: Der Papst aus

dem Ghetto. Die Magdeburgische ffochzeit und Das Schweisstuch der Veronika (1. Teil: Der römische
Brunnen; 2. Teil: Der Kranz der Engel). Sie versteht sich als ein Beitrag zum "ökumenischen
Gespräch". Göllners Interpretation ist von einem theologischen Interesse bestimmt.

Grundsätzlich stellt sich die Frage, wie weit dadurch nicht Literatur ihrer Eigenständigkeit beraubt
und theologisch beschlagnahmt wird. Dieser Schwierigkeit sucht der Verfasser durch eine "werkimmanente

Interpretation" (S. 11 u.ö.) aus dem Weg zu gehen. Eine solche Art der Interpretation
"macht die Gestalten und Strukturen der Dichtung sichtbar und stellt die Phänomene heraus, um die

es im literarischen Geschehen geht" (ebd.). Fraglich ist allerdings, ob (nur? "die Fundamentaltheologie

als die für die Interpretation zuständige Instanz" (ebd.) herbeigezogen werden darf;
jedenfalls könnte sich auch ein Psychologe mit dem gleichen Recht auf das Kriterium einer
"werkimmanenten Interpretation" berufen. Insofern der Theologe (als Theologe) Literatur liest und

interpretiert, handelt es sich doch wohl bereits um einen werktranszendenten Vorgang, wie es

Dorothee Solle dargelegt hat1.
Wenn der Verfasser sich auf die drei Romane von Le Fort beschränkt, hat das seinen Grund darin,

dass nur in ihnen die Begegnung der Christen verschiedener Konfessionen sowie die zwischen Christen
und Juden und Ahteisten ausdrücklich thematisiert wird. Das Ziel, das sich der Verfasser gesetzt hat,
fasst er zusammen in dem Satz: "Wie gestaltet Le Fort die ökumenische Bewegung, und wie versteht
sie den Christen in ihr? " (S. 14). Von dieser Fragestellung her entwickelt der Verfasser seine These

von der "Stellvertretung als Partizipation" (S. 142 u.ö.), wobei die beiden Werke Der Papst aus dem
Ghetto und Die Magdeburgische Hochzeit folgerichtig von dem Doppelroman Das Schweisstuch der

Veronika her interpretiert werden, der seiner Entstehung nach (1. Teil 1928; 2. Teil 1946) die beiden
andern Romane umschliesst.

Josef Imbach, Rom

1 D. Solle, Realisation (1973), das Göllner allerdings noch nicht kennen konnte.

Helmut Groos, Albert Schweitzers Grösse und Grenzen. Eine kritische Würdigung des Forschers und
Denkers. München und Basel, E. Reinhardt, 1974. 841 S. Fr. 68.-.

Helmut Groos scheint ein Mann des Widerspruchs zu sein, und nach seiner Auffassung soll auch

Albert Schweitzer ein solcher gewesen sein. Gleich am Anfang seiner bis jetzt umfänglichsten
Darstellung von Person und Werk Schweitzers versucht er dies in einer Art von charakterologischen
Analyse in einer Reihe von 27 Punkten zu beweisen, die von der Paarung "äusserster körperlicher
Robustheit mit äusserster seelischer Empfindsamkeit" bis zur weltanschaulichen "Kontrapunktik" von
Individualismus und Vereinerleiung des Lebensbegriffs gehen. Aber während er hier mit der

Feststellung einer "bewundernswerten", alles umfassenden Einheit und Harmonie" schliesst (S. 77),
glaubt er in einem späteren Zusammenhang bei der Erörterung von Schweitzers Predigttätigkeit ihm
vorhalten zu können, dass er als Prediger "etwas sagt, das er als Denker nicht sagen könnte und würde,
ja, das dem Ergebnis seiner Bemühungen um Wahrheit und Klarheit schnurstraks widerspricht" -
allerdings "mit gutem Gewissen", wie Groos zu Abschwächung dieses Vorwurfs hinzufügt (S. 474).



Rezensionen 315

Wenn diese Behauptung sich schon im Blick auf die bereits publizierten Predigten Schweitzers -
nicht zu reden von den noch unveröffentlichten - als völlig ungerechtfertigt erweist, so ist sie

immerhin aus dem Versuch einer immanenten Kritik an Schweitzers Denken erwachsen. Bei der

Behandlung von Schweitzers Jesus- und Paulusforschung, seiner Kulturethik, religionsgeschichtlichen
und religionsphilosophischen Werken dagegen stellt er Schweitzers Positionen einfach diejenigen
anderer Forscher und Denker gegenüber, um sie als einseitig, fragwürdig, überholt und jedenfalls
"nicht christlich" zu erweisen. Diese mit Bienenfleiss zusammengetragene Zitatensammlung von
Stellungnahmen zu Schweitzers Theologie und Philosophie ist wohl das Wertvollste dieses Buches, weil
es etwas Derartiges bis jetzt noch nicht gegeben hat. Das "Ketzergericht" dagegen, das Groos -
entgegen seiner Beteuerung, dass es nicht in seiner Absicht liege (S. 493) - abhält, ist wenig
interessant, da es vom Standpunkt eines gleichzeitig zu "bewussten" und zu allgemeinen Begriffs von
"Christlichkeit" aus erfolgt.

Immerhin sei positiv vermerkt, dass er im Blick auf die nach-barthianische Entwicklung in
Schweitzers theologischem Denken den "zusammenfassenden Ausdruck für Tendenzen" sieht, "die
seit langem sichtbar und nur für einige Jahrzehnte durch andere Faktoren überlagert, jetzt überall
durchbrechen" (S. 465), und dass ihm auch eine nicht unwesentliche Wandlung in Schweitzers
Auffassung von der Bedeutung des Todes Jesu im Rahmen seiner Eschatologie nicht entgangen ist
(S. 128,467).

Mit dem, was er dagegen in breiten Ausführungen als "Lebensreligion und Wertidealismus"
(S. 666-751) mit Schweitzers Umsetzung der urchristlichen Eschatologie in eine Kulturethik
konfrontiert, dürfte er kaum Gehör finden, und mit seinem "bewussten Christentum" lässt es sich
noch weniger vereinbaren als jene.

Aber das alles hindert Groos nicht, im "abschliessenden Teil" Schweitzer noch einmal in einer Art
und Weise als Denker und Mensch zu preisen, in der er alle diejenigen, die er sonst mit Recht als

Schweitzers Ansehen schädigende Ruhmredner kritisiert, bei weitem übertrifft. So fragt man sich denn
am Anfang wie am Schluss und auf allen über 800 Seiten, was Groos mit diesem auf die
Jahrhundertfeier von Schweitzers Geburtstag erschienene Werke eigentlich gewollt habe, ob er
Schweitzer — nach bekanntem Muster — als Christ "fertigmachen" wollte, oder ob er den "Fall
Schweitzer" als ein "Musterbeispiel" hinstellen wollte für die Tatsache, dass "Haltungen und
Gesinnungen die Überzeugungen zu überleben pflegen, denen sie ihren Ursprung verdanken" (S.496).
So könnte man in Abwandlung eines bekannten Zitats von diesem Buch und seinem Verfasser wohl

sagen: "ein ausgeklügelt Buch" und "ein Mensch mit seinem Widerspruch", und in diesem Sinne

möchte seine Lektüre wohl auch anregend sein.

Fritz Buri, Basel

Eugene L. Brand, Baptism. A Pastoral Perspective. Minneapolis, Minnesota, Augsburg Publ. House,
1975. 127 S.

Der Verfasser arbeitet an führenden Stellen in der lutherischen Gottesdienst-Erneuerung in den
USA. Sein Buch fordert eine "baptismal perspective on the life of the people of God and of each
christian person" (S. 119) in gut lutherischem Sinn. Die Taufe ist danach grundlegend für die Identität
des Christen als Glied der Familie Gottes und für das gesamte kirchliche Leben; deren Beschränkung
auf eine momentary liturgical action (S. 34) soll mitverantwortlich für Individualismus, Konformität
mit der Welt und Uneinigkeit der Christen sein. Durch historische Abrisse untermauert, fordert der
Verfasser die Wiederaufnahme altkirchlicher Elemente in die Taufliturgie (Epiklese, Immersionstaufe,
Taufkleid u.a.), eine Begehung der Taufe als celebration of the congregation (S. 94) und eine

Erneuerung des direkten Zusammenhanges Taufe-Eucharistie (nicht deren Beziehung auf die
Konfirmation! Die Kindertaufe wird aus der familial or corporate nature of Christianity (S. 92)
begründet und der Vorschlag einer Liturgie, die speziell die zuvorkommende Gnade Gottes zum Inhalt
hat, zugunsten des klassischen Schemas Bekenntnis—Taufe zurückgewiesen. — Soziologische oder



316 Rezensionen

psychologische Erwägungen werden ebenso wie ökumenische Probleme nicht ausdrücklich behandelt,
und der Titel würde im ganzen besser von einer ekklesiologischen als pastoralen Sicht sprechen.

Ernst Saxer, Dübendorf, Kt. Zürich

Charles E. Curran, New Perspectives in Moral Theology. Notre Dame, Indiana, Fides Publ., 1974.
284 S. $ 8.50.

Jede noch so streng normativ gebundene Ethik wird schliesslich auf die Wirklichkeit bezogene
Urteile formulieren, m.a.W. sich situationsethisch bewähren müssen. Diesem "Schicksal" entrinnen
weder die protestantische noch die katholische Ethik. Es könnte nun der Fall sein, dass beide
Nominationen im Ringen um zeitgemässe Antworten auf unausweichliche Probleme sich in einer Lage
treffen, die man nur mit einem "bien étonnées de se trouver ensemble" bezeichnen kann. An manchen
situationsethischen Lösungen wäre dann nicht mehr das typisch "katholische" oder "evangelische" zu
entdecken.

Die Abhandlung Currans über neue Perspektiven in der Moraltheologie lenkt nun sehr bewusst in
einen solchen Raum der Begegnungsentscheidungen ein. Diese gehen allerdings so weit, dass man
evangelischerseits nur noch staunen kann, wie radikal sie sich von ihrer ursprünglichen theoretischen
Rückendeckung entfernt haben und sich nun ihren Inhalt vom "gelebten Leben", also eher

unbefangen von der Situation, vorschreiben lassen.

In einem einführenden Kapitel setzt sich der Verfasser mit der naturrechtüchen Bindung der

Moraltheologie auseinander; er distanziert sich nachdrücklich von den 1971 veröffentlichten Vorträgen
von Roger Mehl (Warfield-Lectures), die der Moraltheologie irrtümlicherweise eine monolithische
Grundlage in der lex naturalis und Abhängigkeit von veralteten päpstlichen Dokumenten vorwerfen.
Anlässlich Mehls Darstellung folgert Curran, man sei in Europa im Unterschied zu den USA nicht
genügend im Bilde über den Pluralismus ethischer Entscheidungen, welche die amerikanische
Moraltheologie kennzeichnen. Namentlich seit "Humani Generis" hätten die päpstlichen, aturorita-
tiven Proklamationen ihre Kraft eingebüsst, jeder Katholik habe das Recht auf eine eigene ethische
Meinungsbildung, er durchschaue die vielen kirchlichen Verboten in ihren auf die Physis ausgerichteten
Veranlagung und entdecke, wie damit viele Aspekte der Menschlichkeit fälschlicherweise als moralisch
schlecht abgewertet wurden. An die Stelle einer monolithischen Struktur befürwortet Curran eine

pluralistisch-existentielle für die Gesamtchristenheit. Von einer Aufspaltung zwischen mandata und
consilia kann unter diesem Aspekt keine Rede mehr sein. Eher möchte er mit Richard Niebuhr den
Glauben als eine transformierende Kraft für die ganze Kultur einschätzen; die Unterscheidung
Natur- Übernatur werde dadurch hinfällig.

Die Folgerungen dieser "radikal-christlichen" Haltung versucht der Verfasser im 2. Teil seines

Buches zu entfalten, indem er die Grundzüge einer personalistischen Sozialethik darlegt. Er stützt sich
dabei auf die Werke von Paul Henry Furfey, der seit den 30er Jahren in den USA eine führende Rolle in
der katholischen Sozialethik gespielt hat. Es handelt sich um eine "radikal-christliche" Sozialethik,
deren Richtlinien möglichst eng an die Worte der Evangelien anschliessen. Unter Führung von Kardinal
Gibbons hatte damals ein Kreuzzug für soziale Gerechtigkeit eingesetzt, nachdrücklich unter
Einschluss der Nicht-Katholiken. Namentlich Furfey's Sicht auf Jesus als "social agitator" und dessen

nachdrückliche Distanznahme den "weltlichen" Lebensformen gegenüber (es könne keinen Frieden
zwischen Christus und der Welt geben) haben Curran zu einem begeisterten Anhänger eines

christlichen Personalismus im Sinne Furfey's gemacht. Der Mensch ist gerufen, aus der Kraft einer

"supernatural charity" zu leben. Zwar soll man keinen genauen "blue-print" von Reformen erwarten,
doch bleibt wesentlich die Zusammengehörigkeit in der Liebe, die im mystischen Leib Christi, in der
Kirche, stets neu erfahren wird. Neben einer Abstinenz allem Weltlichen gegenüber und Ablehnung
jeder Kompromissbereitschaft käme es Furfey namentüch auf freiwillige Armut, Bejahung der

Gewaltlosigkeit und Anti-Rassismus an. Freilich ist sich Curran bewusst, dass die sozialethischen
Forderungen Furfeys einer eschatologischen Verwirklichung vorgreifen. Es wird von ihm allzu leicht, die
der Sünde unterworfene Beschaffenheit des Menschen und die damit gegebene Beschränktheit seines



Rezensionen 317

Handelns zu übersehen. Dennoch möchte Curran sozialethisch bei Furfey anschliessen, auch wenn zu
bedenken sei, dass das Kommen des Reiches "remains God's gracious gift" (S. 125).

Das letzte Drittel des Buches (ungefähr 100 Seiten) zieht aus dem Vorhergehenden praktische
Folgerungen bezüglich dreier Gebiete der moraltheologischen Diskussion: Schwangerschaftsabbruch,

Sterilisierung und Ehescheidung. Zu jedem Kreis wird eine Fülle amerikanischer Literatur herangezogen,

in Europa meistens unbekannt, aber auch wegen ihrer oft extrem-vermessenen Folgerungen
nicht wenig fragwürdig. Curran stellt fest, dass man unmöglich von "der" katholischen Lehre bezüglich
des Abortes sprechen könne. Nur bei Lebensgefahr der Mutter könne man zu ihren Gunsten

heutzutage von einem allgemeinen Konsens sprechen. Die Frage, wann das menschliche Leben anfange,

gehöre zu den umstrittensten, hier möchten gewisse Moralisten nicht auf den rein biologischen Aspekt
abstellen (Zeugung, Nidation usw.), sondern auf die Soziaüsierung des Junggeborenen durch Eltern
und Umgebung. Erst die soziale Anerkennung mache das Baby zum Menschen, verleihe dem Embryo
menschliche Qualität. Es sei noch kein Kind ohne die Bejahung durch die Eltern und deren

Namengebung. Dass eine derartige Theorie durch katholische Moralisten verteidigt wird, zeigt
erschütternd, wie man unter völliger Preisgabe vorhergehender sittlicher Kriterien, wie etwa das

Lebensrecht des Kindes, sich für die gänzliche Freigabe des Abortes einsetzen kann. Curran erwähnt
eine Reihe katholischer Autoren, die in Berücksichtigung der heutigen Gesellschaft keinerlei Bedenken

haben, eine Schwangerschaft "under certain somewhat broad criteria" zu beenden und, mirabile dictu,
in diesem Beschluss "a true source of moral reflection, a locus theologicus" sehen (S. 183).

Zwar ist der Verfasser mit dieser "Moraltheologie" nicht einverstanden, man würde aber doch auf
Grund seiner im 2. Teil ausgeführten radikalen Sozialethik eine andere Reaktion erwarten. Das

"gelebte Leben" spielt in der Praxis für ihn nun doch eine dominierende Rolle, die Situationsethik
räumt mit Wucht sittliche Normen, wie anfänglich bezweckt, den Evangelien abgehört, weg. Etwas
machtlos wirkt sein Gegenargument gegen die Sozialisierungstheorie, dass man dann auch alte Leute,
denen allmählich soziale Ambiance fehlt, für tot erklären könne, weil sie niemanden mehr haben, der
sich um sie kümmert. Bezüglich der Ehescheidung verlangt Curran eine Revision des katholischen
Ehescheidungsgesetzes: man soll Ehescheidung und zweite Ehe anerkennen und die Unauflösbarkeit
der Ehe als Treueversprechen der Partner betrachten, das symbolisch die Einheit Christi mit seiner
Kirche reflektiert; nur sollte man die Problematik aus der juristischen Umklammerung des kanonischen
Rechtes lösen, weil es ihm an Offenheit für den geistig-personalen Gehalt der Ehe fehlt.

Dieses Buch ist in weiter Entfernung vom "Vatikan" zustandegekommen. Es ist interessant zu
konstatieren, welche neue Einsichten die katholische Moraltheologie in ihr Programm aufzunehmen
wünscht. Ein ausgeprägter Hiatus scheint uns allerdings zwischen dem 2. und dem 3. Teil vorhanden zu
sein. Die in jenem Teil geforderte Distanz zur "Welt" wird in diesem überraschend eingeholt und
vernachlässigt. Insofern scheint uns die anfänglich geplante Begegnung mit einer protestantischen
Ethik recht fragwürdig geworden zu sein.

Hendrik van Oyen, Basel

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 27, 3 (1975): M. H. Cressey, The Meaning of the Nairobi Theme,
a Pauline Perspective (193-200); K. Koyama, "Not by bread alone ." How Does Jesus Free and
Unite Us? (201-11); K. Takeda Cho, The Weeds and the Wheat, an Inquiry into Indigenous Cultural
Energies in Asia (220—29); K. Appiah-Kubi, The Church's Healing Ministry in Africa (230-39); E. W.

Fashole-Luke, The Quest for an African Christian Theology (259-69). Internationale krichliche
Zeitschrift 65, 2 (1975): B. Spuler, Die orthodoxen Küchen, LXXI (89-119); H. A. Frei, Metanoia im
"Hüten" des Hermas, III (120-38). Judaica 31, 2 (1975): P. Schäfer, Die sog. Synode von Jabne. Zur
Trennung von Juden und Christen im 1./2. Jh. n.Ch., I (54-64); H. Becker, Die jüdische
Turnbewegung und ihr Verhältnis zum Zionismus (71-84). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz


	Rezensionen

