Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 5

Artikel: Luthers Verhéltnis zu Aristoteles, Thomas und Erasmus
Autor: Kohls, Ernst-Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878676

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

"Luthers Verhaltnis zu Aristoteles, Thomas und Erasmus

In unserer Zeit ist die Tatsache, dass sich Erasmus in allen entscheidenden
theologischen Aussagen auf Thomas von Aquin bezogen hat, durch mehrere Untersu-
chungen belegt worden' . Zugleich ist die Ablehnung, die Martin Luther dem Aquinaten —
und dessen philosophischem Gewahrsmann Aristoteles — zeitlebens hat zuteil werden
lassen, mit aller Deutlichkeit und mit begriindeten Quellenbelegen in neuen Darstellungen
wieder zutagegetreten®. Insofern muss es iberraschen, wenn jiingst ohne nihere
Begriindung ausgefithrt worden ist, ‘“‘dass Luther und Thomas ... gar nicht so weit
voneinander entfernt sind, wie es lange Zeit geschienen hatte, sondern Wesentliches
gemeinsam haben”. ‘““Von daher scheint die Differenz zwischen Thomas und Erasmus
grosser zu sein als diejenige zwischen Thomas und Luther . . .*>”

Auf Grund solcher Meinungen ist es notwendig, aus den Quellen erneut Luthers
Ablehnung sowohl des Aristoteles als auch des Aquinaten und Erasmus zu beleuchten und
die Verbindungen zwischen Erasmus, Thomas und Aristoteles wieder sichtbar zu machen.

Martin Luther hat immer wieder darauf hingewiesen, dass Werke und Wirkungen die
ungeeigneten Mittel zur Priifung des wahren, gottgeschenkten Glaubens sind. Vielmehr ist
der eigentliche Erweis und die wahre Bewahrung des Seins in Christus (vgl. Gal. 2,20; Joh.
15,1—27 und 17,20—26) das Ertragen selbst des Leidens und Verfolgtwerdens bis hin
zum Erdulden des Todes. Im Nichts, in einer nicht selbstverschuldeten Verzweiflung und
Traurigkeit und im Tode will und wird sich der geschenkte Glaube Gottes offenbaren und
in seiner ganzen Kraft erweisen. Das meint Paulus, wenn er im 1. Kor. die Propheten
Jesaja und Hosea (vgl. Jes. 25,8; Hos. 13,14) zitiert: “Der Tod ist verschlungen in den
Sieg. Tod, wo ist dein Stachel? Holle, wo ist dein Sieg? ” und dazu bemerkt: “Aber der
Stachel des Todes ist die Siinde, die Kraft aber der Siinde ist das Gesetz. Gott aber sei
Dank, der uns den Sieg gegeben hat durch unsern Herrn Jesus Christus! ” (1. Kor.
15,55—57). In diesem Sinne hat Paulus zu Beginn des 1. Kor. das Evangelium geradezu als
“Wort vom Kreuz” zusammengefasst und gesagt: “Denn das Wort vom Kreuz ist eine
Torheit denen, die verloren werden; uns aber, die wir selig werden, ist’s eine Gotteskraft”
(1. Kor. 1,18).

Das ist mehr als eine theoretische “theologia crucis”*, denn alles menschliche
Vermogen und selbst alle menschliche Fahigkeit und Theorie, das Leid zu ertragen,
werden angesichts des Todes und angesichts der Verborgenheit Gottes ginzlich belanglos.
Gott als unser personlicher Vater, Schopfer und Erhalter kann uns dann trotz der Nacht
und Verzweiflung in und um uns herum Geborgenheit, Kraft und Trost geben. Die
Erfahrungen, dass sich Gott jederzeit offenbaren kann und selbst schwerste Gefahren,
tiefstes Leid und sogar den Tod iiberwinden kann (wie das auch die Schrift bezeugt, vgl.
Jos. 1,9; Ri. 6,23—24; Joh. 16,33; 2. Kor. 1,9), sind nicht auf die Vergangenheit

1 R Padberg, Erasmus als Katechet (1958); E.-W. Kohls, Die Theologie des Erasmus, 1—2 (1966),
1, S. 10ff., 67ff., 193ff., 223ff.; 2, S. 63f.; 72f., 117f., 127f., 133f., 135f. u.o.

W. Maurer, Luther und das evangelische Bekenntnis: Kirche und Geschichte. Gesammelte
Aufsitze 1 (1970), S. 15f. u.6.; R. Scholl, Evangelische Religionsmethodik (21968), S. 80ff.; E.-W.
Kohls, Luther oder Erasmus (1972), S. 49, 56, 168ff. u.o.

B. Lohse, Marginalien zum Streit zwischen Erasmus und Luther: Luther. Zeits. der Lutherges.
46 S'1975), 5-24,8.6.

In diesem Sinne einer theologischen Theorie missversteht K. Schwarzwiller, Theologia crucis
(1970), S. 10f., die Aussagen Luthers.



290 E.-W. Kohls, Luthers Verhaltnis zu Aristoteles, Thomas und Erasmus

beschrankt, sondern konnen sich jederzeit neu wiederholen. Das Bewihren unseres
Glaubens an Gott im grossten Leid erweist sich gerade in Verfallszeiten als die eigentliche
Erprobung des Christenlebens. Aus diesem Erweis, dass Gott selbst Leid und Tod
tberwinden kann und uns auch darin in Christus nahe ist bis an das Ende der Welt,
erwéchst sogar in Krisen- und Notzeiten durch Entschlossenheit entschiedener Glaubens-
zeugen bis hin zum Erleiden des Todes eine Erneuerung der einzelnen Christen und eine
Ausbreitung des christlichen Glaubens, wie schon Tertullian gesagt hat, dass das Blut der
Christen der wahre Same der Kirche sei (‘“‘semen est sanguis christianorum™, Apologeti-
cum 50,13).

Aus dieser Uberzeugung heraus hat Martin Luther das innerste Wesen des christlichen
Glaubens und Lebens in seinem “Sermon von den guten Werken” (1520) folgendermassen
beschrieben®:

“In den Werken ist der Glaube noch gering und schwach. Man muss weiter fragen, wenn es dem
Gldubigen tbel geht an Leib, Gut, Ehre, Freunden oder was sie haben, ob sie dann auch glauben, dass
sie Gott noch wohlgefallen, und dass Gott ihre Leiden und ihre Widerwirtigkeiten, sie seien klein oder
gross, gnidiglich auch gefiigt habe. Hier ist die Kunst, zu Gott, der sich zornig stellt nach unserem Sinn
und Verstand, dennoch Zuversicht zu haben und sich bei ihm eines Besseren zu versehen, als wir
empfinden. Hier ist er verborgen, gleich wie die Braut im Hohenlied sagt (Hoh. 2,9): ‘Siehe, er steht
hinter der Wand und sieht durch die Fenster’, was soviel bedeutet: Unter den Leiden, die uns
gleichwohl von ihm scheiden wollen wie eine Wand, ja eine Mauer, steht Gott verborgen und sieht
doch auf mich und ldsst mich nicht. Denn er steht und ist bereit, in Gnaden zu helfen. Und durch die
Fenster des dunklen Glaubens lisst er sich sehen. Wie Jeremias in den Klageliedern sagt: ‘Der Herr
verwirft nicht ewig, sondern er betriibt wohl, und erbarmt sich wieder nach seiner grossen Giite. Denn
er plagt und betriibt die Menschen nicht von Herzen’ (Klag. 3,31-33). Diesen Glauben kennen viele
Menschen gar nicht, verzweifeln und denken, Gott habe sie verlassen und sei ihnen feind. Ja, sie
schreiben das Ubel den Menschen und dem Teufel zu und haben gar keine Zuversicht zu Gott, Darum
ist ihr Leiden ihnen auch allezeit drgerlich und schadlich; und doch gehen sie hin und tun etliche gute
Werke, als wenn sie gar nicht ihren Unglauben wahrnihmen. Diejenigen aber, die im Leiden das
Vertrauen und die Zuversicht zu Gott behalten, dass Gott dennoch ein Wohlgefallen an ihnen hat,
denen sind die Leiden und Widerwartigkeiten kostliche Verdienste und die edelsten Giiter, die man
sich vorstellen kann. Denn der Glaube und die Zuversicht machen alles kdstlich vor Gott, was den
anderen allerschidlichst ist, wie es vom Tod im 116. Psalm heisst: ‘Der Tod seiner Heiligen ist kostlich
geachtet in Gottes Augen’ (Ps. 116,15).”

Darauf griindet sich Luthers spédtere Aussage, dass der Glaube auf dem Nichts stehen
miisse. Zugleich liegt hier einerseits die Grundlinie von Luthers Darlegungen iiber die
Bedeutung des Kreuzes in Luthers Heidelberger Disputation vom April 1518 und
andererseits das Fundament fiir seine leidenschaftliche Ablehnung der Philosophie im
theologischen Bereich.

Die Unzustindigkeit der Philosophie fiir die Theologie hat Martin Luther im Jahre
1519 in 15 Thesen dargelegt unter der Uberschrift: “Ob die Biicher der Philosophen
niitzlich oder unniitz fiir die Theologie sind”” (Conclusiones quindecim tractantes, an libri
philosophorum sint utiles aut inutiles ad theologiam)®.

5 M. Luther, Weim. Ausg. 6, 208, 6-209, 5.
Weim. Ausg. 6, 28, 29.



E.-W. Kohls, Luthers Verhiltnis zu Aristoteles, Thomas und Erasmus 291

In diesen 15 Thesen gesteht Martin Luther grundsitzlich zu, dass die Theologie auch in
ihrer Grindung auf den hl. Geist sich dennoch der Schrift und Sprache bedient. Luther
begriisst die Wissenschaften allgemein und insbesondere die Beschiftigung mit der
Grammatik und Sprachlehre’. Freilich weist Luther schon in der 3. These die Auffassung
zuruck, dass man die Philosophie des Aristoteles deshalb studieren miisse, weil die
Kirchenlehrer und Kirchenviter diese Philosophie benutzen®. Die Uferlosigkeit und
Nutzlosigkeit der Beschiftigung mit Aristoteles erblickt Luther vor allem in der Tatsache,
dass ‘““die philosophische Auffassung des Aristoteles liber die ewige Bewegung und iiber
die Urspriinge der Dinge fiir die Theologie iberhaupt keinen Nutzen austrigt™®. An dieser
Stelle arbeitet Luther bereits den Hauptunterschied heraus, den er zwischen der
Philosophie des Aristoteles und den biblischen Grundaussagen, denen sich eine christliche
Theologie zu stellen hat, erblickt. Dieser Hauptunterschied besteht in der Annahme einer
Ewigkeit der Welt durch Aristoteles, der damii die Welt und den Bereich der Immanenz
zum alleinigen Ausgang und Inhalt aller Betrachtung gemacht hat. Mit seiner Auffassung
von der ewigen Bewegung oder von der Ewigkeit der Welt'® steht Aristoteles in krassem
Widerspruch zur biblischen Offenbarungsaussage, dass Gott die Welt aus dem Nichts
erschaffen hat (1. Mos. 1,1; vgl. Rom. 4,17). Gott ist bei Aristoteles nicht der Anfang
aller Dinge und nicht der Ausgang jeder Betrachtung und Beschreibung der Welt, sondern
diese Welt selbst.

Die ewige Bewegung in der Welt und in allen Dingen wird von Aristoteles und allen
seinen Adepten innerhalb der Theologie als selbstindige Grosse behandelt, von der jedes
Beschreiben und Nachdenken auszugehen hat. So verbindet sich mit dem Ausgangspunkt
des Aristoteles bei der ewigen Bewegung der Welt, die unabhéngig und vor Gott da ist, der
methodische Weg der aristotelischen Philosophie, bei den Dingen selbst einzusetzen, ihre
Strukturen und Gesetze zu ermitteln, die von jener inneren Triebkraft gestaltet und
getrieben werden: der Entelechie, der “gepridgten Form, die lebend sich entwickelt™, wie
wir diesen Begriff des Aristoteles mit den Worten Goethes umschreiben konnen!?.

Der Begriff der Entelechie ist fiir Aristoteles identisch mit dem der Entwicklung und
Bewegung, die in allen Gebieten des materiellen Lebens auf der Welt begegnet. Er ist
zugleich identisch mit den Strukturen und Gesetzmaissigkeiten, die im materieilen und

7 Weim. Ausg. 6, 29, 5-8: “1. Sacra theologia, etsi est doctrina divinitus inspirata, non tamen
abhorret literis et vocibus tradi.” “2. Inter omnes scientias humanitus inventas praecipue est ad
progagandam theologiam utilis grammatica.”

Weim. Ausg. 6, 29, 9-10: “3. Non ideo in Aristotele et eius philosophia studentum est, quia
terminis eisdem quandoque sancti doctores utuntur.”

Weim. Ausg. 6, 29, 21-22: *“9. Philosophia de motu infinito, principiis rerum iuxta
Aristotelem, nihil prodest ad theologiam.” Zu den Aussagen des Aristoteles vgl. die Hinweise in der
folgenden Anmerkung.

19 Vgl. die Darlegungen des Aristoteles in seiner Physik, VIII, 6, und in der Metaphysik, XII, 7.

1 J.W. von Goethe, “Urworte. Orphisch” (1817), = Goethes Simtliche Werke, hrsg. von K.
Goedeke, 1 (1885), S. 217f.:

“Wie an dem Tag, der dich der Welt verlichen,

Die Sonne stand zum Grusse der Planeten,

Bist alsobald und fort und fort gediehen

Nach dem Gesetz, wonach du angetreten.

So must du sein, dir kannst du nicht entfliehen,

So sagten schon Sibyllen, so Propheten;

Und keine Zeit und keine Macht zerstiickelt

Geprigte Form, die lebend sich entwickelt.”

Vgl. auch unten den Schluss von Anm. 37.



292 E.-W. Kohls, Luthers Verhdltnis zu Aristoteles, Thomas und Erasmus

geistigen Bereich auftreten. Da fiir Aristoteles die Welt mit der Auffassung der ewigen
Bewegung der Welt eine in sich selbst bestehende und ganz unabhingige Grosse ist, kann
Aristoteles alles Religiose und auch Gott selbst nur in der Ein- und Unterordnung unter
die Gesetze der Welt sehen. Nur in den Einzeldingen und deren Entwicklung kommt das
Gottliche zum Vorschein.

Nach Aristoteles ist Gott damit Gesetzen der Dinge und der Welt wie jeder andere
Korper unterworfen. Es gibt bei Aristoteles im einmal begonnenen Ablauf der
Weltgeschichte keine Auflosung des grundlegenden Prinzips von Ursache und Wirkung
durch einen Gott, der aus dem Nichts schaffen kann. Das Prinzip der Entwicklung, der
innewohnenden Kraft in allen Dingen, wird bei Aristoteles geradezu zum Ersatz fiir Gott,
der — wie alle Transzendenz — bei Aristoteles eine nebensichliche Rolle spielt. Die
Immanenz und Kausalitit sind das Beherrschende fiir Aristoteles — und in seiner
Nachfolge in der niitzlichen Philosophie! Die Eindimensionalitit ist das entscheidende
Grundprinzip der aristotelischen Philosophie, die damit zu allen biblischen Aussagen iiber
Gottes wunderbares und iberirdisches Handeln in Widerspruch steht.

Es ist deshalb bezeichnend, dass Aristoteles innerhalb der theologischen Aussagen, die
sich bei ihm finden, nicht von einem geschenkten, geoffenbarten Gottesverhiltnis (wie
das Alte und Neue Testament) ausgegangen ist, sondern bei der Welt selbst und ihren
Prinzipien: Stoff, Form, Zweck und ewige Bewegung.

Auf dieser immanenten Ausgangsbasis hat Aristoteles einen Beweis einer ersten
Ursache gesucht. So hat er aus der ewigen Bewegung der Welt im 8. Buch seiner Physik
(Kapitel 6) eine Bewegungsursache gefolgert, die er in einem ‘“‘unbewegten Beweger”
erblickte!?. Mit diesem kausalen Gottesbeweis des Aristoteles — spiter hat ihn Thomas
von Aquin iibernommen'® — ist der Ausgangspunkt von der Immmanenz und von der
ewigen Bewegung der Welt niemals verlassen'®. Aristoteles geht bei seinen philosophi-

12 74 den Ausfiihrungen des Aristoteles, Physik, VIII, 6, H. von Arnim, Die Entwicklung der
aristotelischen Gotteslehre (1931), Neudruck: F.-P. Hager, Metaphysik und Theologie des Aristoteles
(1969), 1-74, S.33ff. Dazu auch die nicht unkritischen Bemerkungen von A. Trendelenburg,
Logligche Untersuchungen 1 (1840), S. 337ff. .

Vgl. Thomas von Aquin, Summa Theologiae. I, 2, 2. — Den besten und gedriangtesten Uberblick
im Sinne eines eindringenden Verstehens bietet M. Grabmann, Thomas von Aquin. Eine Einfithrung in
seine Personlichkeit und Gedankenwelt (1949), bes. S. 82ff. Grabmann hat auf die Abhingigkeit des
Aquinaten von Aristoteles mehrfach hingewiesen, S. 61, 66, 92, 93, 110 u.6., und hinsichtlich des
Gottesbegriffs des Thomas von Aquin die Synthese betont, S. 92: “. .. Aristotelische Gedanken und
die Spekulation Avicennas haben mit biblischen Ideen, mit der Lehre der Patristik (Pseudo-Areopagita,
Augustin, Hilarius von Poitiers, Johannes von Damaskus), mit Anschauungen der Friihscholastik eines
Anselm von Canterbury, Bernhard von Clairvaux usw. im gestaltenden Geiste des Aquinaten sich
verbunden und ausgeglichen.” — Dass Marie-Dominique Chenu, Das Werk des hl. Thomas von Aquin
(1960), S.336ff., bei der Analyse der Summa Theologiaec und auch sonst den kausalen und
teleologischen Gottesbeweis des Thomas von Aquin iibergeht, ist eine hochst bedenkliche und
einseitige Verzeichnung der Aussagen der Theologie des Aquinaten, deren eigentliche synthetisch-
philosophische und damit unbiblische Grundlage auf diese Weise verdeckt wird.

Vgl. W. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften: Gesammelte Schriften, 1 (1959),
S. 208: “So will Aristoteles zwar die Bewegung im Weltall (welcher er in echt griechischem Geiste auch
die qualitative Verinderung einordnet) auf ihre Ursachen zuriickfithren; da aber alle bewegende Kraft
ihm zweckmissige Aktion ist, welche die Form realisiert, ja ihm in der Form die Ursache der
Bewegung liegt: so ist immer nur die in der Form enthaltene Kraft, welche Entwicklung hervorbringt,
Ursache einer ihr gleichartigen Form. Daher ist diese Erkldrung in einen Zauberkreis gebannt,
innerhalb dieses die Formen immer schon da sind, um deren Erklidrung es sich eigentlich handelt.”
Siehe auch ebd., S. 214: “Aber der monotheistische Grundgedanke nimmt in Aristoteles, wie in Plato,
die Annahme von mehreren nicht aus Gott stammenden Ursachen in sich auf.”



E.-W. Kohls, Luthers Verhiltnis zu Aristoteles, Thomas und Erasmus 293

schen und theologischen Darlegungen eines kausalen Gottesbeweises nicht von Gott aus,
sondern von der Welt. Deshalb ist dieser philosophische Ansatz des kausalen Gottes-
beweises bei Aristoteles, der — einschliesslich aller Gottesbeweise — schon logisch nicht
schlissig sein kann (wie Immanuel Kant im Blick auf den ontologischen, kosmologischen
und kausalen Gottesbeweis iiberzeugend dargelegt hat)'® eine Perversion aller Theologie,
die ja nicht von der Welt, sondern von unserem sich offenbarenden Gott auszugehen hat.

In diesem Sinne hat der grosse Aristoteliker des 19. Jahrhunderts Adolf Trendelenburg, der Lehrer
Wilhelm Diltheys, nicht unzutreffend in scharfer Selbstkritik iiber alle Gottesbeweise bemerkt: “Sie
erscheinen wie losgerissene Teile einer Weltanschauungm.”

Sofern Thomas von Aquin den Gottesbeweis des Aristoteles in seine “Theologie”
grundlegend iibernommen hat'”, liegt in der thomanischen Theologie von Anfang an eine
Verkehrung der eigentlichen Aufgabe der christlichen Theologie als der Beschreibung der
unabhingigen Grosse und Wirklichkeit Gottes vor. Eine personliche Offenbarung Gottes
im biblischen Sinne kann es fiir Aristoteles nicht geben in dem Sinne, wie sie das Alte
Testament und das Neue Testament so reichlich beschreiben (vgl. 1. Mos. 12,1ff;
28,13—15; 2. Mos. 3,1—-4, 17; Jes. 6,1—13; Mark. 16,1—18; Joh. 20,11-29; Apg. 9,1-9).
Mit der Philosophie des Aristoteles, wie sie seit Thomas von Aquin wesentlich die
mittelalterliche und neuzeitliche Theologie und Philosophie mitbestimmt, ist jener Fall
erneut verwirklicht, den Paulus in seinem RoOmerbrief als die Ursache aller Verirrungen
beschrieben hat: Es wird nicht Gott als unser Schopfer verehrt, sondern stattdessen die
Schopfung (vgl. Rom. 1,25).

Martin Luther hat in seinen fiinfzehn Thesen vom Jahre 1519 tiber die Frage der
Niitzlichkeit philosophischer Biicher fiir die Theologie das Entscheidende gesagt, wenn er
festgestellt hat, dass die “‘philosophische Auffassung des Aristoteles iiber die ewige
Bewegung der Welt und iiber die Urspriinge der Dinge fiir die Theologie iberhaupt keinen
Nutzen austrigt”'®. Luther hat ausserdem in diesen fiinfzehn Thesen vom Jahre 1519
zutreffend festgestellt, dass bereits “der Gebrauch philosophischer Begriffe innerhalb der
Theologie notwendigerweise nur ein erschreckendes Durcheinander (Chaos) von Irr-
timern hervorbringen muss”!?. Gerade diese Tatsache ist innerhalb der Theologie-
geschichte bis hin zu Schleiermacher und bis in die unmittelbare Gegenwart immer wieder
tibersehen worden, dass nimlich mit dem Gebrauch philosophischer Begriffe auch deren

15 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft (2. Aufl. Riga 1787), bes. S. 611f.: “Von den

Beweisgriinden der spekulativen Vernunft, auf das Dasein eines hochsten Wesens zu schliessen.” Vgl.
ebd. S.626—630 aus Schlussbemerkung der Kritik des ontologischen Gottesbeweises: ““Sein ist
offenbar kein reales Pradikat, d.i. ein Begriff von irgend etwas, was zu dem Begriffe eines Dinges
hinzukommen konne ... Es ist also an dem so berithmten ontologischen (cartesianischen) Beweise
vom Dasein eines hochsten Wesens aus Begriffen alle Miithe und Arbeit verloren; und ein Mensch
mochte wohl ebensowenig aus blossen Ideen an FEinsichten reicher werden, als ein Kaufmann an
Vermogen, wenn er, um seinen Zustand zu verbessern, seinem Kassenbestande einige Nullen anhidngen
wollte.” Uber die Abhingigkeit der verschiedenen Gottesbeweise voneinander vgl. ebd., S. 656—658. —
Zum ontologischen Gottesbeweis D. Henrich, Der ontologische Gottesbeweis. Sein Problem und seine
Geschichte in der Neuzeit (1967%) und vgl. insgesamt zu den Gottesbeweisen Quirin Huonder, Die
Gottesbeweise. Geschichte und Schicksal (1968).
b Trendelenburg (A. 12), S. 339. Vgl. auch oben Anm. 12 und Huonder (A. 15), S. 106—108.
Vgl. Thomas von Aquin, Summa Theologiae, I, 2, 2 und oben Anm. 13. — Einen unkritischen
Uberblick bietet Huonder (A. 15), S. 49.
8 Weim. Ausg. 6,29, 21-22; vgl. oben Anm. 9.
Weim. Ausg. 6, 29, 19-20: “8. Si quis terminos logice et philosophiae in theologiam ducat,
necesse est, ut horrendum chaos errorum condat.”



294 E.-W. Kohls, Luthers Verhiltnis zu Aristoteles, Thomas und Erasmus

inhaltliche Voraussetzungen einstromen, die sich niemals mit dem grundlegenden
biblischen Glauben an Gott als den Schopfer aus dem Nichts und an die Auferweckung
der Toten vereinigen lassen®®.

2.

Deshalb sind alle altkirchlichen Versuche, die Philosophie als Vorschule (Propadeutik)
in die christliche Theologie ein- und unterzuordnen, wie sie seit Origenes und Thomas von
Aquin immer erneut unternommen worden sind?', und wie sie insbesondere auch
Erasmus in seinen Schriften von Anfang an versucht hat??, Verirrungen und Abirrungen
von der eigentlichen Theologie, — so sehr auch gerade Thomas von Aquin und Erasmus
eine deutliche Unterscheidung von Philosophie und Theologie vorzunehmen versuchten??.

Mit seiner begriindeten Ablehnung der Niitzlichkeit der aristotelischen Philosophie in
den fiinfzehn Thesen vom Jahre 1519 distanziert sich Luther somit auch von dem
theologischen Ansatz des Aquinaten und des Erasmus, die die Einbeziehung der
Philosophie bei der theologischen Arbeit und speziell die propadeutische Funktion der
Philosophie fiir die Theologie zu vertreten versucht haben. Luther hat speziell den
aktivistischen Ansatz der thomanischen und erasmischen Ethik von vornherein in seiner
Berithrung mit der ausserlichen christlichen Ethik erkannt. Und Luther hat von Anfang an
diesen Ansatz mehrfach begriindet abgelehnt im Zusammenhang seiner Auslegung von
1. Mos. 4,4, dass namlich Gott in volliger Gnade Abel zuerst bedingungslos angeschaut
habe, dann erst dessen Opfer?*,

Erasmus kann wie andere Philosophen und philosophische Theologen unter dem
Einfluss des Kausalgedankens, wie er insbesondere im so unverdiachtig erscheinenden
Entelechie- und Organismusgedanken des Aristoteles ausgesagt ist (und von Origenes,
Thomas von Aquin und Erasmus bis hin zu Schleiermacher und allen Neueren
{ibernommen worden ist), nur gegenteilig argumentieren?®. Gott sprengt aber alle Gesetze
und auch das dem Entelechie- und Organismusgedanken zugrundeliegende Gesetz von
Ursache und Wirkung, wie Luther in Ubereinstimmung mit der Bibel und unserem
Apostolischen Glaubensbekenntnis zutreffend bezeugt hat*®.

Wenn also Erasmus beredt gesagt hat: “Dazu lernen wir die Wissenschaften, dazu
Philosophie, dazu Eloquenz, dass wir Christus erkennen, dass wir Christi Ruhm
verkiindigen. Er ist das Ziel aller Bildung und Eloquenz . ..”%", so erscheinen zwar diese

20 piir Schleiermacher spezicll vgl. die Analyse bei W. Dilthey, Schleiermachers System als
Philosophie und Theologie, hrsg. von M. Redecker: W. Dilthey, Gesammelte Schriften, 14, 1-2
(1966). Siehe dazu auch die nichste Anm. — Zur umfassenden Auseinandersetzung mit jeder
Verquickung von Theologie und Philosophie vgl. August Friedrich Chr. Vilmar, Die Theologie der
Tatsachen wider die Theologie der Rhetorik (Nachdr. 5. Aufl. 1968).

Fine kritische Durchleuchtung des Sachverhalts der Verbindung von Theologie und Philosophie
hat nach Martin Luther erst wieder Vilmar (A. 20) unternommen. Auch Dilthey (A. 20) hat keinerlei
kritische Betrachtung und Erhellung dieses Sachverhalts angestellt, wie er das im Blick auf den
kausalen Gottesbeweis des Aristoteles getan hat.

22 gohls (A. 1), 1, S. 22ff., 25ff., 56ff., 70f., 200 u.6.

23 Kohls (A. 2), S. 10.

24 Ebd., bes. S. 48ff.

25 Siche zum Entelechiebzgriff auch oben Anm. 11 und unten Anm. 37.

26 ygl. Kohls (A. 2), S. 59ff.

L Erasmus, Leyd. Ausg. 1, 1026 B; Kohls (A. 2), S. 10.



E.-W. Kohls, Luthers Verhdltnis zu Aristoteles, Thomas und Erasmus 295

Worte auf den ersten Blick theologisch ganz unverdichtig. Aber hier liegt bereits eine
weitere Auflosung der wahren Theologie vor, insofern eine Selbstidndigkeit der Theologie
zum Ausdruck gebracht, die die dienende Aufgabe aller wahren Theologie im Blick auf
die allein selbsttatige hl. Schrift auflost. Gemiss dem Anliegen, das sich mit ‘dem
Beschreiben der lediglich propideutischen Funktion der Philosophie verbindet, hat die
erasmische — und ebenfalls schon die thomanische — Theologie Funktion des entschei-
denden Abwigens und Unterscheidens zu vollziehen. Die Theologie enthilt eine
Entscheidungsrolle, sie wird zum Massstab und zur Norm.

Eine Entscheidungsfunktion kommt aber der wahren Theologie auf Grund der
Selbstoffenbarung Gottes durch die hl. Schrift und die Sakramente gar nicht zu. Mit der
theologischen Auffassung der propadeutischen Funktion der Philosophie erhalt also die
Theologie unversehens eine Bedeutung des Mitbestimmens dariiber, was der Ruhm Gottes
und Christ sei. Das aber ist allein eine Sache des Selbsterweises Gottes; ebenso wie allein
Gott das Ziel aller Geschichte und alles Lebens weiss. Indem der Philosophie eine
dienende propéddeutische Funktion zugeschrieben wird (aus der sie sich noch stets befreit
und zur Herrschaftsrolle aufgeschwungen hat), ist zugleich die Theologie, die nun iiber
diese Funktion der Philosophie zu.richten hat, ihrer entscheidenden Aufgabe als Dienerin
Gottes und der hl. Schrift entfremdet worden. Die Vernunft und der Verstand
(intellectus) werden dann im Rahmen dieser Theologie so vorherrschend, dass sie absolut
gesetzt werden, wie das grundlegend Thomas von Aquin mit seinem (von Aristoteles
entlehnten) Gottesbeweis gleich zu Beginn seiner “Summa Theologiae” und mit seiner
Aussage erkennen lasst: “Der Verstand (intellectus) begreift die Dinge nicht nach ihrem
Sein, das sie an sich haben, sondern entsprechend seiner eigenen Natur . . .?®”” Im gleichen
Sinne hat Erasmus in seiner entscheidenden Schrift “Ratio seu Methodus™ (1516ff.) den
Verstand und eine rationale Theologie neben und damit letztlich {iber die hl. Schrift
selbst gestellt. Bei Erasmus ist nicht zufillig die Theologie in seiner entscheidenden
Schrift “Ratio seu Methodus” zur Methodik geworden®. Und damit sind die alten
aristotelischen Kategorien, die nur abgewandelt bei Melanchthon in seiner — aristoteli-
schen und erasmischen — Loci-Methode3®, sodann bei René Descartes®! und schliesslich in
der historisch-kritischen Methode in den vier Axiomen Analogie, Immanenz, Kausalitit
und Korrelation®? wiedergegeben, durch Erasmus unter dem Anschein der “Theologie”
verhangnisvoll genug in die theologische Arbeit eingeflossen und haben unter dem Schein
der Exegese von der Mitte der wahren Theologie: der Bibel und den Sakramenten,
schliesslich weggefiihrt.

Martin Luther hat mit seiner begriindeten Ablehnung der Nutzlichkeit der Philosophie
alle diese Gefahren deutlich und scharf gesehen. Eine Theologie, die sich auf ein
Verhiltnis mit der Philosophie einlisst, kann dieses Verhdltnis noch so umfassend im
Sinne einer Unterordnung der Philosophie theoretisch gestalten, - in der Praxis wird die
Philosophie #ber Gott und tber die hl. Schrift ihre Herrschaft antreten. Eine Theologie,

28 Thomas von Aquin, Summa Theologiae, I, 50, 2.
29 Abgedruckt bei H. und A. Holborn, Desiderius Erasmus Roterodamus, Ausgewihlte Werke
(19%3), S.175-305.
" 'Vgl. W. Maurer, Der junge Melanchthon, 1—2 (1967—1969), bes. S. 199ff.
Siehe den Uberblick bei E.-W. Kohls, Vorwirts zu den Tatsachen. Zur Uberwindung der
heutigen Hermeneutik seit Schleiermacher, Dilthey, Harnack und Troeltsch (1973%), bes. S. 18ff. Vgl.
auch die Hinweise bei H. Godan, Die Unzustindigkeit der Seele (1961), vor allem S. 102ff.
2 vgl. dazu Kohls (A. 31), bes. S. 10ff.

31



296 E.-W. Kohls, Luthers Verhdltnis zu Aristoteles, Thomas und Erasmus

die ein Biindnis mit der Philosophie eingeht, wird stets die entscheidende gottgeschenkte
Selbsttatigkeit der Bibel und der Sakramente preisgeben, wird statt deren Realitat nur
deren symbolische Bedeutung zulassen und damit die christliche Religion ihrer Mitte
berauben und die christliche Religion und Kirche auflosen. Jedes Biindnis der christlichen
Theologie mit der Philosophie fithrt zur unbiblischen Selbstandigkeit der Theologie und
ist der Anfang des Atheismus.

In seiner “Disputation gegen die scholastische Theologie” (1517) hat Luther bereits
die grundlegende Aussage gemacht: “Es ist ein Irrtum, zu sagen, ohne Aristoteles kann
niemand Theologe werden. Im Gegenteil: Ein Theologe kann man nur werden, ohne
Aristoteles®®.” Das ist die schirfste Zuriickweisung aller Verbriiderungen der Theologie
mit der Philosophie, — auch der “Philosophia Christiana™ des Erasmus.

Im Unterschied zu seiner kritischen Position gegeniiber der aristotelischen Auffassung
gegeniiber der Ewigkeit der Welt und ihrer Bewegung und gegentiber dem aristotelischen
Gottesbeweis hat Luther die philosophische Logik in seinen fiinfzehn Thesen vom Jahre
1519 grundsitzlich als niitzlich fiir die Theologie bezeichnet*. Luther hat in seiner
Schrift “An den christlichen Adel” (1520) wohl die “Logik und ‘“‘Poetik™ des Aristoteles
als brauchbar fiir die theologische Ausbildung im Zusammenhang der rhetorischen
Schulung des Predigers eingestuft, wenn er auch die Kommentare zu diesen Werken des
Aristoteles>® fiir verhingnisvoll hielt:

“Das mochte ich gerne leiden, dass des Aristoteles Biicher von der Logik, Rhetorik und Poetik
beibehalten oder, in eine kurze Form gebracht, niitzlich gelesen wiirden, um junge Leute zu Rednern
und Predigern auszubilden. Aber die Kommentare und Erkldrungen dazu miissten abgeschafft
werden! Wie Ciceros Rhetorik ohne Kommentar und Erkldrungen zu lesen ist, so miisste auch die
Logik des Aristoteles ohne Erweiterung und ohne solche grossen Kommentare gelesen werden. Aber
jetzt lernt man weder das Reden noch das Predigen daraus, und (an den Unitersitdten) ist lauter
Diskussion und Langeweile [“muderey” — Ermiidung, Frustration] draus geworden ., .””

Grundsitzlich ist freilich Luther auch in dieser Schrift “An den christlichen Adel”
(1520) bei seiner entschiedenen theologischen Ablehnung des Aristoteles auf Grund
dessen Annahme einer ewigen Bewegung der Welt und seiner Behauptung der Sterblich-
keit der Seele geblieben. Luther hat auf die Entstellung der Wahrheit durch Aristoteles
mit folgenden Worten in seiner Schrift “An den christlichen Adel” (1520) hingewiesen>”:

33 weim. Ausg. 1,226, 14—16. Vgl. unten Anm. 40.

Weim. Ausg. 6, 29, 25f.: “Philosophia de naturis et proprietatibus rerum (sophistis ignotissima)
utilis est ad sacram theologiam.”

Auch im Grammatik- und Sprachunterricht des Spatmittelalters sind die Kommentare zu den
gebrauchlichsten Grammatiken — dem ‘“Donat” und ‘“Alexander” — in ihren abwegigen und
spitzfindigen Zusitzen das Hauptiibel gewesen, vgl. etwa die Beispiele, die F. Zarncke in seiner
Ausgabe von Sebastian Brants “Narrenschiff”” (1854), S. 348ff, bietet. Siehe auch E.-W. Kohls, Die
Schule bei Martin Bucer in ihrem Verhiltnis zu Kirche und Obrigkeit (1963), S. 24f. und S. 168,
Anm, 12-13.

° Weim. Ausg. 458, 26-32.

37 Aristoteles, De anima, hrsg. von W. D. Ross (1956), S. 9 = 405a 30—31; S.23 =411a 11-13
und S. 72 = 430a 20-23. Wihrend Aristoteles in den beiden ersten hier angefithrten Abschnitten die
Anschauung von der Unsterblichkeit der Seele einerseits nach Alkaios vertritt (405a) und andererseits
nach Thales (411a), entfaltet er im letztgenannten Abschnitt diese Auffassung mit zahlreichen eigenen
Gedanken im Anschluss an Anaxagoras (429b—430a). Grundlegend ist gerade in dieser Schrift der
Entelechie-Gedanke des Aristoteles entfaltet, vgl. nur ebd. S. 74 = 431a, 3—4: ésti gar ex entelecheia
ontos pinta ta gindmena. Vgl. die Wiedergabe des Entelechie-Begriffs durch Johann Wolfgang von
Goethe oben in Anm. 11 und in der Darstellung selbst die Hinweise dazu.



E.-W. Kohls, Luthers Verhiltnis zu Aristoteles, Thomas und Erasmus 297

“Hier ware nun mein Rat, dass die Biicher des Aristoteles iiber die ‘Physik’, ‘Metaphysik’ und ‘iber
die Seele’, die bisher fiir die besten gehalten wurden, ganz abgeschafft wiirden und alle anderen seiner
Biicher, die von natiirlichen Dingen sich rithmen, obwohl doch nichts daraus mag gelernt und gelehrt
werden weder von natiirlichen, noch geistlichen Dingen. Uberdies hat niemand bisher die Meinung des
Aristoteles verstanden, und mit unniitzer Arbeit, Studieren und Kosten sind viel Zeit und Menschen
umsonst verbraucht worden. Ich darf sagen, dass ein einfacher Topfer mehr Kunst von natiirlichen
Dingen hat, als in den Biichern des Aristoteles geschrieben steht. Es tut mir in meinem Herzen weh,
dass der verdammte, hochmiitige, schalkhafte Heide mit seinen falschen Worten so viele der besten
Christen verfithrt und genarrt hat. Gott hat uns so mit ihm geplagt um unserer Siinde willen . . . Lehrt
doch dieser elende Mensch in seinem besten Buch ‘De anima’, dass die Seele sterblich sei mit dem
Kérperas. Und viele haben ihn mit verfithrerischen Worten erretten wollen, als hitten wir nicht die
heilige Schrift, in der wir iiberreichlich in allen Dingen unterrichtet werden, von denen Aristoteles
nicht die kleinste Ahnung je empfunden hat. Dennoch hat dieser tote Heide gesiegt und des lebendigen
Gottes Biicher verdrangt und nahezu unterdriickt. Wenn ich solchen Jammer bedenke, so meine ich,
der Teufel selbst habe das Studium erfunden. Ebenfalls die Ethik des Aristoteles ist schlimmer als jedes
andere Buch und widerspricht ganz der Gnade Gottes und allen christlichen Tugenden, wenn auch
diese Ethik augenblicklich fiir eine der besten gehalten wird. Nur weit weg mit solchen Biichern von
allen Christen!

Es darf mir niemand vorwerfen, ich behauptete zu viel, oder ich lehnte ab, was ich nicht kenne.
Lieber Freund, ich weiss sehr wohl, was ich rede, Aristoteles ist mir so wohlbekannt wie dir und
deinesgleichen. Ich habe ihn selbst gelesen und Vorlesungen iiber ihn gehort mit mehr Verstand als
iiber Thomas von Aquin und Duns Scotus. Dessen darf ich mich ohne Ubertreibung riithmen und, wenn
es notig ist, kann ich es wohl beweisen.”

In diesem Sinne hat Martin Luther in seiner Disputation gegen die scholastische
Theologie vom Jahre 1517 die bereits zitierten klassischen Worte ausgesprochen: “Es ist
ein Irrtum zu sagen, ohne Aristoteles kann niemand Theologe werden. Im Gegenteil: Ein
Theologe kann man nur werden ohne Aristoteles®.”

Diese Auffassung deckt sich mit Luthers frihesten und spateren Aussagen, die alle die
Unvereinbarkeit der Philosophie des Aristoteles mit den Inhalten der christlichen Religion
betont haben, wie Luther schon in den frithen Randbemerkungen zu Augustin vom Jahre
1509 von dem “‘Schwitzer” (fabulator) Aristoteles im Blick auf dessen rein immanente
und weltliche Hoffnungs- und Seligkeitsvorstellung (felicitas) gesprochen hat*®. Ebenfalls
in seinen frithen Randbemerkungen zu Augustin vom Jahre 1509 hat Luther seine
Verwunderung tiiber diejenigen ausgedriickt, die “in unverschamtester Weise krihen,
Aristoteles stimme ganz mit dem katholischen Glauben iiberein”*'.

In der Tat besteht ja in dem rein immanenten Ausgang des Denkens des Aristoteles ein
uniiberbriickbarer Gegensatz zur biblischen Offenbarungsreligion, die beschreibt, wie die
vom Menschen festgestellten Gesetze von Ursache und Wirkung, von Raum und Zeit auf

Gott und sein Handeln nicht anwendbar sind. So ist z.B. die Hoffnung schon des Alten

38 Weim. Ausg. 6, 457, 35-458, 21.

Weim. Ausg. 1, 226, 14—-16: “Error est dicere: Sine Aristotele non fit theologus. Immo
theologus non fit nisi id fiat sine Aristotele.” ‘

Vgl. Weim. Ausg. 9, 23, 6-11, zu Augustins Schriften De trinitate und De civitate dei: * ‘Qui
profecto spe beati sunt’ De trinitate, liber VIII, cap. 7: Melius hic Augustinus et verius de felicitate
disputat quam fabulator Aristoteles cum suis frivolis defensoribus. Qui quia hunc Augustinum hoc
loco non legant, audacter nobis distinguunt felicitatem in hac vita et renitentem Aristotelem
discordissime et distortissime purae fidei concordant. Vide eadem liber 19, de civitate dei c. 4. 5. etc.”

Weim. Ausg. 9, 27, 2224, zu Augustins De civitate Dei, Liber 19, cap. 4: ** ‘sed eorum quoque
mirus est error’: Sed multo mirior nostratium qui Aristotelem non dissonare catholicae veritati
impudentissime gariunt.”



298 E.-W. Kohls, Luthers Verhdltnis zu Aristoteles, Thomas und Erasmus

Testaments auf Gott selbst als den Erldser (vgl. Jes. 11,1ff.; 53,1—12; Dan. 2,44, 7,27)
und ebenfalls die Hoffnung des Neuen Testaments auf die Wiederkunft Christi als des
Richters, der er als eigentlicher — jetzt nur verborgener — Herr der Welt ist (Matth.
24.1-44; Luk. 21,5ff.; 1. Thess. 5,2ff.), etwas vollig anderes als das ganz auf den
innerweltlichen Bereich gerichtete Hoffnungsprinzip des Aristoteles*?.

3

Dass Luther mit seiner Kritik an der reinen Immanenz bei Aristoteles zugleich stets
Thomas von Aquin ebenfalls abgelehnt hat, insofern niamlich bei Thomas von Aquin
durch den von Aristoteles libernommenen kausalen und teleologischen Gottesbeweis alle
Aussagen gleichfalls rein immanent verstanden und somit alle biblischen Inhalte verkiirzt
werden (wenngleich die neuere katholische und .protestantische “Thomasforschung”
diesen elementaren unbiblischen Ansatz sowohl bei Aristoteles als auch bei Thomas von
Aquin zunehmend verschweigt*®), dariiber hat Luther niemals einen Zweifel gelassen. Vor
allem in seiner Schrift “De captivitate Babylonica” (1520) hat Luther die Absolutsetzung
der Kirche — d.h. die Uberordnung der Kirche insbesondere tiber die hl. Schrift — als eine
“thomistische, und das bedeutet eine aristotelische, Auffassung” zutreffend gebrand-
markt*. An dieser Stelle, wo es Luther um die Ablehnung der katholisch-scholastischen
Accidentien-Lehre des Abendmahls geht (nach der die species accidentalis, die besondere
Eigenschaft der Elemente Brot und Wein, auch bei der Verwandlung der Substanz in den
Leib und das Blut Christi auf Grund der scholastischen Transsubstantiationslehre gewahrt
bleibt), hat Martin Luther zutreffend der scholastischen und insbesondere der thomani-
schen Accidenz-Lehre eine vollige Verkennung des Accidenz-Begriffs des Aristoteles
nachgesagt. Denn fiir Aristoteles ist ja eine derartige Wandlung der Substanz eines Dinges
bei §sleichzeitiger Wahrung seiner dusseren Eigenschaften (Accidentien) eine Unmoglich-
keit™.

Es ist also von der Sache her ginzlich un-aristotelisch, wenn gerade auch Thomas von
Aquin die aristotelischen Begriffe der Substanz und Accidenz zur Erklirung der
Gnadengaben im Abendmahl herangezogen hat*®. Damit ist durch den Gebrauch der

4% Vgl. z.B. Aristoteles, Politeia, VII, 1323aff. (iiber die eudaimonia des Einzelnen und des
Staates). Die eudaimonia ist auch das Hauptziel des Aristoteles in seiner Nikomachischen Ethik, wobei
aus des Menschen Tun (enérgeia) unter Beriicksichtigung der massvollen Einsicht (fronésis) und
angesichts der Folge der hochsten Tugend der Gerechtigkeit (dikaiosyné) die eudaimonia vom
Mensachen selbst geschaffen wird, vgl. Nikomachische Ethik II, 1;II, 5-6;V, 3—4.

Vgl. oben Anm. 13 hinsichtlich der Untersuchung von M.-D. Chenu.
Weim. Ausg. 6, 508, 7—16: “Dedit mihi quandam, cum Theologiam scholasticam haurirem,
occasionem cogitandi D. Cardinalis Cameracensis [= Pierre d’Ailly] libro sententiarum quarto,
acutissime disputans, multo probabilius esse et minus superfluorum miraculorum poni, si in altari verus
panis verumque vinum, non autem sola accidentia esse astruerentur, nisi Ecclesia determinasset
contrarium. Postea videns, quae esset Ecclesia, quae hoc determinasset, nempe Thomistica, hoc est
Aristotelica, audacior factus sum, et qui inter saxum et sacrum haerebam, tandem stabilivi
conscientiam meam sententia priore, Esse videlicet verum panem verumque vinum, in quibus Christi
vera caro verusque sanguis non aliter nec minus sit quam illi sub accidentibus suis ponunt.” — Zur
Accidentienlehre und zur Realpriasenz Christi im Abendmahl vgl. vor allem E. Sommerlath, Sakrament
und Gegenwart (1930); ders., Der Sinn des Abendmahls nach Luthers Gedanken iiber das Abendmahl
15247!29 (1930); ders., Das Abendmahl bei Luther (1941).

Weim. Ausg. 6, 508, 20—26.
Kohls (A. 2), S. 294, 330 und das Zitat unten in Anm. 54.

44

46



E.-W. Kohls, Luthers Verhdiltnis zu Aristoteles, Thomas und Erasmus 299

aristotelischen Philosophie bei Thomas von Aquin und tberhaupt in der katholischen
Kirche, die diesen Missbrauch zugelassen hat, die Wahrheit der Real-prisenz Christi beim
Abendmahl, um die es vor allem geht (vgl. Matth. 26,26—28; Mark. 14,22—25; Luk.
22,15-20; Joh. 6,51; 1.Kor. 11,23-25), gar nicht mehr beschrieben worden. Diese
Verdrehung sowohl der philosophischen immanenten Inhalte der aristotelischen Philoso-
phie als auch der transzendenten, geistlichen Inhalte des Abendmahls in der Gegenwart
unseres Herrn Jesus Christus, der fiir uns sein Leben zu unserer Verséhnung mit Gott
gelassen hat (vgl. 2. Kor. 5,21), ist durch die kirchliche Sanktionierung der Wandlungs-
lehre (transsubstantiatio) seit dem Jahre 1215 geduldet worden, wonach der Priester
durch seine Konsekration die Elemente Brot und Wein in den Leib und das Blut Christi
wandelt unter Weiterbestehen der dusseren Eigenschaften (accidentia) von Brot und Wein.
Die Verkiirzung der entscheidenden Heilstatsache der Gegenwart Christi beim Abend-
mahl, die uns im biblischen Wort verheissen wird, hat Luther in diesem Zusammenhang
im Blick auf die scholastische Abendmahlslehre gebrandmarkt, wobei nicht nur Thomas
von Aquin®’, sondern auch Ockham mitzuberiicksichtigen ist*®. Beide haben jenen
“Symbolismus” mitverursacht, wie ihn spater Zwingli in seiner — wieder auf Aristoteles
zuriickgehenden — Behauptung zum Ausdruck gebracht hat, Gott kdnne nicht in dieser
Welt an mehreren Orten zugleich gegenwartig sein, und also konne auch Christus nicht an
mehreren Abendmahlsfeiern gleichzeitig gegenwirtig sein*®. Gegen diese ‘“mathema-
tische” und ginzlich unbiblische Behauptung, die dem aristotelischen Immanenzgedanken
entspringt, hat sich Luther in seinem grossen ‘“Bekenntnis vom Abendmahl Christi”
(1528) und auf dem Marburger Religionsgesprich vom Oktober 1529 gegen Zwingli
gewandt®°.

Die Moglichkeit zu derartigen “philosophischen” Spekulationen seit dem Mittelalter ist
freilich erst dadurch geboten worden, dass die romische Kirchenleitung selbst derartige
Abirrungen zugelassen hat. So hat schon Pierre d’Ailly (T 1420) gesagt, in der
Transsubstantiationslehre unterwerfe er sich — trotz seiner anderen Grundauffassung —
dem Urteil der Kirche®. Wiederum ist das ein Standpunkt, den Luther niemals
eingenommen hat, weil ihm stets die hl. Schrift {iber der Kirche gestanden hat. Deshalb
hat Luther zu der Meinung Pierre d’Aillys bemerkt, dass sich in der Transsubstantiations-
lehre die romische Kirche als “thomistische und das heisst als aristotelische Kirche”
zeige®®. Luther hat angesichts dieser Tatsache das Zeugnis von der realen Gegenwart
(Realprisenz) Christi in den Elementen Brot und Wein als seine Gewissensaufgabe
erkannt®. Er hat sich nicht einer in philosophische Bereiche abgeirrten thomistischen

47 Unter den neueren Untersuchungen geht Chenu (A. 13) auf die Sakramentenlehre des

Aquinaten tiberhaupt nicht ein.

E. Iserloh, Gnade und Eucharistie in der philosophischen Theologie des Wilhelm von Ockham
(1956). Einen umfassenden Versuch, die Deutungen innerhalb der Ockham-Forschung zu harmoni-
siergtgl, unternimmt H. Junghans, Ockham im Lichte der neueren Forschung (1968).

Vgl. Kohls (A. 23), S. 330, Anm. 443. — Die Quellen auch zum Marburger Religionsgesprich
hat umfassend verarbeitet W. Kohler, Zwingli und Luther. Ihr Streit um das Abendmahl nach seinen
politischen und religidsen Beziehungen (1953), bes. S.1-163. Auf Luthers kurzen zusammenfas-
senden Brief iiber das Marburger Religionsgespridch an seine Gattin vom 4. Oktober 1529 sei besonders
hingewiesen, vgl. Weim. Ausg. Briefe 5, 154. Siehe auch bei Kohls (A. 2), S. 330, Anm. 443 die
Ausziige aus diesem Brief Luthers.

Weim. Ausg. 26, 261ff.

! Siche nochmals den Anfang des Zitats oben in Anm. 44. aus Weim. Ausg. 6, 508, bes. 7—11.

Siehe oben in Anm. 44 das Zitat aus Weim. Ausg. 6, 508, 12f.

3 Weim. Ausg. 6, 508, 12-16.



300 E.-W. Kohls, Luthers Verhdltnis zu Aristoteles, Thomas und Erasmus

Kirche gebeugt, wie das noch Pierre d’Ailly getan hat. Luther stellt demgegeniiber fest®*:

“Diese thomistischen Meinungen, selbst wenn sie vom Papst oder einem Konzil gebilligt werden,
bleiben nur ‘Meinungen’ und konnen niemals Artikel des Glaubens werden, auch wenn ein Engel vom
Himmel etwas anderes festsetzen wollte (vgl. Gal. 1,6—8). Denn was ohne die hl. Schrift behauptet
wird und durch keine Offenbarung bestétigt ist, das kann nur angenommen werden und braucht nicht
geglaubt zu werden. Gerade die Meinung des Thomas von Aquin zur Transsubstantiation macht ohne
die hl. Schrift und auch ohne alle Vernunft nur einen Sturm im Wasserglas, so dass ich den Eindruck
habe, Thomas habe weder die Philosophie des Aristoteles noch seine Dialektik richtig verstanden.
Denn Aristoteles selbst spricht doch ganz anders liber die Accidentien (die dusseren Erscheinungen der
Dinge) und uiber das Subjekt (die Substanz) als der hl. Thomas davon spricht, so dass es mir direkt leid
tut um einen solchen grossen Mann, der seine Meinungen in Sachen des Glaubens nicht nur aus
Aristoteles ibernimmt, sondern auch auf diesem Aristoteles, den er nicht verstanden hat, versucht hat,
eine gianzlich abwegige Gedankenkonstruktion auf einem schon ganz abwegigen Fundament
aufrechtzuerhalten.”

In diesem Zusammenhang ist es flir die Auseinandersetzung zwischen Erasmus und
Luther wesentlich, dass sich auch Erasmus — wie schon Pierre d’Ailly — in seiner gegen
Luther gerichteten Schrift “De libero arbitrio” (1524) der “Entscheidung” der Kirche
unterworfen hat mit den Worten: “So sehr sind mir feste Behauptungen (assertiones)
zuwider, dass ich mich ohne weiteres der Meinung der Skeptiker anschliessen mochte,
sobald das die unverletzliche Autoritit der hl. Schrift und die Satzungen der Kirche
(ecclesiae decreta) zulassen, denen ich meine Auffassung iiberall gerne unterordne, ganz
gleich, ob ich sie verstehe oder nicht®.” Die Vorschaltung der ““Autoritit der hl. Schrift”
ist hier bei Erasmus in diesem Zusammenhang deutlich als lediglicher Vorschub gegeniiber
dem entscheidenden Gewicht der Satzungen der Kirche zu erkennen. Somit kommt hier
die von Luther schon 1520 geriigte ““thomistische und das heisst aristotelische Kirche™ als
von Erasmus ebenfalls gebrauchte Autoritit voll zum Vorschein. Der Zusammenhang
zwischen Erasmus und Thomas von Aquin, der auch sonst festzustellen ist®, wird hier in
seiner Tiefe sichtbar. Luther dagegen ging es nur um die Wahrheit der Bibel.

Deshalb hat Martin Luther in seiner Antwort “De servo arbitrio” (1525) vor allem
diese Aussagen des Erasmus durchleuchtet und kritisch die Frage gestellt>”:

“Steckt nicht in diesen Worten ‘unverletzliche Autoritdt der hl. Schrift und Satzungen der Kirche’
ein ausgesprochener Proteus [= jener griechische Gott, der sich in beliebige Gestalten verwandeln
konnte]? Du tust so, als ob du gegeniiber der hl. Schrift grosse Ehrfurcht hegst, und dennoch
bemerkst du, du wiinschest dir die Freiheit, ein Skeptiker sein zu diurfen? Welcher Christ kann so
reden? ... Ein Christ sagt doch vielmehr: ‘Ich freue mich so wenig an der Meinung der Skeptiker, dass

o Luther, De captivitate babylonica (1520), Weim. Ausg. 6, 508, 16-26: ... quia vidi
Thomistarum opiniones, sive probentur a Papa sive a Concilio, manere opiniones nec fieri articulos
fidei, etiam si angelus de coelo aliud statueret (cf. Gal. 1,6—-8). Nam quod sine scripturis asseritur aut
revelatione probata, opinari licet, credi non est necesse. Haec autem opinio Thomae adeo sine
scripturis et ratione fluctuat, ut nec philosophiam nec dialecticam suam novisse mihi videatur. Longe
enim aliter Aristoteles de accidentibus et subiecto quam sanctus Thomas loquitur, ut mihi dolendum
videatur pro tanto viro, qui opiniones in rebus fidei non modo ex Aristotele tradere, sed et super eum,
quem non intellexit, conatus est stabilire infoelicissimi fundamenti infoelicissima structura.”

2 Vgl. Erasmus, De libero arbitrio (1524), ed. J. von Walter, (1910, Neudr. 1935), S. 3, 15-20;
Kohls (A. 2), S. 42ft.

Siehe dazu die Hinweise bei Kohls (A. 1), 1, S. 10, 15, 21, 154, 193ff., 223f.; 2, S. 23f., 63f.,
72f., 117f., 133f. u.6. Vgl. auch ders., Die theologische Position und der Traditionszusammenhang des
Erasmus mit dem Mittelalter in “‘De libero arbitrio”’: Humanitas — Christianitas. Walther von
Loewenich zum 65. Geburtstag (1968), 32—46, S. 43-45.

7 Weim. Ausg. 18, 604, 19ff.



E.-W. Kohls, Luthers Verhdltnis zu Aristoteles, Thomas und Erasmus 301

ich iiberall, soweit es meine menschliche Schwiche nur erlaubt, der hl. Schrift nicht nur in allen Teilen
fest anhinge und ihren Inhalt fest behaupte, sondern dass ich ebenfalls wiinsche, auch in allen nicht
notwendigen und ausserhalb der hl. Schrift liegenden Fragen ganz sicher zu sein.” Denn was ist
schlimmer als Unsicherheit?

Was soll ich ausserdem zu deinen zugefiigten Worten sagen: ‘denen ich meine Auffassung iiberall
gerne unterordne, ganz gleich, ob ich sie verstehe oder nicht.” Was sagst du da, Erasmus? Ist es nicht
genug, sich dem Inhalt und Sinn der hl. Schrift zu unterwerfen? Musst du dich auch noch den
Satzungen der Kirche unterwerfen? Was kann die Kirche beschliessen, das noch nicht in der hl. Schrift
feststeht? Vor allem: Wo bleibt bei dir die Freiheit und Gewalt, jene kirchlichen Gesetzgeber zu
richten, wie Paulus im 1. Korintherbrief (Kap. 14,29) schreibt: ‘. . . und die andern lasset richten? * Du
willst nicht Richter iiber die Satzungen der Kirche sein, obwohl Paulus es vorschreibt? Was ist das fiir
eine neue Religion und Demut, dass du uns auf der einen Seite durch dein Vorbild die Macht nimmst,
iiber die Satzungen der Menschen zu richten, und uns andererseits ohne berechtigtes Urteil Menschen
unterwirfst? Wo befiehlt das die hl. Schrift? >

Insgesamt hat Luther seine begriindeten Abgrenzungen gegeniiber der Philosophie
allgemein und gegen die mittelalterlich thomanische Tradition und gegen Erasmus speziell
in dreifacher Weise in seiner Schrift “De servo arbitrio’” zusammengefasst®®:

“Deine Worte klingen so, dass es bei dir keine Rolle spielt, was von jemand wo auch immer
geglaubt wirdsg, wenn nur der Friede in der Welt gewahrt bliebe. Als wire es erlaubt, im Falle einer
Lebensgefahr und bei Gefahr des Verhungerns oder bei Gefihrdung von Sachwerten oder des ‘guten
Rufes’ diejenigen zu imitieren, die sagen: ‘Wenn alle Ja sagen, sage ich auch Ja; wenn alle Nein sagen,
sage ich auch Nein.” Wobei man dann auch die christlichen Bekenntnisaussagen nicht hoher einschitzt
als philosophische und menschliche Meinungen auch sonst, fiir die es dusserst sinnlos wire, sich mit
aller kiampferischen Leidenschaft und festen Behauptungen einzusetzen, weil daraus nur Streit und
Unfriede entstinden ... So klingen deine Worte! Und ich glaube dich auch inhaltlich ganz richtig zu
verstehen, Erasmus. — Meinetwegen mogen deine Worte noch durchgehen. Dein Innerstes will ich
meinerseits sogar in Schutz nehmen, sofern du nur nicht weiter vorpreschst. Fiirchte aber den Geist
Gottes, der unsere Herzen und Nieren erforscht (vgl. Ps. 139,1ff,; Jer. 11,20; Rom. 8,27) und sich
nicht durch schone Worte tduschen ldsst. Das habe ich deshalb gesagt, dass du aufhorst, mir bei der von
mir vertretenen Sache Sturkopfigkeit und Eigenbrodlerei vorzuwerfen. Denn mit solchem Vorgehen
erreichst du nichts weiter, als dass deutlich wird, dass du in deinem Innern einen Lucian oder sonst ein
‘Schweinchen aus der Herde Epikurs’60 nahrst, — der nicht glaubt, es gibe einen Gott, und heimlich
alle verlacht, die glauben und bekennen. — Lass uns feste Behauptungen aufstellen und uns um feste
Behauptungen bemiithen und daran unsere Freude haben, du aber bleibe deinen Skeptikern und
Philosophen gewogen, bis Christus auch dich berufen wird. Der heilige Geist ist kein Skeptiker, und er
hat nicht Zweifelhaftes oder Meinungen in unsere Herzen geschrieben, sondern feste Behauptungen
und Bekenntnisse (assertiones), die sicherer und fester sind als das Leben und alle Erfahrung.”

Ernst-Wilhelm Kohls, Marburg

58 Weim. Ausg. 18, 604, 19—605, 34. Siche auch Kohls (A. 2), S. 42—48.
Luther spielt im lateinischen Text, ‘. . . quicquid a quolibet, ubique credatur” (Weim. Ausg.
18, S. 605, 15f.), auf die klassische altkirchliche Formulierung des Vincenz von Lerinum aus dem
5. Jahrhundert an: “In ipsa item catholica magnopere curandum est, ut id teneamus, quod ubique,
quod semper, quod ab omnibus creditum est”; vgl. Vincenz von Lerinum, Commonitorium pro
catholicae fidei antiquitate et universitate, hrsg. von A. Julicher (1895), S. 3;20-22.
Dazu die Hinweise in Weim. Ausg. 18, 609, Anm. 1.



	Luthers Verhältnis zu Aristoteles, Thomas und Erasmus

