Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 5

Artikel: Der Begriff der Gnade bei Paulus, Shinran und Luther
Autor: Buri, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878675

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Begriff der Gnade bei Paulus, Shinran
und Luther

Bei allen Unterschieden untereinander und zu uns Heutigen haben Paulus, der
japanische Buddhist Shinran (1173—1262) und Luther Wesentliches gemeinsam, das sie
liber die Zeiten hinweg auch mit uns verbindet” .

Zunichst haben sie gemeinsam, dass sie urspriinglich in — allerdings sehr verschiedenen
— religiosen Weltanschauungen beheimatet sind, die — dem Wesen solcher Gebilde
entsprechend — den Menschen den Weg zur Erlésung von den Sinnwidrigkeiten des
Daseins zeigen wollen. Bei Paulus ist diese geistige Heimat das Judentum bzw. das
Judenchristentum, bei Shinran der Buddhismus in der Form der Lehre vom Reinen Land
Amidas, bei Luther das Christentum der katholischen Kirche.

Auf Grund personlicher Erfahrungen ist allen drei das Ungeniigen ihrer religiosen
Uberlieferung aufgegangen, und sie sind in Auseinandersetzung mit ihr zu deren
Reformatoren und zu Begriindern neuer Formen des Christentums bzw. des Buddhismus
geworden. Fiir diese Umgestaltungen der iiberlieferten Lehre ist — wenn auch wiederum
in verschiedener Weise — charakteristisch, dass ihnen zufolge die Erlosung dem Menschen
nicht aus eigener Anstrengung, sondern im Vertrauen auf eine gottliche Kraft, und auch
nicht in einem Zusammenwirken mit dieser, sondern ganz als Gnade ihres Spenders zuteil
werden soll.

Dieses Vertrauen in die Gnade Gottes in Christus bzw. in das Geliibde des
All-Erbarmens Amida-Buddhas notigt alle drei Reformatoren nicht nur zu einer
Neu-Interpretation der heiligen Uberlieferung, an der sie festhalten wollen, und bringt sie
nicht nur in Konflikt mit den jeweiligen Altglaubigen, sondern aus ihrer Betonung der
Gnade gegeniiber den Werken erwachsen ihnen auch selber Schwierigkeiten hinsichtlich
der ethischen Konsequenzen ihrer Gnadenlehren, und miissen sie sich jedenfalls gegen
deren mogliche Missverstandnisse zur Wehr setzen. Es scheint, dass die weltanschaulichen

! Anlass zu dieser Studie gab mir die Verdffentlichung von Shinrans Hauptwerk Kyogyoshinsho

in der englischen Ubersetzung von D. T. Suzuki und den gesammelten Aufsitzen dieses sonst vor allem
durch seine Arbeiten iiber den Zen-Buddhismus bekannten Ubersetzers durch die Eastern Buddhist
Society bzw. die Otani Universitdt in Kyoto im Jahre 1973 zur Feier des 800. Geburtstages des Shonin
(unten A. 2 und 8). Teile dieses Stoffes habe ich in einer Vorlesung im W.S. 1974/75 verwendet, und
das hier Vorgelegte stellt eine Zusammenfassung derselben dar, die ich im August 1975 am
Internationalen Religionshistorikerkongress in Lancaster vorgetragen habe, M.W. ist dieses Material bis
jetzt noch nicht unter der von mir gewahlten Themastellung behandelt worden. Mensching und
Butschkus haben zu ihren Vergleichen nur Luther herangezogen und in anderer Weise, als es bei mir
geschieht: G. Mensching, Luther und Amida-Buddha: Zs, f, Miss, u. Rel.-wiss, 51 (1936), S. 339-350;
H. Butschkus, Luthers Religion und ihre Entsprechung im japanischen Amida-Buddhismus (1940);
weitere Literatur bei M. Eder und G. Rosenkranz, Amida: Rel. Gesch. Geg. 1 (1957), Sp. 323-325.
Albert Schweitzer, dessen Paulusverstindnis ich folge, hat sich auch in seinen noch nicht
veroffentlichten religionsgeschichtlichen Untersuchungen nicht auf einen solchen Vergleich eingelas-
sen. Soweit man am Buddhismus interessiert ist, beschiftigt man sich heute in katholischer und
protestantischer Theologie hauptsichlich mit Zen, obschon man — im Unterschied zur Philosophie —
allen Grund hétte, sich mit Shinran zu konfrontieren.

Da mir die zwei kostbaren bibliophilen Binde von Keiji Nishitani und schon frither die Ryukoku
Ausgabe des Tanni-Sho von Masao Abe iiberreicht worden sind, und Yoshinori Takeuchi fiir mich das
Wesen des Shinbuddhismus verkorpert, sei dieser Aufsatz diesen dreien in dankbarer Verbundenheit
gewidmet.



F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther 275

und anthropologischen Schemata, in denen sie ihre Erlosungslehren zur Sprache bringen,
ihren eigentlichen Intentionen im Wege stehen und — statt Probleme zu losen — neue
Probleme schaffen.

Das ist denn auch die Sachlage, um deretwillen uns ein Vergleich des Gnadenbegriffs
bei Paulus, Shinran und Luther nicht bloss religionsgeschichtliches Interesse abgewinnt,
sondern auch von religionsphilosophischer bzw. theologischer Bedeutung ist. Die Frage
nach dem Sinn des Daseins und der Moglichkeit ihrer Beantwortung und deren
Verwirklichung bewegt uns heute nicht weniger, als dies bei jenen der Fall war — auch
wenn wir deren Voraussetzungen nicht — oder nicht mehr — teilen. Ebensowenig als
diejenigen, die diese Frage auf Grund der Bibel bzw. in der Art, wie Luther sich auf sie
berufen hat, oder als Buddhisten in der Nachfolge Shinrans und seines Verstandnisses der
fir ihn massgeblichen Sutren beantworten mochten, den Wandel der Zeiten und der
Vorstellungswelt, der uns von jenen Zeugen des Glaubens trennt, ibersehen konnen, ist
fir den historisch und sakular Denkenden die Sinnfrage mit der kritischen Auflosung der
Gehause, in denen sie bei jenen einst eine Losung gefunden hatte, erledigt. In einer
“gnadenlosen” Zeit bewegt uns die Frage nach der Gnade eher mehr als in Zeiten, in
denen sie den Menschen zur Verfiigung zu stehen schien — auch wenn der Begriff uns
fremd geworden ist. Das ist fir uns der Grund, warum wir uns heute mit dem
Gnadenbegriff dieser Mdanner befassen wollen.

Zu diesem Zwecke aber haben wir auszugehen von der religiosen Uberlieferung, in der
Paulus, Shinran und Luther sich vorfanden, und von den Erfahrungen, die sie mit ihr
machten und durch die sie zu Reformatoren wurden.

Die spatjidisch-urchristliche, z.T. schon hellenisierte Apokalyptik, der Buddhismus in
der Gestalt, die er im Amidaglauben gewonnen hat, und die Heilsanstalt der katholischen
Kirche im Ausgang des christlichen Mittelalters bilden je die geistigen Raume, aus denen
ein Paulus, ein Shinran und ein Luther hervorgegangen sind. Diese individuellen
Ausgangspositionen weisen selber je eine lange Vorgeschichte auf, in deren verschiedenen
Ausgestaltungen sich als ursprungshaftes und treibendes Motiv wohl der Versuch einer
Sinnverwirklichung des menschlichen Daseins in der Welt angesichts dessen vieler
Sinnzwiespiltigkeiten namhaft machen liesse. An der Gemeinsamkeit dieses urreligiosen
Strebens wire aber auch auf die grundsitzlich verschiedene Art hinzuweisen, in der die
Sinnfrage im Bereich des ferndstlichen Buddhismus einerseits und des Judentums
anderseits von jeher gestellt und zu losen versucht wurde. Wihrend im ersteren alles
Dasein als in einen anfangs- und endlosen Kreislauf eingefangen und Erlosung nur als ein
Heraustreten aus diesem gesehen wird, hat im letzteren alles Sein und Geschehen einen
Anfang als Schopfung eines ausserweltlichen Gottes, unter dessen Leitung die Geschichte
auf ein Ziel hinauslauft, das in einer neuen vollkommenen Schopfung besteht, an der die
Erwihlten teilhaben werden. Wihrend dort das Unheil in Unwissenheit und der daraus
folgenden Weltverhaftung besteht, riihrt es hier von dem Ungehorsam gegen Gottes Gebot
und der dadurch bewirkten Verstricktheit in Siinde und Schuld her. Wie im Buddhismus
die Erlosung in einem Wissen und dessen Befolgung besteht, so in der Bibel und im
Christentum in der Verséhnung des Siinders mit Gott. Auf diesen Wegen gelangt der
Buddhist ins Nirwana und der im biblischen Sinne Gliubige ins Reich Gottes.



276 F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

Im Verlaufe ihrer Geschichte haben die erwdhnten Grundvorstellungen in beiden
Erlosungslehren sehr verschiedene Formen angenommen. So ist in der spatjiidischen
Apokalyptik, in deren Vorstellungswelt der Apostel Paulus denkt, aus der urspriinglich
noch sehr irdischen Gottesherrschaft ein neuer Aeon geworden, mit dessen Herauffithrung
der Messias der jetzt bestehenden Welt ein Ende bereitet, und an dem die Toten durch
Auferstehung und die am Leben Befindlichen durch Verwandlung in eine uberirdische
Seinsweise Anteil gewinnen, wenn sie im Endgericht bestehen. Mit den ersten Christen,
die in Jesus den verheissenen Messias sehen, der durch seinen Kreuzestod die
Stiindenschuld der Glaubigen abgebiisst haben soll, erwartet Paulus auf Grund von dessen
Auferstehung seine baldige Wiederkunft in Herrlichkeit zur Aufrichtung des Gottes-
reiches.

Aus der das unmittelbar bevorstehende Ende der Welt erwartenden Urgemeinde ist
infolge seines Ausbleibens die christliche Kirche entstanden, die wohl weiter an der
Hoffnung auf die Wiederkunft ihres Herrn zur Vollendung seines Heilswerkes festhalt,
aber dieses Endgeschehen in dem Masse der Zukunft anheimgibt, als sie sich als von Gott
durch Jesus in der Welt gestiftete iibernatiirliche Heilanstalt versteht. Mit der Zeit
iibernimmt der Papst nicht nur die Stellvertretung Christi auf Erden, sondern in der
heilsvermittelnden Wandlung der Elemente des Altarsakraments besitzt die Kirche auch
ein Aquivalent fir die nicht in Gang gekommene Aeonenwende — nur dass seine Wirkung
jetzt nicht in der Herabkunft des Himmelreiches auf die Erde, sondern in dem Aufsteigen
der Seele in den Himmel besteht, das ihr auf Grund der guten Werke moglich wird, zu
denen sie durch die Sakramente instand gesetzt wird.

Nicht weniger gross als die Wandlungen, die der Glaube der christlichen Kirche von
deren unvorgesehenen Entstehung bis in die Zeit Luthers durchgemacht hat, sind aber
auch diejenigen, die sich im Buddhismus von seiner Stiftung durch Shakyamuni bis zu
Shinran-shonin zugetragen haben. Zwei der wesentlichsten Momente in dieser Geschichte
des Buddhismus bestehen — erstens — in der Ausbildung der Bodhisattva-Vorstellung im
Mahayana, derzufolge der Buddhist sich nicht bloss — wie dies im Hinayana der Fall ist —
durch eigene Anstrengung aus dem Kreislauf der Wiedergeburt frei machen muss, sondern
dabei auf die Hilfe erbarmender Geister — vorab Buddhas selber — zahlen darf, und —
zweitens — in der Ausformung der Buddhagestalt in diejenige des Amidabuddha, der
gelobt habe, nicht ins Nirwana einzugehen, bis er alle lebendigen Wesen erlost habe,
sodass es zur Erlosung ebenso notwendig sei wie vollauf gentige, sein ganzes Vertrauen in
dieses Geliibde Amidas zu setzen, was man durch die stindige Wiederholung der
entsprechenden Glaubensformel Namu-aamida-butsu zu bezeugen habe.

Das ist der Amidaglaube von der Erlangung des “Reinen Landes im Westen”, wie er
schon vor Shinran von seinem Lehrer Honen im Gegensatz zum ‘‘Pfad der Heiligung”
gelehrt worden ist, und wie er die Voraussetzung zu Shinrans Weiterfithrung des
Vertrauensbuddhismus bildet — gerade so wie das Judenchristentum den Boden darstellt,
auf dem Paulus seine spezifische Auffassung von der Erlosung durch Christus entwickelt
hat, und wie spater die daraus entstandene Sakraments- und Werkfrommigkeit der
katholischen Kirche zum Gegenstand von Luthers Reformation geworden ist. Bei Paulus
und Luther wie bei Shinran besteht das Verhiltnis zu ihrer Uberlieferung darin, dass sie
ein in ihr schon vorhandenes Gnadenmoment radikaler, als es darin bis anhin geschah, zur
Geltung bringen und ihr in dieser Weise den Charakter einer ausgesprochenen Gnaden-
religion geben. Trotz der einschneidenden Umgestaltungen, die sie an den in ihrer
Umgebung geltenden Glaubensauffassungen vorgenommen haben, wollen sie keine Neuerer
sein, sondern nur den ihrer Meinung nach verloren gegangenen oder missverstandenen



F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther .o o

urspriinglichen Sinn des Uberkommenen wieder zur Geltung bringen. Ihre Anhinger
haben es aber nicht dabei bewenden lassen, sie als Reformatoren zu verehren, sondern sie
haben sie — wenigstens was Paulus und Shinran betrifft — auch zu Heiligen gemacht, die
— dem Stil der Heiligenlegende entsprechend — durch tibernatiirliche Ereignisse zu ihrer
neuen Laufbahn gebracht worden sein sollen.

Solche legendiren Motive des Heiligenlebens — des von guten gottlichen Michten
Berufenseins oder mit bdsen ddmonischen Im-Kampfestehens — lassen sich in den Viten
aller drei — wenn auch in verschiedener Ausprigung, feststellen. Paulus wird in der
katholischen Kirche als einer der ranghochsten Heiligen verehrt. In der Apostelgeschichte
wird seine Bekehrung auf dem Wege nach Damaskus auf eine Christuserscheinung
zuriickgefiihrt und auch sonst als von wunderbaren Geschehnissen umgeben geschildert
(Apg. 9,1-31; 22,3-21; 26,9-20). In seinen Briefen beruft sich der Apostel selber auf
gottliche Offenbarungen (Gal. 1,19—24; 2,2) und weiss sich von dimonischen Michten
geplagt (2. Kor. 12,1—-10).

Ahnliche tbernatiirliche Erfahrungen und Ereignisse werden auch von Shinran in der
von seinem Urgrossohn verfassten und von seinen Anhidngern im Kult rezitierten
Lebensbeschreibung (Godensho) berichtet?. Besondere Bedeutung kommt darin einer
moglicherweise von Shinran selber aufgezeichneten Erscheinung des Bodhisattva Avaloki-
tesvara im Rokkakudo Tempel zu, die ihm Beistand in allen Kdmpfen verspricht, — und
zwar in der Inkarnation eines schonen weiblichen Wesens®. Er selber wird von seinen
Anhangern als eine Inkarnation Amidas verehrt*.

Luther bekennt, dass er ins Kloster gegangen sei, weil er im Gewitter zu Stotternheim
gelobt habe: “Hilf, hl. Anna, ich will ein Monch werden”, aber auch, dass sein Vater, der
ihm deswegen ziirnte, ihm vorgehalten habe, es konne sich in dem, worin er eine
himmlische Erscheinung zu sehen gemeint habe, auch um ein Blendwerk des Teufels
gehandelt haben®. Bekannt ist, dass Luther nicht nur im Kloster, sondern auch spiter es
oft mit dem Teufel zu tun zu haben meinte®.

Die guten und bosen Geister, mit denen Paulus, Shinran und Luther Zeit ihres Lebens
zu tun hatten, gehoren zu den Vorstellungen der Endzeit, in der alle drei zu leben
meinten, und so kann man diese Erfahrungen und Vorstellungen denn auch —
zeitgeschichtlich und psychologisch — natiirlich erkliren. Aber ihre Bedeutung besteht
doch wohl darin, dass sich in ihnen das Bewusstsein der Sendung spiegelt, das diesen
Menschen aus den Einsichten, die ihnen aufgingen, erwuchs, und das auch diejenigen
empfanden, die sich von dem, was jene ihnen verkiindigten, ergreifen liessen. Visionen
sind Ausbriiche von Wahrheiten aus ihrer bisherigen Verborgenheit in bildhafter Gestalt,
und Legenden die Sprache des Ergriffenseins von der Wucht solcher Offenbarungen.

Derartiges ereignete sich bei Paulus wie bei Shinran und Luther im Durchleben und
Durchdenken der Sinnfrage ihres Daseins auf Grund ihrer heiligen Uberlieferung und
zugleich deren Rahmen sprengend, und etwas davon kann auch noch uns im Nachvollzug
dessen aufgehen, was sie in diesem Zusammenhang von der erbarmenden Gnade als dem
moglichen Heil zu sagen wissen, das sich ihnen aus dem konsequenten Ernstmachen mit
ihrer Situation ergab.

2 Daisetz Teitaro Suzuki, The Life of Shinran Shonin: Collected Writings on Shin Buddhism
(Kyoto 1973), S. 165ff.
3 Ebd., S. 170f.
Ebd., S. 171.
0. Scheel, Dokumente zu Luthers Entwicklung (1929%).
H. Obendiek, Der Teufel bei Martin Luther (1931).



278 F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

Auf grund der von ihm mit der Urgemeinde geteilten Auffassung von dem Sihnetod
und der Auferstehung Christi weiss Paulus schon um die Gnade Gottes. Sie besteht darin,
dass Gott um jenes Opfers willen den Glaubigen die Strafe fiir ihre bisherigen Siinden
erlasst, sodass sie bei der baldigen Wiederkunft ihres erhohten Herrn an dessen
Herrlichkeit werden teilnehmen konnen (1. Kor. 15,3ff.; vgl. Apg. 2,14ff.). Aber noch
gelten die Gebote des gottlichen Gesetzes, durch deren Ubertretung sie von neuem
schuldig werden und im Endgericht nicht werden bestehen kénnen.

Da erklirt nun Paulus als der erste theologische Denker des Urchristentums’, dass,
wenn Christus auferstanden sei, die Aeonenwende nicht mehr bloss der Zukunft
angehore, sondern im Sieg des Einen iiber den Tod bereits in Gang gekommen sei, und
dass die Auferstehungswelt mit ihren Geisteskraften — auch unter dem vorldufigen
Weiterbestehen der bisherigen Welt — sich in den in der Taufe mit Christus Gestorbenen
und mit ihm in einem neuen Dasein lebenden Gldubigen realisiere. “Ist jemand in
Christus, so ist er eine neue Kreatur; das Alte ist vergangen, siche, es ist neu geworden™
(2. Kor. 5,17).

Ihrem Auferstehungsleib vermag der Tod nichts mehr anzuhaben. Leiden, die sie noch
auszustehen haben. verbinden die Glieder seines Leibes nur enger mit dem Gekreuzigten
und Erhohten (Rom. 14,7.8). Auch die Forderungen des Gesetzes konnen sie nicht mehr
schrecken, denn diese gehoren dem durch Christus tiberwundenen alten Aeon an, und an
ihre Stelle ist der in den Gldubigen wirkende Geist Gottes getreten, der sie von innen
heraus zum freudigen Erflllen des gottlichen Willens instandsetzt (Rom. 8,1ff.). So ist
ihre Gerechtigkeit ganz ein Geschenk der Gnade und doch zugleich ihr Werk, aber ohne
allen Verdienst — eben weil es auf der Gnade beruht, die in ihnen wirkt.

Der Apostel unterlasst es nicht, zu betonen, dass sein Gnadenverstandnis der Welt als
Torheit erscheinen muss, weil sie deren Voraussetzungen nicht kenne oder nicht gelten
lassen wolle (1. Kor. 1,18ff.). Er ist sich auch bewusst, dass es den Juden und den am
judischen Gesetz festhaltenden Christen als eine Gotteslasterung vorkommen muss, weil
sie dem Kreuz und der Auferstehung Jesu nicht die Bedeutung beimessen, die sich in der
Konsequenz seines Denkens und nach seiner Erfahrung fiir ihn daraus ergibt.

Obschon unter ganz anderen dusseren und z.T. auch inneren Voraussetzungen
erwachsen, weist Shinrans Gnadenlehre ein ganz dhnliches Wesen wie diejenige des Paulus
auf und parallel zu ihr laufende Strukturen. Wie sich fiir Paulus seine Auffassung des
gottlichen Gnadengeschehens als Konsequenz aus einer ihm iiberlieferten Gestalt
desselben ergibt, so zieht auch Shinran Folgerungen aus einer vorgegebenen Gnadenlehre
in derart radikaler Weise, dass er dadurch zum Stifter einer besonderen Auspragung des
Amidabuddhismus wird. Dem Verhiltnis des Paulus zum Judentum bzw. dem Juden-
christentum entspricht dasjenige Shinrans zu dem von China nach Japan heriibergebrach-
ten Amidismus. Wie Paulus die Heilsbedeutung von Tod und Auferstehung radikalisiert,
so Shinran das Vertrauen in das Geliibde des All-Erbarmens Amidas.

Der Unterschied zwischen den beiden Weiterbildungen des jlidisch-christlichen bzw.
des Amida-Glaubens besteht darin, dass im Mittelpunkt des christlichen Glaubens eine
historische Personlichkeit steht, wihrend Amida eine mythologische Figur darstellt oder
— wie Daisetz Suzuki in seinen Erliuterungen zum Kyogyoshinsho sagt — eine
metaphysische Realitit als ein Erzeugnis des religidsen Bewusstseins®. Von einer

7 A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus (1930), S. 4, 365ff.
H Shinran, The Kyogyoshinsho, transl. by D. T. Suzuki (Kyoto 1973), S. 204.



F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther 279

Entsprechung der beiden Erlosertypen konnte man insofern reden, als der auf Jesus
angewendete messianische Titel des Christus wie das Bodhisattva-Sein Amidas Bezeich-
nungen von Erloserfunktionen sind. Aber abgesehen von den Verschiedenheiten der
diesbeziiglichen Inkarnationsvorstellung in der Christologie bzw. der Buddhologie®, auf
die wir uns nicht ndher einlassen wollen, weil das zu weit filhren wiirde, handelt es sich
hier wie dort um ganz verschiedene Formen von Erlosertatigkeit.

Wihrend nach dem urchristlich-paulinischen Glauben Jesus als der Christus bzw. zum
kinftigen Messias Bestimmte stirbt und aufersteht, um Sihne zu leisten und die
kosmische Aeonenwende heraufzufithren, und der Glaube sich auf dieses endzeitliche,
geschichtlich-iibergeschichtliche Geschehen richtet, griindet fiir den Amidagldubigen das
Heil in dem Geliibde Amida-Buddhas, dass er nicht ins Nirwana eingehen werde, bis er alle
lebendigen Wesen durch die Aufhebung ihres Unwissens aus dem Verhingnis des Samsara
befreit und sie gleichzeitig instandgesetzt habe, ihr boses Karma durch ein gutes zu
ersetzen, das ihnen den Zugang zum Reinen Land ermdgliche. Trotz der Einmaligkeit des
Geliibdes Amidas kommt ihm jedoch nicht in der Weise die Bedeutung eines in der Zeit
oder an deren Grenze erfolgten Heilsgeschehens zu, wie dies in bezug auf Kreuz und
Auferstehung Jesu im Neuen Testament der Fall ist. Sein Gnadencharakter besteht nicht
so sehr in seinem einmaligen zeitlichen Geschehensein, sondern vielmehr in der
zeitlos-ewiggiiltigen Wahrheit seines Inhalts. Von der Gnade Amidas ist nicht in der
Kategorie der Faktizitit, sondern des Dharmas, der Lehre die Rede, die aber als solche
zugleich Sein, Wirklichkeit bedeutet'®. So konnte man sagen: im Christentum griindet
sich die Lehre auf ein Faktum, im Buddhismus ist die Lehre das Heilsfaktum®!.

Trotz dieses fundamentalen Unterschiedes in der Heilsgeschichtsauffassung, die sich
u.a. auch noch darin zeigt, dass in der biblisch-christlichen Eschatologie mit dem
Kommen des Reiches Gottes die Geschichte ein Ende nimmt, wihrend in der
buddhistischen auf ein zuendegegangenes Kalpa stets ein nichstes in endloser Wieder-
holung folgt, weisen die Verdnderungen, die Paulus und Shinran je an ihrer Uberlieferung
vorgenommen haben, in ihrer Struktur eine nicht weniger entscheidende Gemeinsamkeit
auf,

Wie Paulus argumentiert: Wenn Christus auferstanden ist, dann ist in ihm die neue
Weltzeit angebrochen, und daraus alle seine Aussagen liber das Wesen der Gnade und ihre
Wirkungen fir das Verhaltnis der Menschen zu Gott und zueinander ableitet, so
entscheidet sich fiir Shinran alles mit dem volligen Vertrauen in die Gultigkeit des
Geliibdes Amidas. Der Inhalt dieses Geliibdes bildet fiir Shinran die Grundlage seines
Glaubens wie fiir Paulus die Botschaft von der Auferstehung. Auch fiir Shinran gibt es
gewisse innere und dussere Erfahrungen, an denen sich die Auswirkungen und damit die
Wirklichkeit von Amidas Erbarmen erweisen. Aber wenn er solche Erfahrungsbeweise
auch nicht gering achtet, so sind sie fiir ihn doch sowenig ausschlaggebend wie fiir Paulus.
Dass Amida sich aller erbarmt, gilt, auch wenn man nichts davon zu spiiren wihnt oder
daran zweifelt!?. Fiir den Verstand, der Beweise haben will, ist karuna eine Torheit. Um
dieser wesenmassigen Unbeweisbarkeit der Gnade willen kann Shinran den Zweifelnden
sich geradezu seines Zweifels getrosten lassen, und so gibt er der im {iblichen

° Ebd., S.252.

10 Epd., S. 260f.

' Suzuki (A. 2), S. 201.

2 Suzuki, The Tannisho VIII: Collected Writings (A. 2), S. 191ff., und The Tanni Sho ed. by
Ryukoku University (1962, 19663).



280 F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

Amidaglauben vertretenen Auffassung, dass zufolge des All-Erbarmens Amidas nicht nur
die Guten, sondern auch die Bosen gerettet werden, die paradoxe Wendung: “Wenn schon
die Guten selig werden, wie vielmehr dann erst die Bosen'®.” Gute Werke sind nicht
notig zur Seligkeit, auch nicht in Form kultischer Verrichtungen, wie z.B. im Rezitieren
des Nembutsu. Nach Shinran kann dieses letztere bestenfalls zur Einiibung des Glaubens
niitzlich sein, der aber als solcher in der reinen Innerlichkeit der Erleuchtung besteht, in
der der Gliubige sich schon im Nirwana befindet, und die deshalb rational nicht erfasst,
sondern hochstens in Paradoxien zum Ausdruck gebracht werden kann'?.

Im Blick auf diese von Shinran in seiner Radikalisierung des Amidaglaubens vertretene
Betonung der alleinseligmachenden Gnade ist es begreiflich, dass der Jesuitenmissionar
Franz Xavier, als er 1549 nach Japan kam und hier offenbar mit Shinran-Anhingern
zusammentraf, erschrocken meinte annehmen zu miissen, dass jetzt die lutherische
Ketzerei schon in dieses Land gelangt sei. Tatsdchlich verhilt sich die Jodoshinshu
Shinrans zur Jodoshu seines Lehrers Honen wie Luthers Reformation zum rémischen
Katholizismus seiner Zeit, indem das sola gratia, sola fide, das Luther dem katholischen
Synergismus entgegenstellte, genau der Radikalisierung der Gnade im Amidabuddhismus
durch Shinran entspricht.

Luther wie Shinran argumentieren: Wenn schon Gnade, dann allein die Gnade. Wie
spiter ein Papst von den Jesuiten gesagt hat: “Sint ut sunt, aut non sint”, so erklirte
Shinran gegentiber seiner Umgebung und Luther unter Berufung auf Paulus gegeniiber der
katholischen Kirche: Vertraue allein in die Gnade — oder es ist weder Gnade noch
Vertrauen! In diesem Zusammenhang konnte man iibrigens den Zen-Buddhismus mit den
Mystikern des Spatmittelalters und den Spiritualisten des Reformationszeitalters verglei-
chen'S. Nicht weniger als Luther sich von diesen absetzt, hat Shinran bei seiner
Ablehnung des Heiligkeitspfades der Selbsterlosung Zen im Auge. Wie Paulus mit seiner
Auffassung der Gnade zwischen Judentum und judenchristlicher Urgemeinde steht, so
Shinran mit der seinigen zwischen Jodoshu und Zen, und Luther mit seinem Evangelium
zwischen katholischer Kirche und mystischem Spiritualismus. Auf ihrer Gratwanderung
fithren alle drei Reformatoren ihren Kampf fiir die Gnade auf zwei Fronten, an denen sie
ihnen bedroht und nicht voll zur Geltung zu kommen scheint.

Die geistige Landschaft, in der diese Positionen bezogen worden sind und diese
Auseinandersetzungen stattgefunden haben, ist je sehr verschieden. Aber das gemeinsame
Anliegen des Kampfes um Erlosung durch die Gnade gegen jede Form von Selbsterlosung
— buddhistisch gesprochen: tariki gegen jiriki — verbindet iiber Riume und Zeiten hinweg
alle drei miteinander. Aus diesem Grunde ist es begreiflich, dass Karl Barth in seiner
Kirchlichen Dogmatik nicht weniger erstaunt als s.Z. die Jesuiten — nur mit anderer
Akzentuierung als jene — die auffallende Verwandtschaft zwischen Shinran und der evan-
gelischen Rechtfertigungslehre feststellt und Shinran eigentlich nur zum Vorwurf macht,
dass er bloss den falschen Namen verwende: statt von Christus, von Amida spreche'®.

13" The Tannisho IIL

Am kompaktesten und zugleich in am einfachsten zuginglicher Weise liegen diese Auffassungen
im Tannisho vor, das so etwas wie einen Katechismus der Jodoshinshu darstellt.
Ein Beispiel dafiir ist die Marburger Dissertation von Shizuteru Ueda, Die Gottesgeburt in der
Seele und der Durchbruch zur Gottheit. Die mystische Anthropologie Meister Eckharts und ihre
Konfrontation mit der Mystik des Zen-Buddhismus (1965).
® K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, 1, 2 (1948%), S. 372f.



F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther 281

Einer von hier aus moglich erscheinenden Christianisierung Shinrans mochten wir
indes ebensowenig das Wort reden wie einer Amidaisierung paulinischer oder lutherischer
Theologie, nicht wegen der “Kraft des Namens”, an die Barth nicht weniger als Shinran
glaubt, sondern aus anderen Griinden, von denen einer darin besteht, dass der
Shinran-Buddhismus und das paulinisch-lutherische Christentum gerade in ihrer Auffas-
sung der Gnade, in der sie einander so nahe kommen, zugleich eine ihnen gemeinsame
Problematik aufweisen, die man nicht unbesehen um deswillen, worum es dabei geht, in
Kauf nehmen sollte. Diese gemeinsame Problematik des buddhistischen wie des
christlichen Gnadenmonismus tritt im einen wie im andern gleichermassen in zwei
wesentlichen, miteinander zusammenhéingenden Punkten in Erscheinung: einmal hinsicht-
lich ihrer Berufung auf ihre heilige Uberlieferung und zum andern in den mit ihren
Gnadenlehren verbundenen ethischen Schwierigkeiten.

2.

Zum ersten, was die Verwendung der Uberlieferung betrifft: Paulus und Luther
berufen sich fiir ihren Glauben wie Shinran auf als heilig iiberlieferte Schriften. Sie wollen
nicht einfach ihre Erfahrungen und Einsichten, die ihnen zuteil gewordenen Offenba-
rungen und Erleuchtungen verkiindigen. Wenn sie auch um den singuldren Charakter
unmittelbarer Eingebungen und um die Grenzen der Mitteilbarkeit solcher wissen, wie sie
ihnen gerade an andersartigen Auslegungen von Stellen, auf die sie sich berufen, und an
Missverstandnissen ihrer eigenen Aussagen bei Freunden und Gegnern begegnen, so sind
sie doch willens und tiberzeugt, nichts anderes zu lehren, als was in den heiligen Schriften
enthalten ist. Aus diesem Grunde sind ihnen die Schriftbelege, die Bibel- und
Sutrenstellen, die sie sammeln und kommentieren, so wichtig. Paulus ist ein jidischer
Schriftgelehrter. Luther iibersetzt die Bibel und will nichts anderes als Bibeltheologe sein.
Shinrans Hauptwerk, das Kyogyoshinsho, besteht zur Hauptsache in einer Sammlung von
Sutrentexten und Stellen aus Sutrenkommentaren. Paulus nimmt in seine Briefe
Gemeindehymnen auf, Luther dichtet auf Grund alttestamentlicher Psalmen und
Evangelienerzahlungen Kirchenlieder. Shinran vermittelt buddhistisches Glaubensgut in
seinen Wasan-Gesingen'”,

Bei dieser Verwendung der Uberlieferung zeigt sich nun freilich bei allen dreien auch
ihre Individualitit und ihre verschiedene Bewertung einzelner Dokumente, die sie
Teilstiicke auswihlen und besonders zur Geltung bringen lasst, wihrend weite Teile vollig
unberiicksichtigt bleiben. Dem Apostel Paulus wird man deswegen keinen Vorwurf
machen koénnen, da der biblische Kanon erst von der christlichen Kirche zusammenge-
stellt wurde. Bekannt sind Luthers abschitzige Urteile iiber einzelne kanonische Biicher
der Schrift. Sein Kriterium des Kanonischen als das, ““was Christum treibet”, und die
Verwerfung der Kenntnis des Christus kata pneima durch Paulus (2. Kor. 5,16) sind nicht
weniger auf personliche Erfahrungen zugeschnitten als die Zuspitzung des Interesses

17 Beispiele der Gesiange Shinrans mit Kommentar sind zu finden in zwei Artikeln von D. T.
Suzuki, The Songs of Shinran Shonin und Infinite Light: Collected Writings (A. 2), S. 111£f., 129ff.



282 F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

Shinrans in den in der Jodoshu aus der Fiille der Sutren ausgewahlten drei Sutren auf die
in einfsr derselben enthaltenen 48 Geliibde Amidas als Grundlage seines Gnadenverstand-
nisses .

Aber gerade an diesem Punkt zeigt sich nun auch die Problematik solchen Umgehens
mit der Uberlieferung, das wohl nicht mehr als deren sachgemisse und zu ihrem Wesen
gehorige Lebendigkeit gelten kann, wenn ihr Weiterwirken nun auch durch Einfiigungen
und Eingriffe der sie Verwendenden in den Wortlaut und Sachgehalt der Texte
zustandekommt, wie sich dies bei Paulus, Shinran und Luther nachweisen ldsst.
Bezeichnenderweise stehen bei allen dreien die fiir solche Manipulierungen der Texte, auf
die man sich beruft, anzufilhrenden Beispiele im Zusammenhang mit ihrer Auffassung
vom Wesen der Gnade.

So unterstiitzt Paulus seine eschatologische Begriindung des Ausserkraftgesetztseins
des Gesetzes durch die Berufung auf die gnostische Vorstellung von der Herkunft des
Gesetzes von den auf diese Weise die Menschen knechtenden bosen Engelméchten (Gal.
3,19; vgl. Apg. 7,38. 53; Hebr. 2,2), was in volligem Widerspruch zu der alttestamentlich-
jidischen und sonstigen urchristlichen Tradition von Moses’ Empfang des Gesetzes auf
dem Sinai und dem Zweck der ganzen sog. mosaischen Gesetzgebung steht, und denn
auch mit ein Grund zu Luthers Missverstdndnis der paulinischen abrogatio legis bildet.

Um zu verhindern, dass aus dem “Gesetz des Glaubens™, in das Paulus in einer
fragwiirdigen Dialektik das Gesetz der Werke verwandelt, erneut eine Verdienstlichkeit —
nunmehr des Glaubens — erwachse, fiigt Luther in seiner Ubersetzung von Rom. 3,28 das
beriihmt-beriichtigte “allein” ein, das — im Widerspruch zu der Intention des Apostels —
der Meinung Vorschub leisten kann — und es in der Folge auch getan hat —, dass der
Glaube ohne Werke selig mache, die guten Werke zur Seligkeit sogar schddlich seien.

Es wiirde zu weit fiihren, hier die Ausgestaltung und das Schicksal der Lehre von der
“Rechtfertigung allein aus Glauben ohne des Gesetzes Werke” bei Luther selber und dann
in seiner Nachfolge zu entfalten. Es sei nur daran erinnert, dass er in der Theologia crucis
seiner Frihzeit in der Verzweiflung dariiber, dass er sich als ein von Gott Verdammter
halten zu miissen glaubte, weil das Kloster und die Sakramente ihm nicht den gesuchten
Seelenfrieden zu bringen vermochten, Erlosung in dem se ipsum resignare ad infernum
pro Dei voluntate fand — in einer Einstellung, die iibrigens auch von Shinran bezeugt
wird, indem dieser — nach einer Stelle im Tannisho — gesagt haben soll, dass er als ein
Ungelehrter sich keine Sorge dariiber mache, ob sein Lehrer Honen und infolgedessen
auch er sich in der Auffassung des Nembutsu im Irrtum befinde und er deswegen in die
Holle komme. Da er ohnehin keine verdienstlichen Werke zu vollbringen imstande sei, sei
sein Platz ohnehin in der Holle. Aber wenn das Urgelibde Amidas, wie es von
Shakyamuni bis zu Honen iiberliefert sei, wahr sei, so geniige ihm dies'®.

Wenn diese ‘“‘getroste Verzweiflung” bei Luther und Shinran auch nicht ganz gleich
liegen, so sind sie jedenfalls einander verwandter als die Erfahrung der Gnade in der
Kreuzestheologie Luthers und die Endgestalt, welche seine Rechtfertigungslehre schliess-
lich in der forensischen Form einer nonimputatio peccati und einer imputatio der aliena
iustitia Christi im Glaubigen gefunden hat. Aber gerade zu einer derartigen Ubertragung
eines fremden Verdienstes gelangte auch Shinran, und zwar dadurch, dass er die

18 Die in der ‘“grossen Sutra vom ewigen Leben’ enthaltenen 48 Geliibde Amidas sind abgedruckt
und kommentiert bei Suzuki (A. 2), S. 42ff.; vgl. seine Ubersetzung (A. 8), S. 184ff.
Tannisho II.



F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther 283

chinesischen Zeichen des 20. Geliibdes Amidas in der Sutra des ewigen Lebens mit
Absicht anders als in der gewohnten Art, wie sie auch in der Jodoshu gelesen wurden, las
und so ihren buchstiblichen Sinn ins Gegenteil verkehrte. Wihrend nidmlich nach der
tiblichen Lesart im Text steht, dass die Glaubigen ihre Verdienste Amida darbringen, um
auf Grund derselben ins Reine Land zu gelangen, ibersetzt Shinran die Stelle im
Kyogyoshinsho dahin, dass Amida auf alle Wesen, in denen durch das Horen seines
Namens auch nur ein Gedanke reinen Glaubens geweckt wird, seinen ganzen Besitz an
Verdiensten iibertrigt, sodass sie auf Grund derselben im Reinen Land wiedergeboren
werden?°,

Auf diese Weise versucht Shinran — ganz dhnlich wie Paulus und Luther — seinen
Gnadenmonismus als in Ubereinstimmung stehend mit der heiligen Uberlieferung zu
erweisen, woran ihm — wie jenen — um ihres Autorititsglaubens willen sehr viel gelegen
ist. Wie das Vertrauen in die “‘fremde Kraft” die materiale Seite des christlichen und des
buddhistischen Allein-durch-die-Gnade darstellt, so die Berufung auf die fremde Autoritat
seine Vollendung in formaler Hinsicht.

Dass es mit der Berufung auf heilige Uberlieferung fiir eigene, im Grunde iiber sie
hinausfithrende Erfahrungen — und um solche handelt es sich ohne Zweifel in dem
personlichen Ringen um das Heil als Sinnerfiilllung ihres Daseins bei allen drei
Reformatoren — eine fragwirdige Sache ist, diirfte damit deutlich geworden sein.
Schlimmer als unter diesem theoretischen Aspekt sind jedoch die Auswirkungen des von
ihnen gewihlten Heilsweges der Gnade in der ethischen Praxis dieses Glaubens. Ethisch
problematisch wirkt sich dieser Glaube zwar schon dadurch aus, dass man meint, sich fiir
seine Wahrheit auf eine Fremdautoritit berufen zu miissen — zumal wenn dieser
Wahrheitsbeweis in sich briichig ist.

Es ist eine Erfahrungstatsache, dass ein Glaube, je mehr er sich — statt auf seine innere
fallible Selbstgewissheit zu verlassen — auf eine infallible dussere Fremdautoritat stiitzt,
desto mehr um der Giiltigkeit solcher Autoritit und der Rechtmissigkeit seiner
Unterwerfung unter sie willen intolerant gegeniiber anderen wird, die sich seiner Autoritat
nicht unterziehen und eigene Wege gehen. Um sich durch sie nicht selber ins Unrecht
gesetzt und als einem Irrtum verfallen sehen zu miissen, kann er in ihnen nur Feinde des
allein wahren Glaubens, Ungliaubige und Verworfene sehen. Eine solche Haltung, die im
Blick auf die Sachlage im Christentum nicht in Erstaunen setzt, sondern die Regel sein zu
miissen scheint, tritt denn auch bei Shinran und seinen Anhingern in Erscheinung — in
auffallendem Unterschied zu der sonst im Buddhismus gelibten Toleranz. Seltsam mutet
bei der Intoleranz, in der Shinran kaum hinter Paulus und Luther zuriicksteht, nur bei
allen dreien die Betonung ihrer Demitigkeit und Nichtswiirdigkeit vor Gott bzw. Amida
an. Aber auch diese Zwiespiltigkeit in ihrem Wesen ist wohl nicht bloss eine
Charaktereigentiimlichkeit, sondern ergibt sich mit Notwendigkeit aus ihrem Verstindnis
der Gnade.

3
Wenn sich der Gnadenmonismus schon auf Grund seiner formalen Begriindung auf die

Autoritat heiliger Uberlieferung in dieser verhingnisvollen Weise auswirkt, so ist dies aber
noch viel mehr der Fall in seiner praktischen Auswirkung auf die Ethik im Ganzen. Was

20 Kyogyoshinsho (A. 8), S. 89, 283 und Suzuki (A. 2), S. 45, 50, 72.



284 F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

bleibt dem Menschen denn noch zu tun {ibrig, wenn die Gnade alles wirkt? Kommt
seinem Verhalten liberhaupt noch eine Bedeutung zu? Wird die Unterscheidung zwischen
gut und bose nicht hinfallig und stellt, wenn festgehalten, ein Misstrauen dar gegeniiber
der Gnade, die den Siindern und nicht den Gerechten gilt? Sollen wir dann — um mit
Paulus (Rom. 6,1) zu fragen — “in der Siinde verharren, damit die Gnade noch grdsser
werde”?

Unsere Gewihrsménner meinten das jedenfalls nicht, sondern sie erblickten darin ein
Missverstindnis, wenn ihnen derartige Auffassungen ihrer Lehre bei Freunden und
Gegnern begegneten. Aber gaben sie durch einzelne iiberspitzte Formulierungen nicht
selber Anlass zu solchen Konsequenzen? Am verhingnisvollsten vielleicht Luther in
seinem bekannten, von ihm allerdings nicht fiir die Offentlichkeit bestimmt gemeinten,
sondern in die Privatsphire eines Einzelnen gehorenden seelsorgerlichen Ratschlag: Pecca
fortiter, sed fortius fide et gaude! Aber lasst sich das Leben in dieser Weise in gesonderte
Bereiche aufteilen, in ein Dasein in der Siinde und ein Dasein des Glaubens in der Gnade?
Gelten die Ublichen Gebote im Bereich der Siinde, die sie dort aufdecken oder in Zaun
halten, wihrend die Gnade sie ausserkraft setzt oder ihnen eine neue Funktion
zuschreibt? Aber wo und wie funktioniert nun der Glaube als die Erfiillung des
Gesetzes?

Aus eigenen Uberlegungen wie aus ihrer Umgebung kennen Paulus, Shinran und Luther
diese Fragen, und wie sie sich mit ihnen herumschlugen, so irritierten sie je und je auch
ihre Nachfahren. Gemeinsam ist allen die Unterscheidung von drei verschiedenen
Bereichen: einem unerldsten, einem, in dem die Gnade bereits wirksam geworden ist, und
einem, in dem die Erlosung zur Vollendung gelangt. Der erste ist die bestehende Welt, in
der sich der zu erlosende Mensch vorfindet. Bei Paulus ist es die unter der Herrschaft
gottwidriger Machte stehende, zum Vergehen bestimmte Todeswelt, in der die Menschen
durch das Gesetz jener Machte unter die Siinde geknechtet sind (Rom. 7,7ff.) und sich
mit allen Geschopfen nach Erlosung sehnen (Rom. 8,19ff.). Nach Shinran befinden sich
von jeher alle Wesen im Kreislauf des ihrem Karma, d.h. ihrem Verhalten in den
voraufgehenden Daseinsformen entsprechenden Zustand®'. Fiir Luther ist Gottes gute
Schopfung durch den Siindenfall der ersten Menschen verdorben, und unter dem Fluch
der Erbsiinde stehend konnen deren Nachkommen Gottes Gebot nicht erfiillen und
deshalb im Gericht nicht bestehen.

Aber nun weiss der biblische wie der buddhistische Glaube auch um eine Erlosung aus
dieser Unheilswelt durch den Messias der gottlichen Heilsgeschichte bzw. die Erschei-
nungen Buddhas, und zwar hier wie dort in verschiedenen Formen. Der Messias des Alten
Testaments ist ein anderer als der Christus, in dessen Gestalt das Neue Testament Jesus
sieht — gerade so wie die Buddhologie des Amidaglaubens eine Sonderart innerhalb des
Buddhismus darstellt. Aber Christus und Amida haben das gemeinsam, dass ihr Erloser-
wirken, obschon es auf ein Jenseits der Geschichte hinzielt — auf die neue Schopfung des
Reiches Gottes bzw. das Nirwana, das fiir den Amidaglaubigen auch noch das Ausloschen
des Reinen Landes bedeutet — sich doch bei beiden schon in der jetzt bestehenden Welt
im Leben der Glaubigen auswirkt.

Paulus weiss sich mit den Glaubigen durch das Verbundensein mit Christus nach dem
“inwendigen Menschen’ bereits in die Auferstehungswelt versetzt, wenn er auch “dem
Fleische nach’ noch in der Welt der Siinde lebt (Rom. 7,22ff.). Desgleichen sagt Shinran

21 {ber Karma und die partiale Befreiung von ihm siehe die Ausfithrungen im Glossary zum
Kyogyoshinsho (A. 8), S. 2571f.



F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther 285

vom Glaubigen, dass er, obgleich er weiterhin unter dem Zwang des Karma steht, im
Geiste doch schon davon befreit im Nirwana sei??. Die nimliche Unterscheidung zweier
Bereiche bei gleichzeitigem Festhalten an der Identitdt der sich darin Befindenden zeigt
sich auch in Luthers “gerecht und Siinder zugleich” und in dessen Ausweitung in der
Lehre von den zwei Reichen und der Aufteilung der Funktion des Gesetzes in eine zivile,
das Zusammenleben ordnende und eine elenchtische, den Menschen seiner Siindhaftigkeit
und ihm sein Angewiesensein auf die vergebende Gnade Gottes aufdeckende.

Der tertius usus legis, den er — unter Hinweis auf die von Paulus geforderten Werke des
Glaubens als Frucht einer freien und freudigen Erfiillung des Gesetzes aus dem neuen Sein
des Glaubigen heraus — dem zivilen und dem zur Annahme der Gnade bereit machenden
Gebrauch des Gesetzes hinzufligt, hat seine Parallele im Bodhisattva-werden des
Amidagldubigen, das darin besteht, dass er wie Amida auf das Verbleiben im Reinen
Lande verzichtet, um wie sein Erloser sich erbarmend der Unwissenheit der noch
Unerlosten anzunehmen und sie auf den Weg des Heils zu bringen?’.

Man wird nicht sagen konnen, dass es Paulus und Luther besser als Shinran gelungen
sei, die Identitit des in dieser Weise zwei verschiedenen Bereichen angehdrenden
Gliaubigen und die Notwendigkeit und Mdoglichkeit, dass aus der Gnade gute Werke
hervorgehen sollten, wobei diesen dann erst recht noch kein Verdienstcharakter
zukommen darf, einsichtig zu machen. Die Streitigkeiten um den Nomismus im
Luthertum zeigen dies ebensosehr wie die Vorwiirfe des Libertinismus, gegen die sich
sowohl Paulus als auch Shinran zu wehren hatten.

Augenscheinlicher und auch verhingnisvoller als in ihren erkenntnismissigen und
metaphysischen Theorien erweist sich die Problematik dieser Heilslehren in ihren
praktisch-ethischen Konsequenzen. Wenn man sich auch fragen kann, ob die ethische
Problematik die Folge jener Theorien sei, oder ob diese letzteren zur praktischen
Bewiltigung der Sinnproblematik des menschlichen Daseins aufgestellt wurden, so besteht
hier zwischen Theorie und Praxis jedenfalls engster Zusammenhang. Dieser Zusammen-
hang gilt aber nicht nur fir die hier ins Auge gefassten Gnadenlehren, sondern zeigt sich
in verhdngnisvoller Weise in allen religiosen Mythologien und philosophischen Spekulatio-
nen, in denen versucht wird, die Antwort auf die Frage nach dem Sinn des Daseins in der
Welt irgendwie in lehrmissiger Form in Griff zu bekommen. Einerseits geht es darin um
drei Grossen — die Welt, in der sich der Mensch vorfindet, den Menschen, der nach dem
Sinn fragt, und die Transzendenz eines Gottlichen, das zu beider Versdhnung eingesetzt
wird — von denen sich keine zu einem Objekt machen lisst: die Welt nicht, indem sie als
Ganzes sich unserem Zugriff stets entzieht; der Mensch nicht, weil wir immer noch etwas
anderes sind, als war wir von uns wissen; die Transzendenz nicht, weil sie nicht mehr die
Transzendenz ist, wenn wir iiber sie eine Aussage machen. Dennoch konnen wir nicht
anders die Sinnfrage stellen, eine Antwort auf sie geben und uns ihr entsprechend zu
verhalten versuchen, als indem wir objektivierend von diesen Nichtobjektivierbarkeiten
reden, sie wie Gegenstande unseres Denkens, dessen Subjekt wir sind, behandeln.

22 Unter Bezugnahme auf eine Aussage Shinrans im Tannisho iiber die Wirkung von Amidas
Name: “Wihrend mein Leib in der Welt des Karma ist, ist mein Geist im Reinen Land Amidas”,
gelangt Suzuki zu einem ahnlichen hds mé wie Paulus in 1. Kor. 7,24f. mit den entsprechenden
ethischen Konsequenzen, Suzuki (A. 2), S. 74.

In wenig schoner Polemik stellt Suzuki (A. 2), S. 61ff., diese von allen Ausprigungen des
Mahayanabuddhismus vertretene Vorstellung einer Riickkehr der Bodhisattvas dem christlichen
Jenseitsglauben, wie er ihn versteht, gegeniiber.



286 F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

Die Unausweichlichkeit dieser Problematik wird umso bedringender, je mehr wir uns
unseres Subjektseins in unserem Denken bewusst werden, wahrend sie diesen Charakter
verliert, im Masse als es uns gelingt, unser Subjektsein auszuloschen, weil jene Bedringnis
uns dann gar nicht mehr zum Bewusstsein kommen kann. Wihrend die erstere Einstellung
in ihrem Bewusstsein der Problematik immerhin noch den Stimulus zu stets neuem
Suchen und Versuchen von — wenn auch nur partiellen — Sinnmoglichkeiten und deren —
wie auch immer fragwiirdig bleibenden — Realisierungen in sich birgt, scheint die letztere
je schon am Ziel zu sein, der Erlésung durch Befreiung von der Frage nach Erlésung
bereits teilhaftig geworden zu sein. Wiahrend man sich dort fragen muss, ob in jenem nie
zur Ruhe kommenden Streben nach Erlosung eigentlich von Erlosung die Rede sein
konne, wird man sich bei dem zweiten Typus fragen miissen, wer hier noch Gnade
erfahren soll, wenn sie darin besteht, dass ihr Empfianger ausgeloscht wird.

* ok ok

Wenn man auch versucht sein mochte, die beiden Typen in Paulus und Luther
einerseits und Shinran anderseits bzw. in westlich-christlichem und ferndstlich-buddhisti-
schem Gnadenverstindnis, in Denken und Lebenseinstellung iiberhaupt reprisentiert zu
sehen, oder wenn man gar auf Seiten der Buddhisten — unter Hinweis auf von ihnen als
abstossend empfundene Eigentiimlichkeiten der biblisch-christlichen Heilsgeschichte?* —
und auf christlicher Seite mit der Behauptung, es handle sich im Buddhismus letztlich
doch nur um Formen weltfliichtiger Selbsterlosung bzw. Unerlostheit, von der Uberlegen-
heit des einen oder des anderen Typus sprechen und dann wohl auch zur Widerlegung und
Bekehrung des Gegentypus ansetzen wollte, so diirfte eine solche Einstellung nach dem
Dargelegten als unangemessen und irrefiihrend erscheinen.

Einmal ist bei allen Versuchen eines Verstehens fremder Geisteswelten — auch schon
der eigenen — in Rechnung zu stellen, dass Vorstellungen und Begriffe einer Uberlieferung
fir diejenigen, welche im Bereiche dieser Uberlieferung leben, stets noch Bedeutung
haben und Gehalte mit sich fiihren, die sich demjenigen, der in einer anderen Tradition
steht, nicht ohne weiteres erschliessen und von ihm auch missverstanden werden konnen.
Diesen Vorbehalt mochten wir nicht nur unserer Interpretation Shinran-Shonins, sondern
auch unserer Auffassung des Evangeliums des Apostels Pavlus und des Reformators
Luther gegeniiber machen.

Zum andern aber kann uns dieses Eingestandnis nicht daran hindern, dass wir eine
Aufteilung der Charakteristika der beiden Typen — also begrifflich-gegenstandliches
Bewusstseinsdenken und aus ihm sich ergebende aktive Sinnverwirklichung einerseits und
Ausserkraftsetzen des Subjekt-Objektschemas in der mystischen Gegenstandslosigkeit des
Erleuchteten und damit verbundene Unwelthaftigkeit des Erlosten anderseits — auf Paulus
und Luther bzw. Shinran und deren Geisteswelten ablehnen. Wenn Ursprung, Gestalt und
Ziel der Gnade im christlichen und im buddhistischen Bereich auch sehr verschieden sind
und sich dementsprechend verschiedene Grundtendenzen aufweisen lassen, so gibt es
doch auch beiden gemeinsame, und lassen sich in verschiedener Auspragung die zwei
Denktypen und deren vorteilhafte wie fragwiirdige ethische Konsequenzen hier wie dort
feststellen.

a4 Vgl. dazu Suzukis (A.2) Bemerkungen, S.59, uber den Eindruck, den das Bild des

Gekreuzigten und die Bluttheologie auf den Buddhisten macht.



F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther 287

Aus diesem Grunde kidme fiir uns — zum Dritten — eine Christianisierung des
Buddhismus oder eine Buddhaisierung des Christentums nur insofern in Frage, als es sich
darin um eine Vertiefung im Innewerden der Problematik des von unseren drei
Reformatoren je auf ihre Weise vertretenen Gnadenbegriffs handeln konnte.

Um anzudeuten, in welcher Richtung solche gegenseitige Vertiefung je im Eigenen
erfolgen konnte, sei zum Schluss auf folgende zwei Sachlagen hingewiesen, von denen die
eine das theoretische Erkennen, die andere das ethische Handeln betrifft.

Im Unterschied zu der Berufung fiir die Gnade Gottes auf die in der Geschichte
erfolgte Heilstat Christi und der mit ihrer behaupteten Historizitit verbundenen
Unsicherheit und Vieldeutigkeit eignet dem Geliibde Amidas als Grundlage des
Vertrauens seiner Gldubigen eine beneidenswerte Zeitlosigkeit und Eindeutigkeit. Fiir
Shinran hat sich das Heil nicht — wie fiir Paulus und Luther — einmal in der Zeit als ein
von aller sonstigen Menschengeschichte dimensional verschiedenes und vom Glauben als
solches entgegen aller sonstigen Erfahrung fiir wahr zu haltendes Wundergeschehen
ereignet. Wohl setzt das Geliibde Amidas, auf das Shinran sein Vertrauen setzt, die
Inkarnation Amidas und dessen Geloben des Geliibdes voraus. Aber nicht dieses sicher —
ebenso wie fiir Paulus und Luther das Christusgeschehen — einmalige und tibernatiirliche
Geschehnis des Geliibdes Amidas, nicht ins Nirwana einzugehen, bevor er alle Wesen
erlost habe, bildet fiir Shinran den Gegenstand seines Glaubens, sondern ganz allein der
Inhalt dieses Geliibdes, und dieser stellt nichts anderes als das Komplement seines
Verflochtenseins in das Karma dar, aus dem er erlost sein mochte. Wiirde er erst wissen
wollen, ob es wirklich Amidas Geliibde ist, dann wiirde er ihm nicht ganz vertrauen. Zu
glauben, dass Amida es gelobt hat, das heisst: ihm vollig vertrauen. Wo und wann immer
in diesem Sinne das Nembutsu gesprochen oder gedacht wird — und wire es nur ein
einziges Mal — da ist es jederzeit und an jedem Ort Wahrheit und Wirklichkeit. Wofiir der
Name Amidas steht, ist der zeitlos giiltige Sachverhalt, dass die Anerkennung von Schuld
ihre Vergebung in sich birgt, dass, wer sich annimmt, wie er ist, mit sich selber versohnt
ist, genug geblisst hat und anderen Versohnung zu bringen vermag, ein Bodhisattva
geworden ist.

Es gibt auch christlichen Glauben, der sich in dieser Weise versteht, wenn er auch nicht
derjenige der kirchlichen Heilsinstitutionen und ihrer offiziellen Bekenntnisse ist. Aber
ein Paulus wusste darum, wenn er von dem, “der keine Werke verrichtet, sondern an den
glaubt, der den Gottlosen gerecht spricht”, sagt, “‘dem wird sein Glaube zur Gerechtigkeit
angerechnet” (Rom. 4,5), und desgleichen der junge Luther in seiner Theologia crucis, in
der er sich auch in der Holle von Gottes Liebe umfangen weiss. Vielleicht konnten deren
Nachfahren durch das Beispiel von Shinrans Frommigkeit in dem Wagnis der Unmittelbar-
keit der Gnade bestarkt werden. Anderseits aber konnten die Anhédnger Shinrans an den
Schwierigkeiten, in die das Christentum durch die Historisierung und Institutionalisierung
der Gnade gerat, lernen, dass auch sie noch Anlass hidtten, Uberbleibsel solcher
Missverstindnisse des Geliibdes Amidas zu beseitigen, um dessen voller Unmittelbarkeit
inne zu werden.

Soviel zum Ursprung der Gnade in der Geschichte. Und nun noch ein Wort zu deren
Auswirkung in der Geschichte. Die Art dieser Auswirkung ist nich unabhingig von dem
Bild, das sich der Glaube in diesem Zusammenhang von der Geschichte macht, in dessen
Rahmen die Gnade zur Wirkung gelangen soll. Paulus und Luther erwarten die
Vollendung des Wirkens der Gnade wie Shinran nicht innerhalb, sondern in einem Jenseits
der Geschichte: Paulus im kommenden Reich Gottes, Luther z.T. auch, zunachst aber im
Himmel, Shinran in der Wiedergeburt im Reinen Land, jetzt schon durch Erleuchtung



288 F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

oder in der Todesstunde, aber jedenfalls in einem Heraustreten aus dem ewigen Kreislauf
der Wiedergeburten. In diesem Sinne sind alle drei in bezug auf die bestehende Welt und
deren Zukunft negativ eingestellt. Und doch besteht zwischen ihnen ein fundamentaler
Unterschied: Paulus erwartet das Ende der Welt und das Anbrechen des Gottesreiches in
der nachsten Zukunft, Luther teilt personlich diese Erwartung in ihrem negativen Teil
zwar auch noch, unterscheidet dagegen in der Politik die schon erwidhnten zwei
verschiedenen Reiche des weltlichen und des geistlichen Regiments. Im Buddhismus
jedoch nimmt die Geschichte tiberhaupt kein Ende und hat kein Ziel sowenig als sie je
einen Anfang gehabt hat. Nach Paulus soll man sich in dieser Welt so verhalten, “als ob”
man schon nicht mehr zu ihr gehorte, und nicht meinen, durch das Verhalten im Sinne
der kiinftigen vollkommenen Welt die bestehende noch verindern zu kdnnen oder zu
sollen. Ahnlich wie das paulinische Sein in Christo wirkt sich — trotz seines ganz anderen
Begriindetseins — auch das Bodhisattva-sein des Amidaglaubens aus. Luther dagegen tragt
in seiner Unterscheidung der zwei Reiche mit je verschiedenen sittlichen Geboten dem bei
Paulus noch nicht vorgesehenen Weiterbestand der irdischen Weltgestalt Rechnung. Aus
eigener Erfahrung lehnt er das Monchtum und Klosterleben ab, die einst in spezifischer
Weise an die Stelle des ausgebliebenen Gottesreiches getreten waren, und wertet das
Wirken im weltlichen Beruf als einen Gottesdienst auf.

Obschon der Begriff der Sakularisierung im Zusammenhang mit Klosterauthebung und
Enteignung der Kirche durch den Staat aufgekommen ist, wird der Begriff heute in
umfassenderem Sinne als Bezeichnung fiir alle Formen von Uberfiihrung des Uberwelt-
lichen ins Weltliche verwendet, wie sie im Christentum bereits mit dessen Eintreten in die
Welt eingesetzt hat, zunichst allerdings zur Entstehung der Kirche und ihrem Jenseits-
glauben gefiilhrt hat, um dann erst in der Moderne des Westens auch tuber diese
Ersatzgebilde der urchristlichen Eschatologie hinauszufiihren. Von der biblischen Reichs-
gotteserwartung rithrt der auf weite Strecken die neuzeitliche Kultur befligelnde
Zukunftsglaube her, wie ihn die buddhistische Welt wegen ihres andersartigen Geschichts-
bildes nicht kennt.

Zwar stellt auch der Mahayanabuddhismus — im Unterschied zum Hinayana, das
eigentlich eine Monchsreligion ist — eine Sikularisierung dar, und es ist bezeichnend fur
Shinran, dass er wie Luther aus dem Kloster ausgetreten ist und sich verheiratet hat.
Wegen des Fehlens einer iibernatiirlich oder spiater im Westen natiirlich begriindeten
universalen Teleologie begniigt sich der Amidaglaube mit dem Heil der Einzelnen und
erblickt dieses Heil im Freiwerden von der bosen Welt, aber nicht in deren Verbesserung.
Wenn er sich nun aber heute in der Berithrung mit alten und neuen Formen der
Sikularisation des Westens herausgefordert erfihrt, so sieht er sich vor die Frage gestellt,
ob es ihm gelingt, in dieser Zeit das Wesen der Gnade Amidas besser zur Geltung zu brin-
gen, als es dem Christentum mit der Gnade seines Christus gelungen — oder — angesichts
seiner Probleme — eben auch nicht gelungen ist.

Gerade unter diesem Aspekt diirfte uns deutlich werden, dass die Frage nach dem
Gnadenbegriff bei Paulus, Shinran und Luther, mit der wir uns hier beschaftigt haben,
alles andere als eine bloss religionshistorische ist —, dass an dem Verstindnis der Gnade
sich vielmehr nichts weniger als das Schicksal der Wirkungen entscheidet, die von jenen
Minnern ausgegangen sind, und damit auch unsere gemeinsame Zukunft.

Fritz Buri, Basel



	Der Begriff der Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

