
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 5

Artikel: Der Begriff der Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

Autor: Buri, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Begriff der Gnade bei Paulus, Shinran
und Luther

Bei allen Unterschieden untereinander und zu uns Heutigen haben Paulus, der

japanische Buddhist Shinran (1173—1262) und Luther Wesentliches gemeinsam, das sie

über die Zeiten hinweg auch mit uns verbindet1.
Zunächst haben sie gemeinsam, dass sie ursprünglich in — allerdings sehr verschiedenen

— religiösen Weltanschauungen beheimatet sind, die — dem Wesen solcher Gebilde
entsprechend — den Menschen den Weg zur Erlösung von den Sinnwidrigkeiten des

Daseins zeigen wollen. Bei Paulus ist diese geistige Heimat das Judentum bzw. das

Judenchristentum, bei Shinran der Buddhismus in der Form der Lehre vom Reinen Land
Amidas, bei Luther das Christentum der katholischen Kirche.

Auf Grund persönlicher Erfahrungen ist allen drei das Ungenügen ihrer religiösen
Überlieferung aufgegangen, und sie sind in Auseinandersetzung mit ihr zu deren
Reformatoren und zu Begründern neuer Formen des Christentums bzw. des Buddhismus
geworden. Für diese Umgestaltungen der überlieferten Lehre ist — wenn auch wiederum
in verschiedener Weise — charakteristisch, dass ihnen zufolge die Erlösung dem Menschen
nicht aus eigener Anstrengung, sondern im Vertrauen auf eine göttliche Kraft, und auch
nicht in einem Zusammenwirken mit dieser, sondern ganz als Gnade ihres Spenders zuteil
werden soll.

Dieses Vertrauen in die Gnade Gottes in Christus bzw. in das Gelübde des

All-Erbarmens Amida-Buddhas nötigt alle drei Reformatoren nicht nur zu einer
Neu-Interpretation der heiligen Überlieferung, an der sie festhalten wollen, und bringt sie

nicht nur in Konflikt mit den jeweiligen Altgläubigen, sondern aus ihrer Betonung der
Gnade gegenüber den Werken erwachsen ihnen auch selber Schwierigkeiten hinsichtlich
der ethischen Konsequenzen ihrer Gnadenlehren, und müssen sie sich jedenfalls gegen
deren mögliche Missverständnisse zur Wehr setzen. Es scheint, dass die weltanschaulichen

1
Anlass zu dieser Studie gab mir die Veröffentlichung von Shinrans Hauptwerk Kyogyoshinsho

in der englischen Übersetzung von D. T. Suzuki und den gesammelten Aufsätzen dieses sonst vor allem
durch seine Arbeiten über den Zen-Buddhismus bekannten Übersetzers durch die Eastern Buddhist
Society bzw. die Otani Universität in Kyoto im Jahre 1973 zur Feier des 800. Geburtstages des Shonin
(unten A. 2 und 8). Teile dieses Stoffes habe ich in einer Vorlesung im W.S. 1974/75 verwendet, und
das hier Vorgelegte stellt eine Zusammenfassung derselben dar, die ich im August 1975 am
Internationalen Religionshistorikerkongress in Lancaster vorgetragen habe. M.W. ist dieses Material bis
jetzt noch nicht unter der von mir gewählten Themastellung behandelt worden. Mensching und
Butschkus haben zu ihren Vergleichen nur Luther herangezogen und in anderer Weise, als es bei mir
geschieht: G. Mensching, Luther und Amida-Buddha: Zs. f. Miss. u. Rel.-wiss. 51 (1936), S. 339-350;
H. Butschkus, Luthers Religion und ihre Entsprechung im japanischen Amida-Buddhismus (1940);
weitere Literatur bei M. Eder und G. Rosenkranz, Amida: Rel. Gesch. Geg. 1 (1957), Sp. 323-325.
Albert Schweitzer, dessen Paulusverständnis ich folge, hat sich auch in seinen noch nicht
veröffentlichten religionsgeschichtlichen Untersuchungen nicht auf einen solchen Vergleich eingelassen.

Soweit man am Buddhismus interessiert ist, beschäftigt man sich heute in katholischer und
protestantischer Theologie hauptsächlich mit Zen, obschon man - im Unterschied zur Philosophie -
allen Grund hätte, sich mit Shinran zu konfrontieren.

Da mir die zwei kostbaren bibliophilen Bände von Keiji Nishitani und schon früher die Ryukoku
Ausgabe des Tanni-Sho von Masao Abe überreicht worden sind, und Yoshinori Takeuchi für mich das
Wesen des Shinbuddhismus verkörpert, sei dieser Aufsatz diesen dreien in dankbarer Verbundenheit
gewidmet.



F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther 275

und anthropologischen Schemata, in denen sie ihre Erlösungslehren zur Sprache bringen,
ihren eigentlichen Intentionen im Wege stehen und — statt Probleme zu lösen — neue
Probleme schaffen.

Das ist denn auch die Sachlage, um deretwillen uns ein Vergleich des Gnadenbegriffs
bei Paulus, Shinran und Luther nicht bloss religionsgeschichtliches Interesse abgewinnt,
sondern auch von religionsphilosophischer bzw. theologischer Bedeutung ist. Die Frage
nach dem Sinn des Daseins und der Möglichkeit ihrer Beantwortung und deren

Verwirklichung bewegt uns heute nicht weniger, als dies bei jenen der Fall war — auch

wenn wir deren Voraussetzungen nicht — oder nicht mehr — teilen. Ebensowenig als

diejenigen, die diese Frage auf Grund der Bibel bzw. in der Art, wie Luther sich auf sie

berufen hat, oder als Buddhisten in der Nachfolge Shinrans und seines Verständnisses der
für ihn massgeblichen Sutren beantworten möchten, den Wandel der Zeiten und der

Vorstellungswelt, der uns von jenen Zeugen des Glaubens trennt, übersehen können, ist
für den historisch und säkular Denkenden die Sinnfrage mit der kritischen Auflösung der
Gehäuse, in denen sie bei jenen einst eine Lösung gefunden hatte, erledigt. In einer
"gnadenlosen" Zeit bewegt uns die Frage nach der Gnade eher mehr als in Zeiten, in
denen sie den Menschen zur Verfügung zu stehen schien — auch wenn der Begriff uns
fremd geworden ist. Das ist für uns der Grund, warum wir uns heute mit dem

Gnadenbegriff dieser Männer befassen wollen.
Zu diesem Zwecke aber haben wir auszugehen von der religiösen Überlieferung, in der

Paulus, Shinran und Luther sich vorfanden, und von den Erfahrungen, die sie mit ihr
machten und durch die sie zu Reformatoren wurden.

1.

Die spätjüdisch-urchristliche, z.T. schon hellenisierte Apokalyptik, der Buddhismus in
der Gestalt, die er im Amidaglauben gewonnen hat, und die Heilsanstalt der katholischen
Kirche im Ausgang des christlichen Mittelalters bilden je die geistigen Räume, aus denen
ein Paulus, ein Shinran und ein Luther hervorgegangen sind. Diese individuellen
Ausgangspositionen weisen selber je eine lange Vorgeschichte auf, in deren verschiedenen
Ausgestaltungen sich als ursprungshaftes und treibendes Motiv wohl der Versuch einer
Sinnverwirklichung des menschlichen Daseins in der Welt angesichts dessen vieler
Sinnzwiespältigkeiten namhaft machen liesse. An der Gemeinsamkeit dieses urreligiösen
Strebens wäre aber auch auf die grundsätzlich verschiedene Art hinzuweisen, in der die

Sinnfrage im Bereich des fernöstlichen Buddhismus einerseits und des Judentums
anderseits von jeher gestellt und zu lösen versucht wurde. Während im ersteren alles
Dasein als in einen anfangs- und endlosen Kreislauf eingefangen und Erlösung nur als ein
Heraustreten aus diesem gesehen wird, hat im letzteren alles Sein und Geschehen einen
Anfang als Schöpfung eines ausserweltlichen Gottes, unter dessen Leitung die Geschichte
auf ein Ziel hinausläuft, das in einer neuen vollkommenen Schöpfung besteht, an der die
Erwählten teilhaben werden. Während dort das Unheil in Unwissenheit und der daraus

folgenden Weltverhaftung besteht, rührt es hier von dem Ungehorsam gegen Gottes Gebot
und der dadurch bewirkten Verstricktheit in Sünde und Schuld her. Wie im Buddhismus
die Erlösung in einem Wissen und dessen Befolgung besteht, so in der Bibel und im
Christentum in der Versöhnung des Sünders mit Gott. Auf diesen Wegen gelangt der
Buddhist ins Nirwana und der im biblischen Sinne Gläubige ins Reich Gottes.



276 F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

Im Verlaufe ihrer Geschichte haben die erwähnten Grundvorstellungen in beiden
Erlösungslehren sehr verschiedene Formen angenommen. So ist in der spätjüdischen
Apokalyptik, in deren Vorstellungswelt der Apostel Paulus denkt, aus der ursprünglich
noch sehr irdischen Gottesherrschaft ein neuer Aeon geworden, mit dessen Heraufführung
der Messias der jetzt bestehenden Welt ein Ende bereitet, und an dem die Toten durch
Auferstehung und die am Leben Befindlichen durch Verwandlung in eine überirdische
Seinsweise Anteil gewinnen, wenn sie im Endgericht bestehen. Mit den ersten Christen,
die in Jesus den verheissenen Messias sehen, der durch seinen Kreuzestod die
Sündenschuld der Gläubigen abgebüsst haben soll, erwartet Paulus auf Grund von dessen

Auferstehung seine baldige Wiederkunft in Herrlichkeit zur Aufrichtung des
Gottesreiches.

Aus der das unmittelbar bevorstehende Ende der Welt erwartenden Urgemeinde ist
infolge seines Ausbleibens die christliche Kirche entstanden, die wohl weiter an der

Hoffnung auf die Wiederkunft ihres Herrn zur Vollendung seines Heilswerkes festhält,
aber dieses Endgeschehen in dem Masse der Zukunft anheimgibt, als sie sich als von Gott
durch Jesus in der Welt gestiftete übernatürliche Heilanstalt versteht. Mit der Zeit
übernimmt der Papst nicht nur die Stellvertretung Christi auf Erden, sondern in der
heilsvermittelnden Wandlung der Elemente des Altarsakraments besitzt die Kirche auch
ein Äquivalent für die nicht in Gang gekommene Aeonenwende — nur dass seine Wirkung
jetzt nicht in der Herabkunft des Himmelreiches auf die Erde, sondern in dem Aufsteigen
der Seele in den Himmel besteht, das ihr auf Grund der guten Werke möglich wird, zu
denen sie durch die Sakramente instand gesetzt wird.

Nicht weniger gross als die Wandlungen, die der Glaube der christlichen Kirche von
deren unvorgesehenen Entstehung bis in die Zeit Luthers durchgemacht hat, sind aber
auch diejenigen, die sich im Buddhismus von seiner Stiftung durch Shakyamuni bis zu
Shinran-shonin zugetragen haben. Zwei der wesentlichsten Momente in dieser Geschichte
des Buddhismus bestehen — erstens — in der Ausbildung der Bodhisattva-Vorstellung im
Mahayana, derzufolge der Buddhist sich nicht bloss — wie dies im Hinayana der Fall ist —

durch eigene Anstrengung aus dem Kreislauf der Wiedergeburt frei machen muss, sondern
dabei auf die Hilfe erbarmender Geister — vorab Buddhas selber — zählen darf, und —

zweitens — in der Ausformung der Buddhagestalt in diejenige des Amidabuddha, der

gelobt habe, nicht ins Nirwana einzugehen, bis er alle lebendigen Wesen erlöst habe,
sodass es zur Erlösung ebenso notwendig sei wie vollauf genüge, sein ganzes Vertrauen in
dieses Gelübde Amidas zu setzen, was man durch die ständige Wiederholung der
entsprechenden Glaubensformel Namu-aamida-butsu zu bezeugen habe.

Das ist der Amidaglaube von der Erlangung des "Reinen Landes im Westen", wie er
schon vor Shinran von seinem Lehrer Honen im Gegensatz zum "Pfad der Heiligung"
gelehrt worden ist, und wie er die Voraussetzung zu Shinrans Weiterführung des

Vertrauensbuddhismus bildet — gerade so wie das Judenchristentum den Boden darstellt,
auf dem Paulus seine spezifische Auffassung von der Erlösung durch Christus entwickelt
hat, und wie später die daraus entstandene Sakraments- und Werkfrömmigkeit der
katholischen Kirche zum Gegenstand von Luthers Reformation geworden ist. Bei Paulus
und Luther wie bei Shinran besteht das Verhältnis zu ihrer Überlieferung darin, dass sie

ein in ihr schon vorhandenes Gnadenmoment radikaler, als es darin bis anhin geschah, zur
Geltung bringen und ihr in dieser Weise den Charakter einer ausgesprochenen Gnadenreligion

geben. Trotz der einschneidenden Umgestaltungen, die sie an den in ihrer
Umgebung geltenden Glaubensauffassungen vorgenommen haben, wollen sie keine Neuerer
sein, sondern nur den ihrer Meinung nach verloren gegangenen oder missverstandenen



F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther 277

ursprünglichen Sinn des Überkommenen wieder zur Geltung bringen. Ihre Anhänger
haben es aber nicht dabei bewenden lassen, sie als Reformatoren zu verehren, sondern sie

haben sie — wenigstens was Paulus und Shinran betrifft — auch zu Heiligen gemacht, die

— dem Stil der Heiligenlegende entsprechend — durch übernatürliche Ereignisse zu ihrer
neuen Laufbahn gebracht worden sein sollen.

Solche legendären Motive des Heiligenlebens — des von guten göttlichen Mächten
Berufenseins oder mit bösen dämonischen Im-Kampfestehens — lassen sich in den Viten
aller drei — wenn auch in verschiedener Ausprägung, feststellen. Paulus wird in der
katholischen Kirche als einer der ranghöchsten Heiligen verehrt. In der Apostelgeschichte
wird seine Bekehrung auf dem Wege nach Damaskus auf eine Christuserscheinung
zurückgeführt und auch sonst als von wunderbaren Geschehnissen umgeben geschildert
(Apg. 9,1—31; 22,3—21; 26,9—20). In seinen Briefen beruft sich der Apostel selber auf
göttliche Offenbarungen (Gal. 1,19—24; 2,2) und weiss sich von dämonischen Mächten
geplagt (2. Kor. 12,1 — 10).

Ähnliche übernatürliche Erfahrungen und Ereignisse werden auch von Shinran in der

von seinem Urgrossohn verfassten und von seinen Anhängern im Kult rezitierten
Lebensbeschreibung (Godensho) berichtet2. Besondere Bedeutung kommt darin einer
möglicherweise von Shinran selber aufgezeichneten Erscheinung des Bodhisattva Avalöki-
tesvara im Rokkakudo Tempel zu, die ihm Beistand in allen Kämpfen verspricht, — und
zwar in der Inkarnation eines schönen weiblichen Wesens3. Er selber wird von seinen

Anhängern als eine Inkarnation Amidas verehrt4.
Luther bekennt, dass er ins Kloster gegangen sei, weil er im Gewitter zu Stotternheim

gelobt habe: "Hilf, hl. Anna, ich will ein Mönch werden", aber auch, dass sein Vater, der
ihm deswegen zürnte, ihm vorgehalten habe, es könne sich in dem, worin er eine
himmlische Erscheinung zu sehen gemeint habe, auch um ein Blendwerk des Teufels
gehandelt haben5. Bekannt ist, dass Luther nicht nur im Kloster, sondern auch später es

oft mit dem Teufel zu tun zu haben meinte6.
Die guten und bösen Geister, mit denen Paulus, Shinran und Luther Zeit ihres Lebens

zu tun hatten, gehören zu den Vorstellungen der Endzeit, in der alle drei zu leben
meinten, und so kann man diese Erfahrungen und Vorstellungen denn auch —

zeitgeschichtlich und psychologisch — natürlich erklären. Aber ihre Bedeutung besteht
doch wohl darin, dass sich in ihnen das Bewusstsein der Sendung spiegelt, das diesen
Menschen aus den Einsichten, die ihnen aufgingen, erwuchs, und das auch diejenigen
empfanden, die sich von dem, was jene ihnen verkündigten, ergreifen Hessen. Visionen
sind Ausbrüche von Wahrheiten aus ihrer bisherigen Verborgenheit in bildhafter Gestalt,
und Legenden die Sprache des Ergriffenseins von der Wucht solcher Offenbarungen.

Derartiges ereignete sich bei Paulus wie bei Shinran und Luther im Durchleben und
Durchdenken der Sinnfrage ihres Daseins auf Grund ihrer heiligen Überlieferung und
zugleich deren Rahmen sprengend, und etwas davon kann auch noch uns im Nachvollzug
dessen aufgehen, was sie in diesem Zusammenhang von der erbarmenden Gnade als dem
möglichen Heil zu sagen wissen, das sich ihnen aus dem konsequenten Ernstmachen mit
ihrer Situation ergab.

2 Daisetz Teitaro Suzuki, The Life of Shinran Shonin: Collected Writings on Shin Buddhism
(Kyoto 1973), S. 165ff.

3
Ebd., S. 17Of.

4
Ebd., S. 171.

5 O. Scheel, Dokumente zu Luthers Entwicklung 19292
6 H. Obendiek, Der Teufel bei Martin Luther (1931).



278 F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

Auf grund der von ihm mit der Urgemeinde geteilten Auffassung von dem Sühnetod
und der Auferstehung Christi weiss Paulus schon um die Gnade Gottes. Sie besteht darin,
dass Gott um jenes Opfers willen den Gläubigen die Strafe für ihre bisherigen Sünden
erlässt, sodass sie bei der baldigen Wiederkunft ihres erhöhten Herrn an dessen

Herrlichkeit werden teilnehmen können (1. Kor. 15,3ff.; vgl. Apg. 2,14ff.). Aber noch
gelten die Gebote des göttlichen Gesetzes, durch deren Übertretung sie von neuem
schuldig werden und im Endgericht nicht werden bestehen können.

Da erklärt nun Paulus als der erste theologische Denker des Urchristentums7, dass,

wenn Christus auferstanden sei, die Aeonenwende nicht mehr bloss der Zukunft
angehöre, sondern im Sieg des Einen über den Tod bereits in Gang gekommen sei, und
dass die Auferstehungswelt mit ihren Geisteskräften — auch unter dem vorläufigen
Weiterbestehen der bisherigen Welt — sich in den in der Taufe mit Christus Gestorbenen
und mit ihm in einem neuen Dasein lebenden Gläubigen realisiere. "Ist jemand in
Christus, so ist er eine neue Kreatur; das Alte ist vergangen, siehe, es ist neu geworden"
(2. Kor. 5,17).

Ihrem Auferstehungsleib vermag der Tod nichts mehr anzuhaben. Leiden, die sie noch
auszustehen haben, verbinden die Glieder seines Leibes nur enger mit dem Gekreuzigten
und Erhöhten (Rom. 14,7.8). Auch die Forderungen des Gesetzes können sie nicht mehr
schrecken, denn diese gehören dem durch Christus überwundenen alten Aeon an, und an
ihre Stelle ist der in den Gläubigen wirkende Geist Gottes getreten, der sie von innen
heraus zum freudigen Erfüllen des göttlichen Willens instandsetzt (Rom. 8,Iff.). So ist
ihre Gerechtigkeit ganz ein Geschenk der Gnade und doch zugleich ihr Werk, aber ohne
allen Verdienst — eben weil es auf der Gnade beruht, die in ihnen wirkt.

Der Apostel unterlässt es nicht, zu betonen, dass sein Gnadenverständnis der Welt als

Torheit erscheinen muss, weil sie deren Voraussetzungen nicht kenne oder nicht gelten
lassen wolle (1. Kor. 1,18ff.). Er ist sich auch bewusst, dass es den Juden und den am

jüdischen Gesetz festhaltenden Christen als eine Gotteslästerung vorkommen muss, weil
sie dem Kreuz und der Auferstehung Jesu nicht die Bedeutung beimessen, die sich in der

Konsequenz seines Denkens und nach seiner Erfahrung für ihn daraus ergibt.
Obschon unter ganz anderen äusseren und z.T. auch inneren Voraussetzungen

erwachsen, weist Shinrans Gnadenlehre ein ganz ähnliches Wesen wie diejenige des Paulus

auf und parallel zu ihr laufende Strukturen. Wie sich für Paulus seine Auffassung des

göttlichen Gnadengeschehens als Konsequenz aus einer ihm überlieferten Gestalt
desselben ergibt, so zieht auch Shinran Folgerungen aus einer vorgegebenen Gnadenlehre
in derart radikaler Weise, dass er dadurch zum Stifter einer besonderen Ausprägung des

Amidabuddhismus wird. Dem Verhältnis des Paulus zum Judentum bzw. dem
Judenchristentum entspricht dasjenige Shinrans zu dem von China nach Japan herübergebrachten

Amidismus. Wie Paulus die Heilsbedeutung von Tod und Auferstehung radikalisiert,
so Shinran das Vertrauen in das Gelübde des All-Erbarmens Amidas.

Der Unterschied zwischen den beiden Weiterbildungen des jüdisch-christlichen bzw.
des Amida-Glaubens besteht darin, dass im Mittelpunkt des christlichen Glaubens eine
historische Persönlichkeit steht, während Amida eine mythologische Figur darstellt oder
— wie Daisetz Suzuki in seinen Erläuterungen zum Kyogyoshinsho sagt — eine

metaphysische Realität als ein Erzeugnis des religiösen Bewusstseins8. Von einer

7 A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus (1930), S. 4, 365ff.
8 Shinran, The Kyogyoshinsho, transi, by D. T. Suzuki (Kyoto 1973), S. 204.



F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther 279

Entsprechung der beiden Erlösertypen könnte man insofern reden, als der auf Jesus

angewendete messianische Titel des Christus wie das Bodhisattva-Sein Amidas Bezeichnungen

von Erlöserfunktionen sind. Aber abgesehen von den Verschiedenheiten der

diesbezüglichen Inkarnationsvorstellung in der Christologie bzw. der Buddhologie9, auf
die wir uns nicht näher einlassen wollen, weil das zu weit führen würde, handelt es sich
hier wie dort um ganz verschiedene Formen von Erlösertätigkeit.

Während nach dem urchristlich-paulinischen Glauben Jesus als der Christus bzw. zum
künftigen Messias Bestimmte stirbt und aufersteht, um Sühne zu leisten und die
kosmische Aeonenwende heraufzuführen, und der Glaube sich auf dieses endzeitliche,
geschichtlich-übergeschichtliche Geschehen richtet, gründet für den Amidagläubigen das

Heil in dem Gelübde Amida-Buddhas, dass er nicht ins Nirwana eingehen werde, bis er alle

lebendigen Wesen durch die Aufhebung ihres Unwissens aus dem Verhängnis des Samsara

befreit und sie gleichzeitig instandgesetzt habe, ihr böses Karma durch ein gutes zu
ersetzen, das ihnen den Zugang zum Reinen Land ermögliche. Trotz der Einmaligkeit des

Gelübdes Amidas kommt ihm jedoch nicht in der Weise die Bedeutung eines in der Zeit
oder an deren Grenze erfolgten Heilsgeschehens zu, wie dies in bezug auf Kreuz und
Auferstehung Jesu im Neuen Testament der Fall ist. Sein Gnadencharakter besteht nicht
so sehr in seinem einmaligen zeitlichen Geschehensein, sondern vielmehr in der

zeitlos-ewiggültigen Wahrheit seines Inhalts. Von der Gnade Amidas ist nicht in der

Kategorie der Faktizität, sondern des Dharmas, der Lehre die Rede, die aber als solche

zugleich Sein, Wirklichkeit bedeutet10. So könnte man sagen: im Christentum gründet
sich die Lehre auf ein Faktum, im Buddhismus ist die Lehre das Heilsfaktum11.

Trotz dieses fundamentalen Unterschiedes in der Heilsgeschichtsauffassung, die sich

u.a. auch noch darin zeigt, dass in der biblisch-christlichen Eschatologie mit dem
Kommen des Reiches Gottes die Geschichte ein Ende nimmt, während in der
buddhistischen auf ein zuendegegangenes Kalpa stets ein nächstes in endloser Wiederholung

folgt, weisen die Veränderungen, die Paulus und Shinran je an ihrer Überlieferung
vorgenommen haben, in ihrer Struktur eine nicht weniger entscheidende Gemeinsamkeit
auf.

Wie Paulus argumentiert: Wenn Christus auferstanden ist, dann ist in ihm die neue
Weltzeit angebrochen, und daraus alle seine Aussagen über das Wesen der Gnade und ihre
Wirkungen für das Verhältnis der Menschen zu Gott und zueinander ableitet, so
entscheidet sich für Shinran alles mit dem völligen Vertrauen in die Gültigkeit des

Gelübdes Amidas. Der Inhalt dieses Gelübdes bildet für Shinran die Grundlage seines
Glaubens wie für Paulus die Botschaft von der Auferstehung. Auch für Shinran gibt es

gewisse innere und äussere Erfahrungen, an denen sich die Auswirkungen und damit die
Wirklichkeit von Amidas Erbarmen erweisen. Aber wenn er solche Erfahrungsbeweise
auch nicht gering achtet, so sind sie für ihn doch sowenig ausschlaggebend wie für Paulus.
Dass Amida sich aller erbarmt, gilt, auch wenn man nichts davon zu spüren wähnt oder
daran zweifelt12. Für den Verstand, der Beweise haben will, ist karuna eine Torheit. Um
dieser wesenmässigen Unbeweisbarkeit der Gnade willen kann Shinran den Zweifelnden
sich geradezu seines Zweifels getrösten lassen, und so gibt er der im üblichen

9
Ebd., S. 252.

10 Ebd., S. 260f.
11 Suzuki (A. 2), S. 201.
12 Suzuki, The Tannisho VIII: Collected Writings (A. 2), S. 191 ff., und The Tanni Sho ed. by

Ryukoku University (1962, 19663



280 F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

Amidaglauben vertretenen Auffassung, dass zufolge des All-Erbarmens Amidas nicht nur
die Guten, sondern auch die Bösen gerettet werden, die paradoxe Wendung: "Wenn schon
die Guten selig werden, wie vielmehr dann erst die Bösen13." Gute Werke sind nicht
nötig zur Seligkeit, auch nicht in Form kultischer Verrichtungen, wie z.B. im Rezitieren
des Nembutsu. Nach Shinran kann dieses letztere bestenfalls zur Einübung des Glaubens
nützlich sein, der aber als solcher in der reinen Innerlichkeit der Erleuchtung besteht, in
der der Gläubige sich schon im Nirwana befindet, und die deshalb rational nicht erfasst,
sondern höchstens in Paradoxien zum Ausdruck gebracht werden kann14.

Im Blick auf diese von Shinran in seiner Radikalisierung des Amidaglaubens vertretene
Betonung der alleinseligmachenden Gnade ist es begreiflich, dass der Jesuitenmissionar
Franz Xavier, als er 1549 nach Japan kam und hier offenbar mit Shinran-Anhängern
zusammentraf, erschrocken meinte annehmen zu müssen, dass jetzt die lutherische
Ketzerei schon in dieses Land gelangt sei. Tatsächlich verhält sich die Jodoshinshu
Shinrans zur Jodoshu seines Lehrers Honen wie Luthers Reformation zum römischen
Katholizismus seiner Zeit, indem das sola gratia, sola fide, das Luther dem katholischen
Synergismus entgegenstellte, genau der Radikalisierung der Gnade im Amidabuddhismus
durch Shinran entspricht.

Luther wie Shinran argumentieren: Wenn schon Gnade, dann allein die Gnade. Wie

später ein Papst von den Jesuiten gesagt hat: "Sint ut sunt, aut non sint", so erklärte
Shinran gegenüber seiner Umgebung und Luther unter Berufung auf Paulus gegenüber der
katholischen Kirche: Vertraue allein in die Gnade — oder es ist weder Gnade noch
Vertrauen! In diesem Zusammenhang könnte man übrigens den Zen-Buddhismus mit den

Mystikern des Spätmittelalters und den Spiritualisten des Reformationszeitalters vergleichen15.

Nicht weniger als Luther sich von diesen absetzt, hat Shinran bei seiner
Ablehnung des Heiligkeitspfades der Selbsterlösung Zen im Auge. Wie Paulus mit seiner
Auffassung der Gnade zwischen Judentum und judenchristlicher Urgemeinde steht, so

Shinran mit der seinigen zwischen Jodoshu und Zen, und Luther mit seinem Evangelium
zwischen katholischer Kirche und mystischem Spiritualismus. Auf ihrer Gratwanderung
führen alle drei Reformatoren ihren Kampf für die Gnade auf zwei Fronten, an denen sie

ihnen bedroht und nicht voll zur Geltung zu kommen scheint.
Die geistige Landschaft, in der diese Positionen bezogen worden sind und diese

Auseinandersetzungen stattgefunden haben, ist je sehr verschieden. Aber das gemeinsame
Anliegen des Kampfes um Erlösung durch die Gnade gegen jede Form von Selbsterlösung
— buddhistisch gesprochen: tariki gegen jiriki — verbindet über Räume und Zeiten hinweg
alle drei miteinander. Aus diesem Grunde ist es begreiflich, dass Karl Barth in seiner
Kirchlichen Dogmatik nicht weniger erstaunt als s.Z. die Jesuiten — nur mit anderer
Akzentuierung als jene — die auffallende Verwandtschaft zwischen Shinran und der
evangelischen Rechtfertigungslehre feststellt und Shinran eigentlich nur zum Vorwurf macht,
dass er bloss den falschen Namen verwende: statt von Christus, von Amida spreche16.

13 The Tannisho III.
14 Am kompaktesten und zugleich in am einfachsten zugänglicher Weise liegen diese Auffassungen

im Tannisho vor, das so etwas wie einen Katechismus der Jodoshinshu darstellt.
15 Ein Beispiel dafür ist die Marburger Dissertation von Shizuteru Ueda, Die Gottesgeburt in der

Seele und der Durchbruch zur Gottheit. Die mystische Anthropologie Meister Eckharts und ihre
Konfrontation mit der Mystik des Zen-Buddhismus (1965).

16 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, 1, 2 1948" S. 372ff.



F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther 281

Einer von hier aus möglich erscheinenden Christianisierung Shinrans möchten wir
indes ebensowenig das Wort reden wie einer Amidaisierung paulinischer oder lutherischer
Theologie, nicht wegen der "Kraft des Namens", an die Barth nicht weniger als Shinran
glaubt, sondern aus anderen Gründen, von denen einer darin besteht, dass der
Shinran-Buddhismus und das paulinisch-lutherische Christentum gerade in ihrer Auffassung

der Gnade, in der sie einander so nahe kommen, zugleich eine ihnen gemeinsame
Problematik aufweisen, die man nicht unbesehen um deswillen, worum es dabei geht, in
Kauf nehmen sollte. Diese gemeinsame Problematik des buddhistischen wie des

christlichen Gnadenmonismus tritt im einen wie im andern gleichermassen in zwei
wesentlichen, miteinander zusammenhängenden Punkten in Erscheinung: einmal hinsichtlich

ihrer Berufung auf ihre heilige Überlieferung und zum andern in den mit ihren
Gnadenlehren verbundenen ethischen Schwierigkeiten.

2.

Zum ersten, was die Verwendung der Überlieferung betrifft: Paulus und Luther
berufen sich für ihren Glauben wie Shinran auf als heilig überlieferte Schriften. Sie wollen
nicht einfach ihre Erfahrungen und Einsichten, die ihnen zuteil gewordenen Offenbarungen

und Erleuchtungen verkündigen. Wenn sie auch um den singulären Charakter
unmittelbarer Eingebungen und um die Grenzen der Mitteilbarkeit solcher wissen, wie sie

ihnen gerade an andersartigen Auslegungen von Stellen, auf die sie sich berufen, und an
Missverständnissen ihrer eigenen Aussagen bei Freunden und Gegnern begegnen, so sind
sie doch willens und überzeugt, nichts anderes zu lehren, als was in den heiligen Schriften
enthalten ist. Aus diesem Grunde sind ihnen die Schriftbelege, die Bibel- und
Sutrenstellen, die sie sammeln und kommentieren, so wichtig. Paulus ist ein jüdischer
Schriftgelehrter. Luther übersetzt die Bibel und will nichts anderes als Bibeltheologe sein.
Shinrans Hauptwerk, das Kyogyoshinsho, besteht zur Hauptsache in einer Sammlung von
Sutrentexten und Stellen aus Sutrenkommentaren. Paulus nimmt in seine Briefe
Gemeindehymnen auf, Luther dichtet auf Grund alttestamentlicher Psalmen und
Evangelienerzählungen Kirchenlieder. Shinran vermittelt buddhistisches Glaubensgut in
seinen Wasan-Gesängen17.

Bei dieser Verwendung der Überlieferung zeigt sich nun freilich bei allen dreien auch
ihre Individualität und ihre verschiedene Bewertung einzelner Dokumente, die sie

Teilstücke auswählen und besonders zur Geltung bringen lässt, während weite Teile völlig
unberücksichtigt bleiben. Dem Apostel Paulus wird man deswegen keinen Vorwurf
machen können, da der biblische Kanon erst von der christlichen Kirche zusammengestellt

wurde. Bekannt sind Luthers abschätzige Urteile über einzelne kanonische Bücher
der Schrift. Sein Kriterium des Kanonischen als das, "was Christum treibet", und die

Verwerfung der Kenntnis des Christus katà pneûma durch Paulus (2. Kor. 5,16) sind nicht
weniger auf persönliche Erfahrungen zugeschnitten als die Zuspitzung des Interesses

17
Beispiele der Gesänge Shinrans mit Kommentar sind zu finden in zwei Artikeln von D. T.

Suzuki, The Songs of Shinran Shonin und Infinite Light: Collected Writings (A. 2), S. 11 Iff., 129ff.



282 F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

Shinrans in den in der Jodoshu aus der Fülle der Sutren ausgewählten drei Sutren auf die
in einer derselben enthaltenen 48 Gelübde Amidas als Grundlage seines Gnadenverständnisses18.

Aber gerade an diesem Punkt zeigt sich nun auch die Problematik solchen Umgehens
mit der Überlieferung, das wohl nicht mehr als deren sachgemässe und zu ihrem Wesen

gehörige Lebendigkeit gelten kann, wenn ihr Weiterwirken nun auch durch Einfügungen
und Eingriffe der sie Verwendenden in den Wortlaut und Sachgehalt der Texte
zustandekommt, wie sich dies bei Paulus, Shinran und Luther nachweisen lässt.
Bezeichnenderweise stehen bei allen dreien die für solche Manipulierungen der Texte, auf
die man sich beruft, anzuführenden Beispiele im Zusammenhang mit ihrer Auffassung
vom Wesen der Gnade.

So unterstützt Paulus seine eschatologische Begründung des Ausserkraftgesetztseins
des Gesetzes durch die Berufung auf die gnostische Vorstellung von der Herkunft des

Gesetzes von den auf diese Weise die Menschen knechtenden bösen Engelmächten (Gal.
3,19; vgl. Apg. 7,38. 53; Hebr. 2,2), was in völligem Widerspruch zu der alttestamentlich-
jüdischen und sonstigen urchristlichen Tradition von Moses' Empfang des Gesetzes auf
dem Sinai und dem Zweck der ganzen sog. mosaischen Gesetzgebung steht, und denn
auch mit ein Grund zu Luthers Missverständnis der paulinischen abrogatio legis bildet.

Um zu verhindern, dass aus dem "Gesetz des Glaubens", in das Paulus in einer
fragwürdigen Dialektik das Gesetz der Werke verwandelt, erneut eine Verdienstlichkeit —

nunmehr des Glaubens — erwachse, fügt Luther in seiner Übersetzung von Rom. 3,28 das

berühmt-berüchtigte "allein" ein, das — im Widerspruch zu der Intention des Apostels —

der Meinung Vorschub leisten kann — und es in der Folge auch getan hat —, dass der
Glaube ohne Werke selig mache, die guten Werke zur Seligkeit sogar schädlich seien.

Es würde zu weit führen, hier die Ausgestaltung und das Schicksal der Lehre von der
"Rechtfertigung allein aus Glauben ohne des Gesetzes Werke" bei Luther selber und dann
in seiner Nachfolge zu entfalten. Es sei nur daran erinnert, dass er in der Theologia crucis
seiner Frühzeit in der Verzweiflung darüber, dass er sich als ein von Gott Verdammter
halten zu müssen glaubte, weil das Kloster und die Sakramente ihm nicht den gesuchten
Seelenfrieden zu bringen vermochten, Erlösung in dem se ipsum resignare ad infernum
pro Dei voluntate fand — in einer Einstellung, die übrigens auch von Shinran bezeugt
wird, indem dieser — nach einer Stelle im Tannisho — gesagt haben soll, dass er als ein
Ungelehrter sich keine Sorge darüber mache, ob sein Lehrer Honen und infolgedessen
auch er sich in der Auffassung des Nembutsu im Irrtum befinde und er deswegen in die
Hölle komme. Da er ohnehin keine verdienstlichen Werke zu vollbringen imstande sei, sei

sein Platz ohnehin in der Hölle. Aber wenn das Urgelübde Amidas, wie es von
Shakyamuni bis zu Honen überliefert sei, wahr sei, so genüge ihm dies19.

Wenn diese "getroste Verzweiflung" bei Luther und Shinran auch nicht ganz gleich
liegen, so sind sie jedenfalls einander verwandter als die Erfahrung der Gnade in der

Kreuzestheologie Luthers und die Endgestalt, welche seine Rechtfertigungslehre schliesslich

in der forensischen Form einer nonimputatio peccati und einer imputatio der aliéna
iustitia Christi im Gläubigen gefunden hat. Aber gerade zu einer derartigen Übertragung
eines fremden Verdienstes gelangte auch Shinran, und zwar dadurch, dass er die

18 Die in der "grossen Sutra vom ewigen Leben" enthaltenen 48 Gelübde Amidas sind abgedruckt
und kommentiert bei Suzuki (A. 2), S. 42ff.; vgl. seine Übersetzung (A. 8), S. 184ff.

19 Tannisho II.



F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther 283

chinesischen Zeichen des 20. Gelübdes Amidas in der Sutra des ewigen Lebens mit
Absicht anders als in der gewohnten Art, wie sie auch in der Jodoshu gelesen wurden, las

und so ihren buchstäblichen Sinn ins Gegenteil verkehrte. Während nämlich nach der
üblichen Lesart im Text steht, dass die Gläubigen ihre Verdienste Amida darbringen, um
auf Grund derselben ins Reine Land zu gelangen, übersetzt Shinran die Stelle im
Kyogyoshinsho dahin, dass Amida auf alle Wesen, in denen durch das Hören seines

Namens auch nur ein Gedanke reinen Glaubens geweckt wird, seinen ganzen Besitz an
Verdiensten überträgt, sodass sie auf Grund derselben im Reinen Land wiedergeboren
werden20.

Auf diese Weise versucht Shinran — ganz ähnlich wie Paulus und Luther — seinen
Gnadenmonismus als in Übereinstimmung stehend mit der heiligen Überlieferung zu
erweisen, woran ihm — wie jenen — um ihres Autoritätsglaubens willen sehr viel gelegen
ist. Wie das Vertrauen in die "fremde Kraft" die materiale Seite des christlichen und des

buddhistischen Allein-durch-die-Gnade darstellt, so die Berufung auf die fremde Autorität
seine Vollendung in formaler Hinsicht.

Dass es mit der Berufung auf heilige Überlieferung für eigene, im Grunde über sie

hinausführende Erfahrungen — und um solche handelt es sich ohne Zweifel in dem

persönlichen Ringen um das Heil als Sinnerfüllung ihres Daseins bei allen drei
Reformatoren — eine fragwürdige Sache ist, dürfte damit deutlich geworden sein.
Schlimmer als unter diesem theoretischen Aspekt sind jedoch die Auswirkungen des von
ihnen gewählten Heilsweges der Gnade in der ethischen Praxis dieses Glaubens. Ethisch
problematisch wirkt sich dieser Glaube zwar schon dadurch aus, dass man meint, sich für
seine Wahrheit auf eine Fremdautorität berufen zu müssen — zumal wenn dieser
Wahrheitsbeweis in sich brüchig ist.

Es ist eine Erfahrungstatsache, dass ein Glaube, je mehr er sich — statt auf seine innere
fallible Selbstgewissheit zu verlassen — auf eine infallible äussere Fremdautorität stützt,
desto mehr um der Gültigkeit solcher Autorität und der Rechtmässigkeit seiner

Unterwerfung unter sie willen intolerant gegenüber anderen wird, die sich seiner Autorität
nicht unterziehen und eigene Wege gehen. Um sich durch sie nicht selber ins Unrecht
gesetzt und als einem Irrtum verfallen sehen zu müssen, kann er in ihnen nur Feinde des

allein wahren Glaubens, Ungläubige und Verworfene sehen. Eine solche Haltung, die im
Blick auf die Sachlage im Christentum nicht in Erstaunen setzt, sondern die Regel sein zu
müssen scheint, tritt denn auch bei Shinran und seinen Anhängern in Erscheinung — in
auffallendem Unterschied zu der sonst im Buddhismus geübten Toleranz. Seltsam mutet
bei der Intoleranz, in der Shinran kaum hinter Paulus und Luther zurücksteht, nur bei
allen dreien die Betonung ihrer Demütigkeit und Nichtswürdigkeit vor Gott bzw. Amida
an. Aber auch diese Zwiespältigkeit in ihrem Wesen ist wohl nicht bloss eine

Charaktereigentümlichkeit, sondern ergibt sich mit Notwendigkeit aus ihrem Verständnis
der Gnade.

3.

Wenn sich der Gnadenmonismus schon auf Grund seiner formalen Begründung auf die
Autorität heiliger Überlieferung in dieser verhängnisvollen Weise auswirkt, so ist dies aber
noch viel mehr der Fall in seiner praktischen Auswirkung auf die Ethik im Ganzen. Was

20 Kyogyoshinsho (A. 8), S. 89, 283 und Suzuki (A. 2), S. 45, 50, 72.



284 F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

bleibt dem Menschen denn noch zu tun übrig, wenn die Gnade alles wirkt? Kommt
seinem Verhalten überhaupt noch eine Bedeutung zu? Wird die Unterscheidung zwischen
gut und böse nicht hinfällig und stellt, wenn festgehalten, ein Misstrauen dar gegenüber
der Gnade, die den Sündern und nicht den Gerechten gilt? Sollen wir dann — um mit
Paulus (Rom. 6,1) zu fragen — "in der Sünde verharren, damit die Gnade noch grösser
werde"?

Unsere Gewährsmänner meinten das jedenfalls nicht, sondern sie erblickten darin ein
Missverständnis, wenn ihnen derartige Auffassungen ihrer Lehre bei Freunden und
Gegnern begegneten. Aber gaben sie durch einzelne überspitzte Formulierungen nicht
selber Anlass zu solchen Konsequenzen? Am verhängnisvollsten vielleicht Luther in
seinem bekannten, von ihm allerdings nicht für die Öffentlichkeit bestimmt gemeinten,
sondern in die Privatsphäre eines Einzelnen gehörenden seelsorgerlichen Ratschlag: Pecca

fortiter, sed fortius fide et gaude! Aber lässt sich das Leben in dieser Weise in gesonderte
Bereiche aufteilen, in ein Dasein in der Sünde und ein Dasein des Glaubens in der Gnade?
Gelten die üblichen Gebote im Bereich der Sünde, die sie dort aufdecken oder in Zaun
halten, während die Gnade sie ausserkraft setzt oder ihnen eine neue Funktion
zuschreibt? Aber wo und wie funktioniert nun der Glaube als die Erfüllung des

Gesetzes?
Aus eigenen Überlegungen wie aus ihrer Umgebung kennen Paulus, Shinran und Luther

diese Fragen, und wie sie sich mit ihnen herumschlugen, so irritierten sie je und je auch
ihre Nachfahren. Gemeinsam ist allen die Unterscheidung von drei verschiedenen
Bereichen: einem unerlösten, einem, in dem die Gnade bereits wirksam geworden ist, und
einem, in dem die Erlösung zur Vollendung gelangt. Der erste ist die bestehende Welt, in
der sich der zu erlösende Mensch vorfindet. Bei Paulus ist es die unter der Flerrschaft
gottwidriger Mächte stehende, zum Vergehen bestimmte Todeswelt, in der die Menschen
durch das Gesetz jener Mächte unter die Sünde geknechtet sind (Rom. 7,7ff.) und sich
mit allen Geschöpfen nach Erlösung sehnen (Rom. 8,19ff.). Nach Shinran befinden sich

von jeher alle Wesen im Kreislauf des ihrem Karma, d.h. ihrem Verhalten in den

voraufgehenden Daseinsformen entsprechenden Zustand21. Für Luther ist Gottes gute
Schöpfung durch den Sündenfall der ersten Menschen verdorben, und unter dem Fluch
der Erbsünde stehend können deren Nachkommen Gottes Gebot nicht erfüllen und
deshalb im Gericht nicht bestehen.

Aber nun weiss der biblische wie der buddhistische Glaube auch um eine Erlösung aus
dieser Unheilswelt durch den Messias der göttlichen Heilsgeschichte bzw. die Erscheinungen

Buddhas, und zwar hier wie dort in verschiedenen Formen. Der Messias des Alten
Testaments ist ein anderer als der Christus, in dessen Gestalt das Neue Testament Jesus

sieht — gerade so wie die Buddhologie des Amidaglaubens eine Sonderart innerhalb des

Buddhismus darstellt. Aber Christus und Amida haben das gemeinsam, dass ihr Erlöserwirken,

obschon es auf ein Jenseits der Geschichte hinzielt — auf die neue Schöpfung des

Reiches Gottes bzw. das Nirwana, das für den Amidagläubigen auch noch das Auslöschen
des Reinen Landes bedeutet — sich doch bei beiden schon in der jetzt bestehenden Welt
im Leben der Gläubigen auswirkt.

Paulus weiss sich mit den Gläubigen durch das Verbundensein mit Christus nach dem

"inwendigen Menschen" bereits in die Auferstehungswelt versetzt, wenn er auch "dem
Fleische nach" noch in der Welt der Sünde lebt (Rom. 7,22ff.). Desgleichen sagt Shinran

21 Über Karma und die partiale Befreiung von ihm siehe die Ausführungen im Glossary zum
Kyogyoshinsho (A. 8), S. 257ff.



F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther 285

vom Gläubigen, dass er, obgleich er weiterhin unter dem Zwang des Karma steht, im
Geiste doch schon davon befreit im Nirwana sei22. Die nämliche Unterscheidung zweier
Bereiche bei gleichzeitigem Festhalten an der Identität der sich darin Befindenden zeigt
sich auch in Luthers "gerecht und Sünder zugleich" und in dessen Ausweitung in der
Lehre von den zwei Reichen und der Aufteilung der Funktion des Gesetzes in eine zivile,
das Zusammenleben ordnende und eine elenchtische, den Menschen seiner Sündhaftigkeit
und ihm sein Angewiesensein auf die vergebende Gnade Gottes aufdeckende.

Der tertius usus legis, den er — unter Hinweis auf die von Paulus geforderten Werke des

Glaubens als Frucht einer freien und freudigen Erfüllung des Gesetzes aus dem neuen Sein
des Gläubigen heraus — dem zivilen und dem zur Annahme der Gnade bereit machenden
Gebrauch des Gesetzes hinzufügt, hat seine Parallele im Bodhisattva-werden des

Amidagläubigen, das darin besteht, dass er wie Amida auf das Verbleiben im Reinen
Lande verzichtet, um wie sein Erlöser sich erbarmend der Unwissenheit der noch
Unerlösten anzunehmen und sie auf den Weg des Heils zu bringen23.

Man wird nicht sagen können, dass es Paulus und Luther besser als Shinran gelungen
sei, die Identität des in dieser Weise zwei verschiedenen Bereichen angehörenden
Gläubigen und die Notwendigkeit und Möglichkeit, dass aus der Gnade gute Werke
hervorgehen sollten, wobei diesen dann erst recht noch kein Verdienstcharakter
zukommen darf, einsichtig zu machen. Die Streitigkeiten um den Nomismus im
Luthertum zeigen dies ebensosehr wie die Vorwürfe des Libertinismus, gegen die sich
sowohl Paulus als auch Shinran zu wehren hatten.

Augenscheinlicher und auch verhängnisvoller als in ihren erkenntnismässigen und
metaphysischen Theorien erweist sich die Problematik dieser Heilslehren in ihren
praktisch-ethischen Konsequenzen. Wenn man sich auch fragen kann, ob die ethische
Problematik die Folge jener Theorien sei, oder ob diese letzteren zur praktischen
Bewältigung der Sinnproblematik des menschlichen Daseins aufgestellt wurden, so besteht
hier zwischen Theorie und Praxis jedenfalls engster Zusammenhang. Dieser Zusammenhang

gilt aber nicht nur für die hier ins Auge gefassten Gnadenlehren, sondern zeigt sich
in verhängnisvoller Weise in allen religiösen Mythologien und philosophischen Spekulationen,

in denen versucht wird, die Antwort auf die Frage nach dem Sinn des Daseins in der
Welt irgendwie in lehrmässiger Form in Griff zu bekommen. Einerseits geht es darin um
drei Grössen — die Welt, in der sich der Mensch vorfindet, den Menschen, der nach dem
Sinn fragt, und die Transzendenz eines Göttlichen, das zu beider Versöhnung eingesetzt
wird — von denen sich keine zu einem Objekt machen lässt: die Welt nicht, indem sie als

Ganzes sich unserem Zugriff stets entzieht; der Mensch nicht, weil wir immer noch etwas
anderes sind, als war wir von uns wissen; die Transzendenz nicht, weil sie nicht mehr die
Transzendenz ist, wenn wir über sie eine Aussage machen. Dennoch können wir nicht
anders die Sinnfrage stellen, eine Antwort auf sie geben und uns ihr entsprechend zu
verhalten versuchen, als indem wir objektivierend von diesen Nichtobjektivierbarkeiten
reden, sie wie Gegenstände unseres Denkens, dessen Subjekt wir sind, behandeln.

22 Unter Bezugnahme auf eine Aussage Shinrans im Tannisho über die Wirkung von Amidas
Name: "Während mein Leib in der Welt des Karma ist, ist mein Geist im Reinen Land Amidas",
gelangt Suzuki zu einem ähnlichen hös me wie Paulus in 1. Kor. 7,24f. mit den entsprechenden
ethischen Konsequenzen, Suzuki (A. 2), S. 74.

23 In wenig schöner Polemik stellt Suzuki (A. 2), S. 6Iff., diese von allen Ausprägungen des

Mahayanabuddhismus vertretene Vorstellung einer Rückkehr der Bodhisattvas dem christlichen
Jenseitsglauben, wie er ihn versteht, gegenüber.



286 F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

Die Unausweichlichkeit dieser Problematik wird umso bedrängender, je mehr wir uns
unseres Subjektseins in unserem Denken bewusst werden, während sie diesen Charakter
verliert, im Masse als es uns gelingt, unser Subjektsein auszulöschen, weil jene Bedrängnis
uns dann gar nicht mehr zum Bewusstsein kommen kann. Während die erstere Einstellung
in ihrem Bewusstsein der Problematik immerhin noch den Stimulus zu stets neuem
Suchen und Versuchen von — wenn auch nur partiellen — Sinnmöglichkeiten und deren —

wie auch immer fragwürdig bleibenden — Realisierungen in sich birgt, scheint die letztere
je schon am Ziel zu sein, der Erlösung durch Befreiung von der Frage nach Erlösung
bereits teilhaftig geworden zu sein. Während man sich dort fragen muss, ob in jenem nie

zur Ruhe kommenden Streben nach Erlösung eigentlich von Erlösung die Rede sein
könne, wird man sich bei dem zweiten Typus fragen müssen, wer hier noch Gnade
erfahren soll, wenn sie darin besteht, dass ihr Empfänger ausgelöscht wird.

* * *

Wenn man auch versucht sein möchte, die beiden Typen in Paulus und Luther
einerseits und Shinran anderseits bzw. in westlich-christlichem und fernöstlich-buddhistischem

Gnadenverständnis, in Denken und Lebenseinstellung überhaupt repräsentiert zu
sehen, oder wenn man gar auf Seiten der Buddhisten — unter Hinweis auf von ihnen als
abstossend empfundene Eigentümlichkeiten der biblisch-christlichen Heilsgeschichte24 —

und auf christlicher Seite mit der Behauptung, es handle sich im Buddhismus letztlich
doch nur um Formen weltflüchtiger Selbsterlösung bzw. Unerlöstheit, von der Überlegenheit

des einen oder des anderen Typus sprechen und dann wohl auch zur Widerlegung und
Bekehrung des Gegentypus ansetzen wollte, so dürfte eine solche Einstellung nach dem
Dargelegten als unangemessen und irreführend erscheinen.

Einmal ist bei allen Versuchen eines Verstehens fremder Geisteswelten — auch schon
der eigenen — in Rechnung zu stellen, dass Vorstellungen und Begriffe einer Überlieferung
für diejenigen, welche im Bereiche dieser Überlieferung leben, stets noch Bedeutung
haben und Gehalte mit sich führen, die sich demjenigen, der in einer anderen Tradition
steht, nicht ohne weiteres erschliessen und von ihm auch missverstanden werden können.
Diesen Vorbehalt möchten wir nicht nur unserer Interpretation Shinran-Shonins, sondern
auch unserer Auffassung des Evangeliums des Apostels Paulus und des Reformators
Luther gegenüber machen.

Zum andern aber kann uns dieses Eingeständnis nicht daran hindern, dass wir eine

Aufteilung der Charakteristika der beiden Typen — also begrifflich-gegenständliches
Bewusstseinsdenken und aus ihm sich ergebende aktive Sinnverwirklichung einerseits und
Ausserkraftsetzen des Subjekt-Objektschemas in der mystischen Gegenstandslosigkeit des

Erleuchteten und damit verbundene Unwelthaftigkeit des Erlösten anderseits — auf Paulus
und Luther bzw. Shinran und deren Geisteswelten ablehnen. Wenn Ursprung, Gestalt und
Ziel der Gnade im christlichen und im buddhistischen Bereich auch sehr verschieden sind
und sich dementsprechend verschiedene Grundtendenzen aufweisen lassen, so gibt es

doch auch beiden gemeinsame, und lassen sich in verschiedener Ausprägung die zwei
Denktypen und deren vorteilhafte wie fragwürdige ethische Konsequenzen hier wie dort
feststellen.

24
Vgl. dazu Suzukis (A. 2) Bemerkungen, S. 59, über den Iiindruck, den das Bild des

Gekreuzigten und die Bluttheologie auf den Buddhisten macht.



F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther 287

Aus diesem Grunde käme für uns — zum Dritten — eine Christianisierung des

Buddhismus oder eine Buddhaisierung des Christentums nur insofern in Frage, als es sich
darin um eine Vertiefung im Innewerden der Problematik des von unseren drei
Reformatoren je auf ihre Weise vertretenen Gnadenbegriffs handeln könnte.

Um anzudeuten, in welcher Richtung solche gegenseitige Vertiefung je im Eigenen
erfolgen könnte, sei zum Schluss auf folgende zwei Sachlagen hingewiesen, von denen die
eine das theoretische Erkennen, die andere das ethische Handeln betrifft.

Im Unterschied zu der Berufung für die Gnade Gottes auf die in der Geschichte
erfolgte Heilstat Christi und der mit ihrer behaupteten Historizität verbundenen
Unsicherheit und Vieldeutigkeit eignet dem Gelübde Amidas als Grundlage des

Vertrauens seiner Gläubigen eine beneidenswerte Zeitlosigkeit und Eindeutigkeit. Für
Shinran hat sich das Heil nicht — wie für Paulus und Luther — einmal in der Zeit als ein
von aller sonstigen Menschengeschichte dimensional verschiedenes und vom Glauben als

solches entgegen aller sonstigen Erfahrung für wahr zu haltendes Wundergeschehen
ereignet. Wohl setzt das Gelübde Amidas, auf das Shinran sein Vertrauen setzt, die
Inkarnation Amidas und dessen Geloben des Gelübdes voraus. Aber nicht dieses sicher —

ebenso wie für Paulus und Luther das Christusgeschehen — einmalige und übernatürliche
Geschehnis des Gelübdes Amidas, nicht ins Nirwana einzugehen, bevor er alle Wesen
erlöst habe, bildet für Shinran den Gegenstand seines Glaubens, sondern ganz allein der
Inhalt dieses Gelübdes, und dieser stellt nichts anderes als das Komplement seines
Verflochtenseins in das Karma dar, aus dem er erlöst sein möchte. Würde er erst wissen

wollen, ob es wirklich Amidas Gelübde ist, dann würde er ihm nicht ganz vertrauen. Zu
glauben, dass Amida es gelobt hat, das heisst: ihm völlig vertrauen. Wo und wann immer
in diesem Sinne das Nembutsu gesprochen oder gedacht wird — und wäre es nur ein
einziges Mal — da ist es jederzeit und an jedem Ort Wahrheit und Wirklichkeit. Wofür der
Name Amidas steht, ist der zeitlos gültige Sachverhalt, dass die Anerkennung von Schuld
ihre Vergebung in sich birgt, dass, wer sich annimmt, wie er ist, mit sich selber versöhnt
ist, genug gebüsst hat und anderen Versöhnung zu bringen vermag, ein Bodhisattva
geworden ist.

Es gibt auch christlichen Glauben, der sich in dieser Weise versteht, wenn er auch nicht
derjenige der kirchlichen Heilsinstitutionen und ihrer offiziellen Bekenntnisse ist. Aber
ein Paulus wusste darum, wenn er von dem, "der keine Werke verrichtet, sondern an den

glaubt, der den Gottlosen gerecht spricht", sagt, "dem wird sein Glaube zur Gerechtigkeit
angerechnet" (Rom. 4,5), und desgleichen der junge Luther in seiner Theologia crucis, in
der er sich auch in der Hölle von Gottes Liebe umfangen weiss. Vielleicht könnten deren
Nachfahren durch das Beispiel von Shinrans Frömmigkeit in dem Wagnis der Unmittelbarkeit

der Gnade bestärkt werden. Anderseits aber könnten die Anhänger Shinrans an den

Schwierigkeiten, in die das Christentum durch die Historisierung und Institutionalisierung
der Gnade gerät, lernen, dass auch sie noch Anlass hätten, Überbleibsel solcher
Missverständnisse des Gelübdes Amidas zu beseitigen, um dessen voller Unmittelbarkeit
inne zu werden.

Soviel zum Ursprung der Gnade in der Geschichte. Und nun noch ein Wort zu deren

Auswirkung in der Geschichte. Die Art dieser Auswirkung ist nich unabhängig von dem
Bild, das sich der Glaube in diesem Zusammenhang von der Geschichte macht, in dessen

Rahmen die Gnade zur Wirkung gelangen soll. Paulus und Luther erwarten die

Vollendung des Wirkens der Gnade wie Shinran nicht innerhalb, sondern in einem Jenseits
der Geschichte: Paulus im kommenden Reich Gottes, Luther z.T. auch, zunächst aber im
Himmel, Shinran in der Wiedergeburt im Reinen Land, jetzt schon durch Erleuchtung



288 F. Buri, Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

oder in der Todesstunde, aber jedenfalls in einem Heraustreten aus dem ewigen Kreislauf
der Wiedergeburten. In diesem Sinne sind alle drei in bezug auf die bestehende Welt und
deren Zukunft negativ eingestellt. Und doch besteht zwischen ihnen ein fundamentaler
Unterschied: Paulus erwartet das Ende der Welt und das Anbrechen des Gottesreiches in
der nächsten Zukunft, Luther teilt persönlich diese Erwartung in ihrem negativen Teil
zwar auch noch, unterscheidet dagegen in der Politik die schon erwähnten zwei
verschiedenen Reiche des weltlichen und des geistlichen Regiments. Im Buddhismus
jedoch nimmt die Geschichte überhaupt kein Ende und hat kein Ziel sowenig als sie je
einen Anfang gehabt hat. Nach Paulus soll man sich in dieser Welt so verhalten, "als ob"
man schon nicht mehr zu ihr gehörte, und nicht meinen, durch das Verhalten im Sinne
der künftigen vollkommenen Welt die bestehende noch verändern zu können oder zu
sollen. Ähnlich wie das paulinische Sein in Christo wirkt sich — trotz seines ganz anderen

Begründetseins — auch das Bodhisattva-sein des Amidaglaubens aus. Luther dagegen trägt
in seiner Unterscheidung der zwei Reiche mit je verschiedenen sittlichen Geboten dem bei
Paulus noch nicht vorgesehenen Weiterbestand der irdischen Weltgestalt Rechnung. Aus
eigener Erfahrung lehnt er das Mönchtum und Klosterleben ab, die einst in spezifischer
Weise an die Stelle des ausgebliebenen Gottesreiches getreten waren, und wertet das

Wirken im weltlichen Beruf als einen Gottesdienst auf.
Obschon der Begriff der Säkularisierung im Zusammenhang mit Klösteraufhebung und

Enteignung der Kirche durch den Staat aufgekommen ist, wird der Begriff heute in
umfassenderem Sinne als Bezeichnung für alle Formen von Überführung des Überweltlichen

ins Weltliche verwendet, wie sie im Christentum bereits mit dessen Eintreten in die

Welt eingesetzt hat, zunächst allerdings zur Entstehung der Kirche und ihrem Jenseitsglauben

geführt hat, um dann erst in der Moderne des Westens auch über diese

Ersatzgebilde der urchristlichen Eschatologie hinauszuführen. Von der biblischen
Reichsgotteserwartung rührt der auf weite Strecken die neuzeitliche Kultur beflügelnde
Zukunftsglaube her, wie ihn die buddhistische Welt wegen ihres andersartigen Geschichtsbildes

nicht kennt.
Zwar stellt auch der Mahayanabuddhismus — im Unterschied zum Hinayana, das

eigentlich eine Mönchsreligion ist — eine Säkularisierung dar, und es ist bezeichnend für
Shinran, dass er wie Luther aus dem Kloster ausgetreten ist und sich verheiratet hat.
Wegen des Fehlens einer übernatürlich oder später im Westen natürlich begründeten
universalen Teleologie begnügt sich der Amidaglaube mit dem Heil der Einzelnen und
erblickt dieses Heil im Freiwerden von der bösen Welt, aber nicht in deren Verbesserung.
Wenn er sich nun aber heute in der Berührung mit alten und neuen Formen der
Säkularisation des Westens herausgefordert erfährt, so sieht er sich vor die Frage gestellt,
ob es ihm gelingt, in dieser Zeit das Wesen der Gnade Amidas besser zur Geltung zu bringen,

als es dem Christentum mit der Gnade seines Christus gelungen — oder — angesichts
seiner Probleme — eben auch nicht gelungen ist.

Gerade unter diesem Aspekt dürfte uns deutlich werden, dass die Frage nach dem

Gnadenbegriff bei Paulus, Shinran und Luther, mit der wir uns hier beschäftigt haben,
alles andere als eine bloss religionshistorische ist —, dass an dem Verständnis der Gnade
sich vielmehr nichts weniger als das Schicksal der Wirkungen entscheidet, die von jenen
Männern ausgegangen sind, und damit auch unsere gemeinsame Zukunft.

Fritz Buri, Basel


	Der Begriff der Gnade bei Paulus, Shinran und Luther

