Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 31 (1975)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

John H. Hayes (Hrsg.), Old Testament Form Criticism. San Antonio, Texas, Trinity Univ. Press, 1974.
XX +289S.%8.—.

Der vorliecgende Band mochte den heutigen Stand der formgeschichtlichen Arbeit am Alten
Testament darstellen. M. J. Buss untersucht die Formgeschichte von den klassischen Rhetoren bis zu
H. Gunkel; J. A. Wilcoxen die Arbeit H. Gunkels und H. Gressmanns und die gegenwartigen Probleme;
W. M. Clark die Gesetzescorpora; W. E. March die Propheten; E. Gerstenberger die Psalmen; J. L.
Crenshaw die Weisheit. Das Buch ist wohldurchdacht; es scheint dem Rezensenten nichts Wichtiges zu
fehlen, wahrend die Darstellungen immer objektiv sind. Reichliche indices erleichtern den Gebrauch
(der Name des Rezensenten steht allerdings unter dem Buchstaben G, S. 268).

J. Alberto Soggin, Rom

Cornelis Houtman, De hemel in het Oude Testament. Een onderzoek naar de voorstellingen van het
oude Israel omtrent de kosmos. Franeker, T. Wever, 1974, 284 S. F1. 27.50.

In dieser als theologischer Dissertation entstandenen Arbeit untersucht der Verfasser dic Bedeutung
des Himmels im Alten Testament. Sie wurde der Vrije Universiteit vorgelegt und Referent war
Professor Dr. N. H. Ridderbos, den der Verfasser schr oft zitiert. Die Arbeit ist wichtig und gut
zusammengestellt, und man wiirde sie gerne in einer zuginglicheren Sprache neu aufgelegt sehen: das
English Summary am Ende (S.254-265) erlaubt zwar cinen FEinblick in das Werden des
Gedankenganges des Verfassers, geniigt aber nicht, um seine Schliisse zu rechtfertigen.

U.a. werden untersucht: die Worter $zmayim und ¥hagim, das Wortpaar “Himmel und Erde” in
Gen. 1,1-2,4; 14,22, Ps. 8 und 19 und an weiteren Stellen; die israelitische Vorstellung vom Kosmos;
der Himmel als Wohnort Jahwes. Der Verfasser fasst mit diesen Worten das Ergebnis zusammen
(S.253): ““Aus den oben erwiahnten Betrachtungen sollte einwandfrei hervorgehen, dass fur den
Israeliten die Vorstellung vom Himmel als dem Ort, an dem Jahwe sich in atmosphirischen
Erscheinungen offenbart, und die Vorstellung vom Himmel als Jahwes Konigssitz, keine selbstindigen
Begriffe gewesen sind, sondern Einzelteile der umfassenden Vorstellung, dass Jahwe der allmichtige
und befreiende Gott ist. Seine Verbindung mit dem Himmel zeugt von Jahwes Vermdogen, die
Herrschaft {iber die Erde tatsichlich auszuiiben.”

Die indices sind gut: Oft werden kurzzitierte Arbeiten, z.B. S. 181: ““Albright, JBL 58 (1939) 98",
nicht in der Bibliographie aufgenommen. Das diirfte manchmal einen Vorteil bilden gegeniiber
“geschwitzigen’ Bibliographien, erleichtert aber meistens die Nachschlagearbeit nicht.

J. Alberto Soggin, Rom

Samuel Sandmel, A Jewish Understanding of the New Testament. New York, KTAV, 1974. XXXIV +
336 S. $ 3.95.

Es handelt sich um dic erweiterte Neuauflage des bereits 1956 erschicnenen Buches aus der Feder
des Professors fiir Bibel und hellenistische Literatur am Hebrew Union College. Das Buch ist laut
Vorwort geschrieben fiir Juden, die eine “thoughtful curiosity and an carnest desire for information”
haben. Ein amerikanischer Rezensent schreibt jedoch: ‘““Rabbi Sandmel has given Christians an
exemplary study of their Scriptures . ..” Mit Recht: es ist in der Tat fiir Christen dusserst wertvoll, zu
lesen, wie ein jludischer Kenner des N.T. und der christlichen Forschung am N.T. zum Verstindnis



238 Rezensionen

dicser Literatur verhilft. Verbliiffend ist dabei die profunde Kenntnis des N.T. und der Iiille von
Problemen neutestamentlicher PPorschung. Dass in der Bibliographic Autoren englischer Sprache
vorherrschen, ist verstindlich. Immerhin finden sich dort z.B. auch die Namen von Deissmann,
Bultmann, Bornkamm u.a.

Sandmel stellt das N.T. dar als literarischen Niederschlag der jungen Kirche, die sich immer mechr
vom Mutterboden des Judentums entfernt. An das Vorhandensein von Q glaubt er nicht recht.
Bezeichnend ist bei seiner Methode die Reihenfolge, in der er die ncutestamentlichen Schriften
behandelt: Paulinen, Synoptiker, katholische Bricfe, johanneische Briefe, Apokalypse, Acta, Johannes,
Pastoralbricfe, Judas und 2. Petrus. Den Kapiteln iiber die Synoptiker fiigt er cinen Exkurs iiber den
“historischen Jesus” an. Jesus sei nicht historisch fassbar, wenn auch seine Geschichtlichkeit
keineswegs angezweifelt wird. Das uberrascht nicht, denn “ein Evangelium ist cine Interpretation von
Jesus” (S. 113), in der Diaspora geschricben und z.T. recht spat datiert (Markus frithestens 75, Lukas
cv. sogar erst 150).

Der Verfasser liest das N.T. dusserst kritisch und sieht vieles, iiber das der christliche Leser leicht
hinwegliest. Dennoch ist er nie spOttisch und verletzend. Der Takt des jiidischen Historikers ist
beeindruckend. Das Buch bringt kaum neue Erkenntnisse. Iis ist cher cin gutes Kompendium der
ncutestamentlichen Einleitung, gecignet fiir Theologicstudenten und fiir interessierte Laien.

Heinrich O. Kiihner, Basel

William R. I'armer, The Last Twelve Verses of Mark.= Soc. for N.T. Stud., Monogr. Ser. 25. London,
Cambridge Univ. Press, 1974, xii + 124 S. £ 3.

Diese kurze Arbeit ist in zwei Teile gegliedert. Der erste befasst sich mit den aussertextlichen
Zeugnissen fir und gegen den lingeren Markusschluss, und zwar sowohl den handschriftlichen Zeugen
als auch den Aussagen jener patristischen Schriftsteller, die sich der doppelten Uberlieferung bewusst
waren; der zweite befasst sich mit den innertextlichen Kriterien: die Diktion von Mark. 16,9--20 wird
darauf hin untersucht, ob der kanonische Markus den Passus geschrieben haben konnte.

Irarmer ldsst sich hauptsiachlich auf zwei Gebieten kritisieren:

1. Das textkritische Material ist verwirrend und wird uniibersichtlich dargelegt. Der Vertfasser scheint
dem Apparat zu diesem Abschnitt in der Edition der UBS zu grosses Vertrauen geschenkt zu haben,
der ja, wie in der Theol. Zeitschr. 27 (1971), S. 25562, gezeigt wurde, nicht immer korrekt ist. Er
vermehrt sogar die Zahl von deren Fehlern, indem er eine paulinische Handschrift als Beweis fur die
Einbeziehung von V.9-20 zitiert (S.49). Lr kennt nur zwei koptische Handschriften, die den
kiirzeren und den langeren Schluss haben, im Gegensatz zu der grosseren Zahl bei der UBS. Er
ignoriert den sahidischen Markustext (Palau-Ribes 182), der genau mit 16,8 endet. Er weist
uiberraschenderweise auf die nicht existierende Handschriftengruppe 33 hin (S. 118). Wenn man die
Handschriften beurteilt, denen der langere Schluss fehlt, muss man die Handschriften beachten, die
V. 9-20 mit Sternchen oder Obelus versechen: das tut Farmer nicht.

2. In seiner Behandlung der innertextlichen Zeugnisse neigt Farmer zu sehr zu der Annahme, Markus
sei der Verfasser. Manchmal liegt die Erklirung dafiir darin, dass Farmer Fragen des Markusstils nicht
beachtet, indem er sich auf blossen Vergleich des Wortschatzes konzentriert (wobei er oft bedeutende
Textvarianten innerhalb von Mark. 1,1-16,8 nicht beriicksichtigt). Somit erwihnt cr weder die
ungewOhnliche Trennung des Demonstrativpronomens von dem artikellosen Substantiv (V. 17) noch
den bei Markus nicht begegnenden erweiterten Genitivus absolutus (V. 20). Aber auch wo er den
Wortschatz vergleicht, weist er Liicken auf: zum Beispicl erwihnt er nicht, dass 6phis (V. 18) ein
Hapaxlegomenon ist. Farmer hat den traditionellen Inhalt von V. 18- 19 umgeordnet und dadurch
cine Erdrterung des ungewdhnlichen Wortschatzes in 19b unterlassen, der ja seine Griinde fir die
Verfasserschaft des Markus nicht bestidtigt. Die Kriterien fiir die Bestimmung der Bedeutung des auf
S. 83-103 untersuchten Materials sind nicht richtig formuliert. Die ecigentliche Frage lautet doch
nicht: Ist es moglich, dass Markus dieses Wort oder diesen Ausdruck benutzte? , sondern: Ist es



Rezensionen 239

wahrscheinlich, dass Markus 12 Verse schrieb, die auf so engem Raum so vicle Abweichungen von
seinem normalen Gebrauch oder vom normalen Gebrauch des tibrigen Neuen Testaments enthalten?
Und konnte etwas in V. 9-20 nur von Markus geschrieben worden sein? Syntax, Grammatik und
Semantik von V. 9-20 miissen noch eingehend untersucht werden. Zu dieser Schwiche kommt noch
der Mangel an theologischer Diskussion, denn man miisste doch eben auch die Frage stellen, ob der
Theologe Markus V. 9 —20 geschrieben haben konnte.

Angesichts dieser und anderer Unzulianglichkeiten ist es zu bedauern, dass Farmers Untersuchung
dieses bestindigen Problems des N.T. nicht zunichst (oder ausschliesslich) in Zeitschriftenartikeln
veroffentlicht wurde. Keiner, der sich mit dem Problem befasst, wird Farmers Arbeit ausser acht lassen
wollen, doch ist angesichts der vielen Miangel Vorsicht geboten. Sollte Professor Farmer das Problem
noch einmal aufgreifen, wire zu wiinschen, dass er seinen hier vorgelegten Losungsversuch erheblich
verbessert.

Die Arbeit ist, wie die anderen Binde dieser Reihe, sauber und akkurat im Druck und ist in der
dusseren Aufmachung gefillig. Der Verlag soll noch einmal dazu begliickwiinscht werden. Der einzige
Druckfehler, der irrefiihren konnte, ist auté statt aulé auf S. 103.

James Keith Elliott, Leeds

A. F.J. Klijn et G. J. Reinink, Patristic Evidence for Jewish-Christian Sects. Leiden, Brill, 1973. X et
313 p.

Les auteurs modernes qui parlent des Judéo-chrétiens ont chacun, c’est bien connu, leur propre
définition du Judéo-christianisme.

Les péres énuméraient cing sectes différentes: les Cérinthiens, Ebionites, Nazoréens, Symmachiens
et Llkasaites. Mais les renseignements qu’ils donnent sur chacun de ces mouvements sont loin de
coincider.

Voila pourquoi nos deux auteurs ont entrepris, oeuvre louable entre toutes, de repérer et d’éditer
en texte (grec, latin ou syriaque) et traduction toutes les pieces de ce volumineux et difficile dossier.
Et, comme ils ne voulaient pas livrer aux historiens un matériel brut, ils ont en outre rédigé une
premiére partie dans laquelle ils se livrent a un travail de critique littéraire destiné 4 débroussailler ce
maquis touffu, a permettre de discerner les familles de tradition et finalement a remonter aux
renseignements les plus anciens, les plus proches de I’événement et donc peut-étre de la vérité
historique.

Cette premicre partie qui contient les conclusions personnelles des deux auteurs est naturellement
celle qui retiendra principalement I'attention des spécialistes. Les conclusions avancées sont
vigoureuses, voire tranchantes et ne manquent pas d’originalité. Ainsi, par exemple, Cérinthe serait
uniquement gnostique. Il n"aurait été classé parmi les Judco-chrétiens qu’en suite des affirmations de
polémique antimarcionite de Caius qui voyait en notre homme le pére spirituel de toutes les hérésies
asiates connues de lui.

De méme les Symmachiens n’auraient existé que dans I'imagination des auteurs chrétiens. En
revanche avec les Nazoréens et les Ebionites nous touchons enfin a de véritables groupes
Judéo-chrétiens dont I'existence s’est poursuivie parfois jusqu’au début du 5éme siécle. Encore faut-il
distinguer, sous ces noms génériques, des réalités historiques fort diverses: les Judéo-chrétiens d’Irénée
ne sont pas assimilables a ceux d’Origéne, et aucun d’entre eux n’est identifiable au groupe d’ou
sortent les écrits ébionites connus d’Epiphane . . . Tout ceci devra étre soigneusement éprouvé.

Pour I'instant on se limitera a quelques remarques. — Nos deux auteurs ont raison de suspecter les
hérésiologues de s’étre copiés sans scrupule et parfois sans intelligence. I1 faut donc trancher hardiment
dans cette matiére abondante et souvent de mauvaise qualité. Peut-étre cet enthousiasme iconoclaste
a-t-il parfois entrainé nos auteurs plus loin qu’il n’eut été sage? — Ainsi a propos de Cérinthe: a la
racine du raisonnement se trouve ’analyse critique de I'oeuvre de Denys bar Salibi. 11 nous semble qu’il
ne faut pas étre ici trop méfiant en attribuant a Denys lui-méme la paternité de la phrase ou il prétend
citer Hippolyte. En effet le Commentaire de 1’Apocalypse de Denys témoigne beaucoup plus



240 Rezensionen

abondamment ct fidélement qu’on ne le dit de la réponse d’Hippolyte a Caius. Deés lors on ne doit pas
¢carter ce testimonium ancien ct la question du Judéo-christianisme de Cérinthe surgit a nouveau. —
De méme comment s’arréter a la constatation des ressemblances et différences entre Pseudo-Tertullien,
I'piphane et Philastre sans se préoccuper de la source commune a laquelle ils puisent tous les trois ct
qui est sans doute la Syntagma d’Hippolyte? Du coup nous retrouvons un témoignage ancien de plus
cn faveur de ’hypothése rejetée.

Il y a donc matieére a discussion. Mais il faut immédiatement ajouter pour s’en réjouir, que ce livre
comprend encore d’importants index (auteurs modernes, index biblique et patristique pour la premicre
partic, noms et thémes a la fin de chacune des deux parties) qui facilitent grandement l’utilisation de
ce livre qu’on appellerait volontiers un manuel de recherche, et préparent ainsi les travaux futurs par
qui la science progressera.

Pierre Prigent, Strasbourg

Lrnst Kdsemann, An die Romer. = Handb. z. N.T., 8a. Tubingen, Mohr, 1973, XV + 407 pp. DM 39.—.

To write a commentary on Romans is no casy task, to write a comprehensive critical commentary
which at the same time is completely thoroughgoing in its attention to the theology of Paul is reserved
for the very few. Professor Kidsemann is one such. He has not presented us with a new edition of
Lictzmann’s work in the previous edition of the Handbuch, because he considered that to forsake his
own way in a commentary on this letter would not be consistent with his own experience, or the
significant role which Romans has played in his own scholarly work. The result is a commentary that
is very different from any other in the Handbuch.

There are no footnotes in the commentary, and the excurses on various subjects are not marked off
as such. Nor does the commentary proceed step by step from verse to verse. Rather a paragraph is
taken at a time and the commentary given in a thematic way, thus secking to draw out the line of
argument. The dominant question throughout is what, theologically, did Paul mean. The commentary
will therefore be a little difficult to use as a reference work. There is amazingly comprehensive
reference to other works, and not only commentaries, but also monographs, articles and dissertations.
Besides the bibliography at the beginning of the commentary as a whole, there is a bibliography at the
beginning of cach section. These vary in size, though it is perhaps a little surprising that there is no
reference to P.S. Mincar, The Obedience of Faith, on pp. 378f. where Kisemann discusses the occasion
of the writing of Romans. Also there is no reference to Litgert in the discussion of Rom. 13,1-7 on
pp. 334f., even though Kidsemann adopts a view not very dissimilar from that of Liitgert.

The main lines of Kidsemann’s interpretation of Paul are well known from his earlier publications.
As would be cxpected rightecousness is understood in dynamic terms, and is seen as the key to the
argument of the whole letter. Thus the letter is divided: 1,18—3,20 Die Notwendigkeit fiir die
Offenbarung der Gerechtigkeit Gottes; 3,21—-4,25 Die Gottesgerechtigkeit als Glaubensgerechtigkeit;
5,1-8,39 Dic Glaubensgerechtigkeit als Wirklichkeit eschatologischer Freiheit; 9,1-11,36 Die
Gottesgerechtigkeit und das Problem Israels; 12,1 -15,13 Gottesgerechtigkeit in christlichem Alltag. In
this sense the interpretative tradition of the commentary is Lutheran. Paul’s understanding of salvation
history is indissolubly united with his understanding of righteousness, and this is particularly brought
out in the commentary on Rom. 4. Furthermore, Kdsemann is quite clear that theology must be
concrete, and righteousness is not something other-worldly. In the context of his discussion on Rom. 4
and salvation history he says that christian existence is never unworldly, unhistorical or isolated. It is
this combination which e¢nables Kiasemann to see the theme of righteousness continued throughout the
letter, and particularly in Rom. 5-8, even though Paul himself uses discernibly different terms to
express his thought. It is not, of course, that a change in terminology means a change in the
conceptual theme. But the question has to be asked, why is there such a discernible change in the way
Paul expresses himself, and what does it indicate about the relationship between thought and
expression in Paul’s letters.



Rezensionen 241

Of particular interest to anyone who sees Romans as providing a more or less unified argument, is
the question of the occasion which prompted Paul to write such a letter. Kisemann’s discussion of this
is gathered around the commentary on Rom. 15,14-33 (pp. 371ff.). The 'etter has a certain
testimony character, but the need for help in going on to Spain is at least in view as well. Rom. 16 is
regarded as a letter of recommendation because of the opening verses referring to Phoebe, and not
related to the first fifteen chapters, but probably written to a large church in which Paul had many
friends. However, the greetings in Rom. 16 fall into identifiable groups, and some point of association
between Paul and the person or group named is given, e.g. fellow worker or kinsman. It is possible to
regard this chapter of greetings as Paul’s extended attempt to establish as many contacts as he can in
Rome. This would be in line with Kidsemann’s view of the purpose of the letter, indeed it would
strengthen it.

The thrust of Kidsemann’s work, however, relates to the interpretation of the theology of the letter
and its author, and in this respect every student of the Apostle has been provided with a rich and
vigorous contribution to our understanding.

Bruce N. Kaye, Durham

Wolfgang Briickner (Hrsg.), Volkserzahlung und Reformation. Ein Handbuch zur Tradierung und
Funktion von Erzahistoffen und Erzdhlliteratur im Protestantismus. Berlin, E. Schmidt, 1974.
904 S. DM 195.—.

Der Untertitel dieses umfangreichen Sammelbandes konnte zur Enttduschung Anlass geben, wenn
der Leser tatsidchlich ein “Handbuch”, also ein lexikonartiges Hilfsmittel zur angezeigten Thematik mit
der Absicht erschopfender Behandlung des Stoffgebietes, erwartet. Diese umfassende Darstellung oder
sogar Durchdringung des breiten und noch wenig beackerten Forschungsfeldes leistet der Band nicht,
obwohl die Fiille der angeschlagenen Themen beeindruckt. Das Material beschriankt sich im Sachlichen
praktisch auf den von Luther herkommenden Zweig der ‘“‘Reformation” und geographisch auf
deutschsprachige oder in diesem Gebiet entstandene Literatur. Weniger verfiihrerisch miisste der Titel
also lauten: Gesammelte Aufsitze zum Problem der Tradierung und Funktion von Erzihlstoffen und
Erzahlliteratur im deutschen, lutherischen Protestantismus des 16. und frithen 17. Jahrhunderts.

Neben Bibliographie und Register (von Anneliese Wittmann und Edda Fischer) umfasst der Band
zehn Beitrage von insgesamt zehn Autoren, wobei allerdings einige Artikel unter zwei Autoren
aufgeteilt sind: Wolfgang Briickner, Bernward Deneke, Rudolf Schenda, Heidemarie Gruppe, Heinz
Schilling, Rainer Alsheimer, Annemarie Briickner, Ernst Heinrich Rehermann, Heidemarie Schade,
Herbert Wolf. Die Sammlung leitet der Herausgeber mit einem sehr langen, programmatischen Artikel
(“Historien und Historie. Erzihlliteratur des 16. und 17. Jahrhunderts als Forschungsaufgabe™) ein.
Die lebhafte Auseinandersetzung mit der Forschungsgeschichte bringt an vielen Stellen wesentliche
eigene Wertungen und Differenzierungen. Briickner geht etwa Fragen nach wie “Protestantismus-
forschung und germanistische Volkskunde”, Bedeutung der Historien fiir Geistliche und Gelehrte, Wie
eignete man sich im 16. Jahrhundert Bildungsstoff an (Loci communes), Biichergattungen und deren
Leser, Kompilationsliteratur. Vier Beitrage widmen sich solchen Kompilatoren und deren Erzeug-
nissen: Von Hieronymus Rauscher und Kaspar Goltwurm wird das Gesamtwerk gewiirdigt, bei Job
Fincel kommt dessen Sammlung von Wunderereignissen mit ihren Quellen: und dem darin sich
dussernden eschatologischen Bewusstsein zur Sprache, schliesslich steht Andreas Hondorffs Beispiel-
sammlung (Promptuarium Exemplorum) im Mittelpunkt einer Untersuchung. Besonders wertvoll sind
die anspruchsvollen Werkbibliographien der drei zuletzt genannten Autoren.

Von den tradierten Stoffen werden zwei Motivkreise einldsslich behandelt: Luther- und
Reformationssagen sowie protestantische Teufelserzahlungen. Beide Themenkreise sind durch ausfiihr-
liche Register erschlossen, an denen deutlich wird, wie breit die Uberlieferung solcher Einzelerzih-
lungen im 16. Jahrhundert fliesst und welche enorme Bedeutung ihnen fiir Polemik und Apologetik,
Erbauung und Unterhaltung zukommt. Bisweilen wird allerdings nicht ganz klar, warum die
Herausgeber Erzahlungen unter ‘“‘Sagen” eingereiht haben, wenn die Historizitit des Berichteten



242 Rezensionen

zweifelsfrei feststeht und es sich um Anekdoten und Episoden aus Luthers Leben handelt, etwa bei
einem Text mit dem Titel “Luther lebt als Junker Jorg auf der Wartburg™ (S. 299). Selbstverstindlich
lassen sich in einem solchen Sammelband gewisse Uberschneidungen nicht vermeiden. Die zusammen-
fassende Untersuchung tiiber protestantische Exempelliteratur des 16. und 17. Jahrhunderts nimmt
einerseits Themen des einleitenden Aufsatzes wieder auf und beriihrt sich andererseits mit der
Abhandlung iiber die Sammlungen von Viten und Werken altchristlicher Médrtyrer und protestantischer
Bekenner.

Ein fiir dic Geschichte der Predigt erhellender Beitrag beschiftigt sich mit “Erzdhltraditionen in
homiletischen Quellen”, wobei auch die unterschiedliche zeitgendssische Auffassung von der
Erlaubtheit der Benutzung des Erzdhlgutes zur Sprache kommt. Protestanten wie Katholiken
beurteilten ‘“‘die Anwendung bestimmten Erzahlgutes als Beeintriachtigung des Verkiindigungsauf-
trages” (S. 709). Nach grundlegenden Erwigungen wird die Beniitzung folgender Gattungen erliutert:
Fabel, Legende, Teufelsgeschichte, Historische Sagen und Anekdoten, Wunderberichte, Novellenhaftes
und Anekdotisches, Marchenhaftes, Schwinke und Spisse, Sprichworter.

Den Band schliessen wirklich mustergiiltige Literaturverzeichnisse, ein Namenregister sowie ein
Motivregister ab. Auf ein Sachregister konnte wegen des gut aufschliisselnden Inhaltsverzeichnisses zu
Recht verzichtet werden. Im Rahmen der einleitend angebrachten Einschrankung betritt dieser
Sammelband weitgehend Neuland, besticht durch den Versuch, in ein bisher nahezu vollig
vernachlissigtes Gebiet der Literatur- und Kirchengeschichte einzudringen, und erleichtert dem Leser
und Beniitzer dieses Mitgehen durch die gute technische Gestaltung, welche eine selbstlose Redaktion
erkennen ldsst. Fiir ein wirkliches Verstindnis der protestantischen Publizistik und Verkiindigung in
der zweiten Halfte des 16. Jahrhunderts ist das Buch unentbehrlich.

Ulrich Gabler, Ziirich

Christian D. Zangger, Welt und Konversation. Die theologische Begriindung der Mission bei Gottfried
Wilhelm Leibniz. = Basler Stud, z. hist. u. syst. Theol,, 21, Ziirich, Theol, Verl., 1973, VIII + 237 S.

Fiir das akademische Durchschnittsbewusstsein ist Leibniz durchaus ein Begriff. Darunter
subsummiert sich das Bild eines Philosophen, eines typischen Denkers der Aufkldrungszeit, eines
Mathematikers, eines Kabinett-Politikers mit internationalen Verbindungen. Leibniz, auf diesen
Normalbegriff gebracht, gehort nicht der Theologie, sondern der Philosophie und der geistesgeschicht-
lichen Forschung. Hochstens seine beriihmte “Theodizee™ vermag vereinzelte Theologen heute noch
unmittelbar als Problem zu beriihren.

Es ist die Leistung von Zanggers historischer Studie, dass es ihr gelingt, dariiber hinaus einmal
Leibniz als Theologen umfassend und griindlich darzustellen. Im Hinblick auf das nicht leicht
zugingliche, tliber verschiedenste Wissensgebiete verstreute Werk dieses bedeutenden Aufklarers ist das
immanent-kritisch eruierte Gesamtbild von einigem historischem Interesse und Wert. Dariiber hinaus
jedoch versucht der Autor zu zeigen, wie sich darin ein Problem verbirgt, welches auch heutige
Theologie noch immer beschiftigt: “Welt und Konversation”. ““Das Wort Jesu: Gehet hininalle
Welt! bekam in solchem weltgeschichtlichem Kontext einen neuen Stellenwert, indem man sich jetzt
als Theologe zu fragen hatte, was ein Christ in d i e s e r von der Naturwissenschaft und Technik anders
gepragten Wirklichkeit zu entdecken und zu lernen, zu tun und zu erleiden habe™ (S. 2).

In einem ersten Teil (“Gott — Welt”) stellt Zangger exakt den inneren Zusammenhang der
theologischen und metaphysischen Begrifflichkeit von Leibniz fest. Im zweiten Teil (“Gott —
Mensch™) geht es um den Aufweis, welchen Stellenwert in diesem Rahmen die eschatologische “Idee
des Gottesreiches™ bei Leibniz habe. Dabei geht der Autor — sich selbst bewusst als Offenbarungs-
theologe bezeichnend — auch aut die spdrlichen, christologischen Aussagen ein: “Diese Aussagen
haben wegen ihrer Beildufigkeit zu wenig Durchschlagskraft . . .>” (S. 70). Stofflich und inhaltlich liegt
alles Gewicht auf Teil III: “Mensch — Welt”. “Meines Erachtens wiirden wir heute kaum von einem
Auftrag der Kirche an die Welt sprechen, wenn nicht die Theologie und die Philosophic der
Aufkliarungszeit die besondere Bedeutung des Weltbegriffs herausgearbeitet hiatten. Die Welt als cin



Rezensionen 243

sich erst im Laute der Geschichte entfaltender Lintwurt Gottes und als Bezichungsraum geschichtlichen
Handclns ist ... eine Aufgabe, ein Gesprichspartner, dem gegeniiber der Mensch erst seine wahre
Bestimmung erkennt. Welt als Konversation (als ¢in Hin-und-Her der Begegnung und des Verkehrs) ist
dic Fortsetzung ciner Bewegung Gottes (auf menschlicher Ilbene), durch deren Nachvollzug der
Mensch erst zu sich selbst kommt™ (S. 771.).

In dieser Perspektive hellt Zangger cine der schrulligsten, merkwiirdigsten Seiten an Leibniz
umfassend auf: sein lebenslanges Plineschmieden ohne jeden sichtbaren Erfolg, sein unablissiges
Sichanbicten an FFirstenhofen als Berater und Planer aut allen moglichen und unmoglichen Gebieten,
sein geistiges Ilinbeziehen von weltlicher, kirchlicher und wissenschaftlicher Macht in dic verschie-
densten, universalen Organisationspline. Man entdeckt darin pikante Details; so ¢twa wenn Leibniz zu
gewisser Zeit sich ernsthaft tiberlegt haben soll, sich dem Jesuitenorden als “Chefideologe™ anzubieten,
um mittels dieses Instrumentes seine Ziele zu erreichen. s entsteht das Bild eines grossen Geistes und
Horizontes, doch gleichzeitig das Bild eines Phantasten, der im Rahmen der firstlichen Territorial-
machte mit seinen weitgesteckten Hoffnungen hoffnungslos tiber der Realsituation schwebte.

Dennoch  versteht es Zangger, zu zcigen, wie alle diese rasch gefassten und wieder rasch
verworfenen Utopien einer universalen Weltordnung von einem theologisch bedeutsamen Motiv
getragen werden: “Nachdem wir beinahe versucht gewesen waren, Leibniz wegen seines gelegentlichen
theologischen Minimalismus jede besondere Bedeutung tiir die Geschichte der Theologie abzusprechen,
sind wir jetzt in der Lage, scine cigentliche theologische Leistung besser zu wiirdigen™ (S. 160). “Nicht
nur Theologic und Philosophie sollen aus der klosterlichen Enge und Beschrinkung ihres Gesichts-
winkels in die ‘Welt und Konversation” ausbrechen, nicht nur Filirstenhofe und ihre Berater sollen aus
der kleinstaatlichen Interessenpolitik herausgefithrt werden und zur Beachtung des allgemeinen Wohls
der Menschheit erzogen werden, sondern die Menschheit als ganze soll aus der Dumpfheit des
unbewussten Handelns aufgeweckt, von selbstsiichtigem Tun befreit und zu sozialethischem Wirken
erzogen werden” (S. 205).

In diesem Sich-Otfnen zur Welt hin ohne Angst, in diesem autklirerischen Partizipieren an den
ncuen Horizonten der immer neuen Welt, in diesem Sich-Auscinandersetzen mit den sich dabei
stellenden, neuen Problemen entdeckt Zangger ein Anliegen, welches er auch heute noch fiir die
Theologie als richtungsweisend erachtet. “Lline Christenheit, welche ¢s wagt, ohne Riicksicht auf ihre
cigene Existenzsicherung (auch auf geistigem Gebiet! ) sich mit den Problemen ihrer Zeit
auseinanderzusetzen und so in ‘Welt und Konversation auszubrechen’, konnten von diesem
Hinaustreten dic Bestatigung ihrer Grundlagen erfahren . . . (S. 2151.).

Mit Barths Worten: Fiir Zangger bekommt neben der “vertikalen” Linie Gott-Welt die
“horizontale” Mecnsch-Welt ihr cigenes, tragendes Schwergewicht. So wichtig und richtig dies ist, so
schr muss auch kritisch die I‘rage erlaubt sein, welche Sorte Theologie es denn notig habe, bis zu den
genialen Schrulligkeiten eines iiberlegenen Universalisten wie Leibniz zuriickzugehen, um dies neu zu
lernen. Fir welche einigermassen human gestimmte Theologie ist angesichts brennender Weltprobleme
dies nicht schon lingst zur fraglosen Selbstverstindlichkeit des Engagements geworden: “Darum gehet
hin in alle Welt . ..””? Doch tut dies der Bedeutung von Zanggers historischer Untersuchung keinen
Abbruch. Hochstens hatte der heutige Historiker und Theologe — in einem nidchsten Schritt —
viclleicht auch noch das eminent Gefihrliche am aufklirerischen, imperial-weltumspannenden,
weltordnenden und Welt-sich-aneignenden Welt-Begrift zu zeigen: das prekar Kolonialistische und
Despotische des abendlindisch-neuzeitlichen Geistes auch bei Leibniz, der die ganze Welt unter einen,
seinen “‘verniinftigen” Begrift der Ordnung zwingen will. Das diirfte — wie wir heute sehen lernen — im
Christus-Wort ja gerade nicht gemeint sein.

Alfred Jdger, Wolfhalden



244 Rezensionen

Helmut Feld u.a., Dogma und Politik. Zur politischen Hermeneutik theologischer Aussagen. Mainz,
Griinewald, 1973. 144 S. DM 17.80.

Dass ‘“‘theologisches Denken und Sprechen etwas mit Politik zu tun haben”, das wollen die fiinf
Verfasser *‘je auf ihre Weise an entscheidenden Stellen der kirchlichen Lehrentwicklung exemplarisch”
aufzeigen. So geht ihre Konzeption von Paulus iiber Kaiser Konstantin d.Gr., iiber Erasmus und Blaise
Pascal bis hin zur “politischen Theologie™ heute.

Wie eng christlicher Glaube und Politik sich iiberschneiden, ineinanderspielen, wie entscheidend
auch politische Konsequenzen sich fiir Paulus und den Christen heute aus dem christlichen Glauben
ergeben, das wird in der eingehenden Studie Felds ‘““Paulus als Politiker” dargestellt. Wohltuend ist
dabei, dass Politik nicht eng als Tagespolitik verstanden wird, sondern die ganze Bandbreite des Lebens
in der Offentlichkeit umschliesst. — Die Untersuchung von Joseph Vogt iiber Konstantin tut dar, wic
eng verbunden weltliche und geistliche Verantwortung bei Konstantin sind. Um dieser Verantwortung
willen greift er in die Dogmenbildung des Konzils ein und bestimmt die kirchliche Lehre. So entsteht
ein vollig neues Bild von Konstantin, das jeder leichtfertigen Abqualifizierung des Kaisers wehrt und
denen zu denken geben sollte, die so lauthals das Totenlied des konstantinischen Zeitalters singen. —
Der Akzent, den Kriiger mit seinem Aufsatz iiber Erasmus als historischen Beitrag zur Friedens-
forschung setzt, vermittelt neue, unbekannte Einzelheiten aus dem Werk von Erasmus. Wird aber
dadurch nicht — vielleicht absichtlich — verkiirzt? Warum wird mit keinem Wort Luther erwihnt, und
sei es nur in der Konfrontation mit Erasmus? Ist es die Absicht dieses Aufsatzes, Erasmus als
Vorldufer von Mitscherlich u.a. darzustellen? — ““Anstatt einer politischen Theologie™ gibt J. Nolte
eine Besinnung iiber ‘‘Pessimismus und Politik nach Blaise Pascal”. Er kommt dabei zu dem
tiberraschenden Schluss, dass die Theologie sich nicht mehr den Kopf zerbrechen miisse iiber das
Politische, ““da es ein rein menschlich Ding sei”. Ist das wirklich alles? — Der letzte Beitrag, von
Giinter Kehrer, setzt sich kritisch mit der “politischen Theologie” auseinander. Dass dabei die
Gemeinde in den Blickpunkt der Uberlegungen geriickt wird, ist wohltuend und befreiend zugleich.
“Es ist eine seltsame Ironie, dass eine sich in der Gemeinde und Kirche durchsetzende politische
Theologie mit der zweifelsohne eintretenden Starkung des demokratischen Potentials zugleich die
Sozialstruktur der Gemeinde aufloste, die bisher wirklich soziale Arbeit ermoglicht hat” (S. 142).
“Unsere gegenwirtige Gesellschaft bezahlt das nicht unbetrachtliche Mass individueller Freiheit mit
dem Verzicht auf Politik in grossen Perspektiven™ (S. 143).

Dieser letzte Aufsatz versohnt mit manchen anderen Aufsidtzen in diesem Sammelband.
Enttauschend bleibt aber, dass trotz der guten Darlegungen iiber Paulus und Konstantin von Luther in
dem Buch mit keinem Wort die Rede ist. Dabei miisste jedem Theologen doch deutlich sein, dass
Luther der Politik gerade den Raum gibt, den es in Verantwortung vor Gott auszufiillen gilt.

Kurt Klein, Traunstein

Friedrich-W. Haack, Von Gott und der Welt verlassen. Der religiose Untergrund in unserer Welt.
Diisseldorf, Econ Verlag, 1974. 319 S. DM. 28.—.

Kirchen, evangelistische und volksmissionarische Unternehmen, Sondergruppen und religiose
Vereinigungen (hinduistischer, synkretistischer, spiritistischer oder freikirchlicher Pragung) sind schon
mehrmals beschrieben worden. Friedrich-W. Haack macht uns deutlich, dass wir heute noch mit einer
weiteren Schicht, mit dem “religidsen Untergrund” zu rechnen haben. In seinem Buch sind, um nur
einige herauszunehmen, folgende Vereinigungen und Unternehmen angefiihrt: Die kleine Sekte der
“Gottesmutter” Paula Grassl, das Unternechmen des Miniguru Maharaj Ji (der inzwischen von seiner
Mutter abgesetzt worden ist; sie warf ihm vor, er fithre nicht das Leben eines Heiligen, sondern eines
Playboys), die Hare Krishna-Bewegung, die “Vereinigungskirche” des Koreaners San Myung Mun, die
Drogenreligiositat, satanistische Gruppen, der Ordo Templi Orientis, die Abtei Thelema in Stein, Kt.
Appenzell AR, die mit der Gnostisch-katholischen Kirche in Verbindung steht, die Scientology
Church, der “Neue Welterloser” Jakob Weimer, die Lou-Gruppe, der Gegenpapst Clemens XV. (der
inzwischen, am 23. Juni 1974, gestorben ist), die Children of God und andere.



Rezensionen 245

Die Zunahme solcher Gruppen und Unternehmen in unserer Zeit fallt auf. Der Verfasser sieht die
Ursache in den tiefgreifenden Verinderungen, die unsere Generation zu verkraften hat. Die dadurch
bedingten “Veranderungen des Lebensgefiihls finden”, wie Haack schreibt, “auf doppelte Weise ihren
Niederschlag im religitsen Bereich. Zum einen produzieren sie Angste und damit Versuche ihrer
Kompensation, zum andern verindern sie die Ausrichtung der religiosen Gefithle” (S. 48). Diese
verborgenen Vorginge bilden mit den “Ansatzpunkt aller jener Religionen, Glaubensgemeinschaften,
Meditationsbewegungen und okkulten Praktiken, welche die ‘Ich-Findung’ oder die ‘Existenzerhellung’
auf ihre Fahne geschrieben haben”. Der Verfasser zeigt deutlich, dass die allermeisten der erwahnten
Gruppen und Unternechmen trotz anderslautender Propaganda keine tragfihige Losung der tiefsten
Menschheitsfragen anzubieten haben. Manche von ihnen verstehen es aber, ihre Anhinger in einer oft
erschreckenden inneren und ausseren Abhangigkeit festzuhalten. Es ist das Verdienst des Buches,
gerade auch auf diese Auswirkungen, die heute oft Eltern im Blick auf eigene Sohne und Tdchter
sowie Seelsorgern zu schaffen machen, hingewiesen zu haben.

F.-W. Haack schreibt nicht so sehr den Stil des Systematikers, sondern des Publizisten (er studierte
Theologie und Publizistik). Dadurch gelingt ihm manche pointierte Aussage. Ein Stichwortregister
oder wenigstens ein Inhaltsverzeichnis, aus dem alle beschriebenen Gruppen sofort ersichtlich wiren,
wiirde die Benutzbarkeit des Buches (vielleicht in einer zweiten Auflage? ) wesentlich erhdhen.

Oswald Eggenberger, Ziirich-Wollishofen

K. H. Neufeld, Rahner-Register. Ein Schliissel zu Karl Rahners “Schriften zur Theologie I— X"’ und zu
seinen Lexikonartikeln. FEinleitung von R. Bleistein. K. Rahner zum 70. Geburtstag. Ziirich,
Benziger, 1974. 200 S. Fr. 29.80.

Mancheiner, der sich mit der Theologie K. Rahners beschiftigt, hat auf diesen Register-Band
gewartet. Oft hat man gerade beim Studium der Schriften Rahners bestimmte theologische Aussagen
aus anderen Aufsdtzen im Ohr, deren Ort man aber in der Regel nicht so schnell wiederfindet. Oft
mochte man sich auch bei manchmal schwierigen, typischen Rahnerformulierungen durch analoge
Wendungen aus der reichen Literatur dieses Theologen mehr Klarheit verschaffen, Hierzu bietet das
vorgelegte Buch nun die erforderliche Hilfe. Es ist aber nicht nur eine schematische Wortstatistik,
sondern eignet sich ausgezeichnet, auch in einem theologisch-philosophischen Sinn in die Sprache des
grossen Theologen iiberhaupt einzufiihren. So bildet das Register ebenfalls eine gute Grundlage zu
einer moglichen Untersuchung der Rahnerschen Sprache, welche den eigentiimlichen Zusammenhang
von theologisch Gedachtem und kommunikabel Mitgeteiltem in dieser Sprache hilfreich herausstellen
konnte. Dass sich dieses Buch als grosse Hilfe bei der Einarbeitung in die systematische Theologie
Rahners anbietet, versteht sich von selbst. Man kann den beiden Verfassern des niitzlichen Buches nur
bestens danken.

Klaus Otte, Arisdorf, Kt. Baselland

Hans Reiner, Die Grundlagen der Sittlichkeit. Zweite, durchgesehene und stark erweiterte Auflage von
Pflicht und Neigung (1951). = Monogr. z. philos. Forsch., 5. Meisenheim am Glan, Anton Hain,
1974. XX + 498 S. DM 59.50.

Obwohl die wichtige Untersuchung Pflicht und Neigung des Freiburger Philosophen Hans Reiner in
von ihm selbst verfassten Kurzfassungen inzwischen in fiinf Sprachen iibersetzt vorliegt, ist sie erst
durch diese betrichtlich erweiterte Neuauflage auch dem deutschsprachigen Leser wieder zugiinglich
gemacht worden.

Auf den ersten 310 Seiten finden wir, durch einige Anmerkungen leicht erginzt, einen Abdruck des
1951 erstmals erschienenen Werks. Reiner bietet darin wesentlich mehr als eine Analyse der Diskussion
zwischen Kant und Schiller. In einem ethikgeschichtlichen-kritischen Teil werden wir zwar detailliert



246 Rezensionen

in die Diskussion zwischen Kant und Schiller eingefithrt, sowie in ihre vermeintlichen und
tatsdchlichen Ergebnisse. Doch schliesst sich daran sofort eine Auseinandersetzung mit Kants System
der Ethik an. Will doch Reiner eine Grundlegung der Ethik liefern, die tiber die von Kant und Schiller
selbst unternommenen und von den Epigonen nachgebeteten Harmonisierung der Anschauungen
beider hinausgeht. Zunachst fragt sich Reiner, ob nicht die Grundlagen der Sittlichkeit in irgendeiner
Weise schon in der sinnlichen Natur des Menschen verankert sind (S. 49). Zur Losung dieser Frage
muss Reiner natiirlich nach einer empirischen Methode greifen, die weit iiber Kants kategorischen
Imperativ hinausgeht. In einem zweiten, systematischen Teil skizziert Reiner zunichst seine geforderte
Methode, ehe er den Ursprung des sittlichen Sollens in seinem Verhiltnis zur Neigung und zum Wollen
untersucht. Naturgemiss muss sich Reiner in letzterem Untersuchungskreis dem Phidnomen des
Gewissens zuwenden. Reiner kommt dabei zu einer Neuformulierung des kategorischen Imperativs:
“Handle so, dass du (erstens), vor die Wahl zwischen einem nur subjektiv bedeutsamen und einem
objektiv bedeutsamen Wert gestellt, durch dein Verhalten dich fiir die Wirklichkeit des objektiv
bedeutsamen Wertes cinsetzest, und dass du (zweitens), vor die Wahl zwischen mehreren objektiv
bedeutsamen Werten (und Unwerten) gestellt, durch dein Verhalten dich fir die Wirklichkeit
desjenigen objektiven Wertbestandes einsetzest, der das hodchste objektive Wertgewicht zu haben
scheint” (S. 176). Als die entscheidenen Grundlagen des sittlichen Sollens stellen sich damit die
objektiv bedeutsamen Werte heraus. Doch wie kommt man zu solchen Werten? Reiner stellt fest, dass
es keinen Menschen gibt, der die Bediirfnisse und Notwendigkeiten seines eigenen Daseins auch nur
cinigermassen versteht, und der nicht auch die Verbindlichkeit wenigstens gewisser primitivster
sittlicher Grundforderungen autonom anerkennt (S.204). Damit geht Reiner hinter die ‘‘reine”
praktische Vernunft Kants zuriick. Er erkennt den Wert als etwas Fundamentaleres an als das sittliche
Gesetz; der Wert ist diesem gegeniiber selbstindig und hat zugleich eine weit umfassendere Bedeutung
fur unser Dasein. ‘““Am Wert hingt der ganze Sinn der Welt und unseres Daseins in ihr” (S. 242). Die
praktische Vernunft ist damit nicht rein, sondern wertbezogen und wertgeleitet. Schliesslich will
Reiner in einem letzten Teil von Pflicht und Neigung die Verbreitung subjektiver Sittlichkeitsgrund-
lagen empirisch erfassen. Er kommt dabei zu dem Schluss, dass, obwohl die Formen des sittlichen
Bewusstseins bei verschiedenen Voélkern und in verschiedenen geschichtlichen Epochen verschieden
sind, dennoch die von ihm herausgestellten subjektiven Wesensgrundlagen der Sittlichkeit wenigstens
den abendliandischen Kulturvolkern gemeinsam sind (S. 308). Allerdings ist sich Reiner bewusst, dass
sein Aufweis auf einer notgedrungen schmalen empirischen Grundlage ruht.

Auf den letzten 180 Seiten der Neuauflage sind verschiecdene Aufsitze abgedruckt, die die schon
etwas datierte Arbeit von Pflicht und Neigung dankenswert erginzen. Besonders instruktiv ist der
umfangreichste Aufsatz “Grundlagen und Grundziige der Ethik” (S. 392-445), der bisher nur in einer
spanischen Aufsatzsammlung zur Verfligung stand. Reiner bietet darin wieder eine Wertethik, wobei er
Wert definiert als das Seiende, das auf Grund seiner Beschaffenheit in irgendeiner Weise unserer
Hochschitzung wiirdig und deshalb als erfreulich erscheint (S. 396). Er kommt hier zu dem Schluss,
dass es zwei verschiedene hauptsichliche Grundrichtungen unseres Strebens, Wollens und Handelns
gibt, “Die eine Richtung ist die auf cigenbediirfnisbezogene, oder, anders gesagt, auf subjektiv
bedeutsame Werte, die andere dagegen ist die auf objektiv bedeutsame Werte” (S. 442). Wer aber nicht
in erster Linie fur sich gelebt und gearbeitet hat, sondern fiir die Welt und das Gute in ihr, kann das
trostliche Bewusstsein haben, dass das, was er hierin geschafft und erreicht hat, im Strom des
Weltgeschehens weiterwirkt und weiterdauert. Daher kann er sagen: “Mein Leben war nicht umsonst™
(S. 445).

Von den drei Aufsitzen “Thomistische und phanomenologische Ethik”, “Sittengesetz” und “Vom
Wesen des Malum™, die eine Fortfithrung der Auseinandersetzung in Pflicht und Neigung mit der
thomistischen Ethik bilden, ist besonders der letztgenannte von Bedeutung. Er widerlegt nicht nur das
thomistische Axiom “Omne ens est bonum”, sondern bietet auch eine aus Thomas selbst belegte
Neuinterpretation des Wesens des Schlechten als ““Missgestaltung” (S. 483). Umfangreiche Namens-
und Sachregister machen das Buch leicht zuginglich. Es lohnt sich diese Wertethik durchzuarbeiten,
die sich auf sorgfiltige phinomenologische Beschreibungen und Analysen griindet.

Hans Schwarz, Columbus, Ohio



Rezensionen 247

Joachim Ritter (Hrsg.), Historisches Worterbuch der Philosophie, 3. G—H. Basel, Schwabe, 1974. VI +
646 S. Fr. 125.—.

Der 3. Band des Werkes war urspriinglich fiir die Buchstaben G-I vorgesehen, jedoch hat sich
herausgestellt, dass die Fiille des Materials so umfangreich war, dass der fiir den Band vorgesehene
Umfang bereits beim Buchstaben ‘“H” ausgefiillt war. So verschiebt sich der Gesamtplan um
mindestens einen Band, sodass der Kidufer nunmehr nicht mehr nur mit 8, sondern mit 9-10
Textbidnden rechnen muss. Man nimmt als Leser und Kaufer eine solche Erweiterung mit einem
lachenden und einem weinenden Auge zur Kenntnis, denn einerseits bekommt man mehr Information
geliefert, anderseits werden Raum- und Finanzbudget {ibergebiihrlich strapaziert. Es macht sich hier
nicht zuletzt auch eine mangelnde Koordination von seiten der Redaktion bemerkbar. Warum hat man
z.B. die Artikel “Angleichung an Gott™ im 1. Band und “Gottidhnlichkeit” im vorliegenden Band nicht
zu einem einzigen zusammengefasst?

Der vorliegende Band ist fiir den theologischen Benutzer von besonderem Interesse, weil es mehr
als andere ‘‘theologietrichtig” ist. Dabei kommen auch ausschliesslich theologische Begriffe vor, die
eigentlich keine philosophische Relevanz haben, bzw. in philosophischer Literatur nicht vorkommen,
wie Barths Formel vom “Ganz Anderen’, die lutherische Lehre von Gesetz und Evangelium, Religion
als Gefiihl schlechthinniger Abhingigkeit, Gefiihlsreligion und Gefiihlstheologie, Gnade, Gnadenstreit
u.a. Beim Stichwort “Geist” sind 6 Spalten dem jiidischen und christlichen Geistbegriff gewidmet. —
Bei ‘“Gemeinde’” erwihnt T. Rendtorff nur die theologischen Aspekte (N.T., Luther, Barth,
Bonhoeffer), erwihnt philosophisch nur Hegel, nicht dagegen Kants Deutung, dass Gemeinde “‘die Idee
einer weltbiirgerlichen moralischen Gemeinschaft™ in sich enthalte. — Bei “Gericht’” (Pinomaa &
Dierse) fehlt die Erwihnung der philosophischen Sikularisierung des Gerichtsgedankens etwa bei
Schiller: Weltgeschichte = Weltgericht. Auch wire eine bessere Exposition der Apokalyptik
wiinschenswert gewesen. — Bei “Natiirliches Gesetz” stellt der Verfasser die Entwicklung der
Naturrechtslehre von der Antike bis Wilhelm von Occam dar. Warum er hier aufhort, ist unerfindlich.
Vielleicht findet der Leser die Fortsetzung beim Art. “‘Naturgesetz’, was aber nur eine Vermutung
bleibt, da auf Querverweise vollig verzichtet wurde und die Anregung des Rezensenten in seiner
Besprechung der beiden fritheren Bédnde bisher vom Verlag nicht aufgegriffen worden ist. Dadurch
bleiben die in den Seiten dieses Buches vergrabenen Informationen fiir den Leser weithin unbenutzbar,
es sei denn, er mache diese Bidnde zu einem tédglichen Lebensumgang. Wer vermutet schon in den
100 Spalten iiber ‘““Gott”, der eine von 11 Autoren geschricbene komplette Geschichte der
Religionsphilosophie von der Antike bis zur Gegenwart darstellen, Artikel tiber den Gottesbegriff der
Reformatoren, der nachreformatorischen evangelischen und katholischen Theologie? Eine vorge-
schaltete Inhaltsiibersicht gibt es nicht, so bleibt nur geduldiges und anhaltend interessiertes Blidttern
und Lesen, um auf die hier verborgenen Schitze zu stossen.

An Druckfehlern, bzw. Versehen ist mir folgendes aufgefallen: Sp. 150, Anm. 8: Comentarii in
Epistola Pauli statt Commentarii in Epistolam Pauli; Sp. 501, Lit.-hinweis E. Kindler statt Kinder;
Sp. 518, 12. Zeile von unten: propositiones heisst nicht “Vorschlige”, sondern “Sitze’’; Sp. 666
Mitte: Coornherd statt Coornhert; Sp. 753, 1. Zeile v. oben: Theologe statt Theologie; Sp. 814, 11,
und 6. Zeile von unten: schelem statt selem.

Die bisher geausserte Kritik soll in keiner Weise den grossen Wert dieses Werkes schmailern. Es ist
sicher im einzelnen wie im ganzen das beste zur Verfiigung stehende philosophische Repertorium, das
im deutschen Sprachraum vorhanden ist. Es soll nicht vergessen werden anzumerken, dass der Vater
dieses Werkes, Joachim Ritter, das Erscheinen dieses Bandes nicht mehr erlebt hat. Alle Leser werden
ihn in dankbarer Erinnerung behalten und hoffen, dass seine Initiative in der Fortsetzung des Werkes
erhalten bleibt.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg



248 Rezensionen

Vilmos Vajta (Hrsg.), Evangelium als Geschichte. Identitit und Wandel in der Wiedergabe des
Evangeliums. = Evangelium und Geschichte, 4. Géttingen, Vandenhoeck, 1974. 269 S. DM 38.—.

Der vorliegende Band ist der vierte und letzte in der vom Okumenischen Institut in Strasbourg
herausgegebenen Reihe Evangelium und Geschichte. Der Haupttitel erinnert an das bekannte Werk
Oscar Cullmanns, Heil als Geschichte. Es ist aber nicht das Problem Glaube und Geschichte, also die
Frage, was der geschichtliche Charakter des Evangeliums inhaltlich bedeutet, sondern vielmehr — wie
auch der Untertitel angibt — das Problem der Geschichtlichkeit in der Wiedergabe des Evangeliums, das
hier im Vordergrund steht.

Nur im einleitenden Artikel von Regin Prenter iiber ‘“Werke und Worte Jesu Christi”® wird auch das
Problem Glaube und Geschichte berithrt, indem er sich auf den neutestamentlichen Inhalt des
Evangeliums konzentriert. Sein Beitrag erweitert sich zu einer neutestamentlichen Christologie mit
besonderer Betonung der Universalitit des Handeln Gottes durch die Werke und Worte Jesu Christi,
das Zentrum der Geschichte Gottes mit der Welt. — Gustaf Wingrens Beitrag ‘Die Welt Gottes und der
Einzelne” betont, dass das Evangelium zwar Heilsbotschaft fiir den Einzelnen ist, aber auch soziale
Konsequenzen hat. Das wichtige Ergebnis seiner Darstellung, besonders im Hinblick auf die heutige
Diskussion iiber das sog. soziale Evangelium, kann in dem Satz “‘Der soziale Effekt erschopft nicht das
Evangelium” zusammengefasst werden. Wichtig ist auch seine Bemerkung, dass auch die sozialen
Verpflichtungen nicht nur gemeinsam, sondern auch individuell differenziert sind. — John Reumann
bietet in seinem Artikel “Creatio, continua et nova” eine iibersichtliche, nach traditionsgeschichtlicher
Methode durchgefiihrte Untersuchung iiber den biblischen Schéfungsgedanken, besonders in seinem
Zusammenhang mit der Heilsgeschichte im Ganzen, d.h. in seiner mannigfaltigen Beziehungen zum
Erl6sungsgedanken. — Kann man trotz der Vielfalt der Traditionen im Christentum von einem
einheitlichen Evangelium im Neuen Testament reden? Jiirgen Roloff beantwortet diese Frage
bejahend in seinem Beitrag ‘“Die Geschichtlichkeit der Schrift und die Bezeugung des einen
Evangeliums”. Er zeigt, dass Evangelium im neutestamentlichen Sinn nicht in bestimmten kerygma-
tischen Sitzen aufgeht, sondern primir die Bezeugung des widerfahrenen Heils bedeutet. Das Neue
Testament gibt uns aber nicht nur die erste Bezeugung von Gottes Heilshandeln in Christus, sondern
auch den Zugang zu der ersten Phase der Interpretationsgeschichte in einer Weise, die das Neue
Testament auch zur Norm folgender Interpretationen macht. — Die zwei folgenden Aufsitze
behandeln das Traditionsproblem: André Benoit behandelt die Uberlieferung des Evangeliums in den
ersten Jahrhunderten, vor allem die Fragen von der Bedeutung des Apostolats und der Kanonbildung.
Apostolische Tradition und Heilige Schrift verhalten sich bei Irendus wie Form und Inhalt zueinander,
sind also nicht als verschiedene Grossen zu verstehen. Harding Meyer zeigt, wie das Uberlieferungs-
problem sich in der heutigen 6kumenischen Diskussion verdndert hat, und wie die Positionen der
romisch-katholischen und der lutherischen Theologie trotz bleibender Unterschiede doch in
bestimmten Hinsichten sich aneinander gendhert haben. — Der letzte Beitrag, Philip Hefner,
“Dogmatische Aussagen und die Identitdt der christlichen Gemeinschaft”, erortert ausfithrlich das
Methodenproblem der Dogmatik. Die dogmatischen Aussagen werden als ein Element in der
Identitatsbildung der Kirche betrachtet. Sie haben eine sekundire Stellung im Verhiltnis zum
Bekenntnis wie auch im Verhiltnis zum unmittelbaren Erfahren der christlichen Gemeinschaft. Die
Dogmatik beschreibt er als eine Reflektion der Kirche iiber ihre eigene Identitat. Mit diesem Ansatz
kommt der Verfasser kaum iiber Schleiermacher hinaus, und der Leser muss die Frage stellen, ob nicht
vom Hauptanliegen des Buches, d.h. von der Frage nach der Weitergabe des Evangeliums her, die
Funktion der Dogmatik in ganz anderer und vielleicht in sachgemasserer Weise hitte dargestellt werden

konnen.
Bengt Hagglund, Lund



Rezensionen 249

Lukas Vischer, Okumenische Skizzen. Zwolf Beitrdge. Frankfurt, Lembeck, 1972, 246 S. DM 18. .

Vischer nennt die zwolt Arbeiten, die in den Jahren 1959 1971 meist anlisslich einer besonderen
“Gelegenheit” entstanden sind, Skumenische Skizzen. Damit will er offenbar deutlich machen,
welcher Stellenwert im 0kumenischen Gesprich ihnen zukommt. Obwohl ¢s nur Skizzen sein sollen,
kann in den Zeilen dieses Buches der Pulsschlag der 6kumenischen Bewegung wahrgenommen werden.,
Wer Bescheid wissen mdéchte iiber deren Ziele und Tendenzen, wird gerne zu diesen Skizzen greifen, —
Ich begegne immer wieder Leuten, die in der Okumene die Welt-Einheitskirche sehen, die sich zuletzt
als die Hure Babylon entpuppen wird. Es ist gut, diesen stindig wiederholten Behauptungen die Worte
Vischers gegeniiberzustellen: “Das Ziel der 6kumenischen Bewegung bestand fur die nicht-romischen
Kirchen nie nur darin, in cin Gesprich zu treten. Sie fiithlten sich von Anfang an vor dic Aufgabe
gestellt, auch als Gemeinschaft zusammenzuarbeiten . . . Die Anerkennung des Prinzips der religiosen
I'reiheit war die erste und unbedingte Voraussetzung dafiir. Die Gemeinschaft konnte sich auf alle
[iille nur entwickeln, wenn jede Kirche dic Freiheit der andern anerkannte™ (S. 65). Und allen
vermeintlichen oder tatsidchlichen Machtanspriichen gegeniiber wird festgehalten: “Indem sie (die
Kirchen) selbst gemeinsam auf jede Vorherrschaft verzichten, wiirden sie in die Lage versetzt, gegen
jede Macht zu zeugen, die sich absolut setzt. Indem sie sich gemeinsam an den Namen Christi
gebunden wissen und in diesem Namen dienen, wiirden sie in die Lage versetzt, den Sinn der Bindung
an die Wahrheit deutlich werden zu lassen™ (S. 67). — Dieses Programm muss sich bewidhren auf der
IEbene der Ortsgemeinde. Es wird sich auch zu bewihren haben aut weltweiter Ebene, wenn das
Anliegen der Konziliaritit zum Tragen kommen soll. Auf diesem Hintergrund kann auch das “‘wirklich
allgemeine Konzil”, von dem der letzte Aufsatz in Vischers Buch redet, nur begriisst werden,

Paul Handschin, Basel

Zeitschriftenschau

Schweiz. Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 131, 10—-11 (1975): H. Herzog, Befreiung und
Ilinheit im Lichte der Erfahrung und Erkenntnis afrikanischer Kirchen (146-51; 162-65). 12: K.
Luthi, Unterwegs nach Nairobi (178-82). Reformatio 24,5 (1975): J. Moltmann, H. M. Koelbing, H.
Zollikofer, Art. zum Thema ‘‘Euthanasie” (261-78); D. Hoch, Christlicher Glaube und Para-
psychologic (288-300); D. E. Jenkins, Die Unmoglichkeit und Notwendigkeit der Kirche (300—-06).
6: J.G. Kundert, Mission oder Missetat der modernen Medizin: Behinderte? (331-45); T.
Lcuenberger, Ist Friedensforschung illusionistisch? (343—51); D. von Allmen, Die dkumenische
Bedeutung der schweizerischen Synode 72 (351-59); L. Vischer, Kirchenrecht und okumenische
Bewegung (359-72). Revue de théologie et de philosophie 25,2 (1975): J. M. Jauch, Déterminisme et
indéterminisme dans la nature physique (84—103); M. Delsol, Ordre, hasard, finalité, déterminisme
dans DIévolution biologique (104—24); J. Hersch, Ordre moral et liberté (125—28); A. de Muralt,
Providence et liberté. Contribution a I’étude des rapports entre création et évolution (129-—68).
Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 24, 4 (1974): S. Seidel Menchi, Sulla fortuna di Erasmo in
Italia. Ortensio Lando e altri eterodossi della prima meta del Cinquecento (537—634); B. Schneider,
Die Fonjallaz-Initiative. Freimaurer und Fronten in der Schweiz (666—710).



	Rezensionen

