
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 4

Artikel: Die Vorzüge Israels in Röm. 9, 4f. und Eph. 2, 12 : exegetische
Anmerkungen zum Thema Kirche und Israel

Autor: Rese, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878672

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Vorzüge Israels in Rom. 9,4f. und Eph. 2,12
Exegetische Anmerkungen zum Thema Kirche und Israel

Ks handelt sich im folgenden um die überarbeitete Fassung eines Aufsatzes, der auf Koreanisch in
Biblical Theology and Mission. In Honor of Dr. Chung Choon Kim on Iiis 60th Birthday (Seoul 1974),
S. .115 334, erschienen ist.

Auch heute noch vermag die Frage nach dem Verhältnis von Kirche und Israel,
Christen und Juden, die Geister aufs tiefste zu erregen und zu trennen' und zwar sowohl
wegen der theologischen Grundprobleme, die zugleich mit dieser Frage zur Diskussion
stehen, als auch wegen der Konsequenzen für das Verhalten von Christen zu Juden, die
sich aus den jeweiligen Antworten auf diese Frage in der Geschichte des Christentums
immer wieder ergeben haben2. Bezeichnenderweise entzündeten sich die jüngsten
Kontroversen an der unterschiedlichen Auslegung bestimmter neutestamentlicher Texte.
Doch die Differenzen im Hinblick auf die Frage nach dem Verhältnis von Kirche und
Israel beginnen, wie man weiss, nicht erst bei der Auslegung, sondern schon im Neuen
Testament selbst; dieses "vielleicht umfassendste und schwierigste Problem (der)
Urchristenheit in den ersten Jahrzehnten ihres Bestehens"3 wurde schon sehr früh nicht
einheitlich gelöst. Das soll im folgenden beispielhaft verdeutlicht werden an der Rolle, die
in Rom. 9,4f. und Eph. 2,12 die Vorzüge Israels spielen. Kann man doch in der Rede von
den Vorzügen Israels eine Entfaltung des Satzes sehen: "Jahwe der Gott Israels — Israel
das Volk Jahwes", und dieser Satz wird neuerdings wieder mit Nachdruck als Mitte des

Alten Testaments bezeichnet4 ; sicher ist er nicht auch die Mitte des Neuen Testaments —

seine Mitte ist der gekreuzigte und auferstandene Jesus. Wenn trotzdem in Rom. 9,4f. und
Eph. 2,12 auf Israels Vorzüge Bezug genommen wird, so muss daran sichtbar werden, wie
in diesen Briefen das Verhältnis von Kirche und Israel beurteilt wird.

1.

Paulus sagt in Rom. 9,4f. von "seinen Brüdern und Verwandten nach dem Fleisch":
"Sie sind Israeliten, und sie haben die Sohnschaft, den Machtglanz und die Bundeszu-

1

Das belegen eindrücklich einige Beiträge im letzten Jahrgang der Zeitschrift "Evangelische
Theologie". Erwähnt sei einmal die sehr scharfe Auseinandersetzung um F.-W. Marquardts kleine
Schrift Die Juden im Römerbrief (1971): G. Klein, Erbarmen mit den Juden! Zu einer "historisch-
materialistischen" Paulusdeutung: Ev. Theol. 34 (1974), S. 201 218; H. Gollwitzer, M. Palmer &
V. Schliski, Der Jude Paulus und die deutsche neutestamentliche Wissenschaft. Zu Günter Kleins
Rezension der Schrift von F.-W. Marquardt : ebd., S. 276-304. Neben dem ganzen dritten Heft
(ebd., S. 219-314) sind noch besonders die beiden folgenden Beiträge zu nennen: D. Flusser, Ulrich
Wilckens und die Juden, S. 236 243; U. Wilckens, Das Neue Testament und die Juden. Antwort an
David Flusser, S. 602 611.

2 Die Konsequenzen und d.h. hier die Wirkungsgeschichte einzelner neutestamentlicher Texte und
ihrer Auslegung bis hin zu Auschwitz spielen besonders für Marquardt eine Rolle, vgl. dazu Gollwitzer
(A. 1 S. 302ff.; eben diese Konsequenzen hebt auch Flusser in seiner Kritik an Wilckens hervor — zu
Recht, wie Wilckens einräumt (A. 1), S. 607. Die theologische Frage nach der zutreffenden
Paulusdeutung und hier vor allem das Festhalten am "paulinischen solus Christus crucifixus"
bestimmen Klein (A. 1), S. 217; vgl. dazu Wilckens (A. 1), S. 606 Anm. 10.

3 So formuliert J. B. Soucëk, Israel und die Kirche im Denken des Apostels Paulus: Communio
viatorum 14 (1971), 143-154, S. 143.

4 So R. Smend, Die Mitte des Alten Testaments (1970), S. 48, 52 u.ö.



212 M. Rese, Die Vorzüge Israels in Rom. 9,4f. und Eph. 2,12

sagen, die Gesetzgebung, den Kult und die Verheissungen. Ihrer sind die Väter und von
ihnen ist der Christus (Messias), soweit es seine Leiblichkeit betrifft." Die Funktion dieser
eindrücklichen Aufzählung der Vorzüge Israels wird nicht erfasst, wo man Rom. 9,4f.
losgelöst vom Kontext sieht. Man stellt vielleicht fest, Paulus schliesse sich in Rom. 9,4f.
"an die allgemeine spätjüdische Tradition" an5 und biete nichts Neues6, und man zieht
die Folgerung, Paulus spreche und fühle hier als "ein jüdischer Patriot"7, nicht jedoch als

der Apostel der Heiden — aber weder mit jener Feststellung noch mit dieser Folgerung
wäre erklärt, warum Paulus in Rom. 9,4f. die Vorzüge Israels erwähnt. Solche Erklärung
setzt voraus, dass man den Ort von Rom. 9,4f. innerhalb des Römerbriefs genau
bestimmt.

Wie fast alle Briefe des Paulus gliedert sich der Römerbrief in einen mehr theoretischen
Teil (Rom. 1 — 11) und einen mehr praktischen Teil (Rom. 12ff.). Das Thema des

Römerbriefs nennt Rom. 1,16: Es ist die "Gerechtigkeit Gottes"; sie wird offenbar in der
Predigt des Evangeliums und sie wird dem Menschen zuteil in dem aus der Predigt
erwachsenden Glauben. In Rom. 1,18—3,20 weist Paulus nach: Notwendig ist die

Gerechtigkeit Gottes wegen des Unglaubens der Heiden und Juden, der den Zorn Gottes
hervorgerufen hat. Rom. 3,21—4 handelt von der Wirklichkeit der Gerechtigkeit Gottes,
die allein durch den Glauben an Christus ermöglicht wird. In Rom. 5—8 beschreibt Paulus
die Wirklichkeit des Gerechtfertigten als Freiheit vom Tode, von der Sünde und vom
Gesetz. In Rom. 9—11 schliesslich geht es um die Gerechtigkeit Gottes und das Schicksal
Israels.

In der langen Geschichte der Auslegung des Römerbriefs hat man immer wieder Rom.
9—11 als ein besonders schwieriges Problem empfunden, und das nicht nur, weil diese

Kapitel der locus classicus für Calvins Prädestinationslehre waren8. Vielmehr tritt in Rom.
9—11 neben das Hauptthema des Briefes, dass die Gerechtigkeit Gottes allein in Jesus

Christus offenbar wird, ein zweites Thema: die Gerechtigkeit Gottes und das Schicksal
Israels. Ohne bestreiten zu wollen, dass im Nebeneinander dieser beiden Themen ein
Problem liegt9 sind doch jene Versuche von vornherein als unangemessen zu bezeichnen,
die dieses Problem durch einen Gewaltstreich lösen.

5
So z.B. Chr. Dietzfelbinger, Heilsgeschichte bei Paulus? (1965), S. 16f.

6 So z.B. L. Cerfaux, The Church in the Theology of St Paul (2 1959), S. 25; vgl. ders.. Le
privilège d'Israël selon saint Paul (1940): Recueil L. Cerfaux II (1954), 339-364, S. 340. In diesem
Zusammenhang ist auch O. Michels Vermutung zu erwähnen, "dass Pis in V4 älteres hellenistischjüdisches

Bekenntnisgut verarbeitet hat", Der Brief an die Römer (1963), S. 228. Dem widerspricht U.
Luz, der "V. 4 doch eher als pln. Bildung verstehen" will, Das Geschichtsverständnis des Paulus
(1968), S. 270 Anm. 13.

7 So W. Wrede, Paulus, zitiert nach K. H. Rengstorf (Hrsg.), Das Paulusbild in der neueren
deutschen Forschung (1964), 1-97, S. 74. Ähnlich Michel (A. 6), S. 223: "Er redet als Jude über
Gottes Handeln an Israel." J. M. Oesterreicher, Israel's Misstep and Her Rise. The Dialectic of God's
Saving Design in Romans 9-11: Studiorum paulinorum Congressus internationalis catholicus 1961, 1

(1963), 317-328, S. 318, wendet mit Recht dagegen ein: "Here as elsewhere St. Paul speaks not as a

'Jew' but as an apostle."
8 Über die ältere Auslegungsgeschichte orientiert immer noch am besten E. Weber, Das Problem

der Heilsgeschichte nach Rom. 9-11. Ein Beitrag zur historisch-theologischen Würdigung der
paulinischen Theodizee, Leipzig 1911 S. 10-41. Vgl. auch Luz (A. 6), S. 22-25.

E. Käsemann, An die Römer (1973), S. 243, zeigt an der Auslegung von Rom. 9-11 durch F. C.
Baur und W. Beyschlag, dass diese "Kapitel zweimal im vorigen Jahrhundert theologiegeschichtlich
bedeutungsvoll wurden", und hebt hervor: "Die anstehende Grundfrage wird heute dem Verhältnis
von Rechtfertigungslehre und Heilsgeschichte zu gelten haben."



M. Rese, Die Vorzüge Israels in Rom. 9,4f und Eph. 2,12 213

Den ersten Gewaltstreich führte vor über 1800 Jahren Marcion: In seinem Römerbrief
findet man aus Rom. 9—11 nur die Stücke 10,1—4 und 11,33—3610: das erste gipfelt in
der These, Christus sei des Gesetzes Ende, und das zweite ist eine Doxologie auf Gottes
unbegreifliches Handeln. Vom Thema "Gerechtigkeit Gottes und das Schicksal Israels"
lassen diese Reste nur erkennen, dass Israel sich nicht der Gerechtigkeit Gottes
untergeordnet hat. Dieser radikale Eingriff in Rom. 9—11 passt zwar gut zu den übrigen
Korrekturen, die Marcion am Text des Römerbriefs und der anderen Paulusbriefe

vorgenommen hat: Es wurde alles entfernt, was judaistisch aussah oder das Alte
Testament positiv aufgriff; denn nach der Ansicht Marcions muss "das Evangelium,
welches Paulus meint, von allem Judaismus frei sein (und) dem A.T. feindlich
gegenüberstehen"11 — aber Marcions Paulus ist mit Sicherheit eine dogmatische
Konstruktion, die mit Paulus selbst und dem von ihm verkündigten Evangelium nicht
mehr viel gemeinsam hat und die auf einem groben Missverständnis beruht.

Nicht ganz so gewaltsam wie Marcion verfahren jene Ausleger, die das Problem von
Rom. 9—11 dadurch lösen, dass sie in diesen Kapiteln einen späteren Nachtrag zum
Römerbrief oder einen Exkurs erblicken12. Im einzelnen wird das in der neueren Exegese
etwa so begründet: In dem Nachtrag sei unabhängig von Rom. 1—8 entwickelt, was
Paulus über die Verwerfung Israels denkt13, oder: der Exkurs trage zum Hauptthema des

Römerbriefs, der Offenbarung der Gerechtigkeit Gottes in Jesus Christus, nichts
Wesentliches mehr bei14, und ausserdem sei dieser Exkurs in sich höchst widerspruchsvoll:
Einerseits betone Paulus in Kapitel 9, dass die Verheissungen Gottes "keineswegs für
Israel als ein empirisch-historisches Volk (9,6)" gelten, andererseits versuche Paulus in
Kapitel 11 nachzuweisen, "dass Israel auch als Volk, und zwar als 'ganz Israel' (11,26)
gerettet werden wird"15, und dieser Versuch entspringe der "spekulierenden
Phantasie" des Paulus16.

Doch ehe man für Rom. 9-11 die "spekulierende Phantasie" des Paulus in Anspruch
nimmt und es als Nachtrag und Exkurs deklariert oder gar gänzlich streicht, ist zu
beachten: Formal kann Rom. 9—11 nicht aus dem Römerbrief herausgelöst werden, und
inhaltlich stehen Rom. 1—8 und Rom. 9—11 nicht so beziehungslos nebeneinander, wie
alle derartigen Operationen unterstellen. Denn einmal begegnet das Thema der Gerechtigkeit

Gottes allein aufgrund des Glaubens und nicht der Werke wiederholt auch in Rom.
9—11 (9,12.30f.; 10,3f.; 11,5f.), und dann klingt in verschiedenen Hinweisen auf eine
Besonderheit der Juden in Rom. 1—8 das Thema des Schicksals Israels an (1,16; 2,9f.;

10 Siehe A. v. Harnack, Marcion. Das Evangelium vom fremden Gott (1924i, Nachdr. 1960),
S. 49.

11 Harnack (A. 10), S. 36.
12 Schon F. C. Baur notiert, bei Tholuck und de Wette werde Rom. 9-11 "als ein historisches

Corollarium oder als ein Anhang bezeichnet", und er führt das zurück auf ihren "rein dogmatischen
Standpunkt zur Auffassung des Römerbriefs", Über Zweck und Veranlassung des Römerbriefs (1836),

F. C. Baur, Ausgewählte Werke, hrsg. von K. Scholder, 1 (1963), 147- 266, S. 157f.
13

So z.B. C. II. Dodd, The Epistle of Paul to the Romans (1932, 195413), S. XXX, 148ff.
14 So z.B. W. Sanday & A. C. Headlam, The Epistle to the Roman (1902s), S. 225; H. Lietzmann,

An die Römer 19715 S. 89. Noch in einer der neuesten Untersuchungen neigt der Verfasser zu der
Annahme, dass Paulus in Rom. 9-11 "im Anschluss an den Briefkern einer mehr persönlichen
Schwierigkeit nachgeht", D. Zeller, Juden und Heiden in der Mission des Paulus. Studien zum
Römerbrief: Forschung zur Bibel, 1 (1973), S. 110.

15
So R. Bultmann, Geschichte und Eschatologie im Neuen Testament (1954), Glaube und

Verstehen, Ges. Aufs., 3 (1962), 91 106, S. 101.
16

So R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments (1965s S. 484.



214 M. Rese, Die Vorzüge Israels in Rom. 9,4f. und Eph. 2,12

3,1 8.29; 4)'7. Ein Unterschied besteht freilich: So wenig Paulus in Rom. 9- 11 den
geringsten Zweifel daran aufkommen lässt, dass die Gerechtigkeit Gottes auch im
Schicksal Israels allein die Gerechtigkeit des erwählenden und erbarmenden Gottes ist, so

wenig also in Röm. 9—11 die These von Rom. 1—8 ausser Kraft gesetzt wird, so sehr
lassen die Hinweise auf eine Besonderheit der Juden in Röm. 1-8 offen, worin genau
diese Besonderheit besteht und welche Bedeutung ihr zukommt.

In Röm. 1,16 heisst es: "Das Evangelium ist eine Kraft Gottes jedem, der glaubt,
zuerst dem Juden und auch dem Griechen." Aus den folgenden Kapiteln geht hervor:
Dieses "zuerst" meint nur einen zeitlichen Vorrang der Juden vor den Heiden bei der
Mission, dem aber im Römerbrief zunächst nicht auch ein sachlicher Vorrang der Juden
vor den Heiden entspricht18. Hier gilt vielmehr: Zwischen Juden und Heiden gibt es
keinen Unterschied. Sie ermangeln beide in gleicher Weise des Ruhms vor Gott; sie sind
beide angeklagt, unter der Herrschaft der Sünde zu sein, und sie sind beide dem Zorn
Gottes ausgeliefert. Beide sind sie der Gnade Gottes bedürftig und beide sind sie auf
Rettung durch den Glauben an Jesus Christus angewiesen. Ja, mehr noch: Paulus
bagatellisiert ausdrücklich die äussere Beschneidung gegenüber der Beschneidung des
Herzens (2,25—29) und bezeichnet Abraham als den Vater aller Gläubigen, unabhängig
von Abstammung und Beschneidung (4,11 -17)19.

Nun ist die zeitliche Priorität der Juden bei der Mission und die Einebnung des

Unterschiedes von Juden und Heiden durch die "Gerechtigkeit Gottes" nicht alles, was
Paulus in Röm. 1 8 über die Besonderheit der Juden zu sagen hat. Nach Röm. 3,Iff.
bleibt es der Vorzug der Juden und der Nutzen der Beschneidung: "Ihnen, den Juden,
sind die Verheissungen Gottes anvertraut worden. Wenn einige von ihnen untreu waren,
so hat ihre Untreue die Treue Gottes noch nicht aufgehoben. Im Gegenteil! Es wird sich
herausstellen: Gott ist wahr, jeder Mensch aber ein Lügner."

Die Frage ist: Widersprechen sich nicht diese Hinweise auf die Besonderheit der Juden
in Röm. 1 -8? Einerseits gibt es höchstens so etwas wie ein zeitliches "zuerst" bei der
Mission für die Juden, im übrigen aber keinen sachlichen Unterschied zwischen Juden und
Heiden; andererseits wird den Juden bescheinigt, dass ihnen die Verheissungen Gottes
anvertraut worden sind, dass sie also doch einen sachlichen Vorzug vor den Heiden
besitzen. Wie reimt sich das zusammen? In Röm. 1-8 hat Paulus diese Frage nicht
beantwortet; erst in Röm. 9—11 unternimmt er den Versuch einer Antwort, und in diesem
Zusammenhang kommt er in Röm. 9,4f. auf die Vorzüge Israels zu sprechen.

Die Ausführungen des Paulus in Röm. 9—11 wären freilich missverstanden, wenn man
in ihnen allein eine Antwort auf die Frage der Besonderheit der Juden sehen würde. Das

macht Paulus gleich zu Beginn von Röm. 9 deutlich: Grosser Schmerz und unablässiger
Kummer sind in seinem Herzen, weil — und das spricht Paulus nicht aus, setzt es aber

voraus — offensichtlich die Mehrheit der Juden das Evangelium von der Rechtfertigung

17 G. Klein akzeptiert "rückhaltlos" Käsemanns Voraussetzung für das Verständnis von Röm.
9 11, nämlich "dass von einer Auslegung dieses Briefteils dort keine Rede sein kann, wo lediglich das
Detail gesichtet wird und nicht zugleich das Gesamtverständnis des Römerbriefes, ja der paulinischen
Theologie im ganzen den Interpretationshorizont bestimmt", Meditation zu Röm. 9,30-10,4: Gott.
Pred.-Med. 28 (1973 74), 366 -374, S. 366.

| Q

So mit f.. Dinkier, Prädestination bei Paulus (1957): Signum Crucis 1967), 241 -269, S. 243.
l ine sorgfältige Diskussion der verschiedenen Deutungen des "zuerst" bietet Zeller, (A. 14), S. 141 ff.

19
Vgl. besonders G. Klein, Römer 4 und die Idee der Heilsgeschichte: Rekonstruktion und

Interpretation (1969), S. 145 -169.



M. Rese, Die Vorzüge Israels in Rom. 9,4f. und Eph. 2,12 215

allein in Jesus Christus ablehnt. Der Kontrast zwischen dem Erfolg der Heidenmission
und dem Misserfolg der Evangeliumspredigt unter den Juden ist zu offenkundig20. Ja,
Paulus würde sich selbst verfluchen, weg von Christus, wenn damit aus der Ablehnung
Christi durch die Juden eine Zustimmung würde. Man unterschätzt das Gewicht dieser

Aussagen des Paulus, wenn man ihnen bloss die Tiefe der Verfallenheit der Juden
entnimmt21 oder sie lediglich als einen Ausdruck des Mitgefühls wertet, das Paulus seinen

ungläubigen Volksgenossen entgegenbringt22. Ihren Sinn verfehlt aber ebenso, wer meint,
Paulus verfluche sich hier selbst wie einst Mose, um sein Volk zu retten23. Für Paulus
steht mehr auf dem Spiel: Durch den Unglauben der Mehrheit der Juden wird die Frage
der Besonderheit der Juden verschärft zur Frage nach der Wahrheit Gottes; es geht um
Gott selbst und seine Treue zu seinem Wort24. Denn diese Juden, die Jesus ablehnen, sind
nicht irgendwer, ein beliebiges Volk unter vielen Völkern, sondern sie sind das Volk
Jahwes und er ist ihr Gott. Das macht Paulus unmissverständlich klar, indem er in Rom.
9,4f. im einzelnen die Vorzüge der Juden aufzählt.

Diese Juden, die Jesus ablehnen, sind "Israeliten". Schon lange ist den Auslegern des

Römerbriefs aufgefallen: Während Paulus in Rom. 1—8 immer den Ausdruck "Jude"
verwendet, benutzt er in Rom. 9—11 bis auf zwei Ausnahmen (9,24; 10,12)25 konsequent
die Bezeichnung "Israelit" oder "Israel"26. "Israel" ist der Ehrenname, den Jakob nach
dem Kampf am Jabbok erhält (Gen. 32,29), und in diesem Namen spiegelt sich für die
Juden wie für Paulus wider, dass Israel das auserwählte Volk Gottes ist27.

Die Juden haben als Israeliten die "Sohnschaft"28. Wenn auch nicht besonders häufig,
so wird doch auch im Alten Testament mit dem Begriff "Sohn" das Verhältnis Jahwes zu

20 Käsemann (A. 9), S. 248f., vermerkt zwar: "Sollten sich hier Erfahrungen der Mission
niederschlagen gibt Paulus das nicht zu erkennen." Aber gerade die merkwürdige Form der
indirekten Hinführung zum Thema in Rom. 9,Iff. könnte zeigen, dass Paulus hier von konkreten
Erfahrungen ausgeht.

21
So beurteilt z.B. G. Klein die "Sclbstverfluchung" des Paulus, Bibel und Heilsgeschichte. Die

Fragwürdigkeit einer Idee: Zs. nt. Wiss. 62 (1974), 1-47, S. 32. Ihr "hypothetischer Charakter (rückt)
die Verwerfung jener nur um so beklemmender vor Augen für die sich auch kein Apostel mehr
stellvertretend in die Schanze schlagen kann (Rom. 9,3)." So lässt sich freilich Rom. 9,3 nur
interpretieren, wenn man es völlig aus seinem Kontext in Rom. 9 — 11 herauslöst.

So z.B. Wrcde (A. 7); ähnlich Lietzmann (A. 14), S. 89. Gegen eine derartige Deutung wandte
sich unter Hinweis auf Rom. 9,4f. zu Recht W. Vischer, Das Geheimnis Israels. Eine Erklärung der
Kapitel 9-11 des Römerbriefs: Judaica 6 (1950), 81-132, S. 85f.

23 So Vischer, ebd. und besonders J. Munck, Christus und Israel. Eine Auslegung von Römer
9-11 (1956), S. 27. Munck liefert ebd. selbst das entscheidende Gegenargument: Es gibt keine
sprachlichen Parallelen zwischen Ex. 32 und Rom. 9.

24 Luz (A. 6), S. 25, nennt u.a. Dinkier, Käsemann und Oesterreicher als Vertreter einer in diese

Richtung gehenden Deutung. Nach Käsemann (A. 9), S. 249, "durchdringen und überschneiden sich
im folgenden drei Fragen unlöslich: die nach dem Sinn der Geschichte Israels, die zweite nach der
Gültigkeit der Verheissung und die dritte nach der Treue und Wahrheit Gottes. Entscheidend ist, dass

man die mittlere im Zentrum belässt".
25 Diese Ausnahmen übersieht Luz (A. 6), S. 269. Sie lassen sich aber als Ausnahmen von der

Regel erklären: In 9,24 geht es um die aus Juden und Heiden berufenen Christen und in 10,12 darum,
dass zwischen Jude und Heide im Glauben kein Unterschied besteht. In beiden Fällen sind also die
Christen im Blickfeld, nicht aber das Volk Israel.

26
Vgl. Luz, ebd.

27 Vgl. G. v. Rad, K. G. Kuhn, W. Gutbrod, Art. Israel: Theol. Wörterb. z. N.T., 3 (1938),
S. 356-394.

28 Dieser Ausdruck fehlt in der LXX; im N.T. begegnet er noch in Rom. 8,15.23; Gal. 4,5; Eph.
1,5.



216 M. Rese, Die Vorzüge Israels in Rom. 9,4f. und Eph. 2,12

seinem Volk umschrieben. Beim Propheten Hosea liest man: "Als Israel jung war, gewann
ich es lieb; aus Ägypten rief ich meinen Sohn" (11,1), und in Ex. 4,22f. heisst es in dem
Wort Jahwes an Pharao: "Mein Sohn, mein Erstgeborener, ist Israel, und ich sage dir: Lass

meinen Sohn ziehen, damit er mir diene." Als Volk Jahwes sind die Juden Söhne Gottes,
nicht durch ihr Verdienst, sondern weil Gott sie aus allen Völkern auserwählt hat29. Paulus

hatte gerade vorher in Rom. 8,15 die "Sohnschaft" als Heilsgut der Christen beschrieben:

Sie haben den Geist der "Sohnschaft" empfangen und nicht einen Geist der
Knechtschaft; als solche sind sie Söhne Gottes. Um so erstaunlicher ist es, wenn Paulus

nun in Rom. 9,4f. "Sohnschaft" ohne jeden Abstrich als Privileg des ungläubigen Israels
nennt30.

Die Juden haben als Israeliten die "Doxa" Gottes. Denn dieser Machtglanz seiner

Gegenwart "kam als konkrete, unwiderrufliche Zusage zu Israel und weilte dort"31,
während des Auszugs aus Ägypten bei Tag als Wolke und bei Nacht als Feuersäule, später
im Zelt der Bundeslade (Ex. 40,34) und dann im Tempel. Wenn man in Betracht zieht,
dass es in Rom. 3,23 heisst: "Alle haben gesündigt und alle ermangeln der Doxa Gottes",
wird diese Aussage in Rom. 9,4 nur um so bemerkenswerter.

Die Juden haben als Israeliten die Bundeszusagen und -Verfügungen Gottes an ihre
Väter32. Auf sie wird im hellenistischen Judentum gelegentlich im gleichen Sinne wie in
Rom. 9,4 hingewiesen33, und es wäre falsch, "diathêkai" hier nuraufNoah-, Abrahams-,
Sinai- und Davidbund zu beziehen, wie das in der Literatur häufig geschieht34.

Die Juden haben als Israeliten die "Gesetzgebung" (nomothesfa). Denn am Berg Sinai
gab Gott ihnen durch Moses das Gesetz. Es fällt auf, dass Paulus den Ausdruck
"Gesetzgebung" wählt35 und nicht einfach vom "Gesetz" spricht. Vielleicht will Paulus
auf diese Weise hervorheben, dass nicht so sehr der Besitz des Gesetzes als vielmehr das
Geschehen der Gesetzgebung durch Gott an Israel als Vorzug der Israeliten anzusehen
ist36. In der Gesetzgebung am Sinai drückt sich nämlich der Heilswille Gottes gegenüber
Israel aus; das Gesetz selbst aber wurde nach Meinung des Paulus für Israel nicht zum
Heil, wie durch Christus jetzt offenbar geworden ist.

Die Juden haben als Israeliten den "Gottesdienst", d.h. zur Zeit des Paulus den Dienst
und Opferkult im Tempel. Durch die Einreihung des Gottesdienstes unter die anderen,
Israel von Gott geschenkten Vorzüge wird deutlich: Paulus will auch Tempeldienst und
Opferkult nicht als menschlichem Bemühen entsprungene Veranstaltungen aufgefasst
wissen, sondern als Gabe Gottes.

29
Vgl. Luz, Geschichtsverständnis (A. 6), S. 271.

30
Vgl. Luz, ebd., und Käsemann (A. 9), S. 246.

31
So H. Schlier, Doxa bei Paulus als heilsgeschichtlicher Begriff (1961), Besinnung auf das Neue

Testament. Exegetische Aufsätze und Vorträge, 2 (1964), 307-318, S. 311.
Luz, (A. 6), S. 272; Käsemann (A. 9), S. 247, u.a. deuten diathêkai auf die bekannten

Bundesschlüsse mit Noah, Abraham, Moses und David. Doch wird damit der Sinn eingeschränkt, wie
Lietzmann, (A. 14), S. 89, andeutet und C. Roetzel, Diathêkai in Romans 9,4: Biblica 51 (1970),
S. 377-390, nun im einzelnen nachgewiesen hat. Hier muss es allgemeiner Bundeszusagen und
-Verfügungen heissen.

33
Vgl. Sap. 18,22; Sir. 44,12.18; 2. Makk. 8,15.

34 S.o. Anm. 32.
35 Dieser Ausdruck fehlt im A.T., findet sich aber in 2. Makk. 6,23; 4. Makk. 5,23; 17,4; Ep. Ar.

15; Philo, Abr. 5;Cher. 87 und Vit. Mos. 2,2. Gegen W. Gutbrod, nomothesfa: Theol. Wort., 4 (1942),
S. 1082, Z. 35, ist nomothesfa in Rom. 9,4 mit der Mehrzahl der Ausleger als "Gesetzgebung" zu
verstehen.

36 So mit Luz (A. 6), S. 272.



M. Rese, Die Vorzüge Israels in Rom. 9,4f. und Eph. 2,12 217

Die Juden haben als Israeliten die "Verheissungen". Damit sind die an die Väter
ergangenen Verheissungen gemeint, und Paulus wiederholt hier mit einem anderen Wort,
was ihm bereits in Rom. 3,2f. als Vorzug der Juden und Nutzen der Beschneidung galt:
ihnen sind die Worte Gottes anvertraut worden37.

Die Juden haben als Israeliten die "Väter", nämlich Abraham, Isaak und Jakob38.

Bedenkt man, dass Paulus in Rom. 4 gerade Abraham als den Vater aller Gläubigen
beansprucht hatte, unabhängig von Beschneidung und Abstammung, so fällt die

Erwähnung der Väter unter den Vorzügen Israels um so mehr auf39.

Von den Juden als Israeliten stammt schliesslich der "Christus", der Messias, "soweit
seine Leiblichkeit in Betracht kommt". Auf dem Hintergrund des Römerbriefs heisst das:

Auch jener, durch den Gott den Unterschied zwischen Juden und Heiden eingeebnet hat,
nämlich Christus, gehört wenigstens zum Teil zu den Vorzügen Israels. Damit hat Paulus

eindeutig den Rahmen dessen verlassen, was auch ein Jude seiner Zeit zu den Vorzügen
Israels hätte rechnen können. An späterer Stelle im Römerbrief führt Paulus aus, wie er
diese nur einem Christen mögliche Aussage verstanden wissen will: "Christus ist zum
Diener der Beschneidung geworden um der Wahrheit Gottes willen, damit er die den
Vätern gegebene Verheissung als zuverlässig erweise" (15,8).

Paulus bricht die Aufzählung der Vorzüge Israels ab mit einem Lobpreis des Gottes,
der über allem ist. Auch in Gal. 1,5 und Rom. 1,25 hat Paulus dort einen Lobpreis Gottes
eingefügt, wo es ihm die Sprache und das Denken verschlägt — und soll es einem nicht die

Sprache und das Denken verschlagen, wenn Israel, das auserwählte Volk Jahwes, in seiner
Mehrheit das Evangelium von Jesus Christus ablehnt.

Es ist schon verwunderlich, dass Paulus gerade angesichts des Unglaubens Israels dessen

Vorzüge in der geschilderten Weise aufzählt. Für gewöhnlich verdeckt man diesen

Zusammenhang zu schnell durch die Vermutung, in Rom. 9,4f. gehe es gar nicht um das

empirisch-historische Israel, sondern um das eschatologische, d.h. die Kirche40. Wenn man
aber Paulus beim Wort und seinen Herzenskummer ernst nimmt41, so hat die Aufzählung
der Vorzüge Israels offensichtlich den Zweck, in aller Deutlichkeit herauszustellen: Es ist

37 Dass diese Verheissungen in der "Schrift" zu finden sind, ist für Paulus unausgesprochene und
selbstverständliche Voraussetzung. Paulus will also an dieser Stelle keineswegs seinen "Genossen nach
dem Fleisch" indirekt den Besitz der "Schrift" absprechen, wie G. Klein (A. 19), S. 179, meint.

38 Michel (A. 6), S. 227, lässt offen, ob hier der Begriff "Väter" im engeren oder weiteren Sinn
verwendet wird. Doch die Erwähnung von Abraham, Isaak und Jakob in 9,6ff. legt den engeren Sinn
für 9,5 nahe.

39 Wenn Klein (A. 19), S. 178, zu Rom. 4,1 bemerkt, Abraham komme als "leiblicher Vater" der
Juden hier unter eindeutig theologisch negativem Aspekt in den Blick, so ist dem zunächst
zuzustimmen. Doch es ist zu fragen, welchen Wert die Erwähnung der Väter in Rom. 9,5 hat und wie
sich 9,5 mit 4,1 reimt. Für Klein scheint es ausgemacht, dass auch Rom. 9,5 in keiner Weise dem
leiblichen Israel etwas zuschlägt, was ihm in Rom. 4 gerade genommen worden ist, ebd. S. 168. Doch
so einfach liegen die Dinge nicht. Käsemann (A. 9), S. 246, betont mit Recht zu Rom. 9,5: "Die
Relation der Christenheit auf Abraham wird im Widerspruch zum Kontext von c.4 auf ganz Israel
ausgedehnt. Offensichtlich versteht Pis das Phänomen Israel nicht weniger dialektisch als das des
Gesetzes."

40 So wie viele andere z.B. Dinkier (A. 18), S. 249; siehe aber seine Selbstkorrektur, ebd. S. 267.
Siehe auch Zeller (A. 14), S. 86: "Dass hier PI seinen Brüdern dem Volkstum nach die Privilegien
Gottes vorbehaltlos zuerkennt, darf man nicht gleich wieder durch 9,6ff. relativieren" (vgl. auch
S. 24f. 3Iff.).

41 Die beliebte Auskunft, Paulus bediene sich hier eines traditionellen Motivs, schwächt das
Gewicht der Ausführungen des Paulus in unzulässiger Weise ab.



218 M. Rese, Die Vorzüge Israels in Rom. 9,4f. und Eph. 2,122

das von Gott auserwählte Volk, das in seiner Mehrheit Jesus ablehnt. Zwangsläufig ergibt
sich daraus die Frage: Folgt nicht aus dem Unglauben Israels, dass Gottes Wort
hingefallen, wertlos und unwahr ist? Beweist nicht der Unglaube Israels, des Volkes
Jahwes, die Unwahrheit des Satzes, dieser Jahwe habe in Jesus für alle gehandelt? Denn
was taugen Verheissungen, wenn nicht einmal jene sie annehmen, denen sie einst gegeben
wurden. Auf dem Hintergrund solcher und ähnlicher Fragen, die Paulus zwar nicht in
diesem Zusammenhang, aber in Rom. 3,3 nennt, ist Rom. 9,6 zu sehen. Es schliesst
unmittelbar an den Lobpreis an und heisst: "Nicht als ob es so ist, dass das Wort Gottes
hinfällig geworden ist." Was in Rom. 3,3 noch fragend umkreist wurde, das ist hier zur
entschiedenen Feststellung und zum Beweisthema von Rom. 9—11 geworden42. Den
Beweis dafür, dass durch den Unglauben Israels weder das Wort Gottes seine Wahrheit
noch das Volk Gottes seine Besonderheit verloren hat, dass also Gott trotz des

Unglaubens Israels Gott bleibt, führt Paulus dann im einzelnen in Rom. 9—11 an. Man
kann nicht sagen, dieser Beweisgang des Paulus sei leicht zu erfassen und nachzuvoll-
ziehen. Hier seien lediglich die Ergebnisse der Beweisführung des Paulus zusammen-
gefasst:

1. Gottes Wort ist nicht hinfällig geworden, weil es immer das frei berufende Wort des

sich erbarmenden Gottes gewesen ist und bleibt. Das war schon bei der Erwählung der
Erzväter so — Paulus zeigt das am Beispiel Isaaks und Jakobs — und das ist nicht anders
bei der Kirche, die aus Juden und Heiden berufen worden ist (9,24).

Unter diesem Aspekt gilt: Nicht alle, die aus Israel sind, die sind Israel, und die
Besonderheit Israels und die Tatsache, dass Gott sein Volk nicht Verstössen hat, wird
allein sichtbar an den Judenchristen, zu denen auch Paulus selbst zählt. Diese

Judenchristen sind der auserwählte "Rest" Israels, das übrige Israel aber hat Gott
verstockt und blind und taub gemacht.

2. Gottes Wort ist nicht hinfällig geworden, weil auch die Verstockung der Mehrheit
Israels nicht seine endgültige Verstossung bedeutet, sondern die Rettung der Heiden

ermöglicht. Ja, der Fall Israels ist die Voraussetzung der Heidenmission und der

Versöhnung der Welt mit Gott. Damit das Evangelium zu den Heiden gelange, sind die

Israeliten zum Teil Feinde des Evangeliums geworden. Wenn aber die Fülle der Heiden

eingegangen ist ins Heil, dann wird auch ganz Israel gerettet werden (11,26).
Unter diesem Aspekt gilt: Die Besonderheit und der Vorzug Israels liegt darin, dass

sowohl seine gegenwärtige Verstockung als auch seine endgültige Rettung Teil des

Heilsplans Gottes und der Gerechtigkeit Gottes sind. "Die Erwählung Israels als eines

empirischen Volkes dauert (also) fort und auch wo Feindschaft gegen Christus vorliegt,
bleibt es das geliebte Volk43." Kurz: Nicht in der zeitlichen Priorität besteht der Vorzug
Israels, sondern darin, dass es das auserwählte Volk Gottes ist und bleibt, auch trotz und
in seiner Verstockung. So erweist sich für Paulus die Wahrheit und Treue Gottes.

Vergleicht man dieses Ergebnis von Rom. 9—11 mit den Hinweisen auf die
Besonderheit der Juden in Rom. 1—8, so ergibt sich: Paulus hat das dort wahrscheinlich
aus der Tradition übernommene Schema von der zeitlichen Priorität der Juden- vor der

42 Luz (A. 6), S. 28, macht aus dieser Feststellung die "entscheidende Frage": "Vermag dieser
Unglaube Gottes Wort zu Fall zu bringen? " Selbst Käsemanns Bemerkung (A. 9), S. 249, in Rom.
9,6a werde "das Problem des ganzen Briefteils formuliert", könnte das Gewicht der Feststellung
verringern. Zutreffender ist Zellers Beobachtung (A. 14), S. 113: "Wie eine Überschrift wirkt V. 6a."

43
So Dinkier (A. 18), S. 268.



M. Rese, Die Vorzüge Israels in Rom. 9,4f. und Eph. 2,12 219

Heidenmission in Rom. 9—11 um des sachlichen Vorrangs Israels willen auf den Kopf
gestellt: Der erfolgreiche Abschluss der Heidenmission ist die Voraussetzung der
Bekehrung ganz Israels.

Man kann das Ergebnis von Rom. 9—11, dass Israel in einem Verstössen und erwählt
ist, dialektisch nennen — Paulus selbst redet von einem Geheimnis - und man kann
solcher Dialektik jede Logik absprechen und nach ihrem Sinn fragen. Keine Frage aber ist,
dass man nach Meinung des Paulus den Vorzug Israels weder mit einer zeitlichen Priorität
abtun noch die Erwählung durch Jahwe "einfach von Israel auf die Kirche (als
eschatologisches Israel) übergehen lassen" kann44. Kirche und Israel sind für Paulus zwei
unterschiedliche, aber aufeinander angewiesene Grössen. Wie einzigartig diese Ansicht des

Paulus im Neuen Testament dasteht, zeigt z.B. Eph. 2,12.

2.

Während in Rom. 9,4f. direkt von den Vorzügen Israels gesprochen wird, geraten sie in
Eph. 2,12 nur indirekt in den Blick, und zwar so, dass die Heidenchristen an ihr
Verhältnis zu Israel in ihrer vorchristlichen heidnischen Vergangenheit erinnert werden:
"Gedenket, dass ihr in jener Zeit ohne Christus wart, ausgeschlossen von dem
Gemeinwesen (politeia) Israels und fremd den Zusagen (diathêkai) der Verheissung, ohne
Hoffnung und ohne Gott in der Welt." Offensichtlich werden die Mängel der Heiden hier
vom Blickwinkel der Vorzüge Israels her gesehen. Alles, was den Heiden fehlte, das hatten
die Juden, und die direkte Aufzählung der früheren Mängel der Heiden ist eine indirekte
Erwähnung der Vorzüge der Juden.

Die Heiden waren ohne Christus — also hatten die Juden Christus, zwar noch nicht in
seiner leiblichen, irdischen Gegenwart, wohl aber als Gegenstand ihrer Hoffnung. Dass

dieser Schluss nicht eine willkürliche Konstruktion ist, belegt Eph. 1,12: Ausdrücklich
werden dort die Judenchristen als solche bezeichnet, die zuvor, d.h. in ihrer vorchristlichen,

jüdischen Vergangenheit, auf Christus gehofft haben45.

Mit Rom. 9,4f. berührt sich die Aussage in Eph. 2,12 insofern, als an beiden Stellen bei
den Vorzügen Israels von Christus geredet wird. Während aber in Rom. 9,4f. der bereits
gekommene Christus mit einer unübersehbaren Einschränkung ("soweit es seine Leiblichkeit

betrifft") zu den Vorzügen Israel rechnet, wird in Eph. 2,12 der noch erwartete
Christus ohne jeden Abstrich als Vorzug Israels reklamiert. Diese Differenz zwischen
Rom. 9,4f. und Eph. 2,12 lässt sich zunächst damit erklären, dass es an beiden Stellen um
verschiedene Zeitabschnitte geht; in Rom. 9,4f. um die Zeit nach Christus, in Eph. 2,12
um die Zeit vor Christus. Die Frage aber ist, ob sich hinter dieser Differenz nicht noch
mehr verbirgt, nämlich eine völlig unterschiedliche Einschätzung Israels.

Die Heiden waren von der Politeia, dem Gemeinwesen Israels, ausgeschlossen — also

waren die Juden Glieder der Politeia Israels. Das besagt nichts anderes als: die Juden
waren das auserwählte Volk Gottes. Hier wäre demnach in einem Begriff zusammengezogen,

was in Rom. 9,4f. darin zum Ausdruck kommt, dass die Juden als Israeliten

So mit Recht Dinkier, ebd.
45 Zur Diskussion der Auslegung von Eph. 1,12 vgl. E.Percy, Die Probleme der Kolosser- und

Epheserbriefe (1946), S. 266f. Anm. 16; H.Schlier, Der Brief an die Epheser (5 1965), S. 67f.;
J. Gnilka, Der Epheserbrief (1971), S. 83f.



220 M. Rese, Die Vorzüge Israels in Rom. 9,4f. und Eph. 2,12

bezeichnet werden, die die Sohnschaft, den Machtglanz der Gegenwart Gottes, die

Gesetzgebung und den Kult haben. Aber es scheint, als bedeute Politeia Israels im
Epheserbrief nicht dasselbe wie in Rom. 9,4f. Denn wenn die Heiden auch in ihrer
vorchristlichen Vergangenheit von der Politeia Israels ausgeschlossen waren, so sind sie

doch jetzt in ihrer christlichen Gegenwart zu Mitgliedern der Politeia Israels geworden. In
Eph. 2,19 heisst es: "Jetzt seid ihr Mitbürger der Heiligen und Hausgenossen Gottes."
Zwar hat sich auch nach dem Epheserbrief die Politeia Israels durch und nach Christus
verändert. Sie ist zur Kirche aus Juden und Heiden geworden; das Neue an ihr ist jedoch
das Hinzukommen der Heiden zu den Juden, nicht aber wie im Römerbrief, dass nach
Christus das auserwählte Volk Gottes, die Politeia Israels, zerfällt in den Rest der
Judenchristen, die Christus angenommen haben, und in die Mehrheit der Juden, die

Christus ablehnen. Davon findet man im Epheserbrief kein Wort.
Die Heiden waren fremd den Zusagen der Verheissung und deshalb ohne Hoffnung —

also hatten die Juden die Zusagen der Verheissung und die sich darauf stützende
Hoffnung. Auf den ersten Blick scheint hier dasselbe gesagt zu sein wie bei der Rede von
den "Zusagen" und "Verheissungen" als Vorzügen Israels in Rom. 9,4f. Doch während in
Rom. 9,4f. der Inhalt der "Zusagen" und "Verheissungen" offen bleibt, ist er in Eph.
2,12 durch die Betonung der Hoffnung und den Kontext festgelegt: Inhalt der

Verheissung war der Christus, der Messias.
Die Heiden waren ohne Gott in der Welt — also hatten die Juden einen Gott in der

Welt. In der Tat; denn Jahwe ist ihr Gott, der Gott Israels. Zur Nennung dieses Vorzugs
gibt es scheinbar keine Parallele in Rom. 9,4f.,wenn man nicht, wie vorgeschlagen wurde,
in Rom. 9,5 liest: "deren der Gott über allem ist, gepriesen sei er in Ewigkeit"46.

Auch wenn die indirekte Erwähnung der Vorzüge Israels in Eph. 2,12 mit ihrer
direkten Aufzählung in Rom. 9,4f. verwandt ist, so macht bereits der Vergleich der
beiden Aussagereihen deutlich: Diese Verwandtschaft ist auf keinen Fall so eng, dass man
sagen könnte, "der Verfasser des Epheserbriefes (habe) dieselben Gedanken über die

Vorzüge der Juden wie Paulus" im Römerbrief47. Die Differenz zwischen Eph. 2,12
und Rom. 9,4f. wird noch augenfälliger, wenn man nach dem Zusammenhang fragt, in
dem Eph. 2,12 erscheint.

Das Thema des Epheserbriefs ist die eine Kirche aus Juden und Heiden. Dabei ist in
den Augen des Briefschreibers nicht die Zugehörigkeit der Juden zur Kirche Jesu Christi
erstaunlich — sie ist selbstverständlich —, sondern das eigentliche Wunder ist die Tatsache,
dass auch Heiden jetzt Glieder dieser Kirche sind und dass in dieser Kirche zwischen
Juden und Heiden bzw. zwischen Judenchristen und Heidenchristen Friede herrscht. Der
Brief dient dem Zweck, den Christen, die früher Heiden waren, noch einmal vor Augen zu
führen: Ihre Berufung und ihre Zugehörigkeit zur Kirche Jesu Christi ist keine
Selbstverständlichkeit, sondern ein grosses Geheimnis: Durch das Blut Christi sind sie aus

"Fernen" zu "Nahen" geworden. Denn Christus hat die beiden in einem Leib durch das

Kreuz mit Gott versöhnt. Damit die Heidenchristen aber realisieren, wie fern von Gott sie

tatsächlich gewesen sind, erinnert sie der Verfasser des Briefes noch einmal an ihre
vorchristliche Vergangenheit. In diesem Zusammenhang greift er in Eph. 2,12 auf die

Vorzüge Israels zurück, um mit ihrer Hilfe die Mängel der Heiden aufzuzählen und dem

ehemaligen "heilsgeschichtliche(n) Unterschied zwischen Juden und Heiden"48, der in der

46 Vgl. H.-W. Bartsch, Rom. 9,5 und 1. Clem. 32,4: Theol. Zs. 21 (1965), S. 401-409.
47 So z.B. Percy (A. 45), S. 266.
48 Schlier (A. 45), S. 120.



M. Rese, Die Vorzüge Israels in Rom. 9,4f. und Eph. 2,12 221

Zeit vor dem Kommen Christi galt, eindringlich Ausdruck zu verleihen. Jetzt aber, nach

Christus, ist dieser Unterschied überwunden, die Spaltung zwischen Juden und Heiden ist
aufgehoben, und die düstere Schilderung der Vergangenheit der Heiden ist nur noch die
dunkle Folie, von der sich die Gegenwart um so heller abhebt.

So etwas wie ein ungläubiges und verstocktes Israel, dessen Existenz und Schicksal das

Denken des Paulus in Rom. 9—11 aufs tiefste bewegt, kommt im Epheserbrief nicht vor.
Für den Verfasser des Epheserbriefes scheint es im Gegensatz zu Rom. 9—11 ausgemacht
zu sein, dass Israel nach Christus seine genuine Fortsetzung allein in der Kirche aus Juden
und Heiden gefunden hat. Von den Vorzügen Israels spricht der Epheserbrief nicht nur
indirekt, sondern abweichend von Rom. 9—11 einzig im Blick auf die Zeit vor Christus;
nach Christus gibt es keine Besonderheit Israels mehr, und deshalb ist es nicht erstaunlich,
dass im Epheserbrief im Gegensatz zu Rom. 9—11 weder vom gegenwärtigen noch vom
zukünftigen Schicksal Israels die Rede ist und dass allein das Schicksal der Kirche
interessiert.

Kurz: Im genauen Gegensatz zur Meinung des Paulus in Rom. 9—11 besteht die

Besonderheit und der Vorzug Israels im Epheserbrief einzig in der zeitlichen Priorität der

Erwählung Israels durch Jahwe in der Zeit vor Christus; nach Christus geht die Erwählung
von Israel auf die Kirche über49.

3.

Die Untersuchung von Rom. 9,4f. und Eph. 2,12 hat gezeigt, dass die beiden Texte
sich in sehr unterschiedlicher Weise auf die Vorzüge Israels beziehen und dass sich hinter
diesem Unterschied eine gegensätzliche Sicht des Verhältnisses von Kirche und Israel

verbirgt.
In Rom. 9,4f. spielen die Vorzüge Israels eine Rolle im Blick auf die Zeit nach

Christus; mit ihrer Hilfe macht Paulus deutlich: Angesichts der Besonderheit Israels stellt
die Ablehnung Christi durch die Mehrheit Israels die Wahrheit Gottes und seiner

Verheissungen in Frage. Aber Gott und seine Verheissungen sind wahr. Deshalb bleibt
Israel auch nach Christus das auserwählte Volk Gottes, und zwar als jetzt schon geretteter
"Rest" der Judenchristen und als einst — nach dem Eingang der Fülle der Heiden — noch

49 Dieser Gegensatz ist in meinen Augen das stärkste Argument für die These, der Epheserbrief
stamme nicht von Paulus; ähnlich Gnilka (A. 45), S. 17. Wer diesen Gegensatz tatsächlich beachtet,
wird die Aussagen des Epheserbriefs über Kirche und Israel nicht mehr so positiv werten können, wie
das besonders M. Barth tut, Jesus, Paulus und die Juden (1967), S. 76: "Der Höhepunkt der
paulinischen Lehre von Israel findet sich im Epheserbrief." In seinem Kommentar zum Epheserbrief
heisst es sogar: "This epistle says things about the peace between Israel and the Gentiles, and about
the relationship between Israel and the church, which have no equal in the New Testament and yet
clarify and summarize what all apostolic writings appear willing to say", Ephesians. Introduction,
Translation, and Commentary (1974), S. IX. Bei der Einzelauslegung von Eph. 2,12 (S. 255-260)
spielt Rom. 9,4f. bis auf zwei nebensächliche Verweise (S. 258 Anrn. 19 + 20) nicht die geringste
Rolle, obwohl Barth durchaus beabsichtigt, gerade bei Eph. 2,11-22 Akzentunterschiede in der Sicht
des Verhältnisses von Israel und Heiden zwischen dem Epheserbrief auf der einen und Galater- und
Römerbrief auf der anderen Seite zu notieren (S. 133 Anm. 331). - Die Ausführungen von K. M.
Fischer, Tendenz und Absicht des Epheserbriefes (1973), S. 79-94, zielen vor allem auf das mögliche
historische Verhältnis zwischen Juden- und Heidenchristen und bekommen deshalb die folgenreiche
Differenz zwischen der Meinung des Paulus in Rom. 9 — 11 und der Meinung des Epheserbriefs auch
nicht zu Gesicht.



222 M. Rese, Die Vorzüge Israels in Rom. 9,4f. und Eph. 2,12

zu rettende verstockte Mehrheit; denn der Fall Israels ist die gottgewollte Ermöglichung
der Mission unter den Heiden und der Erlösung der Welt. Kirche und Israel existieren also
auch nach Christus nebeneinander als zwei unterschiedene und doch aufeinander
angewiesene Grössen.

In Eph. 2,12 ist von den Vorzügen Israels im Blick auf die Zeit vor Christus die Rede;
mit ihrer Hilfe macht der Verfasser des Epheserbriefes deutlich: Die Heiden lebten in
ihrer vorchristlichen Vergangenheit in unüberwindlicher Ferne von Gott und seinem
auserwählten Volk. Aber Gott hat durch Christus diese Ferne aufgehoben und in Christus
die eine Kirche aus Juden und Heiden geschaffen. Die Besonderheit Israels geht damit auf
die Kirche Jesu Christi über und kommt deshalb auch nur indirekt zur Sprache. Nach
Christus sind Kirche und Israel ein und dasselbe; das ungläubige Israel aber ist ausserhalb
des Gesichtskreises der Kirche, ist schlicht uninteressant.

In der Geschichte der christlichen Kirche hat die Meinung des Epheserbriefes sehr viel
stärker gewirkt als die Meinung des Paulus in Rom. 9—11, ja, sie hat sogar die Auslegung
von Rom. 9—11 bis zum heutigen Tag nachhaltig bestimmt. Für die Frage nach dem
Verhältnis von Kirche und Israel wird man diesen Sachverhalt ebenso wie die beiden
unterschiedlichen Positionen in Römer- und Epheserbrief zunächst zur Kenntnis nehmen
müssen. Doch das allein genügt nicht, und bei der notwendigen, weiteren theologischen
Sachdiskussion ist m.E. vor allem im Auge zu behalten, dass die Meinung des Paulus dort
nicht erfasst ist, wo man Rom. 9—11 vom Epheserbrief her deutet oder es gänzlich
beiseite lässt.

Martin Rese, Münster


	Die Vorzüge Israels in Röm. 9, 4f. und Eph. 2, 12 : exegetische Anmerkungen zum Thema Kirche und Israel

