
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen
Siegfried Schwertner, Internationales Abkürzungsverzeichnis für Theologie und Grenzgebiete. Zeit¬

schriften, Serien, Lexika, Quellenwerke mit bibliographischen Angaben. Berlin, de Gruyter, 1974.
XIX + 348 S. DM 88.-.

In den letzten Jahrzehnten ist die Anwendung von Buchstabenabkürzungen für Periodica und
andere Publikationen ad absurdum getrieben worden. Viele jüngere und ältere Forscher glauben, durch
reichliche Verwendung von Abkürzungen die Darstellung wissenschaftlicher und die Fussnoten
raumsparender gestalten zu können. Niemand kann aber die unzähligen Abkürzungen im Kopf
behalten. Wie illusorisch die Raumeinsparung als Argument für die Abkürzungen ist, kann am Beispiel
der Theologischen Zeitschrift beleuchtet werden, wo Silbenabkürzungen die Regel sind. Denn durch
Gebrauch von Buchstabenabkürzungen anstelle von Silbenabkürzungen hätten wir etwa im Jahrgang
30 (1974) höchstens 14 Zeilen gewonnen, dafür viel mehr an Verständlichkeit verloren. Indem nur
Silben als Abkürzungen dienen, können auch Leser ausserhalb des jeweils vertrauten Fachbereichs
ohne nennbare Schwierigkeit und besondere Hilfsmittel die Literaturhinweise entziffern.

So wie sich die Gepflogenheiten leider entwickelt haben, muss der von S. Schwertner mit grösster
Präzision hergestellte, gigantische Wegweiser im Dickicht der Abkürzungen dankbar begrüsst werden.
Hoffentlich wird er den Abusus nicht weiter fördern - dem Leser wird er aber das Dechiffrieren
mancher Titel erleichtern.

Bo Reicke, Basel

Robert Martin-Achard, Essai biblique sur les fêtes d'Israël. Genève, Labor et Fides, 1974. 166 S.

Fr. 26.40.

In diesem Buch stellt Robert Martin-Achard die den Jahresablauf gliedernden israelitisch-jüdischen
Feste vor. Die Frühjahrsfeste behandelt das erste Kapitel (S. 27—72): das aus der nomadischen
Frühzeit Israels stammende Passa-Fest und das sich direkt anschliessende, die Sesshaftigkeit bereits
voraussetzende Mazzot-Fest (S. 29-51) sowie das Wochenfest, das die Darbringung der ersten
Feldfrüchte feiert (S. 52-72). Die Herbstfeste sind im zweiten Kapitel zusammengestellt (S. 73-119):
das nach dem alttestamentlichen Festkalender am Jahresende stehende Laubhüttenfest anlässlich der
Ernte (S. 75-92), das Neujahrsfest (S. 93-104) und der grosse Versöhnungstag (S. 105-119). Das

dritte Kapitel berichtet über die jüngeren Feste (S. 121-151): den zum Gedenken an den Fall
Jerusalems entstandenen, später aber allgemeiner gefassten Trauertag des 9. Ab (S. 123-132), das an
die Tempelweihe unter Judas Makkabäus erinnernde Lichterfest (S. 133-141) und die in Mesopotamien

oder Persien entstandene Purim-Feier mit ihrer Beziehung zur Esther-Rolle (S. 142-151).
Einführende Bemerkungen zum alttestamentlichen Kalender gehen dem Hauptteil voraus (S. 11-26).
Mit ihrer Hilfe kann der Leser die angegebenen Festdaten in den Jahresablauf einordnen, wobei die
Tabellen zu den hebräischen Monatsnamen (S. 16) und den Festnamen (S. 25) gute Dienste leisten.
Ferner bringt die Einleitung in Übersetzung die für den Festkalender grundlegenden Texte Ex.
23,14-19; 34,18-26; Deut. 16,1-17; Lev. 23,1-44 (S. 17-21). Die Studie will einen breiten
Leserkreis mit dem liturgischen Jahresrhythmus des alten Israel bekannt machen und liefert dazu
solide Informationen über Ursprung und Tradition der Feste auch über den alttestamentlichen
Rahmen hinaus (Etymologie; Apokryphen, Pseudepigraphen, Qumran-Texte, Josephus, rabbinische

Literatur) sowie über die wissenschaftliche Diskussion. Den Schwerpunkt bilden Bemerkungen zu den

verschiedenen Traditionen, die in den Festen anklingen. Sie beschliessen jeweils die Ausführungen zu
einem bestimmten Fest und möchten zusammen mit einer entsprechenden Textauswahl zur gezielten
Lektüre meist alttestainentlicher Perikopen anregen. Auch das summarische Stellenverzeichnis
(S. 157-159) soll diesem Zweck dienen. Darüber hinaus leiten die allgemeine Bibliographie (S. 161 f.)
und die jeweils zu Beginn eines Abschnittes aufgeführte Speziallitcratur zu einem bestimmten Fest zur
weiteren Beschäftigung mit dem israelitischen Festkalender an.

Helga Weippert, Tübingen



174 Rezensionen

Gillis Gerleman, Esther. Bibl. Komm. A.T., 21, 1-2. Neukirchen-Vluyn, Verl. des Erziehungsvereins,
1970-73. 152 S.

Gerleman legt mit diesem Kommentar ein äusserst verdienstvolles Werk im Rahmen der seit mehr
als zwei Jahrzehnten bestens bekannten Reihe vor. Dabei sind seine Ausführungen in mehr als einer
Hinsicht charakteristisch und bedeutungsvoll für die Arbeit der an dieser Reihe beteiligten Exegeten.

Zuallererst fällt die intensive Aufarbeitung der bisherigen Literatur ins Auge, die aber doch stets als

Ziel eine Verarbeitung im Sinne einer Gesamtschau und -interpretation vor sich sieht. In der diesem

Kommentarwerk eigenen Art werden bei der Einzelexegese die methodischen Schritte (Text, Kritik,
Form, (Ort), Wort) deutlich gegeneinander abgegrenzt und folgerichtig voneinander abgeleitet. Aber
auch in den einleitenden Paragraphen ist diese Zielrichtung stets zu verspüren. Dies ist umso
bedeutsamer als in den vergangenen Jahren ausgerechnet das von der Reformation an den Rand des

Offenbarungszeugnisses gedrängte Buch Esther zwei weitere Kommentierungen im Räume der

protestantischen Bibelexegese erfahren hat (H. Ringgren 1958 und H. Bardtke 1963).
Das zweite Charakteristikum ist, dass es trotzdem Gerleman gelingt, ganz neue Seiten den Aussagen

abzugewinnen. Er fragt nicht nur nach dem "Christuszeugnis" des Buches (Auseinandersetzung mit
den Thesen W. Vischers besonders S. 41 ff.), auch nicht nur nach den ausserbiblischen Parallelen und
Traditionen (so die Mehrzahl der Ausleger vor Gerleman); er versucht vielmehr, die inneralttesta-
mentlichen Hintergründe aufzuschlüsseln, um aus ihnen die Intention des Buches zu erklären. Das

Resultat ist, dass mit den (literarkritisch als Einheit zu behandelnden) Berichten ein in der persischen
Zeit konzipiertes Gegenstück zu den Exodus-Erzählungen geschaffen werden sollte, das dem Judentum
in der Diaspora das Heimischwerden erleichtern sollte. Im Stile einer rein profanen Darstellung sollte
das "Purim anstelle des alten Passah als zentrale kultische Feier der persischen Diaspora treten"
(S. 27). Zur Unterstützung dieser These wird auch auf die Bedeutung des Wortes "Purim" Los, das

man austeilt, hingewiesen (S. 23ff.).
Als drittes Charakteristikum kann noch die Heranziehung der nachkanonischen Beschäftigung mit

diesem Thema erwähnt werden, auf die im § 2 "Szenische Paraphrasierungen des Estherstoffes"
eingegangen wird. Wenn die im Kommentar erwähnte Wiener Dissertation von Hans Mayr, Die

Estherdramen, ihre dramaturgische Entwicklung und ihre Bühnengeschichte von der Renaissance bis

zur Gegenwart (1955), ähnlich intensiv die einleitungswissenschaftlichen Forschungen berücksichtigt
hätte wie dies umgekehrt für Gerlemans Behandlung der theaterwissenschaftlichen Literatur gilt, hätte
eine vorbildliche Zusammenarbeit zustande kommen können.

Der Grundthese kann nicht widersprochen werden. Nur an Einzelpunkten wäre eine weitere
Überlegung am Platze. So muss daraufhingewiesen werden, dass das Buch selbst jedenfalls Purim als

Loswerfen versteht und damit die volksetymologische Erklärung als begründet ansieht. Ferner scheint

mir die Parallelisierung mit der Art der Geschichtsschreibung der Chronik (S. 36) weitere Diskussionen

herauszufordern, besonders hinsichtlich der Arbeiten von G. v. Rad, Das Geschichtsbild des

chronistischen Werkes (1930), Th. Willi, Die Chronik als Auslegung (1972) und P. Welten, Geschichte
und Geschichtsdarstellung in den Chronikbüchern (1973). Ähnliches gilt für den Hinweis auf die

Geschichte von der Thronnachfolge Davids (S. 43), wo die grundlegende Arbeit von L. Rost zu
behandeln wäre. Aufs Ganze gesehen wird jedoch mit diesem Werk ein gewichtiger Beitrag zur
Diskussion um die Aussagen des Buches Esther geleistet, für den man dankbar sein kann. Man kann

nur hoffen, dass auch anderen und (sit venia verbo) wichtigeren Büchern des alttestamentlichen
Kanons ähnlich intensive Beschäftigung zuteil werden möge, wie dem Büchlein Esther1

Georg Sauer, Wien

1

Im Druck wurde eine Auslassung festgestellt; auf S. 122 sollte am Rand neben 6,14 die
Bezeichnung "Wort" zu stehen kommen.



Rezensionen 175

Walther Zimmerli, Studien zur alttestamentlichen Theologie und Prophétie. Gesammelte Aufsätze, 2.

Theol. Bücherei, 51. München, Kaiser, 1974. 336 S. DM 29.-.

Auch im zweiten Aufsatzband von Walther Zimmerli, der durch seinen Ezechiel-Kommentar als

hervorragender Kenner gerade dieses Prophetenbuchs ausgewiesen ist, nehmen die Beiträge zum
Ezechiel-Buch einen breiten und prominenten Raum ein. Dieses Thema eröffnen "Die Botschaft des

Propheten Ezechiel" (S. 104-134) und die Erstveröffentlichung "Das verhüllte Gesichtdes Propheten
Ezechiel" (S. 135-147). Die folgenden Studien "Ezechieltempel und Salomostadt" (S. 148-164) und
"Planungen für den Wiederaufbau nach der Katastrophe von 587" (S. 165-191) zeigen, dass

Geschichte und Archäologie ebenso zum Handwerkszeug des Alttestamentlers gehören wie die

literarische Arbeit am Text. Die Aufsätze "Der Wahrheitserweis Jahwes nach der Botschaft der beiden

Exilspropheten" (S. 192-212) und "Zur Vorgeschichte von Jes. 53" (S. 213-221) schlagen Brücken
zwischen Ezechiel und seinen (Vorgängern und) Nachfolgern. Allgemeinere und speziellere Arbeiten
zum Alten Testament und seiner "Nachgeschichte" in Qumrän ("hesed im Schrifftum von Qumran",
S. 272-283) und im Islam ("Der Prophet im Alten Testament und im Islam", S. 284-310) umrahmen
nicht nur die Aufsätze zum Ezechiel-Buch, sondern sind durch die durchgängige Frage nach dem
rechten Verständnis der Gottesaussage des Alten Testaments (S. 7) mit diesen verklammert. Dies gilt
ebenso für die übergeordneten Themen "Alttestamentliche Traditionsgeschichte und Theologie"
(S. 9-26) und "Erwägungen zur Gestalt einer alttestamentlichen Theologie" (S. 27-54)', die

pointiert auf den sich selbst in Freiheit und Treue offenbarenden Gott (mit besonderer Betonung von
Ex. 3,14) deuten, wie für die spezielleren Arbeiten "Die Bedeutung der grossen Schriftprophetie für
das alttestamentliche Reden von Gott" (S. 55-72), "Verkündigung und Sprache der Botschaft
Jesajas" (S. 73-87) und "Jesaja und Hiskia" (S. 88-103). Mit Problemen der exilisch-nachexilischen
Gemeinde beschäftigen sich "Das 'Gnadenjahr des Herrn' " (S. 222-234) und "Erstgeborene und
Leviten" (S. 235-246). Im losen Anschluss folgen Erwägungen über "Das Bilderverbot in der
Geschichte des alten Israel" (S. 247-260), und unter dem Thema "Zwillingspsalmen" (S. 261-271)
zu den Psalmen 111/112 und 105/106. Die für einen weiteren Hörerkreis konzipierte Göttinger
Rektoratsrede "Was ist der Mensch? " (S. 311-324) zeigt abschliessend noch einmal, wie sehr für
W. Zimmerli das Verhältnis zwischen dem sich offenbarenden Gott und dem darauf antwortenden
Menschen im Zentrum der theologischen Arbeit steht.

Da die meisten der hier in handlicher und ansprechender Form zusammengestellten Aufsätze bisher

nur in verstreuten Publikationen zugänglich waren und überdies durch ein Stellenregister weiter
erschlossen werden, ist für den Sammelband derselbe Erfolg zu erwarten, der schon für den früheren2
nach einigen Jahren eine 2. Auflage erforderlich machte.

Manfred Weippert, Tübingen

1
Siehe jetzt W. Zimmerli, Grundriss der alttestamentlichen Theologie, Theol. Wissenschaft, 3

(1972).
2

Ders., Gottes Offenbarung. Gesammelte Aufsätze zum Alten Testament, Theol. Bücherei, 19

('1963;21969).

Eduard Schweizer, Das Evangelium nach Matthäus übersetzt und erklärt. Das Neue Testament
Deutsch, 2. Göttingen, Vandenhoeck, 1973. 370 S. DM 25.-.

Als im ersten Jahrzehnt unseres Jahrhunderts unter der Leitung von Johannes Weiss "Die Schriften
des Neuen Testaments neu übersetzt und für die Gegenwart erklärt" zum erstenmal erschienen sind,
stand das Werk ganz im Zeichen der damals stark umkämpften Einordnung des Urchristentums in die

Religionsgeschichte der Antike. Die neue Übersetzung und Erklärung wollte "den Versuch"
unternehmen, "dem gebildeten und über die Probleme unsrer Reügion nachdenkenden Leser ein

lebendiges geschichtliches Verständnis der ältesten Urkunden des Christentums [zu] erschliessen"

(Vorwort zur 1. Aufl.). Zugleich sollte die Auslegung "den kulturseligen Gegenwartsmenschen",
"dessen Herz nach Gemeinschaft mit dem lebendigen Gott verlangt", "den schmalen Weg zu diesem



176 Rezensionen

Ziel" weisen (J. Weiss in der Auslegung der Bergpredigt, Bd. 13, S. 261). - Der geistige Zusammenbruch

nach dem ersten Weltkrieg zwangen dann zu einem Umdenken und einer Neuorientierung des

Unternehmens. Zwar wurde die ursprüngliche Zielsetzung beibehalten, aber die Neubesinnung auf das

reformatorische Erbe erneuerte die Auslegung: mit deutlicher Anspielung auf das September-
Testament Luthers erhielt die Neubearbeitung den Titel: "Das Neue Testament Deutsch". Die
Auslegung der beiden ersten Evangelien aus der Feder von Julius Schniewind hatte mit einer an der
geschichtlichen Betrachtungsweise geschulten neuartigen Anwendung des Prinzips "scriptum scripturae
interpres" eine Erklärung geschaffen, deren Methode und Gedankenreichtum auch heute nicht
überholt ist und beispielhaft bleibt.

Die intensive Forschungsarbeit der letzten Jahrzehnte erforderte aber nun eine Neubearbeitung der
Evangelienauslegung. Ohne die Vorzüge der Methode Schniewinds aufzugeben, steht Schweizers

Auslegung im Zeichen der Traditions- und Redaktionsgeschichte: sie soll die kritischen Forschungsmethoden

- vor allem die Formgeschichte - zusammenfassen und nicht nur ein historisches
Verständnis der Evangelien, sondern auch eine theologische Auswertung derselben ermöglichen.

Für die Benutzer der Neubearbeitung des ersten Evangeliums setzt Schweizer seine Auslegung des

Markus-Evangeliums voraus. Er beruft sich wiederholt auf diese und behält in den "schon im
Markuskommentar besprochenen Abschnitten die Aufteilung in Einleitung, Einzelauslegung und
Schlussbemerkung" bei. Diese gut überschaubare Methode wird auch in den übrigen Abschnitten
angewendet. Zuerst wird die Frage nach den etwaigen Quellen (Q, Sonder- bzw. Gemeindetradition),
die Art ihrer Übernahme, bzw. ihrer Überarbeitung gestellt, dann die in der Redaktionsarbeit des

Evangelisten sichtbar werdende eigene Stellungnahme dargelegt, wozu noch die kurz umrissenen
Zusammenhänge mit den urchristlichen Schriften, oft auch Ausblicke über das Neue Testament hinaus
in das nachapostolische, bzw. frühkatholische Schrifttum kommen. Durch reiche Heranziehung nicht
nur der alttestamentlichen Schriften, sondern auch der Apokryphen und Pseudoapokryphen, sowie der
rabbinischen Überlieferung bekommt die Gedankenwelt des Evangelisten eine farbvolle und
reichgegliederte Beleuchtung. Dass dabei jetzt auch die Schriften von Qumran einen bedeutsamen
Beitrag leisten, soll besonders hervorgehoben werden. Dazu kommt, dass bei jedem Abschnitt die
wissenschaftliche Diskussion — freilich ohne die Namen der Forscher - weitgehend berücksichtigt
wird. Der Leser, bzw. Benützer dieses Kommentars erhält einen breitgespannten Einblick in die
Problematik der Evangelienforschung. Dass dabei viele Unsicherheiten zutage treten, soll nicht
verschwiegen werden: "wahrscheinlich", "vermutlich", "vielleicht" usw. gehören zum Wortschatz der

Auslegung. Der Benützer wird dadurch zum eigenen Urteil aufgefordert.
Eine Folge der gegenwärtigen Problemlage und dieser Methode ist, dass die Gestalt Jesu weitgehend

verunsichert ist: nicht selten kommt die Form: "Jesus? " in Klammern vor. Aber wer Jesus war, was
der Sinn seiner Verkündigung des Reiches Gottes, der Botschaft von Gott dem "Vater" war, sodann

warum er verhaftet und von Pilatus "der sehr suspekte und zweideutig bleibende Angeklagte" (S. 130)
Jesus verurteilt und am Kreuz hingerichtet wurde, all dies sind Fragen, die nicht nur von historischem
Interesse sind, denn die Gemeinde erwartet auf sie Antworten.

Man wird dem Verfasser weitgehend zustimmen, wenn er zusammenfassend feststellt, dass

Matthäus Jesus "als Christus und Gottessohn" und zwar als "Messias des Wortes und der Tat" darstellt.
Auch für die Lokalisierung der Entstehung des Evangeliums in der syrischen Kirche zu einer Zeit, als

dort noch die Auseinandersetzung mit dem nach dem jüdischen Krieg sich neu konsolidierenden
Judentum aktuell war, spricht vieles. Für die Beantwortung der in dieser Lokalisierung enthaltenen
Probleme zieht Schweizer auch das neugefundene "Thomasevangelium" und die Didache heran. Man
kann wohl vermuten, dass sich im Evangelium auch das Leben und die Einrichtungen der Heimatkirche
des Evangelisten abzeichnen. Aber die Folgerungen, dass z.B. in der hinter dem Evangelium stehenden
Gemeinde "weder die Ordnung der Ältesten, noch die der Bischöfe und Diakonen" bekannt war und
somit im Evangelium "nirgends ein Amt" sichtbar wird (S. 116), scheint zu weit zu gehen. Es sind dort
wohl nicht nur "Sonderüberlieferungen" und "Quellenschriften" des Evangelisten, sondern auch

möglicherweise andere apostolische Schriften, auch etwa Anordnungen von "Aposteln" - wie etwa
des Petrus, der "Jesu neue Auslegung des Gesetzes tradiert und für das Leben der Gemeinde
praktikabel gemacht hat" (S. 242) - bekannt gewesen, die dann für die Gemeinde wie das Evangelium
selbst normativ geworden sind.



Rezensionen 177

Wie das Evangelium für die Gemeinde immer eine aktuelle Botschaft war, so erfordert es in der

heutigen Gemeinde eine Aktualisierung. Auch Schweizer aktualisiert nicht nur in den
"Schlussbemerkungen", sondern besonders in Exkursen. Unter ihnen kommt den Ausführungen zur Bergpredigt
die grösste Bedeutung zu. Man wird Schweizer durchaus zustimmen, wenn er die verschiedenen in der

Kirchengeschichte aufgekommenen "Lösungen" zum Verständnis und zur Verwirklichung der
Forderungen der Bergpredigt mit dem Hinweis auf ihre Mängel ablehnt. Allerdings ist der Gemeinde
wenig geholfen, wenn in der Bergpredigt "ein ganzer Chor verschiedener Stimmen" (S. 126)
nachgewiesen wird. Klar ist jedoch, dass die Bergpredigt keine "Patentlösungen " für die menschlichen
und sozialen Probleme der in den Fesseln unseres technischen Zeitalters lebenden Christenheit bieten
kann. Aber nicht vergessen werden darf, dass wenn Jesus zwar einzelne Hörer angesprochen hat, so

waren auch diese durch die gegebenen sozialen Verflechtungen und durch religiöse Bindungen geprägte
Menschen. Dies sollte man auch für das Verständnis des Evangeliums und besonders für die

Aktualisierung der Bergpredigt nicht vergessen. Denn die Liebe zu Gott wird bei Jesus in der Liebe
zum Nächsten konkret. Schweizer meint: "Das zentrale Anliegen ist der Ruf zum Glauben, der
sich in der konkreten Gestaltung des Lebens erweist", und "Es geht darum, dass er (sc. der Mensch)
frei wird für Gott und damit zugleich für den Menschen, der ihn nötig hat" (S. 134f.). Auch diese

Formulierungen weisen auf die gesellschaftlichen Verpflichtungen, aber sie sind für die Lage des

gegenwärtigen Christentums und der Kirche zu blass und bleiben in der Sphäre des einzelnen Christen
stecken. Gewiss: "aus dem Glauben lebende Liebe (kann) nie zum Programm werden". Aber "sie muss
in den politischen und sozialen Bewegungen das Salz und Licht bleiben" (S. 135) und - setzen wir
hinzu: - sie darf auch am Mitwirken an der Veränderung sozialer Strukturen nicht zurückschrecken,
allerdings ohne die Verpflichtung zur Gerechtigkeit und zur sich opfernden Liebe aufzugeben.

Auch wenn der kritische Leser manche Fragezeichen an den Rand der Ausführungen Schweizers
setzen wird, sollen diese Bemerkungen dem reichen Inhalt und den Anregungen seiner Auslegung
keinen Abbruch tun. Jeder, der sie in die Hand nimmt, wird sie dankbar benützen.

Karl Karner, Sopron

W. Harnisch, Eschatologische Existenz. Ein exegetischer Beitrag zum Sachanliegen vom 1. Thessa-

lonicher 4,13-5,11. Forsch, z. Rel. u. Lit. des A. u. N.T., 110. Göttingen, Vandenhoeck, 1973.
187 S„ DM 48.-.

Weil "eschatologische Existenz" nicht durch undialektische Glaubenssätze oder einen definitiven
Heilsstand gekennzeichnet ist und weil Glaube, Liebe und Hoffnung (1. Thess. 5,8) Beziehungsgrössen
sind, sucht Harnisch Satz um Satz des Paulustextes nach versteckten Bezügen ab, die eine Spannung
zwischen seiner Aussage und missverstehbaren Glaubensformeln, gegnerischen Kampfformeln oder
"der Verführung durch das, was vor Augen ist" (S. 163 nach E. Fuchs) zeigen. Hier bleibt kaum Raum
für ein sagbares paulinisches Lehrkonzept und die Erinnerung der Gemeinde daran. Jeder Halbsatz
atmet die Dynamik der ad-hoc-Auseinandersetzung. Gnostiker wollen in Thessalonich die eschatologische

Hoffnung hypostasieren und in der Gegenwart radikal über sie verfügen. Die Gemeinde ist
durch sie in "Unkenntnis" des Auferstehungscredos zurückgefallen (4,13). Enthusiasmus macht sich
breit (vgl. 5,3 "Friede und Sicherheit"). Trauer droht (4,13), weil sich die allgemeine Verachtung des

fleischlichen Todes als falsche securitas erweisen wird.
Dass christlicher Glaube dagegen in der Zeitdimension existiert, bringt Paulus mit Hilfe der

Apokalyptik zum Ausdruck in 4,15-17 (die Harnisch anscheinend bei Paulus als gleichnishaft-
uneigentlichen Ausdruck der Zukunftsspannung des Glaubens versteht). Der "Tag des Herrn" bedroht
nicht als Zukunftstermin die gnostische Selbstsicherheit, sondern weil durch seine Proklamation ein

ungeschichtliches Seinsverständnis in Frage gestellt wird (5,3). - Nach den mehr situationsbestimmten
Abschnitten 4,13-17(18) und 5,1-3 gelangt Paulus in 5,4-10 zur positiven Darstellung seines

Evangeliums. Er führt den missverständlichen Heilsindikativ zum Imperativ weiter (5,6) und bezieht
eine perfektionistisch verstehbare Taufformel in den Kontext der Rechtfertigungslehre ein (5.9f.) Orge
sichert dialektisch das Verständnis des Heils als eines Werdens unter der Gefahr des Gerichts.



178 Rezensionen

Christliche Existenz wird im Sinne von Harnischs Lehrer E. Fuchs als "werdende Existenz" erkennbar
(S. 163). "Nüchtern sein" (5,8) heisst, den starren Licht-Finsternis-Dualismus durch die Zeitkategorie
des auf die Nacht folgenden Tages zu dynamisieren.

Harnisch bekennt sich in seiner Marburger Habilitationsschrift zu dem engen, nur aus sich selbst

überzeugungsfähigen Zirkel einer antignostischen Interpretation, wie sie Schmithals auch für 1. Thess.

angeregt hat, obwohl er dessen literarkritische Hypothese nicht einbezieht. Seine Untersuchung ist zu
würdigen als Festigung dieses Zirkels mit Hilfe sorgfältiger Detailuntersuchungen (darunter ein Exkurs
über "Das Bild vom Dieb in der urchristlichen Literatur") und anregende Paulus-Parallelen.

Forsche Zurückweisung wissenschaftlicher Gegner offenbart gelegentlich eher schwache Stellen der
eigenen Argumentation. Minimalisierung der apokalyptischen Bekenntnisse des Paulus, das Verständnis
der "Schlafenden" in 4,13 als Toter schlechthin (gegen 5,10, s. S. 151), das unmotivierte Übergewicht
der apokalyptischen gegenüber der christologischen Argumentation in 4,14—17, rhetorisches
Verständnis von 5,1-2 als "praeteritio" ohne eine dem breiten Ansatz entsprechende Themaausführung in
5,3, Paraklesis in 5,11 als "gegenseitige Zurechtweisung" wegen gnostischer Infiltration (S. 151) -
das sind einige Beispiele, die den Interpretationszirkel als keineswegs störungsfrei darstellen.

Die Richtigkeit der Gnosis-Hypothese vorausgesetzt, wird 1. Thess. 4,13-5,11 in Harnischs

Darstellung zu einem instruktiven Exempel für paulinisches Evangelium und dessen situationsbezogene
Explikation.

Johannes Thomas, Hermannsburg

Eduard Lohse, Die Einheit des Neuen Testaments. Exegetische Studien zur Theologie des Neuen
Testaments. Göttingen, Vandenhoeck, 1973. 355 S. DM 40.—.

Prof. Eduard Lohse, Bishop of the Lutheran Church in Hannover, has collected twenty-three of his
New Testament exegetical studies of the past two decades. Many lay hidden in various journals,
Festschriften and collaborative works. Those who are familiar with Prof. Lohse's meticulous work will
find further elaborations and valuable clarifications to his previous studies: Die Geschichte des Leidens
und Sterbens Jesu Christi (2 1967), Die Briefe an die Kolosser und an Philemon (1968), Die
Offenbarung des Johannes (31971), Umwelt des Neuen Testaments (1971), and Die Entstehung des

Neuen Testaments (1972). The essays attempt to delineate the theology and message of the New
Testament entering the recent debates. They present a needed contribution to those discussions -
many of which are by no means concluded.

The re-newed concern for the historical Jesus is also an important issue for Lohse as he wrestles
with the international and interconfessional research. His brief review of the historical background
shows that today's concern is not simply a re-newal of the 19th century liberal quest, since today's
studies do not start - as they did then - with the historical Jesus in order cirtically to analyse
apostolic proclamation. The reverse is true. Today's research begins with the early-Christian kerygma
as witnessed in the New Testament writings. Through form-critical analyses the richness of
confessional statements, creeds and hymns can now be identified. From this vantage point the

question of the historical Jesus receives its new orientation. "Das Rätsel des Neuen Testamentes,
welche Verbindung denn zwischen Jesus und der Urchristenheit bestand, bleibt also auch unserer
Generation als ein überaus drängendes Problem gestellt" (p. 31). Lohse's essays also contribute to this
discussion. He is aware that the exegete and historian must realize that all scientific search dare never
assume a position which cannot again be further questioned. Scientific research is and must remain
"on its way". This perspective does not mean that research should be discouraged, slackened or even
be discontinued. Such an attitude would do injustice to the inherent demands and claims of the New
Testament writings themselves. They continually challenge and call for our renewed interest and

attention, for the searching of the Scriptures! It is also important for the Christian proclamation if it
is Jesus who stands behind the Word of his church or not. It is important to know whether or not the
Christian kerygma is simply a myth separable from God's word and from himself, or if it does not bind
us even more historically and inseparably to Jesus than ever before. The new quest of the historical
Jesus is an important and undismissable task and service to theology and to the church.



Rezensionen 179

In his assessment of the reign of God proclaimed in Jesus' parables Lohse gives us a definitive
discussion of apocalypticism and eschatology (p. 59f.). There is an identity between the lowly work of
Jesus (work of humiliation) and the revelation of God's kingdom. In Jesus himself the beginning of
God's kingdom has already been realized. Jesus' words of the Sabbath (p. 62f.) and the Sermon on the
Mount (p. 73f.) are further contributions to the new quest.

The second section of Lohse's collection opens with a discussion of the trial of Jesus, Jesus' entry
into Jerusalem, Old Testament references in the New Testament to the death of Jesus, the
christological concern. The essays relating apocalypticism and christology show the Christ-event in its
eschatological finality.

Section three shows Luke's emphasis on salvation history. Jesus' missionary activity is dealt with
and the Pentecostal report (Luke/Acts) examined. The essay dealing with "Word and sacrament" in
John's Gospel concludes that the Word has priority over the sacrament. In the sacrament the Word

appears demanding man's answer of faith.
Section four moves into Pauline theology and focuses on the righteousness of God. Lohse is here

concerned with baptism and justification, the freedom of the Christian, christology, ethics, the church
and the hymnal confession in Colossians (Col. 2, 13c —15 That Christ is the only mediator between
God and man is clearly seen as part of Paul's primary emphasis.

The final section examines the relationship of faith and works (James) and the relationship of
exhortation and kerygma (1 Pet.). The Christians are called not to imitate, but to follow Christ in
costly discipleship and in joyous hope. For John the Old Testament language seemed best suited as he

spoke of the last times. Readiness for God's coming future is required as part of our discipleship.
Three indexes (scripture, author, subject) encourage the use of this collection.

Following the general order of our New Testament texts a well chosen frame is provided by the
opening and concluding essay. The first essay is entitled: "Deus dixit". God's word as witnessed in the
Old and New Testaments underscores that God remains in sovereign freedom the Lord of his word.
God lets the Spirit move where He wants and He has given His final word in His Son Jesus Christ. Here
God has accepted man and will richly and eternally bless him in Christ (Rom. 8,32). For the believers
the proclamation of the crucified Christ is God's power and wisdom (1 Cor. 1,24). In this same Christ
who is Lord of the church, the church as his body grasps responsibly the world in love. Here is the
unity of the New Testament church to be seen and to be sought. Jesus prays for this unity of his

disciples (John 17,20). This unity has its foundation in the unity of the Father and the Son (John
17,22f.): "Die Einheit der Kirche wird also durch keinerlei organisatorische Massnahmen hergestellt
oder garantiert, sondern sie ist der Kirche immer schon vorgegeben in der Einheit von Vater und Sohn.
Wo diese Einheit im Wort der Wahrheit bezeugt und im Glauben angenommen wird, da sind die
Glaubenden eins in der einen Herde, die der Stimme des guten Hirten folgt" (p. 345). This is indeed a

valuable contribution to New Testament research in process with a biblically-oriented theology the
church needs to hear.

Manfred Kwiran, Würzburg

Christoph Stücklin, Tertullian, De virginibus velandis. Übersetzung, Einleitung, Kommentar. Ein
Beitrag zur altkirchlichen Frauenfrage. (Diss. Basel.) Europ. Hochschulschriften, 23,26. Bern,
H. Lang, 1974. 213 S. Fr. 36.-.

Diese Dissertation ist in drei Hauptteile eingeteilt: I. Lateinischer Text und Übersetzung, II.
Einleitungsfragen, III. Thematischer Kommentar zu ausgewählten Problemstellungen der Schleierschrift.

Der lateinische Text im ersten Teil ist ein Abdruck von Diercks' Ausgabe von 1956. Da aber
noch zwei andere moderne Ausgaben von de virginibus velandis vorhanden sind (Corp. Christ., 1954
und Corp. ser. eccl. lat., 1957), dient dieser Abdruck nur als Grundlage für Stücklins deutsche
Übersetzung. Der zweite Hauptteil erörtert Fragen wie z.B. über Tertullian's Lebenslauf, seine

Bedeutung in Hinsicht auf die lateinische Kirchensprache, Tertullian's Benützung von Seneca, Plinius,
Tacitus und den Schriften des Alten und Neuen Testaments. Das sind jedoch Fragen, die schon



180 Rezensionen

mehrmals behandelt wurden, und der Historiker oder der patristisch einigermassen informierte Leser
wird von diesen zwei ersten Hauptteilen wenig lernen. Der dritte Hauptteil dagegen ist eine
interessante Lektüre, selbst wenn auch hier schon manches bekannt ist. Die Beurteilung der
Jungfräulichkeit im Gegensatz zur Ehe und die Stellung der Frau in der Gemeinde sind relevante
Fragen, und hier erinnert uns der Autor u.a. an die auffallende Tatsache, dass sich die Position der
Frau im Montanismus wesentlich verbessert hat. Leider geht diese Dissertation nicht über die

theologischen Grenzen hinaus, und so wird die allgemeine Lage der Frau im römischen Reich
unbesichtigt gelassen. In dieser Hinsicht hätte der Autor einen wichtigen Beitrag leisten können, denn
die Emanzipierung der Frau hatte während der Zeit Tertullian's schon weiten Fortschritt gemacht. Es

scheint, dass die altkirchhche Frauenfrage nicht genügend verstanden werden kann, wenn sie von
diesem Hintergrund getrennt beurteilt wird.

Stephen Benkö, Fresno, Calif.

W. Balke, Calvijn en de doperse radikalen. Amsterdam, T. Bolland, 1973. XII + 396 S. Gld. 39.50.

Der Verfasser wendet sich einem Thema zu, das bislang weder in der Calvin- noch in der

Täuferforschung ausreichend untersucht worden ist. Die Arbeit ist in einen historischen und einen

systematischen Teil gegliedert.
Der erste Teil stellt dar, wo und auf welche Weise Calvin mit den Täufern und ihren Schriften

bekannt geworden ist. Den zeitlichen Rahmen bilden: Calvins Jugend bis zum Erscheinen der Basler

Institutio; der erste Aufenthalt in Genf bis zur Edition der zweiten Institutio, in der bereits eine
ausführliche Polemik gegen die Täufer erscheint; die Strassburger Zeit und Calvins dortige Gegensätze
zu den Täufern, die in der Institutio von 1543 ihren Niederschlag finden; schliesslich die Genfer Zeit.
Balke kann zeigen, dass Calvin mit den Täufern mehr zu tun gehabt hat, als man bislang meinte. Es

dürfte dem Historiker jedoch nicht schwer fallen, die Fülle dieser Beziehungen auf einer breiteren
Quellengrundlage noch zu erweitern und sie zu differenzieren, besonders im Hinblick auf den
Personenkreis.

Die Bedeutung dieser Abhandlung liegt im theologisch-systematischen Teil. Hier wird eingehend
beschrieben, welche Punkte Calvin und die Täufer scheiden, worin es zwischen beiden Seiten gewisse

Berührungen gibt. Der Verfasser untersucht in diesem Zusammenhang Fragen wie die Bedeutung der
Gemeinde, das Verhältnis Gemeinde/Welt, Kirche/Staat sowie christologische, eschatologische und
hermeneutische Fragen. Als beiderseitige Verwandtschaften seien nur genannt: die Betonung der
Lebensheiligung und der Zucht sowie das Postulat kirchlicher Freiheit dem Staate gegenüber. Als
täuferische Auffassungen, gegen die sich Calvin wendet, seien erwähnt: die Unterbewertung des A.T.,
das Verständnis der Bergpredigt, das Streben nach einer vollkommenen Kirche von Heiligen, der
Perfektionismus und Pazifismus. Der Verfasser lässt dabei die Frage offen, ob Calvins Bild von den

Täufern richtig gewesen sei.

Die Studie ist solide aus den Quellen gearbeitet. Ausführliche Zitate geben dem Leser die

Möglichkeit, die Ergebnisse zu kontrollieren.
Uwe Plath, Uelzen

Hermann Bauch, Die Lehre vom Wirken des Heiligen Geistes im Frühpietismus. Studien zur
Pneumatologie und Eschatologie von Campegius Vitringa, Philipp Jakob Spener und Johann
Albrecht Bengel. Theol. Forschung, 55. Hamburg-Bergstedt, 11. Reich, Ev. Verl., 1974. 153 S.

DM 18.-.

Der Verfasser studierte Theologie 1924 und hat 1966 67, also in höheren Jahren, bei Martin
Schmidt in Mainz mit dieser Arbeit promoviert (1966/67). Der Untertitel gibt genauer an, worum es

sich handelt, lässt auch den Begriff "Frühpietismus" sogleich fraglich erscheinen, da J. A. Bengel
besonders ausführlich behandelt wird. Gliederung und Durchführung der Arbeit zeigen, dass es sich um



Rezensionen 181

einen grossen Steinbruch handelt, dessen Schätze der Verfasser zum Teil nur registrieren, nicht zu
einer geschlossenen Darstellung auswerten konnte. Störend wirkt sich aus, dass die historische
Fragestellung, die dem Thema allein angemessen wäre, ständig von einer sehr persönlichen
Fragestellung des Autors begleitet wird, die als dogmatisch "richtig" oder "falsch" die historischen
Befunde wertet ("unserer eigener Standpunkt", S. 19). Zur Sprache kommen Vitringa, Coccejus und
Witsius, wobei über Werk- und Gnadenbund im Rahmen von Eschatologie und Heilsgeschichte
gehandelt wird. Die Darstellung ist durchgehend in oft winzige Abschnitte aufgegliedert, was sich
erschwerend für die zusammenfassende Würdigung auswirkt. Wertvoll als Materialsammlung ist das

Spener-Kapitel, besonders die als Exkurs mitgeteilte Übersicht zu Speners Benutzung von Luthers
Werken (S. 112-120). Der Verfasser neigt dazu, Spener stark von dem Spiritualisten abzusetzen und
ihn in der Rechtfertigungslehre möglichst nahe an Luther heranzurücken (mit E. Hirsch und
J. Wallmann). Die Bengel gewidmeten Darlegungen, denen sich noch ein mit seiner Weiterwirkung im
deutschen Idealismus, besonders bei Hegel, befassender Abschnitt anschliesst, gehen so verschlungene
Wege, dass eine innere Logik nicht deutlich wird. Der Verfasser möchte die "Fusion der Theologie
Vitringas und Speners in der von Bengel" (S. 98) darstellen. Die kirchengeschichtliche Interpretation
der Apokalypse habe Bengel "zur einlinigen Fassung des Zeitbegriffs und Chronologisierung der
Geschichte verleitet". Dass die Untersuchung von Bauch mit immensem Fleiss gearbeitet ist, muss
anerkannt werden. Aber das zu reichlich und zu rasch assoziierende Verfahren erweckt schwere
methodische Bedenken und lässt vermuten, dass die angesprochenen Probleme nochmals angegangen
werden müssen.

Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Neuendettelsau

Arno Schilson, Geschichte im Horizont der Vorsehung. G. E. Lessings Beitrag zu einer Theologie der
Geschichte. Tüb. Theol. Stud., 3. Mainz, Grünewald, 1974. 352 S. DM 36.-.

Die umfassende Tübinger Dissertation zu einem gleichermassen schwierigen wie aktuellen Thema
besticht zunächst durch ihre einleuchtende Gliederung: Auf die chronologische Entfaltung der Ansätze
(bis etwa 1769) folgt eine subtile Textinterpretation der Werke der Spätzeit, die die vorläufig
herausgearbeiteten Gesichtspunkte des ersten Kapitels aufnimmt und weiterführt. So gelingt es dem
Verfasser, Schritt für Schritt, ohne voreilig zu systematisieren, den "sich allmählich abzeichnenden
Horizont, in den Lessing das Problem der Geschichte hineinstellt" (S. 44), aufzuzeigen. Darauf folgt
im dritten Kapitel "eine kritisch ausgerichtete systematische Zusammenschau dieser Linien", woran
sich eine knappe Reflexion des Ertrages in bezug auf die gegenwärtige Diskussion der
Geschichtsproblematik anschliesst.

Aus der Sichtung der Lessingschen Ansätze lassen sich zusammenschauend drei Problemkreise
abstecken: - 1) Im Verhältnis von Vernunft und Geschichte zeigt sich gegenüber den anfänglichen
rationalen und ungeschichtlichen Gedankengängen zunehmend die Tendenz, Einheit und Verschiedenheit

von Vernunft und Geschichte aufzuzeigen. - 2) Zum Thema "Vorsehung" äussert sich Lessing
in verschiedenster Weise (von der frühen Glückwunschrede bis zur Hamburgischen Dramaturgie),
wobei durchgehend deutlich wird, wie "im hermeneutischen Horizont der Vorsehung" ein sinnvoller
Plan der Geschichte zutage tritt. - 3) Was das Problem "Heil und Geschichte" betrifft, ergibt sich ein

"Ineinander göttlich-ewiger Heilsgeschichte und menschlicher Unheilsgeschichte", "wobei durch den

begrenzten Spielraum der menschlichen Freiheit allerdings der Gesamtsinn der Geschichte niemals
verkehrt werden kann" (S. 83-88).

Diese dreifache Problemstellung bildet die Vorlage für das gewichtige zweite Kapitel mit seinem

entsprechend orientierten Dreischritt für die Spätzeit. Hier erscheinen Vernunft und Geschichte nicht
"als unvereinbar disparate Grössen, sondern beide sind dynamisch zu einer dialektischen Synthese
vermittelt, in der nun die Geschichte einen unverzichtbaren und beachtlichen Platz erhält" (S. 144).
Die "Aporie im Verhältnis von Vernunft und Geschichte wird überwunden" im "Horizont der

Vorsehung", "der sowohl die Zielstrebigkeit und Vernünftigkeit der Geschichte als auch die

Geschichtlichkeit und Vorläufigkeit der Vernunft erklären kann" (S. 145f.).



182 Rezensionen

"Mit der Betrachtung der Geschichte im Horizont der Vorsehung ist zugleich das Zentrum des

Lessingschen Geschichtsdenkens erreicht, auf das die verschiedenen Linien hinführen" (S. 146). In
diesem Zusammenhang stellt Schilson zunächst die "tragende Rolle der Vorsehung mittels des

Erziehungsgedankens" vor, wobei die eschatologische Ausrichtung auffällt, um dann "ähnliche
Aussagen im dramatischen Werk genauer zu betrachten", in dem eine präsentisch verstandene
Theodizee vorherrscht. Dabei ist Lessing gleich weit von einem Theismus orthodoxer Prägung wie von
einem Pantheismus spinozistischer Herkunft entfernt. Es handelt sich vielmehr um einen "Pan-en-
theismus, in dem Immanenz und Transzendenz Gottes dialektisch miteinander vermittelt sind, und
dem Menschen seine Verantwortung für die Welt nicht genommen, sondern überhaupt erst eröffnet
wird" (S. 219).

Damit stellt sich konsequent die "Frage nach dem 'Heil' des Menschen in und durch die
Geschichte" (S. 220). Dieses Heil muss "zuerst in der Zukunft gesucht und gefunden werden"
(S. 224), im qualitativ neuen "dritten Zeitalter", das der Mensch nicht herbeizwingen kann. Nach dem
Ende der bisherigen Gestalt von Geschichte "steht das menschliche Handeln in restlosem Einklang mit
der göttlichen Vorsehung, denn die Offenbarung ist von der Vernunft völlig verstanden und bestimmt
die ganze menschliche Praxis" (S. 240). Freilich steht auch schon die Gegenwart unter dem Zeichen
des eschatologischen Heils (Aufgabe der Humanität als Ergebung in den Willen der Vorsehung). Jedoch
bleibt die Frage nach der Universalität des Heils für alle Menschen. Das Problem der Verknüpfung von
Individual- und Universalgeschichte wird von Lessing mit dem bekannten Hinweis auf die

Seelenwanderungs-Hypothese angegangen. So gelingt ihm im "Horizont der Vorsehung" eine "Schau
der Geschichte als sinnvolles und einheitliches Gefüge" (S. 284).

Einen Höhepunkt in den Ausführungen Schilsons bilden die kritischen Anfragen am Schluss

(S. 287ff.), in denen besonders auf das christologische Defizit in Lessings Werk hingewiesen wird.
Damit aber hängen seine Entscheidungen für Vorsehung und Theismus letztlich "in der Luft" (S. 289);
den negativen Seiten der Wirklichkeit (Sünde, Leid, Tod) wird ihr Ernst genommen; menschliche
Freiheit kommt nicht wirklich zum Zug. Die nachfolgende Geistesgeschichte hat im übrigen gezeigt,
wie leicht entbehrlich die Lessingsche Gottesvorstellung ist.

Das anregende Buch schliesst mit einer Skizze einer "Theologie der Geschichte als Theologie der

Vorsehung" (S. 295-313), in der die Impulse Lessings für die gegenwärtige Diskussion fruchtbar
gemacht werden, in der freilich zugleich seine "Schwächen" - etwa in bezug auf die Christologie -
Berücksichtigung finden.

Wulf Metz, München

Walther Bienert, Der überholte Marx. Seine Religionskritik und Weltanschauung kritisch untersucht.
Stuttgart, Evang. Verlagswerk, 1974. 412 S. DM 27.-.

Bienert geht nicht historisch in dem Sinne vor, dass er Aussagen von Marx zur Religionsfrage
chronologisch ordnet oder ihrer geschichtlichen Entstehung nachfragt. Vielmehr geht es ihm um die

Frage nach der heute noch bestehenden Relevanz der Marxschen Religionskritik. Gewiss kann Bienert
die historischen Daten nicht umgehen, stellt sie auch mit grosser Sachkunde dar, doch schliesst sich an
die Darstellung alsbald der Versuch einer Widerlegung an.

Die von Bienert gewählte Methode der Apologetik ist idealistisch in dem Sinne, dass die Aussagen
von Marx über den gesellschaftlich bedingten Charakter von Religion zwar teilweise wahr seien, doch
den Kern der Sache, die essentia, nicht treffen. Es gebe also zwei Ebenen, auf denen das

Religionsproblem zu diskutieren sei, die Ebene der geschichtlichen Konkretion, auf welcher Bienert
Marx weitgehend recht geben muss, und die Ebene der idealen Wahrheit, an die Marx nicht im
entferntesten heranreicht. Nun beging der "kluge KopF' Marx die grosse Dummheit, sich im Grunde
nur auf sein zeitgenössisches Christentum mit seinen Verkürzungen und negativen Seiten zu
konzentrieren, das Positive wegzulassen und einen Popanz aufzubauen, zu dessen Widerlegung es

keiner allzu grossen Intelligenz bedurfte.



Rezensionen 183

Dieses apologetische Schema beherrscht durchgehend die Darstellung, auch dann, wenn über die
zeitgeschichtliche Situation hinaus gefragt wird, ob denn die von Marx verwendeten Interpretamente
hinreichen, um die gesamte Religions- und Kirchengeschichte zu erklären. Wollte das Marx eigentlich?
Oder dienten seine Theorien nicht im Grunde eher der Erhellung der eigenen Situation? Man verkennt
den Charakter des Marxschen Denkens und verfehlt die Funktion des "historischen Materialismus",
wenn man daraus eine idealistisch-generalisierende Konzeption macht. Gewiss ist der Marxismus selbst
oft genug diesem Missverständnis zum Opfer gefallen. Es ist jedoch fraglich, ob man so die eigentliche
Intention von Marx trifft. Er ist in erster Linie geschichtlicher Denker und sieht Theorie und Praxis,
Vergangenheit und Gegenwart in einer engen Relation; darum wird man dieser Denkart auch nur
gerecht, wenn man ihre Geschichtlichkeit ernst nimmt.

Sicher hat Bienert recht, wenn er vor der Marxschen Aufhebung der Religion als einer Art
Menschenvergötterung warnt. Schliesslich steht ja als antichristliche Symbolfigur Prometheus da, der
den Göttern trotzt und sein Dasein "sich selbst verdanken" will. Aber wird in diesem löblichen
Bemühen, die Wahrheit zu treffen, nicht wieder das eigentliche Anliegen bei Marx übersehen: der
emanzipatorische Impuls, der dieses Denken mit dem der Aufklärung verbindet, und das man nicht
gleich mit dem Verdikt der "Menschenbildvergötterung" (S. 79) belegen sollte?

Ein Rezensent muss sich naturgemäss die Frage stellen: Mit welcher Einstellung zum Gegenstand
will der Autor seinen Leser entlassen? Was für eine Art von Verhalten will der Autor evozieren?
Bienert empfiehlt am Schluss seines Buches dem Leser, die Marxsche Weltanschauung trotz einiger
Teilwahrheiten als wissenschaftlich unhaltbar und als einen aus dem Geistesgut der ersten Hälfte des

19. Jahrhunderts zusammengetragenen Aberglauben hinter sich zu lassen (S. 304). Ich zweifle
allerdings, ob es dem Autor gelungen ist, die "wissenschaftliche Unhaltbarkeit" der Marxschen
Religionskritik wirklich darzulegen. Dazu genügt es nicht, neben den von Marx genannten negativen
Daten der Kirchengeschichte eine Reihe positiver aufzuzählen und so den Eindruck zu erwecken, es sei

doch wohl alles nicht gar so schlimm gewesen, etwa bezüglich der Sklaverei usw. Und verweist einen
die Vokabel "Aberglaube" nicht eigentlich auf den Standpunkt des beatus possidens, des selbstgerechten

Besserwissers? Wenn der Verfasser die tröstende Wirkung christlicher Seelsorge damit
verteidigt, dass es eben noch viele nicht behobene Not gibt und der Glaube Kraft zum Tragen gibt, so
hätte man gerade an dieser Stelle die Aufnahme von Motiven einer "Theologie der Hoffnung"
erwartet, die es eben nicht bei der Tröstung belässt, sondern auf eine reale Veränderung unter dem
Gesichtspunkt der Auferstehung Jesu hinarbeitet. Hier wäre dann nicht nur auf eine Distanzierung zur
Marxschen Position hingearbeitet, sondern es wäre eine dialogische Offenheit erreicht worden, das

Eintreten in einen Lernprozess, dessen Initiative geschichtlich eben vom Marxismus ausging und der im
Raum des Christentums die katalytische Funktion eines Bussrufs haben dürfte. Gerade diese Wirkung
scheint von dem Buch abgeblockt zu werden, und das ist schade.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Armin Boyens, Kirchenkampf und Ökumene 1939-1945. Darstellung und Dokumentation unter
besonderer Berücksichtigung der Quellen des Ökumenischen Rates der Kirchen. München, Kaiser,
1973. 463 S. DM 43.-.

In der Fortsetzung seines 1969/70 erschienenen Buches über "Kirchenkampf und Ökumene
1933-1939" stösst der Verfasser in die von der Quellenlage her schwieriger zu bewältigenden
Kriegsjahre vor, welche die Ausweitung des deutschen zum europäischen Kirchenkampf herbeiführten.
Dies bedeutete für den sich noch in einem embryonalen Stadium befindenden Ökumenischen Rat der
Kirchen eine Vervielfachung der Aufgaben trotz weiterhin geringen finanziellen Mitteln. Erschwerend
wirkte ausserdem, dass Deutschland dem ORK nicht angehörte und geregelte Beziehungen zu der
Bekennenden Kirche nicht möglich waren. Trotz aller Schwierigkeiten versuchte die Genfer Zentrale
unter Visser't Hooft überall für eine wahrhaftige Verkündigung des Evangeliums einzutreten, Kontakte
zu möglichst allen Kirchen aufrechtzuerhalten und so bereits während des Krieges zu einem künftigen
gerechten Frieden und einer tragfähigen Nachkriegsordnung beizutragen. Störversuche des deutschen



184 Rezensionen

Kirchlichen Aussenamtes mit den Hauptakteuren Bischof Theodor Heckel und Eugen Gerstenmaier,
die auf eine Umfunktionierung des ORK im Sinne einer Ausrichtung auf die "tatsächlichen kirchlichen
Kräftverhältnisse in Europa" abzielten, wurden mit Geschick und Ausdauer aufgefangen. Unbeirrt
leitete der ORK vom Boden der neutralen Schweiz aus, aber keineswegs in neutraler Gesinnung - die

ja angesichts der nationalsozialistischen Ideologie und der Haltung der massgeblichen kirchlichen
Stellen in Deutschland gar nicht möglich war - Massnahmen zum Schutze der Kriegsgefangenen und
Flüchtlinge ein. Als die ersten glaubwürdigen Berichte über die Durchführung der "Endlösung" in
Genf eintrafen, versuchte besonders Visser't Hooft unverzüglich die Gewissen der lethargischen
alliierten Regierungen wachzurütteln und den Kirchen in diesen und in den besetzten Ländern in
ihrem Kampf gegen den Antisemitismus den Rücken zu stärken. Visser't Hooft war es auch, der

frühzeitig für den Zusammenschluss aller Widerstandsbewegungen in Europa warb. Folgerichtig vertrat
er gegenüber der englischen Regierung die Anliegen der deutschen Opposition, was ihm den Vorwurf
politischer Naivität oder gar Verdächtigungen eintrug. Aber diese Schritte zur Friedensvermittlung
passten dem Kabinett Churchill-Eden nicht ins Konzept und wurden deshalb in England
totgeschwiegen.

Die vielfältigen Aktivitäten des ORK gelangen nicht nur auf Grund von dessen eigenen Akten,
sondern auch von Material aus über einem Dutzend anderer Archive zur Darstellung. Überdies sind in
reichem Masse gedruckte Quellen und einschlägige Literatur mit verarbeitet. Bedauerlich, aber

angesichts von Bischof Heckeis Rolle nicht überraschend ist, dass dem Verfasser dessen Korrespondenz
nicht zugänglich war. Sie war aus dem Archiv des Evangelischen Hilfswerks für Internierte und

Kriegsgefangene in München als "persönlicher Nachlass" entfernt und einem Sohn des Bischofs

übergeben worden, bevor Boyens die Akten dieser Stelle einsehen konnte. Ungeachtet solcher
Erschwernisse hat der Verfasser eine in bezug auf Qualität und Aufbau gleichwertige Erweiterung
seines ersten Bandes geschaffen und in jeder Hinsicht anerkennenswerte Arbeit geleistet.

Erland Herkenrath, Zürich

Wilhelm Dan tine, Der heilige und der unheilige Geist. Über die Erneuerung der Urteilsfähigkeit.
Stuttgart, Radius-Verl., 1973. 253 S. DM 34.-.

Der Heilige Geist manifestiert sich als Kraft des Evangeliums in der menschlichen Existenz. Das
Buch vertritt die These, dass der Verlust der pneumatischen Effizienz die Folge einer in der
Christenheit früh ansetzenden Fehleinschätzung des Heiügen Geistes ist, die dessen lebendige Kraft
blockiert. Es denkt darüber nach, wie dem Geist neu Raum geschaffen werden kann. Aus seiner
inhaltreichen Problematik kann hier nur der Hauptgedanke angedeutet und erwägt werden.

Nach der Bibel sei der Heilige Geist "der unermüdliche Protestler, Reformer oder gar Revolutionär
gegen alle Geruhsamkeit im Leben der Einzelnen, der Völker und der Gesellschaft" (S. 42). Unter dem
Einfluss der griechischen Philosophie würde er in der kirchlichen Tradition als geschichtslose Entität
aufgefasst und dadurch entkräftet. Seine Neubelebung in der kirchlichen Existenz komme seiner

Vergeschichtlichung im Sinne der biblischen Pneumatologie gleich. Die Geschichtlichkeit des Heiligen
Geistes trage in sich die Dimension der Zukunft. Sie bedeute ein geschichtüches Engagement in der

Befreiungsmacht der Liebe, die mit dem Glauben und der Hoffnung des Evangeliums zusammenhänge.
Das Ziel dieses Engagement sei durch die menschheitlich-kosmische Idee vom Herrschaftssystem des

Friedens und der Gerechtigkeit ausgedrückt.
Diese Problematik mit ihren zahlreichen Aspekten wird vom Verfasser mit Fachkenntnis erörtert,

wenn auch ohne den in theologischen Büchern üblichen Apparat. Seine Auffassungen und Lösungen
sind anregend und rufen nach einem Gespräch. Vorerst wäre darüber zu diskutieren, wie es mit der
Macht der Liebe in den gesellschaftlichen Beziehungen und Kämpfen aussieht. Reinhold Niebuhr hatte
in seiner Kritik des Social Gospel gezeigt, dass Gerechtigkeit und Frieden in der Welt durch keine
Macht der Liebe, sondern nur durch den Kampf der massiven gesellschaftlichen Kräfte entschieden
werden können. Die Liebe kann nur als Prinzip der Kritik, nicht aber als Kraft der Veränderung, der
gesellschaftlichen Beziehungen verwendet werden. Das geschichtliche Engagement der Christen muss



Rezensionen 185

damit realistisch rechnen. Man kann auch fragen, ob die Geschichtlichkeit der menschlichen Existenz
dermassen sichergestellt ist, wie es dem Verfasser erscheint (S. 87f.). Ist es nicht umgekehrt so, dass

der Mensch im technischen Zeitalter immer mehr keine wirkliche Geschichtlichkeit eignet und
benötigt, da er ohne jedwede geistliche Tradition auskommt? Überhaupt scheint es, dass viel massivere

Hindernisse als nur falsche theologische und philosophische Auffassungen im Wege des Heiligen Geistes

heutzutage stehen.

Prinzipielle Bedeutung für die Frage der Vergeschichtlichung des Heiligen Geistes hat die

Auffassung der Geschichte bzw. der Zeit. Der Verfasser begreift die Geschichte als Bewegung stets sich

verändernder Geschehnisse im Zeitstrom, der ihm zufolge aus der Vergangenheit durch die Gegenwart
in die Zukunft rinnt. Die Vergeschichtlichung des Geistes im Sinne dieser gewöhnlichen Auffassung
der Zeit spiegelt sich in der folgenden These des Buches ab: "Die Dimension des Zukünftigen als Ziel
von Bewegung ist dem Geist eigentümlich" (S. 107). Das verdient kritische Aufmerksamkeit. Durch
das Neue Testament ist man berechtigt, an den Verfasser die Frage zu richten, ob der Heilige Geist
nicht umgekehrt die Gegenwart des Zukünftigen in der Geschichte (aparchë und arrabön) vorstellt. Im
positiven Falle würde es bedeuten, dass das Zukünftige nicht nur eine Dimension, sondern das Wesen

des Geistes wäre. Überhaupt scheint es, dass der Zeitstrom aus der Zukunft durch die Gegenwart in die

Vergangenheit hin läuft, nicht umgekehrt.
Zdenêk Trtik, Prag

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 27, 2 (1975): D. Jenkins, J. Barreiro, A. Widmer, B. Carr, G.

Wingren, E. Rogers, Art. über "Human Rights" (97-133). Freiburger Zeitschrift für Philosophie und
Theologie 22, 1-2 (1975): A. Haas, Die Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von
Magdeburg (1-34); G. Kretschmar, Die Ordination im frühen Christentum (35-69); F. Ulrich, Cur
non video praesentem? Zur Implikation der "griechischen" und "lateinischen" Denkform bei Anselm
und Scotus Erigena (70-170); J. Brechtken, Das unum argumentum des Anselm von Canterbury
(171-203); D. Papandreou, Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist und die Treue zum
Ursprung nach der Lehre der griechischen Kirchenväter (234-53); P. H^jen, Die theologische
Forschung in Dänemark (254-83). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 131, 6-7 (1975): J.

Flury, Streit um Gott, I—II (82-85; 98-103); A. Mettler, Zur Auslegung der radikalen Worte Jesu im
besonderen Hinblick auf Calvin (85-88). 8: U. Ott, Selbstverwirklichung und Glaube (114-18).
Reformatio 24, 3 (1975): H. Saner, Das Problem des Schwangerschaftsabbruchs, I (134-45); K.
Bäumlin, M. Löhrer, W. Reust, Art. über "Konfessionalismus" (145-71). 4: Saner, II (203-11); J.

Moltmann, Christen unter dem Kreuz (212-27); M. Barth, Sakral und Profan (228-42). Revue de

théologie et de philosophie 1975, 1 (1975): C.-A. Keller, La théologie et la recherche spirituelle de

l'homme moderne (1 — 11); J.-C. Piguet, Lettre à C.-A. Keller (12-16); C.-A. Keller, Réponse (17-21);
J. C. Piguet, Un discours sur Dieu est-ü possible aujourd'hui? (22-35).

Deutschland. Deutsches Pfarrerblatt 75, 6 (1975): K. Herbert, Untragbare Beunruhigung der
Gemeinden (180-84). 7: H. Pfeifer, Das unbequeme Erbe. Zum 30. Todestag Bonhoeffers (225-28).
9: E. Griese, Charismatischer Gottesdienst (294-300). Evangelische Kommentare 8, 3 (1975): L.


	Rezensionen

