Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 31 (1975)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Siegfried Schwertner, Internationales Abkiirzungsverzeichnis fiir Theologie und Grenzgebiete. Zeit-
schriften, Serien, Lexika, Quellenwerke mit bibliographischen Angaben. Berlin, de Gruyter, 1974,
XIX + 348 S. DM B8.—.

In den letzten Jahrzehnten ist die Anwendung von Buchstabenabkiirzungen fiir Periodica und
andere Publikationen ad absurdum getrieben worden. Viele jiingere und iltere Forscher glauben, durch
reichliche Verwendung von Abkiirzungen die Darstellung wissenschaftlicher und die Fussnoten
raumsparender gestalten zu konnen. Niemand kann aber die unzdhligen Abkiirzungen im Kopf
behalten. Wie illusorisch die Raumeinsparung als Argument fiir die Abkiirzungen ist, kann am Beispiel
der Theologischen Zeitschrift beleuchtet werden, wo Silbenabkiirzungen die Regel sind. Denn durch
Gebrauch von Buchstabenabkiirzungen anstelle von Silbenabkiirzungen hitten wir etwa im Jahrgang
30 (1974) hochstens 14 Zeilen gewonnen, dafiir viel mehr an Verstindlichkeit verloren. Indem nur
Silben als Abkiirzungen dienen, konnen auch Leser ausserhalb des jeweils vertrauten Fachbereichs
ohne nennbare Schwierigkeit und besondere Hilfsmittel die Literaturhinweise entziffern.

So wie sich die Gepflogenheiten leider entwickelt haben, muss der von S. Schwertner mit grosster
Priizision hergestellte, gigantische Wegweiser im Dickicht der Abkiirzungen dankbar begriisst werden,
Hoffentlich wird er den Abusus nicht weiter fordern — dem Leser wird er aber das Dechiffrieren
mancher Titel erleichtern.

Bo Reicke, Basel

Robert Martin-Achard, Essai biblique sur les fétes d’Israél. Genéve, Labor et Fides, 1974. 166 S.
Fr. 26 .40.

In diesem Buch stellt Robert Martin-Achard die den Jahresablauf gliedernden israelitisch-jiidischen
Feste vor. Die Friihjahrsfeste behandelt das erste Kapitel (S.27-72): das aus der nomadischen
Friithzeit Israels stammende Passa-Fest und das sich direkt anschliessende, die Sesshaftigkeit bereits
voraussetzende Mazzot-Fest (S.29-51) sowie das Wochenfest, das die Darbringung der ersten
Feldfriichte feiert (S. 52-72). Die Herbstfeste sind im zweiten Kapitel zusammengestellt (S. 73—-119):
das nach dem alttestamentlichen Festkalender am Jahresende stehende Laubhiittenfest anlisslich der
Ernte (S.75-92), das Neujahrsfest (S.93-104) und der grosse Verséhnungstag (S. 105-119). Das
dritte Kapitel berichtet iiber die jlingeren Feste (S.121-151): den zum Gedenken an den Fall
Jerusalems entstandenen, spiter aber allgemeiner gefassten Trauertag des 9. Ab (S. 123-132), das an
die Tempelweihe unter Judas Makkabdus erinnernde Lichterfest (S. 133—-141) und die in Mesopo-
tamien oder Persien entstandene Purim-Feier mit ihrer Beziehung zur Lsther-Rolle (S. 142—-151).
Einfiihrende Bemerkungen zum alttestamentlichen Kalender gehen dem Hauptteil voraus (S. 11-26).
Mit ihrer Hilfe kann der Leser die angegebenen Festdaten in den Jahresablauf einordnen, wobei die
Tabellen zu den hebridischen Monatsnamen (S. 16) und den Festnamen (S. 25) gute Dienste leisten.
Ferner bringt die Einleitung in Ubersetzung die fir den Festkalender grundlegenden Texte Ex.
23,14-19; 34,18-26; Deut. 16,1—-17; Lev. 23,1—-44 (S.17-21). Die Studie will einen breiten
Leserkreis mit dem liturgischen Jahresrhythmus des alten Israel bekannt machen und liefert dazu
solide Informationen iiber Ursprung und Tradition der Feste auch uber den alttestamentlichen
Rahmen hinaus (Etymologie; Apokryphen, Pseudepigraphen, Qumran-Texte, Josephus, rabbinische
Literatur) sowic tiber dic wissenschaftliche Diskussion. Den Schwerpunkt bilden Bemerkungen zu den
verschiedenen Traditionen, die in den Festen anklingen. Sie beschliessen jeweils die Ausfiihrungen zu
einem bestimmten Fest und mochten zusammen mit einer entsprechenden Textauswahl zur gezielten
Lektiire meist alttestamentlicher Perikopen anregen. Auch das summarische Stellenverzeichnis
(S. 157-159) soll diesem Zweck dienen. Dartiber hinaus leiten die allgemeine Bibliographie (S. 161f1.)
und die jeweils zu Beginn eines Abschnittes aufgefiihrte Spezialliteratur zu einem bestimmten Fest zur
weiteren Beschiftigung mit dem israelitischen Festkalender an.

Helga Weippert, Tuibingen



174 Rezensionen

Gillis Gerleman, Esther. = Bibl. Komm. A.T., 21, 1-2. Neukirchen-Vluyn, Verl. des Erzichungsvereins,
1970-73.152 S.

Gerleman legt mit diesem Kommentar ein dusserst verdienstvolles Werk im Rahmen der seit mehr
als zwei Jahrzehnten bestens bekannten Reihe vor. Dabei sind seine Ausfithrungen in mehr als einer
Hinsicht charakteristisch und bedeutungsvoll fiir die Arbeit der an dieser Reihe beteiligten Exegeten.

Zuallererst fillt die intensive Aufarbeitung der bisherigen Literatur ins Auge, die aber doch stets als
Ziel eine Verarbeitung im Sinne einer Gesamtschau und -interpretation vor sich sieht. In der diesem
Kommentarwerk eigenen Art werden bei der Einzelexegese die methodischen Schritte (Text, Kritik,
Form, (Ort), Wort) deutlich gegeneinander abgegrenzt und folgerichtig voneinander abgeleitet. Aber
auch in den einleitenden Paragraphen ist diese Zielrichtung stets zu verspliren. Dies ist umso
bedeutsamer als in den vergangenen Jahren ausgerechnet das von der Reformation an den Rand des
Offenbarungszeugnisses gedringte Buch Esther zwei weitere Kommentierungen im Raume der
protestantischen Bibelexegese erfahren hat (H. Ringgren 1958 und H. Bardtke 1963).

Das zweite Charakteristikum ist, dass es trotzdem Gerleman gelingt, ganz neue Seiten den Aussagen
abzugewinnen. Er fragt nicht nur nach dem “Christuszeugnis” des Buches (Auseinandersetzung mit
den Thesen W. Vischers besonders S. 41ff.), auch nicht nur nach den ausserbiblischen Parallelen und
Traditionen (so die Mehrzahl der Ausleger vor Gerleman); er versucht vielmehr, die inneralttesta-
mentlichen Hintergriinde aufzuschliisseln, um aus ihnen die Intention des Buches zu erkldren. Das
Resultat ist, dass mit den (literarkritisch als Einheit zu behandelnden) Berichten ein in der persischen
Zeit konzipiertes Gegenstiick zu den Exodus-Erzihlungen geschaffen werden sollte, das dem Judentum
in der Diaspora das Heimischwerden erleichtern sollte. Im Stile einer rein profanen Darstellung sollte
das “Purim anstelle des alten Passah als zentrale kultische Feier der persischen Diaspora treten”
(S. 27). Zur Unterstiitzung dieser These wird auch auf die Bedeutung des Wortes “Purim” = Los, das
man austeilt, hingewiesen (S. 23ff)).

Als drittes Charakteristikum kann noch die Heranziehung der nachkanonischen Beschiftigung mit
diesem Thema erwihnt werden, auf die im § 2 “Szenische Paraphrasierungen des Estherstoffes”
eingegangen wird. Wenn die im Kommentar erwihnte Wiener Dissertation von Hans Mayr, Die
Estherdramen, ihre dramaturgische Entwicklung und ihre Biithnengeschichte von der Renaissance bis
zur Gegenwart (1955), dhnlich intensiv die einleitungswissenschaftlichen Forschungen beriicksichtigt
hitte wie dies umgekehrt fiir Gerlemans Behandlung der theaterwissenschaftlichen Literatur gilt, hitte
eine vorbildliche Zusammenarbeit zustande kommen konnen.

Der Grundthese kann nicht widersprochen werden. Nur an FEinzelpunkten wire eine weitere
Uberlegung am Platze. So muss darauf hingewiesen werden, dass das Buch selbst jedenfalls Purim als
Loswerfen versteht und damit die volksetymologische Erklirung als begriindet ansicht. Ferner scheint
mir die Parallelisierung mit der Art der Geschichtsschreibung der Chronik (S. 36) weitere Diskussionen
herauszufordern, besonders hinsichtlich der Arbeiten von G. v. Rad, Das Geschichtsbild des
chronistischen Werkes (1930), Th. Willi, Die Chronik als Auslegung (1972) und P. Welten, Geschichte
und Geschichtsdarstellung in den Chronikbiichern (1973). Ahnliches gilt fiir den Hinweis auf die
Geschichte von der Thronnachfolge Davids (S.43), wo die grundlegende Arbeit von L. Rost zu
behandeln wire. Aufs Ganze geschen wird jedoch mit diesem Werk ein gewichtiger Beitrag zur
Diskussion um die Aussagen des Buches Esther geleistet, fiir den man dankbar sein kann. Man kann
nur hoffen, dass auch anderen und (sit venia verbo) wichtigeren Biichern des alttestamentlichen
Kanons dhnlich intensive Beschiftigung zuteil werden moge, wie dem Biichlein Esther! .

Georg Sauer, Wien

' Im Druck wurde ecine Auslassung festgestellt: auf S. 122 sollte am Rand neben 6,14 die

Bezeichnung “Wort” zu stehen kommen.



Rezensionen 175

Walther Zimmerli, Studien zur alttestamentlichen Theologie und Prophetie. Gesammelte Aufsitze, 2. =
Theol. Biicherei, 51. Miinchen, Kaiser, 1974. 336 S. DM 29.—.

Auch im zweiten Aufsatzband von Walther Zimmerli, der durch seinen Ezechiel-Kommentar als
hervorragender Kenner gerade dieses Prophetenbuchs ausgewiesen ist, nehmen die Beitrige zum
Ezechiel-Buch einen breiten und prominenten Raum ein, Dieses Thema eroffnen “Die Botschaft des
Propheten Ezechiel” (S. 104—-134) und die Erstveréffentlichung ‘“Das verhiillte Gesichtdes Propheten
Ezechiel” (S. 135—147). Die folgenden Studien ‘“Ezechieltempel und Salomostadt™ (S. 148 —-164) und
“Planungen fiir den Wiederaufbau nach der Katastrophe von 587”7 (S.165-191) zeigen, dass
Geschichte und Archiologie ebenso zum Handwerkszeug des Alttestamentlers gehoren wie die
literarische Arbeit am Text, Die Aufsitze “Der Wahrheitserweis Jahwes nach der Botschaft der beiden
Exilspropheten” (S. 192-212) und “Zur Vorgeschichte von Jes. 53 (S. 213-221) schlagen Briicken
zwischen Ezechiel und seinen (Vorgingern und) Nachfolgern. Allgemeinere und speziellere Arbeiten
zum Alten Testament und seiner ‘“Nachgeschichte” in Qumran (“hesed im Schrifftum von Qumran”,
S. 272-283) und im Islam (‘“‘Der Prophet im Alten Testament und im Islam”, S. 284 —-310) umrahmen
nicht nur die Aufsitze zum Ezechiel-Buch, sondern sind durch die durchgiingige Frage nach dem
rechten Verstandnis der Gottesaussage des Alten Testaments (S. 7) mit diesen verklammert. Dies gilt
ebenso fiir die lbergeordneten Themen ‘‘Alttestamentliche Traditionsgeschichte und Theologie”
(S.9-26) und “Erwigungen zur Gestalt einer alttestamentlichen Theologie” (S.27-54)!, die
pointiert auf den sich selbst in Freiheit und Treue offenbarenden Gott (mit besonderer Betonung von
Ex. 3,14) deuten, wie fiir die spezielleren Arbeiten ““‘Die Bedeutung der grossen Schriftprophetie fiir
das alttestamentliche Reden von Gott” (S.55-72), “Verkiindigung und Sprache der Botschaft
Jesajas’ (S. 73—87) und “Jesaja und Hiskia” (S. 88 -103). Mit Problemen der exilisch-nachexilischen
Gemeinde beschiftigen sich “Das ‘Gnadenjahr des Herrn’” (S.222-234) und “Erstgeborene und
Leviten” (S. 235-246). Im losen Anschluss folgen Erwigungen iiber ‘‘Das Bilderverbot in der
Geschichte des alten Israel” (S. 247—-260), und unter dem Thema ““Zwillingspsalmen” (S. 261-271)
zu den Psalmen 111/112 und 105/106. Die fiir einen weiteren Horerkreis konzipierte Gottinger
Rektoratsrede “Was ist der Mensch? > (S. 311-324) zeigt abschliessend noch einmal, wie sehr fiir
W. Zimmerli das Verhiltnis zwischen dem sich offenbarenden Gott und dem darauf antwortenden
Menschen im Zentrum der theologischen Arbeit steht.

Da die meisten der hier in handlicher und ansprechender Form zusammengestellten Aufsitze bisher
nur in verstreuten Publikationen zuginglich waren und iiberdies durch ein Stellenregister weiter
erschlossen werden, ist fiir den Sammelband derselbe Erfolg zu erwarten, der schon fiir den friiheren?
nach einigen Jahren eine 2. Auflage erforderlich machte.

Manfred Weippert, Tiibingen

Siehe jetzt W. Zimmerli, Grundriss der alttestamentlichen Theologie, = Theol. Wissenschaft, 3

(1972). '

2 Ders., Gottes Offenbarung. Gesammelte Aufsitze zum Alten Testament, = Theol. Biicherei, 19
(*1963;21969).

Eduard Schweizer, Das Evangelium nach Matthdus tibersetzt und erkldrt. = Das Neue Testament
Deutsch, 2. Gottingen, Vandenhoeck, 1973. 370 S. DM 25.—.

Als im ersten Jahrzehnt unseres Jahrhunderts unter der Leitung von Johannes Weiss ‘‘Die Schriften
des Neuen Testaments neu iibersetzt und fiir die Gegenwart erkldrt” zum erstenmal erschienen sind,
stand das Werk ganz im Zeichen der damals stark umkidmpften Einordnung des Urchristentums in die
Religionsgeschichte der Antike. Die neue Ubersetzung und Erklirung wollte ‘“den Versuch”
unternehmen, “dem gebildeten und iiber die Probleme unsrer Religion nachdenkenden Leser ein
lebendiges geschichtliches Verstindnis der idltesten Urkunden des Christentums [zu] erschliessen”
(Vorwort zur 1. Aufl)). Zugleich sollte die Auslegung “den kulturseligen Gegenwartsmenschen™,
“dessen Herz nach Gemeinschaft mit dem lebendigen Gott verlangt”, “den schmalen Weg zu diesem



176 Rezensionen

Ziel” weisen (J. Weiss in der Auslegung der Bergpredigt, Bd. 1°, S. 261). — Der geistige Zusammen-
bruch nach dem ersten Weltkrieg zwangen dann zu einem Umdenken und einer Neuorientierung des
Unternehmens. Zwar wurde die urspriingliche Zielsetzung beibehalten, aber die Neubesinnung auf das
reformatorische Erbe erneuerte die Auslegung: mit deutlicher Anspielung auf das September-
Testament Luthers erhielt die Neubearbeitung den Titel: “Das Neue Testament Deutsch”. Die Aus-
legung der beiden ersten Evangelien aus der Feder von Julius Schniewind hatte mit einer an der ge-
schichtlichen Betrachtungsweise geschulten neuartigen Anwendung des Prinzips “‘scriptura scripturae
interpres” eine Erklirung geschaffen, deren Methode und Gedankenreichtum auch heute nicht
iiberholt ist und beispielhaft bleibt.

Die intensive Forschungsarbeit der letzten Jahrzehnte erforderte aber nun eine Neubearbeitung der
Evangelienauslegung. Ohne die Vorziige der Methode Schniewinds aufzugeben, steht Schweizers
Auslegung im Zeichen der Traditions- und Redaktionsgeschichte: sie soll die kritischen Forschungs-
methoden — vor allem die Formgeschichte — zusammenfassen und nicht nur ein historisches
Verstandnis der Evangelien, sondern auch eine theologische Auswertung derselben ermdglichen,

Fiir die Beniitzer der Neubearbeitung des ersten Evangeliums setzt Schweizer seine Auslegung des
Markus-Evangeliums voraus. Er beruft sich wiederholt auf diese und behilt in den ‘“schon im
Markuskommentar besprochenen Abschnitten ... die Aufteilung in Einleitung, Einzelauslegung und
Schlussbemerkung™ bei. Diese gut iiberschaubare Methode wird auch in den iibrigen Abschnitten
angewendet. Zuerst wird die Frage nach den etwaigen Quellen (Q, Sonder- bzw. Gemeindetradition),
die Art ihrer Ubernahme, bzw. ihrer Uberarbeitung gestellt, dann die in der Redaktionsarbeit des
Evangelisten sichtbar werdende eigene Stellungnahme dargelegt, wozu noch die kurz umrissenen
Zusammenhinge mit den urchristlichen Schriften, oft auch Ausblicke iiber das Neue Testament hinaus
in das nachapostolische, bzw. frithkatholische Schrifttum kommen. Durch reiche Heranziehung nicht
nur der alttestamentlichen Schriften, sondern auch der Apokryphen und Pseudoapokryphen, sowie der
rabbinischen Uberlieferung bekommt die Gedankenwelt des Fvangelisten eine farbvolle und
reichgegliederte Beleuchtung. Dass dabei jetzt auch die Schriften von Qumran einen bedeutsamen
Beitrag leisten, soll besonders hervorgehoben werden. Dazu kommt, dass bei jedem Abschnitt die
wissenschaftliche Diskussion — freilich ohne die Namen der Forscher — weitgehend berficksichtigt
wird. Der Leser, bzw. Beniitzer dieses Kommentars erhilt einen breitgespannten Einblick in die
Problematik der Evangelienforschung., Dass dabei viele Unsicherheiten zutage treten, soll nicht
verschwiegen werden: “wahrscheinlich”, “vermutlich™, “‘vielleicht” usw. gehoren zum Wortschatz der
Auslegung. Der Beniitzer wird dadurch zum eigenen Urteil aufgefordert.

Eine Folge der gegenwirtigen Problemlage und dieser Methode ist, dass die Gestalt Jesu weitgehend
verunsichert ist: nicht selten kommt die Form: “Jesus? ” in Klammern vor. Aber wer Jesus war, was
der Sinn seiner Verkiindigung des Reiches Gottes, der Botschaft von Gott dem ‘‘Vater” war, sodann
warum er verhaftet und von Pilatus “der sehr suspekte und zweideutig bleibende Angeklagte” (S. 130)
Jesus verurteilt und am Kreuz hingerichtet wurde, all dies sind Fragen, die nicht nur von historischem
Interesse sind, denn die Gemeinde erwartet auf sie Antworten,

Man wird dem Verfasser weitgehend zustimmen, wenn er zusammenfassend feststellt, dass
Matthius Jesus ‘‘als Christus und Gottessohn” und zwar als ‘“Messias des Wortes und der Tat” darstellt.
Auch fiir die Lokalisierung der Entstehung des Evangeliums in der syrischen Kirche zu einer Zeit, als
dort noch die Auseinandersetzung mit dem nach dem jlidischen Krieg sich neu konsolidierenden
Judentum aktuell war, spricht vieles. Fiir die Beantwortung der in dieser Lokalisierung enthaltenen
Probleme zieht Schweizer auch das neugefundene ‘‘Thomasevangelium” und die Didache heran. Man
kann wohl vermuten, dass sich im Evangelium auch das Leben und die Einrichtungen der Heimatkirche
des Evangelisten abzeichnen. Aber die Folgerungen, dass z.B. in der hinter dem Evangelium stehenden
Gemeinde “weder die Ordnung der Altesten, noch die der Bischofe und Diakonen” bekannt war und
somit im Evangelium “nirgends ein Amt” sichtbar wird (S. 116), scheint zu weit zu gehen, Es sind dort
wohl nicht nur ‘“Sonderiiberlieferungen” und “Quellenschriften” des Evangelisten, sondern auch
moglicherweise andere apostolische Schriften, auch etwa Anordnungen von ‘““Aposteln” — wie etwa
des Petrus, der “Jesu neue Auslegung des Gesetzes tradiert und fiir das Leben der Gemeinde
praktikabel gemacht hat” (8. 242) — bekannt gewesen, die dann fiir die Gemeinde wie das Evangelium
selbst normativ geworden sind.



Rezensionen 177

Wie das Evangelium fiir die Gemeinde immer eine aktuelle Botschaft war, so erfordert es in der
heutigen Gemeinde eine Aktualisierung. Auch Schweizer aktualisiert nicht nur in den “Schlussbe-
merkungen”, sondern besonders in Exkursen. Unter ihnen kommt den Ausfithrungen zur Bergpredigt
die grosste Bedeutung zu. Man wird Schweizer durchaus zustimmen, wenn er die verschiedenen in der
Kirchengeschichte aufgekommenen ‘“Ldsungen” zum Verstindnis und zur Verwirklichung der
Forderungen der Bergpredigt mit dem Hinweis auf ihre Mingel ablehnt. Allerdings ist der Gemeinde
wenig geholfen, wenn in der Bergpredigt “‘ein ganzer Chor verschiedener Stimmen” (S. 126)
nachgewiesen wird. Klar ist jedoch, dass die Bergpredigt keine ‘‘Patentlosungen > fiir die menschlichen
und sozialen Probleme der in den Fesseln unseres technischen Zeitalters lebenden Christenheit bieten
kann. Aber nicht vergessen werden darf, dass wenn Jesus zwar einzelne Hérer angesprochen hat, so
waren auch diese durch die gegebenen sozialen Verflechtungen und durch religiose Bindungen gepragte
Menschen., Dies sollte man auch fiir das Verstindnis des Evangeliums und besonders fir die
Aktualisierung der Bergpredigt nicht vergessen. Denn die Liebe zu Gott wird bei Jesus in der Liebe
zum Nichsten konkret. Schweizer meint: “Das zentrale Anliegen ist ... der Ruf zum Glauben, der
sich in der konkreten Gestaltung des Lebens erweist”, und “Es geht darum, dass er (sc. der Mensch)
frei wird fiir Gott und damit zugleich fiir den Menschen, der ihn n6tig hat” (S. 134f.). Auch diese
Formulierungen weisen auf die gesellschaftlichen Verpflichtungen, aber sie sind fiir die Lage des
gegenwartigen Christentums und der Kirche zu blass und bleiben in der Sphire des einzelnen Christen
stecken. Gewiss: ‘“‘aus dem Glauben lebende Liebe (kann) nie zum Programm werden’’. Aber “sie muss
in den politischen und sozialen Bewegungen das Salz und Licht bleiben’ (S. 135) und — setzen wir
hinzu: — sie darf auch am Mitwirken an der Verdnderung sozialer Strukturen nicht zuriickschrecken,
allerdings ohne die Verpflichtung zur Gerechtigkeit und zur sich opfernden Liebe aufzugeben,

Auch wenn der kritische Leser manche Fragezeichen an den Rand der Ausfithrungen Schweizers
setzen wird, sollen diese Bemerkungen dem reichen Inhalt und den Anregungen seiner Auslegung
keinen Abbruch tun. Jeder, der sie in die Hand nimmt, wird sie dankbar beniitzen.

Karl Karner, Sopron

W. Harnisch, Eschatologische Existenz. Ein exegetischer Beitrag zum Sachanliegen vom 1. Thessa-
lonicher 4,13-5,11. = Forsch. z. Rel. u. Lit. des A. u. N.T., 110. Géttingen, Vandenhoeck, 1973.
187 S., DM 48.—.

Weil “eschatologische Existenz’” nicht durch undialektische Glaubenssitze oder einen definitiven
Heilsstand gekennzeichnet ist und weil Glaube, Liebe und Hoffnung (1. Thess. 5,8) Beziehungsgrossen
sind, sucht Harnisch Satz um Satz des Paulustextes nach versteckten Beziigen ab, die eine Spannung
zwischen seiner Aussage und missverstehbaren Glaubensformeln, gegnerischen Kampfformeln oder
“der Verfithrung durch das, was vor Augen ist” (S. 163 nach E. Fuchs) zeigen. Hier bleibt kaum Raum
fiir ein sagbares paulinisches Lehrkonzept und die Erinnerung der Gemeinde daran. Jeder Halbsatz
atmet die Dynamik der ad-hoc-Auseinandersetzung. Gnostiker wollen in Thessalonich die eschato-
logische Hoffnung hypostasieren und in der Gegenwart radikal iiber sie verfiigen. Die Gemeinde ist
durch sie in “Unkenntnis” des Auferstehungscredos zuriickgefallen (4,13). Enthusiasmus macht sich
breit (vgl. 5,3 “Friede und Sicherheit”). Trauer droht (4,13), weil sich die allgemeine Verachtung des
fleischlichen Todes (!) als falsche securitas erweisen wird.

Dass christlicher Glaube dagegen in der Zeitdimension existiert, bringt Paulus mit Hilfe der
Apokalyptik zum Ausdruck in 4,15-17 (die Harnisch anscheinend bei Paulus als gleichnishaft-
uneigentlichen Ausdruck der Zukunftsspannung des Glaubens versteht). Der “Tag des Herrn” bedroht
nicht als Zukunftstermin die gnostische Selbstsicherheit, sondern weil durch seine Proklamation ein
ungeschichtliches Seinsverstindnis in Frage gestellt wird (5,3). — Nach den mehr situationsbestimmten
Abschnitten 4,13—17(18) und 5,1-3 gelangt Paulus in 5,410 zur positiven Darstellung seines
Evangeliums. Er fiihrt den missverstindlichen Heilsindikativ zum Imperativ weiter (5,6) und bezieht
eine perfektionistisch verstehbare Taufformel in den Kontext der Rechtfertigungslehre ein (5.9f.) Orgé
sichert dialektisch das Verstindnis des Heils als eines Werdens unter der Gefahr des Gerichts.



178 Rezensionen

Christliche Existenz wird im Sinne von Harnischs Lehrer E. Fuchs als “werdende Existenz” erkennbar
(S. 163). “Niichtern sein’ (5,8) heisst, den starren Licht-Finsternis-Dualismus durch die Zeitkategorie
des auf die Nacht folgenden Tages zu dynamisieren.

Harnisch bekennt sich in seiner Marburger Habilitationsschrift zu dem engen, nur aus sich selbst
tiberzeugungsfihigen Zirkel einer antignostischen Interpretation, wie sie Schmithals auch fiir 1. Thess.
angeregt hat, obwohl er dessen literarkritische Hypothese nicht einbezieht. Seine Untersuchung ist zu
wiirdigen als Festigung dieses Zirkels mit Hilfe sorgfiltiger Detailuntersuchungen (darunter ein Exkurs
iiber “‘Das Bild vom Dieb in der urchristlichen Literatur’”) und anregende Paulus-Parallelen.

Forsche Zuriickweisung wissenschaftlicher Gegner offenbart gelegentlich eher schwache Stellen der
eigenen Argumentation. Minimalisierung der apokalyptischen Bekenntnisse des Paulus, das Verstindnis
der “Schlafenden” in 4,13 als Toter schlechthin (gegen 5,10, s. S. 151), das unmotivierte Ubergewicht
der apokalyptischen gegeniiber der christologischen Argumentation in 4,14 -17, rhetorisches Ver-
standnis von 5,1 -2 als “praeteritio” ohne eine dem breiten Ansatz entsprechende Themaausfiihrung in
5,3, Paraklesis in 5,11 als “‘gegenseitige (! ) Zurechtweisung” wegen gnostischer Infiltration (S. 151) —
das sind einige Beispiele, die den Interpretationszirkel als keineswegs storungsfrei darstellen.

Die Richtigkeit der Gnosis-Hypothese vorausgesetzt, wird 1. Thess, 4,13-5,11 in Harnischs
Darstellung zu einem instruktiven Exempel fiir paulinisches Evangelium und dessen situationsbezogene
Explikation.

Johannes Thomas, Hermannsburg

Eduard Lohse, Die Einheit des Neuen Testaments. Exegetische Studien zur Theologie des Neuen
Testaments. Gottingen, Vandenhoeck, 1973. 355 S. DM 40.—.

Prof. Eduard Lohse, Bishop of the Lutheran Church in Hannover, has collected twenty-three of his
New Testament exegetical studies of the past two decades. Many lay hidden in various journals,
Festschriften and collaborative works. Those who are familiar with Prof. Lohse’s meticulous work will
find further elaborations and valuable clarifications to his previous studies: Die Geschichte des Leidens
und Sterbens Jesu Christi (21967), Die Briefe an die Kolosser und an Philemon (1968), Die
Offenbarung des Johannes (*1971), Umwelt des Neuen Testaments (1971), and Die Entstehung des
Neuen Testaments (1972). The essays attempt to delineate the theology and message of the New
Testament entering the recent debates. They present a needed contribution to those discussions —
many of which are by no means concluded.

The re-newed concern for the historical Jesus is also an important issue for Lohse as he wrestles
with the international and interconfessional research. His brief review of the historical background
shows that today’s concern is not simply a re-newal of the 19th century liberal quest, since today’s
studies do not start — as they did then — with the historical Jesus in order cirtically to analyse
apostolic proclamation. The reverse is true. Today’s research begins with the early-Christian kerygma
as witnessed in the New Testament writings. Through form-critical analyses the richness of
confessional statements, creeds and hymns can now be identified. From this vantage point the
question of the historical Jesus receives its new orientation., ‘““Das Ritsel des Neuen Testamentes,
welche Verbindung denn zwischen Jesus und der Urchristenheit bestand, bleibt also auch unserer
Generation als ein iiberaus dringendes Problem gestellt” (p. 31). Lohse’s essays also contribute to this
discussion. He is aware that the exegete and historian must realize that all scientific search dare never
assume a position which cannot again be further questioned. Scientific research is and must remain
“on its way”’. This perspective does not mean that research should be discouraged, slackened or even
be discontinued. Such an attitude would do injustice to the inherent demands and claims of the New
Testament writings themselves. They continually challenge and call for our renewed interest and
attention, for the searching of the Scriptures! It is also important for the Christian proclamation if it
is Jesus who stands behind the Word of his church or not, It is important to know whether or not the
Christian kerygma is simply a myth separable from God’s word and from himself, or if it does not bind
us even more historically and inseparably to Jesus than ever before. The new quest of the historical
Jesus is an important and undismissable task and service to theology and to the church.



Rezensionen 179

In his assessment of the reign of God proclaimed in Jesus’ parables Lohse gives us a definitive
discussion of apocalypticism and eschatology (p. 59f.). There is an identity between the lowly work of
Jesus (work of humiliation) and the revelation of God’s kingdom. In Jesus himself the beginning of
God’s kingdom has already been realized. Jesus’ words of the Sabbath (p. 62f.) and the Sermon on the
Mount (p. 73f.) are further contributions to the new quest.

The second section of Lohse’s collection opens with a discussion of the trial of Jesus, Jesus’ entry
into Jerusalem, Old Testament references in the New Testament to the death of Jesus, the
christological concern. The essays relating apocalypticism and christology show the Christ-event in its
eschatological finality.

Section three shows Luke’s emphasis on salvation history. Jesus’ missionary activity is dealt with
and the Pentecostal report (Luke/Acts) examined. The essay dealing with ‘“Word and sacrament” in
John’s Gospel concludes that the Word has priority over the sacrament. In the sacrament the Word
appears demanding man’s answer of faith,

Section four moves into Pauline theology and focuses on the righteousness of God. Lohse is here
concerned with baptism and justification, the freedom of the Christian, christology, ethics, the church
and the hymnal confession in Colossians (Col. 2, 13¢—15). That Christ is the only mediator between
God and man is clearly seen as part of Paul’s primary emphasis.

The final section examines the relationship of faith end works (James) and the relationship of
exhortation end kerygma (1 Pet.). The Christians are called not to imitate, but to follow Christ in
costly discipleship and in joyous hope. For John the Old Testament language seemed best suited as he
spoke of the last times. Readiness for God’s coming future is required as part of our discipleship.
Three indexes (scripture, author, subject) encourage the use of this collection.

Following the general order of our New Testament texts a well chosen frame is provided by the
opening and concluding essay. The first essay is entitled: “Deus dixit”. God’s word as witnessed in the
Old and New Testaments underscores that God remains in sovereign freedom the Lord of his word.
God lets the Spirit move where He wants and He has given His final word in His Son Jesus Christ. Here
God has accepted man and will richly and eternally bless him in Christ (Rom. 8,32). For the believers
the proclamation of the crucified Christ is God’s power and wisdom (1 Cor. 1,24). In this same Christ
who is Lord of the church, the church as his body grasps responsibly the world in love. Here is the
unity of the New Testament church to be seen and to be sought. Jesus prays for this unity of his
disciples (John 17,20). This unity has its foundation in the unity of the Father and the Son (John
17,22f.): “Die Einheit der Kirche wird also durch keinerlei organisatorische Massnahmen hergestellt
oder garantiert, sondern sie ist der Kirche immer schon vorgegeben in der Einheit von Vater und Sohn,
Wo diese Einheit im Wort der Wahrheit bezeugt und im Glauben angenommen wird, da sind die
Glaubenden eins in der einen Herde, die der Stimme des guten Hirten folgt” (p. 345). This is indeed a
valuable contribution to New Testament research in process with a biblically-oriented theology the
church needs to hear.

Manfred Kwiran, Wiirzburg

Christoph Stiicklin, Tertullian, De virginibus velandis. Ubersetzung, Einleitung, Kommentar. Ein
Beitrag zur altkirchlichen Frauenfrage. (Diss. Basel.) = Europ. Hochschulschriften, 23,26. Bern,
H. Lang, 1974. 213 S. Fr. 36.—.

Diese Dissertation ist in drei Hauptteile cingeteilt: I. Lateinischer Text und Ubersetzung, II.
Einleitungsfragen, I11. Thematischer Kommentar zu ausgewihlten Problemstellungen der Schleier-
schrift. Der lateinische Text im ersten Teil ist ein Abdruck von Diercks’ Ausgabe von 1956. Da aber
noch zwei andere moderne Ausgaben von de virginibus velandis vorhanden sind (Corp. Christ., 1954
und Corp. ser. eccl. lat., 1957), dient dieser Abdruck nur als Grundlage fiir Stiicklins deutsche
Ubersetzung. Der zweite Hauptteil erdrtert Fragen wie z.B. iiber Tertullian’s Lebenslauf, seine
Bedeutung in Hinsicht auf die lateinische Kirchensprache, Tertullian’s Beniitzung von Seneca, Plinius,
Tacitus und den Schriften des Alten und Neuen Testaments. Das sind jedoch Fragen, die schon



180 Rezensionen

mehrmals behandelt wurden, und der Historiker oder der patristisch einigermassen informierte Leser
wird von diesen zwei ersten Hauptteilen wenig lernen. Der dritte Hauptteil dagegen ist eine
interessante Lektiire, selbst wenn auch hier schon manches bekannt ist. Die Beurteilung der
Jungfriaulichkeit im Gegensatz zur Ehe und die Stellung der Frau in der Gemeinde sind relevante
Fragen, und hier erinnert uns der Autor u.a. an die auffallende Tatsache, dass sich die Position der
Frau im Montanismus wesentlich verbessert hat. Leider geht diese Dissertation nicht iiber die
theologischen Grenzen hinaus, und so wird die allgemeine Lage der Frau im romischen Reich
unbesichtigt gelassen. In dieser Hinsicht hitte der Autor einen wichtigen Beitrag leisten konnen, denn
die Emanzipierung der Frau hatte wihrend der Zeit Tertullian’s schon weiten Fortschritt gemacht. Es
scheint, dass die altkirchliche Frauenfrage nicht geniigend verstanden werden kann, wenn sie von
diesem Hintergrund getrennt beurteilt wird.

Stephen Benko, Fresno, Calif.

W. Balke, Calvijn en de doperse radikalen. Amsterdam, T. Bolland, 1973. XII + 396 S. Gld. 39.50.

Der Verfasser wendet sich einem Thema zu, das bislang weder in der Calvin- noch in der
Téauferforschung ausreichend untersucht worden ist. Die Arbeit ist in einen historischen und einen
systematischen Teil gegliedert.

Der erste Teil stellt dar, wo und auf welche Weise Calvin mit den Taufern und ihren Schriften
bekannt geworden ist. Den zeitlichen Rahmen bilden: Calvins Jugend bis zum Erscheinen der Basler
Institutio; der erste Aufenthalt in Genf bis zur Edition der zweiten Institutio, in der bereits eine
ausfiihrliche Polemik gegen die Taufer erscheint; die Strassburger Zeit und Calvins dortige Gegensitze
zu den Taufern, die in der Institutio von 1543 ihren Niederschlag finden; schliesslich die Genfer Zeit.
Balke kann zeigen, dass Calvin mit den Tdufern mehr zu tun gehabt hat, als man bislang meinte. Es
durfte dem Historiker jedoch nicht schwer fallen, die Fulle dieser Beziehungen auf einer breiteren
Quellengrundlage noch zu erweitern und sie zu differenzieren, besonders im Hinblick auf den
Personenkreis.

Die Bedeutung dieser Abhandlung liegt im theologisch-systematischen Teil. Hier wird eingehend
beschrieben, welche Punkte Calvin und die Tédufer scheiden, worin es zwischen beiden Seiten gewisse
Berithrungen gibt. Der Verfasser untersucht in diesem Zusammenhang Fragen wie die Bedeutung der
Gemeinde, das Verhiltnis Gemeinde/Welt, Kirche/Staat sowie christologische, eschatologische und
hermeneutische Fragen. Als beiderseitige Verwandtschaften seien nur genannt: die Betonung der
Lebensheiligung und der Zucht sowie das Postulat kirchlicher Freiheit dem Staate gegeniiber. Als
tiuferische Auffassungen, gegen die sich Calvin wendet, seien erwihnt: die Unterbewertung des A.T.,
das Verstindnis der Bergpredigt, das Streben nach einer vollkommenen Kirche von Heiligen, der
Perfektionismus und Pazifismus. Der Verfasser lisst dabei die Frage offen, ob Calvins Bild von den
Taufern richtig gewesen sei.

Die Studie ist solide aus den Quellen gearbeitet. Ausfihrliche Zitate geben dem Leser dic
Moglichkeit, die Ergebnisse zu kontrollieren.

Uwe Plath, Uelzen

Hermann Bauch, Die Lehre vom Wirken des Heiligen Geistes im Friihpietismus. Studien zur
Pneumatologie und Eschatologie von Campegius Vitringa, Philipp Jakob Spener und Johann
Albrecht Bengel. = Theol. Forschung, 55. Hamburg-Bergstedt, H. Reich, Ev. Verl., 1974, 153 §S.
DM 18, .

Der Verfasser studierte Theologie 1924 und hat 196667, also in hoheren Jahren, bei Martin
Schmidt in Mainz mit dieser Arbeit promoviert (1966/67). Der Untertitel gibt genauer an, worum cs
sich handelt, lasst auch den Begriff “Frithpietismus™ sogleich fraglich erscheinen, da J. A. Bengel
besonders ausfiihrlich behandelt wird. Gliederung und Durchfithrung der Arbeit zeigen, dass es sich um



Rezensionen 181

einen grossen Steinbruch handelt, dessen Schitze der Verfasser zum Teil nur registrieren, nicht zu
einer geschlossenen Darstellung auswerten konnte. Storend wirkt sich aus, dass die historische
Fragestellung, die dem Thema allein angemessen ware, stindig von einer sehr personlichen
Fragestellung des Autors begleitet wird, die als dogmatisch “richtig” oder “falsch” die historischen
Befunde wertet (“unserer eigener Standpunkt”, S. 19). Zur Sprache kommen Vitringa, Coccejus und
Witsius, wobei {iber Werk- und Gnadenbund im Rahmen von Eschatologie und Heilsgeschichte
gehandelt wird. Die Darstellung ist durchgehend in oft winzige Abschnitte aufgegliedert, was sich
erschwerend fiir die zusammenfassende Wiirdigung auswirkt. Wertvoll als Materialsammlung ist das
Spener-Kapitel, besonders die als Exkurs mitgeteilte Ubersicht zu Speners Benutzung von Luthers
Werken (S. 112-120). Der Verfasser neigt dazu, Spener stark von dem Spiritualisten abzusetzen und
ihn in der Rechtfertigungslehre moglichst nahe an Luther heranzuriicken (mit E. Hirsch und
J. Wallmann). Die Bengel gewidmeten Darlegungen, denen sich noch ein mit seiner Weiterwirkung im
deutschen Idealismus, besonders bei Hegel, befassender Abschnitt anschliesst, gehen so verschlungene
Wege, dass eine innere Logik nicht deutlich wird. Der Verfasser mochte die “Fusion der Theologie
Vitringas und Speners in der von Bengel”” (S. 98) darstellen. Die kirchengeschichtliche Interpretation
der Apokalypse habe Bengel “zur einlinigen Fassung des Zeitbegriffs und Chronologisierung der
Geschichte verleitet”. Dass die Untersuchung von Bauch mit immensem Fleiss gearbeitet ist, muss
anerkannt werden. Aber das zu reichlich und zu rasch assoziierende Verfahren erweckt schwere
methodische Bedenken und lisst vermuten, dass die angesprochenen Probleme nochmals angegangen
werden miissen.

Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Neuendettelsau

Arno Schilson, Geschichte im Horizont der Vorsehung. G. E. Lessings Beitrag zu einer Theologie der
Geschichte. = Tub. Theol. Stud., 3. Mainz, Griinewald, 1974. 352 S. DM 36.—.

Die umfassende Tiibinger Dissertation zu einem gleichermassen schwierigen wie aktuellen Thema
besticht zunichst durch ihre einleuchtende Gliederung: Auf die chronologische Entfaltung der Ansiitze
(bis etwa 1769) folgt eine subtile Textinterpretation der Werke der Spitzeit, die die vorliufig
herausgearbeiteten Gesichtspunkte des ersten Kapitels aufnimmt und weiterfithrt. So gelingt es dem
Verfasser, Schritt fiir Schritt, ohne voreilig zu systematisieren, den ‘‘sich allmihlich abzeichnenden
Horizont, in den Lessing das Problem der Geschichte hineinstellt” (S. 44), aufzuzeigen. Darauf folgt
im dritten Kapitel “eine kritisch ausgerichtete systematische Zusammenschau dieser Linien”, woran
sich eine knappe Reflexion des Ertrages in bezug auf die gegenwirtige Diskussion der Geschichts-
problematik anschliesst.

Aus der Sichtung der Lessingschen Ansatze lassen sich zusammenschauend drei Problemkreise
abstecken: — 1) Im Verhiltnis von Vernunft und Geschichte zeigt sich gegeniiber den anfinglichen
rationalen und ungeschichtlichen Gedankengingen zunehmend die Tendenz, Einheit und Verschie-
denheit von Vernunft und Geschichte aufzuzeigen. — 2) Zum Thema “Vorsehung™ dussert sich Lessing
in verschiedenster Weise (von der frithen Gliickwunschrede bis zur Hamburgischen Dramaturgie),
wobei durchgehend deutlich wird, wie “im hermeneutischen Horizont der Vorsehung” ein sinnvoller
Plan der Geschichte zutage tritt. — 3) Was das Problem ‘‘Heil und Geschichte” betrifft, ergibt sich ein
“Inecinander gottlich-ewiger Heilsgeschichte und menschlicher Unheilsgeschichte”, “wobei durch den
begrenzten Spielraum der menschlichen Freiheit allerdings der Gesamtsinn der Geschichte niemals
verkehrt werden kann (S. 83—-88).

Diese dreifache Problemstellung bildet die Vorlage fiir das gewichtige zweite Kapitel mit seinem
entsprechend orientierten Dreischritt fiir die Spitzeit. Hier erscheinen Vernunft und Geschichte nicht
“als unvereinbar disparate Grossen, sondern beide sind dynamisch zu einer dialektischen Synthese
vermittelt, in der nun die Geschichte einen unverzichtbaren und beachtlichen Platz erhiilt” (S. 144).
Die ‘“Aporie im Verhiltnis von Vernunft und Geschichte wird iiberwunden™ im ‘“‘Horizont der
Vorschung™, “der sowohl die Zielstrebigkeit und Vernunftigkeit der Geschichte als auch die
Geschichtlichkeit und Vorlaufigkeit der Vernunft erklidren kann™ (S. 145f)).



182 Rezensionen

“Mit der Betrachtung der Geschichte im Horizont der Vorsehung ist zugleich das Zentrum des
Lessingschen Geschichtsdenkens erreicht, auf das die verschiedenen Linien hinfuthren’® (S. 146). In
diesem Zusammenhang stellt Schilson zunichst die ‘‘tragende Rolle der Vorsehung mittels des
Erziehungsgedankens” vor, wobei die eschatologische Ausrichtung auffillt, um dann ‘dhnliche
Aussagen im dramatischen Werk genauer zu betrachten”, in dem ecine prisentisch verstandene
Theodizee vorherrscht. Dabei ist Lessing gleich weit von einem Theismus orthodoxer Pragung wie von
einem Pantheismus spinozistischer Herkunft entfernt. Es handelt sich vielmehr um einen ‘“‘Pan-en-
theismus, in dem Immanenz und Transzendenz Gottes dialektisch miteinander vermittelt sind, und
dem Menschen seine Verantwortung fiir die Welt nicht genommen, sondern iiberhaupt erst eroffnet
wird” (S. 219).

Damit stellt sich konsequent die ‘“Frage nach dem ‘Heil’ des Menschen in und durch die
Geschichte” (S. 220). Dieses Heil muss ‘“‘zuerst in der Zukunft gesucht und gefunden werden’
(S. 224), im qualitativ neuen “‘dritten Zeitalter”, das der Mensch nicht herbeizwingen kann. Nach dem
Ende der bisherigen Gestalt von Geschichte “steht das menschliche Handeln in restlosem Einklang mit
der gottlichen Vorsehung, denn die Offenbarung ist von der Vernunft vollig verstanden und bestimmt
die ganze menschliche Praxis” (S. 240). Freilich steht auch schon die Gegenwart unter dem Zeichen
des eschatologischen Heils (Aufgabe der Humanitit als Ergebung in den Willen der Vorsehung). Jedoch
bleibt die Frage nach der Universalitit des Heils fiir alle Menschen. Das Problem der Verkniipfung von
Individual- und Universalgeschichte wird von Lessing mit dem bekannten Hinweis auf die
Seelenwanderungs-Hypothese angegangen. So gelingt ihm im ‘““Horizont der Vorsehung™ eine ‘“‘Schau
der Geschichte als sinnvolles und einheitliches Gefiige (S. 284).

Einen Hohepunkt in den Ausfithrungen Schilsons bilden die kritischen Anfragen am Schluss
(S. 287ft.), in denen besonders auf das christologische Defizit in Lessings Werk hingewiesen wird.
Damit aber hingen seine Entscheidungen fiir Vorsehung und Theismus letztlich “in der Luft” (S. 289);
den negativen Seiten der Wirklichkeit (Siinde, Leid, Tod) wird ihr Ernst genommen; menschliche
Freiheit kommt nicht wirklich zum Zug. Die nachfolgende Geistesgeschichte hat im iibrigen gezeigt,
wie leicht entbehrlich die Lessingsche Gottesvorstellung ist.

Das anregende Buch schliesst mit einer Skizze einer ““Theologie der Geschichte als Theologie der
Vorsehung” (S.295-313), in der die Impulse Lessings fiir die gegenwirtige Diskussion fruchtbar
gemacht werden, in der freilich zugleich seine ““Schwichen” — etwa in bezug auf die Christologie —

Beriicksichtigung finden.
Wulf Metz, Munchen

Walther Bienert, Der iiberholte Marx. Seine Religionskritik und Weltanschauung kritisch untersucht.
Stuttgart, Evang. Verlagswerk, 1974. 412 S. DM 27. .

Bienert geht nicht historisch in dem Sinne vor, dass er Aussagen von Marx zur Religionsfrage
chronologisch ordnet oder ihrer geschichtlichen Entstehung nachfragt. Vielmehr geht es ihm um die
Frage nach der heute noch bestehenden Relevanz der Marxschen Religionskritik. Gewiss kann Bienert
die historischen Daten nicht umgehen, stellt sie auch mit grosser Sachkunde dar, doch schliesst sich an
die Darstellung alsbald der Versuch einer Widerlegung an.

Die von Bienert gewihlte Methode der Apologetik ist idealistisch in dem Sinne, dass die Aussagen
von Marx iiber den gesellschaftlich bedingten Charakter von Religion zwar teilweise wahr seien, doch
den Kern der Sache, die essentia, nicht treffen. Es gebe also zwei Ebenen, auf denen das
Religionsproblem zu diskutieren sei, die Ebene der geschichtlichen Konkretion, auf welcher Bienert
Marx weitgehend recht geben muss, und die Ebene der idealen Wahrheit, an die Marx nicht im
entferntesten heranreicht. Nun beging der “kluge Kopf” Marx die grosse Dummbheit, sich im Grunde
nur auf sein zeitgenodssisches Christentum mit seinen Verkiirzungen und negativen Seiten zu
konzentrieren, das Positive wegzulassen und einen Popanz aufzubauen, zu dessen Widerlegung es
keiner allzu grossen Intelligenz bedurfte.



Rezensionen 183

Dieses apologetische Schema beherrscht durchgehend die Darstellung, auch dann, wenn iiber die
zeitgeschichtliche Situation hinaus gefragt wird, ob denn die von Marx verwendeten Interpretamente
hinreichen, um die gesamte Religions- und Kirchengeschichte zu erklidren. Wollte das Marx eigentlich?
Oder dienten seine Theorien nicht im Grunde eher der Erhellung der eigenen Situation? Man verkennt
den Charakter des Marxschen Denkens und verfehlt die Funktion des ‘‘historischen Materialismus”,
wenn man daraus eine idealistisch-generalisierende Konzeption macht. Gewiss ist der Marxismus selbst
oft genug diesem Missverstindnis zum Opfer gefallen. Es ist jedoch fraglich, ob man so die eigentliche
Intention von Marx trifft. Er ist in erster Linie geschichtlicher Denker und sieht Theorie und Praxis,
Vergangenheit und Gegenwart in einer engen Relation; darum wird man dieser Denkart auch nur
gerecht, wenn man ihre Geschichtlichkeit ernst nimmt.

Sicher hat Bienert recht, wenn er vor der Marxschen Aufhebung der Religion als einer Art
Menschenvergdtterung warnt. Schliesslich steht ja als antichristliche Symbolfigur Prometheus da, der
den Gottern trotzt und sein Dasein “sich selbst verdanken” will. Aber wird in diesem l6blichen
Bemiihen, die Wahrheit zu treffen, nicht wieder das eigentliche Anliegen bei Marx ubersehen: der
emanzipatorische Impuls, der dieses Denken mit dem der Aufklirung verbindet, und das man nicht
gleich mit dem Verdikt der “Menschenbildvergdtterung” (S. 79) belegen sollte?

Ein Rezensent muss sich naturgemaiss die Frage stellen: Mit welcher Einstellung zum Gegenstand
will der Autor seinen Leser entlassen? Was fiir eine Art von Verhalten will der Autor evozieren?
Bienert empfiehlt am Schluss seines Buches dem Leser, die Marxsche Weltanschauung trotz einiger
Teilwahrheiten als wissenschaftlich unhaltbar und als einen aus dem Geistesgut der ersten Hilfte des
19. Jahrhunderts zusammengetragenen Aberglauben hinter sich zu lassen (S. 304). Ich zweifle
allerdings, ob es dem Autor gelungen ist, die ‘“‘wissenschaftliche Unhaltbarkeit” der Marxschen
Religionskritik wirklich darzulegen. Dazu geniigt es nicht, neben den von Marx genannten negativen
Daten der Kirchengeschichte eine Reihe positiver aufzuzihlen und so den Eindruck zu erwecken, es sei
doch wohl alles nicht gar so schlimm gewesen, etwa beziiglich der Sklaverei usw. Und verweist einen
die Vokabel “Aberglaube” nicht eigentlich auf den Standpunkt des beatus possidens, des selbstge-
rechten Besserwissers? Wenn der Verfasser die trostende Wirkung christlicher Seelsorge damit
verteidigt, dass es eben noch viele nicht behobene Not gibt und der Glaube Kraft zum Tragen gibt, so
hitte man gerade an dieser Stelle die Aufnahme von Motiven einer “Theologie der Hoffnung”
erwartet, die es eben nicht bei der Trostung beldsst, sondern auf eine reale Veridnderung unter dem
Gesichtspunkt der Auferstehung Jesu hinarbeitet. Hier wire dann nicht nur auf eine Distanzierung zur
Marxschen Position hingearbeitet, sondern es wire eine dialogische Offenheit erreicht worden, das
Eintreten in einen Lernprozess, dessen Initiative geschichtlich eben vom Marxismus ausging und der im
Raum des Christentums die katalytische Funktion eines Bussrufs haben diirfte. Gerade diese Wirkung
scheint von dem Buch abgeblockt zu werden, und das ist schade.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Armin Boyens, Kirchenkampf und Okumene 1939—1945. Darstellung und Dokumentation unter
besonderer Beriicksichtigung der Quellen des Okumenischen Rates der Kirchen. Miinchen, Kaiser,
1973.463 S. DM 43.—.

In der Fortsetzung seines 1969/70 erschienenen Buches iiber “‘Kirchenkampf und Okumene
19331939 stosst der Verfasser in die von der Quellenlage her schwieriger zu bewailtigenden
Kriegsjahre vor, welche die Ausweitung des deutschen zum europiéischen Kirchenkampf herbeifiihrten.
Dies bedeutete fiir den sich noch in einem embryonalen Stadium befindenden Okumenischen Rat der
Kirchen eine Vervielfachung der Aufgaben trotz weiterhin geringen finanziellen Mitteln. Erschwerend
wirkte ausserdem, dass Deutschland dem ORK nicht angehérte und geregelte Beziehungen zu der
Bekennenden Kirche nicht moglich waren. Trotz aller Schwierigkeiten versuchte die Genfer Zentrale
unter Visser’t Hooft {iberall fiir eine wahrhaftige Verkiindigung des Evangeliums einzutreten, Kontakte
zu moglichst allen Kirchen aufrechtzuerhalten und so bereits wihrend des Krieges zu einem kiinftigen
gerechten Frieden und einer tragfihigen Nachkriegsordnung beizutragen. Storversuche des deutschen



184 Rezensionen

Kirchlichen Aussenamtes mit den Hauptakteuren Bischof Theodor Heckel und Eugen Gerstenmaier,
die auf eine Umfunktionierung des ORK im Sinne einer Ausrichtung auf die “tatsichlichen kirchlichen
Kriftverhiltnisse in Europa™ abzielten, wurden mit Geschick und Ausdauer aufgefangen. Unbeirrt
leitete der ORK vom Boden der neutralen Schweiz aus, aber keineswegs in neutraler Gesinnung — die
ja angesichts der nationalsozialistischen Ideologie und der Haltung der massgeblichen kirchlichen
Stellen in Deutschland gar nicht moglich war — Massnahmen zum Schutze der Kriegsgefangenen und
Fliichtlinge ein. Als die ersten glaubwiirdigen Berichte iiber die Durchfithrung der “Endlosung™ in
Genf eintrafen, versuchte besonders Visser’t Hooft unverziiglich die Gewissen der lethargischen
alliilerten Regierungen wachzuriitteln und den Kirchen in diesen und in den besetzten Lindern in
ihrem Kampf gegen den Antisemitismus den Riicken zu stirken. Visser't Hooft war es auch, der
frithzeitig fiir den Zusammenschluss aller Widerstandsbewegungen in Europa warb. Folgerichtig vertrat
er gegeniiber der englischen Regierung die Anliegen der deutschen Opposition, was ihm den Vorwurf
politischer Naivitit oder gar Verdidchtigungen eintrug. Aber diese Schritte zur Friedensvermittlung
passten dem Kabinett Churchill-Eden nicht ins Konzept und wurden deshalb in England
totgeschwiegen.

Die vielfiltigen Aktivititen des ORK gelangen nicht nur auf Grund von dessen eigenen Akten,
sondern auch von Material aus iiber einem Dutzend anderer Archive zur Darstellung. Uberdies sind in
reichem Masse gedruckte Quellen und einschligige Literatur mit verarbeitet. Bedauerlich, aber
angesichts von Bischof Heckels Rolle nicht iiberraschend ist, dass dem Verfasser dessen Korrespondenz
nicht zuginglich war. Sie war aus dem Archiv des Evangelischen Hilfswerks fiir Internierte und
Kriegsgefangene in Miinchen als “personlicher Nachlass” entfernt und einem Sohn des Bischofs
iibergeben worden, bevor Boyens die Akten dieser Stelle einsehen konnte. Ungeachtet solcher
Erschwernisse hat der Verfasser eine in bezug auf Qualitit und Aufbau gleichwertige Erweiterung
seines ersten Bandes geschaffen und in jeder Hinsicht anerkennenswerte Arbeit geleistet.

Erland Herkenrath, Zurich

Wilhelm Dantine, Der heilige und der unheilige Geist. Uber die Erneuerung der Urteilsfihigkeit.
Stuttgart, Radius-Verl,, 1973, 253 S. DM 34,—.

Der Heilige Geist manifestiert sich als Kraft des Evangeliums in der menschlichen Existenz. Das
Buch vertritt die These, dass der Verlust der pneumatischen Effizienz die Folge einer in der
Christenheit frith ansetzenden Fehleinschitzung des Heiligen Geistes ist, die dessen lebendige Kraft
blockiert. Es denkt dariiber nach, wie dem Geist neu Raum geschaffen werden kann. Aus seiner
inhaltreichen Problematik kann hier nur der Hauptgedanke angedeutet und erwigt werden.

Nach der Bibel sei der Heilige Geist ““der unermiidliche Protestler, Reformer oder gar Revolutionir
gegen alle Geruhsamkeit im Leben der Einzelnen, der Volker und der Gesellschaft” (S. 42). Unter dem
Einfluss der griechischen Philosophie wiirde er in der kirchlichen Tradition als geschichtslose Entitit
aufgefasst und dadurch entkriftet. Seine Neubelebung in der kirchlichen Existenz komme seiner
Vergeschichtlichung im Sinne der biblischen Pneumatologie gleich. Die Geschichtlichkeit des Heiligen
Geistes trage in sich die Dimension der Zukunft. Sie bedeute ein geschichtliches Engagement in der
Befreiungsmacht der Liebe, die mit dem Glauben und der Hoffnung des Evangeliums zusammenhinge.
Das Ziel dieses Engagement sei durch die menschheitlich-kosmische Idee vom Herrschaftssystem des
Friedens und der Gerechtigkeit ausgedriickt.

Diese Problematik mit ihren zahlreichen Aspekten wird vom Verfasser mit Fachkenntnis erortert,
wenn auch ohne den in theologischen Biichern iiblichen Apparat. Seine Auffassungen und Losungen
sind anregend und rufen nach einem Gesprich. Vorerst wire dariiber zu diskutieren, wie es mit der
Macht der Liebe in den gesellschaftlichen Beziehungen und Kimpfen aussiecht, Reinhold Niebuhr hatte
in seiner Kritik des Social Gospel gezeigt, dass Gerechtigkeit und Frieden in der Welt durch keine
Macht der Liebe, sondern nur durch den Kampf der massiven gesellschaftlichen Krifte entschieden
werden konnen. Die Liebe kann nur als Prinzip der Kritik, nicht aber als Kraft der Verinderung, der
gesellschaftlichen Beziehungen verwendet werden. Das geschichtliche Engagement der Christen muss



Rezensionen 185

damit realistisch rechnen, Man kann auch fragen, ob die Geschichtlichkeit der menschlichen Existenz
dermassen sichergestellt ist, wie es dem Verfasser erscheint (S. 87f.). Ist es nicht umgekehrt so, dass
der Mensch im technischen Zeitalter immer mehr keine wirkliche Geschichtlichkeit eignet und
benotigt, da er ohne jedwede geistliche Tradition auskommt? Uberhaupt scheint es, dass viel massivere
Hindernisse als nur falsche theologische und philosophische Auffassungen im Wege des Heiligen Geistes
heutzutage stehen.

Prinzipielle Bedeutung fiir die Frage der Vergeschichtlichung des Heiligen Geistes hat die
Auffassung der Geschichte bzw. der Zeit. Der Verfasser begreift die Geschichte als Bewegung stets sich
verindernder Geschehnisse im Zeitstrom, der ihm zufolge aus der Vergangenheit durch die Gegenwart
in die Zukunft rinnt. Die Vergeschichtlichung des Geistes im Sinne dieser gewohnlichen Auffassung
der Zeit spiegelt sich in der folgenden These des Buches ab: “Die Dimension des Zukiinftigen als Ziel
von Bewegung ist dem Geist eigentiimlich” (S. 107). Das verdient kritische Aufmerksamkeit. Durch
das Neue Testament ist man berechtigt, an den Verfasser die Frage zu richten, ob der Heilige Geist
nicht umgekehrt die Gegenwart des Zukiinftigen in der Geschichte (aparché und arrabén) vorstellt. Im
positiven Falle wiirde es bedeuten, dass das Zukiinftige nicht nur eine Dimension, sondern das Wesen
des Geistes wire. Uberhaupt scheint es, dass der Zeitstrom aus der Zukunft durch die Gegenwart in die
Vergangenheit hin lauft, nicht umgekehrt.

Zden&k Trtik, Prag

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 27, 2 (1975): D. Jenkins, J. Barreiro, A. Widmer, B. Carr, G.
Wingren, E. Rogers, Art. iiber “Human Rights” (97—133). Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie 22, 1-2 (1975): A. Haas, Die Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von
Magdeburg (1-34); G. Kretschmar, Die Ordination im frithen Christentum (35-69); F. Ulrich, Cur
non video praesentem? Zur Implikation der “griechischen” und ‘‘lateinischen” Denkform bei Anselm
und Scotus Erigena (70-170); J. Brechtken, Das unum argumentum des Anselm von Canterbury
(171-203); D. Papandreou, Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist und die Treue zum
Ursprung nach der Lehre der griechischen Kirchenviter (234-53); P. Hgjen, Die theologische
Forschung in Danemark (254 —83). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 131, 6-7 (1975): J.
Flury, Streit um Gott, I-1I (82—85;98-103); A. Mettler, Zur Auslegung der radikalen Worte Jesu im
besonderen Hinblick auf Calvin (85—88). 8: U. Ott, Selbstverwirklichung und Glaube (114-18).
Reformatio 24, 3 (1975): H. Saner, Das Problem des Schwangerschaftsabbruchs, I (134—45); K.
Baumlin, M. Lohrer, W. Reust, Art. iiber ‘“Konfessionalismus™ (145-71). 4: Saner, II (203-11); J.
Moltmann, Christen unter dem Kreuz (212-27); M. Barth, Sakral und Profan (228 —-42). Revue de
théologie et de philosophie 1975, 1 (1975): C.-A. Keller, La théologie et la recherche spirituelle de
I’homme moderne (1—11); J.-C. Piguet, Lettre a C.-A, Keller (12—16); C.-A, Keller, Réponse (17—21);
J. C. Piguet, Un discours sur Dieu est-il possible aujourd’hui? (22-35).

Deutschland. Deutsches Pfarrerblatt 75, 6 (1975): K. Herbert, Untragbare Beunruhigung der
Gemeinden (180—84). 7: H. Pfeifer, Das unbequeme Erbe. Zum 30. Todestag Bonhoeffers (225-28),
9: E. Griese, Charismatischer Gottesdienst (294—300). Evangelische Kommentare 8, 3 (1975): L.



	Rezensionen

