
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 3

Artikel: Das Ende von "Zwischen den Zeiten"

Autor: Kantzenbach, Friedrich Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Ende von "Zwischen den Zeiten"

Im Gegensatz zu anderen theologischen Zeitschriften und christlichen Blättern, die

spätestens im Jahre 1940/41 aus "kriegsbedingten" Gründen sterben mussten1, stellte die

von Georg Merz (1892—1959) herausgegebene, 1923 in Gemeinschaft mit Karl Barth,
Friedrich Gogarten und Eduard Thurneysen begründete Zeitschrift "Zwischen den
Zeiten" 1933 eigenverantwortet ihr Erscheinen ein.

Die Zeitschrift galt als das Organ der sogenannten Dialektischen Theologie2. Sie trat
ohne ein besonders formuliertes Programm 1923 an die Öffentlichkeit. Der Name wurde
aus einem 1920 von Friedrich Gogarten in der "Christlichen Welt" Martin Rades
veröffentlichten Aufsatz "Zwischen den Zeiten" übernommen. In diesem Beitrag hatte
Gogarten mit der bürgerlich-liberalen Welt des 19. Jahrhunderts und ihrer Religiosität
scharf abgerechnet. Thurneysen schlug diesen Titel vor, als sich Barth, Gogarten,
Jhurneysen und Merz 1922 entschlossen, eine gemeinsame Zeitschrift zu begründen3.
Barth schrieb den Eröffnungsaufsatz über "Not und Verheissung der christlichen
Verkündigung", Gogarten steuerte einen "Die Entscheidung" überschriebenen Beitrag
bei, und dazwischen ordnete Georg Merz Lutherbriefe ein. Eduard Thurneysen beschloss
das erste Heft mit einer katechismusartigen Anleitung, überschrieben "Eine christliche
Unterweisung". Die Zeitschrift war weit genug programmiert, um philosophischen,
kulturgeschichtlichen, mannigfachen geisteswissenschaftlichen, politischen und
pädagogischen Themen Raum zu gewähren. Sieht man heute die 11 Jahrgänge der Zeitschrift
durch, so ist man beeindruckt von dem Gesclück des Herausgebers, der bei der Prüfung
der aus der Schweiz kommenden Manuskripte durch Eduard Thurneysen unterstützt
wurde. Für Barths und Gogartens Schaffen charakteristische Beiträge erschienen gleich im
1. Jahrgang der Zeitschrift, von Barth etwa "Das Problem der Ethik in der Gegenwart"
und der Zwingli nicht gerade schonsam behandelnde Aufsatz über "Ansatz und Absicht in
Luthers Abendmahlslehre". Thurneysen befasste sich gemeinsam mit Georg Merz mit der
Analyse des von Christoph Blumhardt d.J., Leonhard Ragaz und Hermann Kutter
beeinflussten religiösen Sozialismus. Als Philosoph arbeitete Heinrich Barth, Karl Barths
Bruder, mit. Vor allem beteiligte sich Rudolf Bultmann mit gewichtigen Beiträgen, die
bereits den eigentümlichen Glaubensbegriff des Marburger Neutestamentiers entwickeln
(Zur Frage der Christologie, 5. Jg. 1927, S.41—69; Kirche und Lehre im Neuen
Testament, 7. Jg. 1929, S. 9-43).

1.

Zugleich kamen Stimmen zu Worte, die — wie die Hans Asmussens — lutherische Lehre
als "Wiederholung des Wortes Gottes" verstehen wollten (1928). Das war eine Ergänzung
zu Barths Rückbesinnung auf das spezifisch reformierte Erbe, die Georg Merz seit 1927,

1
F. W. Kantzenbach, "Zeitwende". Zum Weg einer Kulturzeitschrift und ihrer Münchner

Redaktion im Dritten Reich: Zeits. f. bayer. Landesgesch. 37 (1974), S. 569-594; hier die weitere
Literatur.

2 Die theologiegeschichtliche Bedeutung des Organs unterstreicht H. Zähmt, Die Sache mit Gott.
Die protestantische Theologie im 20. Jahrhundert (1968), S. 48ff.

G. Merz, Die Begegnung Karl Barths mit der deutschen Theologie: Kerygma und Dogma 2

(1956), S. 157.



162 F. W. Kantzenbach, Das Ende von "Zwischen den Zeiten'

dem Jahr, in dem Barths erste Dogmatik erschien, in erste gewichtigere Spannungen mit
Barth verwickelte.

Am 31.3.1927 schrieb Merz darüber an Eduard Thurneysen4 :

"Es kam zwischen Karl und mir nicht zu einem befreienden Gespräch, sondern zu
Erörterungen, die ihn offenbar nachträglich ganz besonders belasten Ich war
tatsächlich der naiven Meinung, dass ich von jenem Novembertage an, wo ich Lempp5
mit leidenschaftlicher Heftigkeit zu überzeugen suchte, dass in dem Römerbrief eine
neue Reformation bevorstehe, bis auf den heutigen Tag ehrlich und treu der Sache

gedient habe, zu der wir aufgerufen sind Du kannst Dir denken, dass ich mehr als

bestürzt bin, nun plötzlich von massgebender Seite zu hören, dass dies ein Wahn war.
Ich habe mich wirklich in den ersten Jahren ganz naiv Euch angeschlossen. Erst als in
Karl's Dogmatik das Reformierte mit Entschiedenheit betont wurde, und er uns immer
von neuem aufforderte, unsererseits das Lutherische durchzudenken, besann ich mich
auf mein Luthertum und merkte vor allem durch meine Bekanntschaft mit dem jungen
Luther und mit der Theologie Bezzels, dass ich einfach lutherisch bin, wenngleich ich
mich zum herkömmlichen Luthertum in einem ähnlichen Gegensatz befinde, wie Ihr
Euch zu den Reformierten. Mein ehrliches Bemühen, hier Karl nicht einfach zu
übernehmen, sondern immer von neuem zu prüfen, wie weit er auch uns Entscheidendes

zu sagen hat, ist vielleicht das Einzige, was ich mir als Sonderweg bewusst bin.
Dass ich dabei auch nicht in die Gefolgschaft von Gogarten geriet, wird mir und Dir
klar sein."

Diese kritische Abgrenzung von Gogarten geht auch aus anderen Bemerkungen von
Merz klar hervor. Theodor Strohm hat Gogartens Weg seit 1921 sehr eindrucksvoll
analysiert, beginnend etwa mit jenen Aufsätzen unter dem Titel "Die religiöse
Entscheidung": "Die Schrift atmet die Ratlosigkeit einer Theologie, die in das Schicksal
des deutschen Protestantismus als der ehemals tragenden Grundlage des deutschen Staates
aufs stärkste verwickelt war6." Gogartens Entwicklung rief denn auch schon am
22.5.1929 bei Merz die Sorge und Frage wach: "Wie Gogarten freilich einem bornierten
Konservativismus entgehen will, bleibt die Frage." Barth eröffnete den 8. Jahrgang 1930

von "Zwischen den Zeiten" mit dem berühmt gewordenen Protest "Quousque tandem".
Er begehrte auf gegen eine Kirchlichkeit, die sich rühmte, als "empirische Kirche" ihre
Lebenskraft unter Beweis gestellt zu haben. In diesen Kreisen konnte man stolz
verkünden: "Die Kirchenführung des letzten Jahrzehnts war ein Meisterstück." Barth
bezeichnete es als einen Skandal, dass die deutsche evangelische Kirche andauernd diese

Sprache redete. Eine derartig schroffe Abrechnung mit den führenden offiziellen Kräften
des Protestantismus in Deutschland brachte Barth und seinen Freunden natürlich
entschiedene Gegnerschaft ein. Merz fühlte sich in dieser Situation durchaus solidarisch
mit dem tapferen Freund.

4 Alle Zitate aus den Merz-Briefen nach Abschriften von Georg Merz im Privatbesitz.
5

Vgl. dazu vor allem G. Merz, Wege und Wandlungen. Erinnerungen aus der Zeit von
1892-1922. Nach seinem Tode bearbeitet von Johann Merz (1961), S. 206ff.

6 Th. Strohm, Theologie im Schatten politischer Romantik. Eine wissenschafts-soziologische
Anfrage an die Theologie Friedrich Gogartens (1970), bes. S. 74. Zum Gogarten der zwanziger Jahre
vgl. auch die materialrciche Untersuchung von P. Lange, Konkrete Theologie. Karl Barth und Friedrich
Gogarten "Zwischen den Zeiten" (1922-1932). Eine theologiegeschichtlich-systematische
Untersuchung im Blick auf die Praxis theologischen Verhaltens (1972).



F. W. Kantzenbach, Das Ende von "Zwischen den Zeiten' 163

Barth hat Merzens Eigenart früh humorvoll charakterisiert, wenn er schon am
19.2.1920 in einem Brief an Eduard Thumeysen von "einigen entsprechenden Residuen"
bei Merz spricht7. Damit meint Barth sicherlich die geistes-und theologiegeschichtlichen
Interessen von Merz, seine Liebe zu Bezzel, seine frühere Verbundenheit mit Friedrich
Rittelmeyer, seine Verwurzelung im fränkischen Luthertum. Schon 1920 bemerkt man
auch eine gewisse Reserve Barths gegenüber dem bayerischen Luthertum: "Merzens Brief
macht den Eindruck, dass sich in Bayern so etwas wie eine ecclesiola um unsere Fahne
schart, was zu erhöhter Aufmerksamkeit auffordert8." Merz unterhielt damals noch
freundschaftliche Beziehungen zu dem späteren prominenten Deutschen Christen Wolf
Meyer-Erlach, und auch Thumeysen wertete diesen trotz gewisser Skepsis erstaunlich
unbefangen als Mitstreiter.

Um die Gestaltung von "Zwischen den Zeiten" war es schon im Sommer 1924 zu
offenen Spannungen gekommen. Barth deutete sie in einem Brief an Eduard Thumeysen
am 21.6.1924 an9 :

"Wir sprachen sofort über seine (Gogartens) Bedenken wegen Zw.d.Z. Ich sehe

vorläufig nur, dass er einen ganz anderen (tragisch-aristokratisch-eschatologisch-eso-
terischen) Begriff 1. von 'unserer' Rolle in der Weltgeschichte, 2. von 'Zw.d.Z.' im
Besonderen hat, als ich. Die historischen 'Linien', mit denen sich G.M. (Georg
Merz) abgiebt, sehe ich ja auch nicht als unsere Aufgabe an Aber Gogarten möchte
überhaupt nur den allervordersten Graben besetzt sehen, wo fortwährend Minen
springen, und so kann man nicht Krieg führen Er murmelte schon etwas von
Nichtmehrmitmachen, und das ist nun, da wir ihn einmal an Bord haben, im Angesicht
des Feindes ganz ausgeschlossen."

Die Leitung des Unternehmens durch Merz erkannte Barth dennoch am 31.7.1924 an
als "sehr gescheit" und "nach Umständen beweglich"10. Ausser den theologischen
Differenzen zwischen Barth und Gogarten musste sich Barths Angriff in "Quosque
tandem" auch auf den Schriftleiter Merz auswirken. Am 3.2.1930 schrieb Merz an
Thumeysen11: "Es lässt sich einfach nicht leugnen, dass wir, ich weiss selbst nicht recht
wie, in eine Isolierung hineingeraten sind. Es Hess sich offenbar nicht vermeiden, dass eine

ganze Reihe von Leuten das, was ihnen gemäss schien, an der dialektischen Theologie
annahmen und in ihrer Art weitergaben Ich würde überhaupt allem, was Karl
dargelegt hat, ruhiger gegenüberstehen, wenn ich wüsste, was es denn sei, was uns die
einheitliche Kraft raubt." Hier ist die Krisis von "Zwischen den Zeiten" deutlich gesehen
und in Form einer Frage, die aber keine Antwort kennt, an Thumeysen weitergegeben.

Das Jahr 1930 machte Merz theologische Probleme brennend wie die um "Offenbarung,

Geschichte und Urgeschichte". Barth sollte darüber schreiben. Wilhelm Vischer
war angefragt, sich über Bachofen und "den Begriff des Mythus" zu äussern. Im
9. Jahrgang von "Zwischen den Zeiten" gewinnt die Auseinandersetzung mit der
deutschchristlichen Irrlehre auch rein räumlich grössere Bedeutung. Gerhard Gloege
schrieb "Zur deutsch-kirchlichen Christologie". Am 3.8.1932 meldete Merz bekümmert

7 E. Thumeysen (Hrsg.), Karl Barth - Eduard Thumeysen Briefwechsel, 1. 1913 bis 1921 (1973),
S. 367.

8 Brief vom 18.9.1920, ebd., S. 423.
9 Gottesdienst — Menschendienst, Eduard Thumeysen zum 70. Geburtstag (1958), S. 117f.
10

Ebd., S. 119.
11 Maschinenschriftliche Abschrift von Merz.



164 F. W. Kantzenbach, Das Ende von "Zwischen den Zeiten '

an Thurneysen12, "dass die evangelische Landbevölkerung offenbar an allen Orten
nationalsozialistisch wählt". "Tatsächlich hat ja eine Hitlerversammlung ganz das
kultische Gepräge einer alten vaterländischen Kundgebung, für manche noch dadurch
reizvoll, dass sich damit der Geist des Evangelisationszeltes verbindet. Aber damit stehen
wir doch nur an der Oberfläche. Was eigentlich los ist, wissen wohl die wenigsten." Merz
fühlt sich politisch heimatlos und meint, "wenigstens das eine Gute geschenkt bekommen
(zu) haben, dass wir uns für den Rest unseres Lebens um Parteipolitik nicht mehr zu
kümmern brauchen". Das Jahr 1933 brachte, wie Merz am 12.5.1933 schreibt, den
Anschluss der Professoren Karl Fezer-Tübingen und Emanuel Hirsch-Göttingen an die
Deutschen Christen. Merz stellte Heinrich Vogel in "Zwischen den Zeiten" den Raum
für einen Beitrag zur Verfügung, der, so hoffte Merz, vor allem Gogarten zu einer
Rückäusserung zwingen sollte. Er war überschrieben "Kreuz und Hakenkreuz. Thesen des

Protestes, der Frage und der Bitte an die 'Glaubensbewegung Deutscher Christen' "
(11. Jg.,S. 201-206).

Das Arierproblem wurde brennend akut, und Merz liess keinen Zweifel an seiner den

Arierparagraphen ablehnenden Haltung. Zugleich stellte sich das Problem der Neuordnung
der Kirche vom reformatorischen Bekenntnis her. Merz setzte für diese Aufgabe (Brief
vom 9.6.1933) entscheidende Hoffnungen in Fritz von Bodelschwingh. "Imponierend ist
mir dabei einfach Bodelschwingh selber, für den sein Weg ein Akt des Bekennens ist, ganz
unabhängig vom etwaigen Erfolg. Ob es ihm gelingt, die Kirche im bisherigen Sinne zu
erhalten, oder ob seine Ernennung (seil, zum Reichsbischof) der Anfang einer freien
Kirche ist, oder ob im Fall eines Misslingens der Staat mittelbar oder unmittelbar diese
Kirche unterdrückt, das bewegt mich im entscheidenden nicht. Das hat mich in den
kritischen Tagen aufs neue verpflichtet13." Man muss dazu wissen, dass Merz dies als

Dozent für neuere Kirchengeschichte und praktische Theologie an der Theologischen
Schule Bethel, als Nachbar und Amtsbruder v. Bodelschwinghs, schrieb. Zu Barth ergaben

sich im Blick auf die Frage der von Merz befürworteten bischöflich geordneten
lutherischen Kirche Deutschlands Differenzen prinzipieller Art. Merz begrüsste, dass sicli
Barth doch noch bereitfand, mit den Reformierten am "Kirchenbau" zu arbeiten, aber
seine Reserve gegenüber v. Bodelschwingh, zu dem zu halten es angesichts des

Reichsbischofs Müller und seines Anhangs gewiss einiges kostete, schmerzte Merz. Beide

einigten sich dennoch (Brief vom 7.7.1933 an Thurneysen), an "Zwischen den Zeiten"
festzuhalten.

Am 8.8.1933 schrieb Merz an Thurneysen14:

"Ich selber kann das Phänomen, dass unser Freund Friedrich Gogarten bei den
'Deutschen Christen' steht und dass Karl bei ihnen nichts zu sehen vermag als eitel
Götzendienst, zunächst immer wieder betrachten und überlegen. Selbstverständlich
kann ich es mir erklären, was Gogarten oder einen Mann wie Stapel oder Schumann,
der beinahe Landesbischof von Altpreussen geworden wäre, dorthin zieht, aber
verstehen kann ich es wirklich nicht. Noch schlimmer ist es natürlich, dass man ja
diesen Dingen nicht nur zuschaut, sondern dass man handelnd darin steht, so dass man
Anfeindungen aller Art ertragen muss. Wenn ich irgendwie versuchen müsste, Dir die
Sache ein klein wenig deutlich zu machen, so wäre es etwa so: Das, was die 'Deutschen

12

13

14

Dito.
Dito.
Dito.



F. W. Kantzenbach, Das Ende von "Zwischen den Zeiten" 165

Christen' flottgemacht hat, ist natürlich in erster Linie der starke Antrieb, den die

politische Bewegung ihnen gab, und dann ganz einfach der Schutz, den ihnen die

politische Partei gewährt. Das wirkt zunächst schon unmittelbar sehr stark, mittelbar
wirkt es dadurch, dass viele Leute, die nun das Schicksal des deutschen Volkes für
lange Zeit mit der Hitlerregierung verbunden sahen, nicht gern in direkte Gegnerschaft
zu diesem Staat treten wollen. Das hat bei vielen noch gar keine unlauteren
Hintergründe. Ich sehe ja bei uns hier in Bethel, wie viele, die durch ihre ganze
Erziehung und ihr Denken national und konservativ sind, darunter leiden, dass sie

plötzlich wegen ihrer kirchlichen Haltung als staatsgefährlich gelten. Die nehmen es

nun auf sich. Andere, die nicht so unmittelbar hineingestossen sind, zaudern. Wieder
andere sind einfach benommen von dem unerhörten Tempo, mit dem die NSDAP
vordrang, und erwarten nun kirchlich etwas Ähnliches von der sogenannten
Glaubensbewegung. Weil ja nun tatsächlich gegen die alte Kirche unheimlich viel zu sagen ist,
kehrt eine ganze Reihe von Einwänden, die wir seit Jahren vorgebracht haben, jetzt
plötzlich in diesen Reihen wieder, im einzelnen in den verschiedensten Färbungen. Bei
den einen ist es einfach die nackte Losung: Ein Volk und ein Staat brauchen eine
Kirche. Also muss die entsprechende Kirche her. Ungefähr so wie nach Eurem Zeugnis
Naumann, der wirklich nicht genug glücklich gesprochen werden kann, dass er diese

Zeit nicht mehr erleben musste, auf der Hochzeit von Peter und Lenchen gesprochen
haben soll. Andere meinen im Ernst die lebendige Kirche im Sinne von Wichern in der
eigentümlichen Fortbildung, die dessen Anstösse durch Stoecker empfangen haben.
(Es ist darum nicht zufällig, dass die beiden theologischen Führer der 'Deutschen
Christen' genau so wie ihr politischer Gönner, der Führer der preussischen Landtagsfraktion

und märkischer Oberpräsident, aus dem VdSt [Verein deutscher Studenten]
stammen, den seinerzeit in den 70er Jahren Stoecker gründete.) Ist es hier der
Gegensatz von Leben, wie man meint, und blosser Ordnung, also mit einem Schuss
verweltlichtem Pietismus durchsetzt (was die Teilnahme vieler Gemeinschaftschristen
ermöglicht), so ist es seltsamerweise bei anderen, die den neuen Staat wegen seiner
Autorität schätzen, der Gegensatz zum Pietismus (und wohl auch zum Reformierten-
tum), was sie dorthin führt. Man stellt sich dort hin, weil man 'Kirche' als besondere
Lebensordnung neben dem Staat als eine Gefährdung der Rechtfertigungslehre
auffasst. Dieses Denken ist wohl für unsere Freunde die Brücke geworden, sich dort
anzubauen. Ich wäre geneigt, rein theologisch hier ein Wiederaufleben von Ritsehl zu
sehen, für den ja tatsächlich unser Freund Friedrich (Gogarten) gelegentlich Sympathie
haben konnte. Du siehst, es ist jedenfalls ein sehr umfassendes Gebilde, das man
durchdringen müsste, um es einigermassen zu verstehen. Man kann natürlich einfach
auch so, wie es Karl tut und wie er es 1926 mit den schweizerischen Reformen in
seinem Brief an Bern tat, glatt feststellen: Unchristen — BAAL - Jahve. Dass viel dafür
spricht, dass gleichsam ein mohammedanischer allzu direkter Zug durch die Bewegung
hindurchgeht, ist nicht zu leugnen. Aber Du selbst warst es, der mir seinerzeit die

Haltung, die die schweizerische Kirche der Reform gegenüber einnahm, nicht als

unbedingt ideal schilderte, und tatsächlich ist ja das, was heute bei uns geschieht, ein
ähnlicher Vorgang wie damals vor 70 Jahren bei Euch. Natürlich ist das deutsche Reich
etwas anderes als die deutsche Schweiz und der Nationalsozialismus etwas anderes als

die Demokratie von 1848 und die 'Frömmigkeitskräfte', die bei uns aufgespeichert
liegen, etwas anderes als der vom schweizerischen Volksgemüt aufgenommene
deutsche Idealismus; aber wenn ich mich recht erinnere an die Dinge, die ich damals
bei Dir las, so ging die Ausbreitung der Bewegung durch die einzelnen Kantone genau



166 F. W. Kantzenbach, Das Ende von "Zwischen den Zeiten'

so enthusiastisch vor sich wie heute bei uns. Es kann sein, dass wir zunächst — und es

wird sogar so sein — genau so in eine Minderheit mit all ihren Folgen, ihren
Konventikeln und Kapellen gedrängt werden, wie es damals bei Euch mit den Positiven
war. Es kann natürlich auch sein, dass die Sache ganz anders läuft, aber ich sehe

vorläufig keine andere Möglichkeit, als bei allem Kopfschütteln, das mir die Sache

erregt, den obengenannten Männern, zu denen noch viele andere kommen würden, zu
glauben, dass sie auch meinen, gerade so christliche Kirche sein zu wollen. Ich müsste
Dich bei der Gelegenheit auch fragen, ob nicht das gerade der Art entspricht, die uns
Karl gelehrt hat. Denn er hat uns doch gleichsam verwiesen, als Richter oder gar als

Ärzte den anderen gegenüberzutreten, sondern einfach einmal zu fragen, wieso meint
Ihr, gerade so christliche Theologie treiben zu können? Dass man dabei nicht
charakterlos wird, dafür sorgt schon die im besten Sinne bedrängende Lage, in der man
ständig ist. Sie ist auch, wie ich Dir schon neulich schrieb, hier in Bethel ganz schlimm
geworden und wird wohl über kurz oder lang zu einem Ausbruch führen, weil
natürlich all die Gegensätze wie die der Ärzte gegen die Pfarrer und überhaupt die ja in
manchem fragwürdige Tatsache, dass hier die Pfarrer gleichzeitig "Vorsteher" sind,
gewisse soziale Abwehrgefühle hervorrufen, die naturgemäss in solchen Zeiten
besonders stark sind. Auch die Lage von Helmi (seil. Wilhelm Vischer) muss mit aus
diesem Winkel heraus verstanden werden.
Ich habe mit Bodelschwingh naturgemäss sehr viel zu tun. Er hat die Leitung der
Anstalt wieder sehr entschieden in die Eland genommen und hat, ohne viel Wesens
daraus zu machen, auch die Fürsorge für all die vielen, vielen, die in Deutschland jetzt
seinen Rat und seine Hilfe fordern, zu üben fortgesetzt. Wir haben nun von unserer
Seite aus jeden Kompromiss mit den "Deutschen Christen" abgelehnt und wollen
einfach kirchlich zurückgedrängt unsere Arbeit in der Stille tun. Es haben sich im
Lande herum kleine Arbeitskreise gebildet, und ihre Führer kommen dann und wann
hier oder in der Nähe zusammen. Ich kann die Art, mit der Bodelschwingh solche
Zusammenkünfte leitet, und vor allem die Art und Weise, wie er dabei die Bibel
auslegt, immer nur wieder mit besonderem Dank hinnehmen. Er hätte auch sehr gern
Karls Rat dabei gehört, aber Karl, bei dem ich anfragte, konnte nicht mehr
herüberkommen. Es mag ja auch sein, dass Karl mit ihm nichts zu tun haben will, und
vielleicht sind sie zu verschiedene Menschen. Dass ich bei dem allen sehr viel zu tun
und zu arbeiten habe, weil ja auch meine übrige Arbeit weitergeht, kannst Du Dir
denken. Aber auf der anderen Seite ist durch das Abrücken vieler, mit denen man
sonst Briefwechsel pflegen musste oder die einen zu Vorträgen aufforderten, manches

weggefallen. Ich habe fast das Gefühl, als ob sich im Grunde auch in der inneren Arbeit
alles mehr konzentrierte, und das ist doch eigentlich gut. Nun müssen wir sehen, wie es

weitergeht. Die eigentlichen grossen Entscheidungen für uns fallen ja erst, wenn die

kirchliche Reformarbeit unter Dach und Fach ist. Dabei wird sich auch das Schicksal
unserer Theologischen Schule entscheiden. Soviel ist sicher, dass sie in der bisherigen
Form nicht weiterbestehen wird. Ob der Plan, den wir mit ihr haben, durchgeführt
werden kann, ist fraglich, und ob bei dem Zugriff, der von staatlicher oder kirchlicher
Seite mehr oder minder direkt zu erwarten ist, für uns noch Raum bleibt, bleibt
abzuwarten. Insofern ist auch in unserem Schicksal vieles dunkel. Dunkel ist ja
schliesslich auch das Schicksal von Z.Z., aber nach den verschiedenen Briefen, die
zwischen uns in dem letzten Jahr gewechselt worden sind, halte ich es für das

Sachgemässe, dass wir zunächst einfach weitermachen. Vielleicht besprichst Du es mit
Karl und gibst mir dann entsprechenden Bescheid, denn ich verstehe wohl Karls Karte



F. W. Kantzenbach, Das Ende von "Zwischen den Zeiten" 167

an mich richtig, dass er nicht mehr gem über diese Dinge mit mir unmittelbar
verhandelt, und so wird es gut sein, wenn Du und Lollo (seil. Charlotte von
Kirschbaum, Mitarbeiterin Barths) in diesen Dingen eine Mittlerrolle übernehmen."

2.

Das Schicksal von "Zwischen den Zeiten" entschied sich durch Barths seit dem Winter
1932/33 gereiften Entschluss, sich aus der Verantwortung für das Unternehmen
zurückzuziehen. Der 11. Jahrgang des Jahres 1933 bringt von Barth ausser zwei Predigten
den programmatischen Beitrag über "Das erste Gebot als theologisches Axiom". Er
rechnet auf Barths Weise mit der theologiegeschichtlichen Entwicklung des 19.
Jahrhunderts kritisch ab und richtet an Brunner und Gogarten die explizite Frage: "Ist nun
eigentlich 'Gott' mehr als ein anderes Wort für die Ordnungen? Die Rechtfertigung mehr
als ein anderes Wort für das Leben in diesen Ordnungen15? " Der im Blick auf das erste
Gebot als theologisches Axiom "unvermeidliche Streit gegen die natürliche Theologie ist
ein Streit um den rechten Gehorsam in der Theologie"16. Das letzte Heft der Zeitschrift
endete mit einem Beitrag von Georg Merz "Zur theologischen Erörterung des
Ariergesetzes"17 und den Abschiedsworten von Barth, Thurneysen und Merz.

Merz hatte bis zuletzt, d.h. bis in den Oktober 1933, gehofft, die gemeinsame Arbeit
fortsetzen zu können. Seine erste Fassung einer "Mitteilung", die vom Ausscheiden
Barths und Thumeysens Mitteilung machen wollte, war bereits gesetzt. Die Druckfahne
hat sich erhalten und wird hier ohne Kürzung wiedergegeben:

Mitteilung.
"Zwischen den Zeiten" wird im kommenden Jahrgange, nach dem Ausscheiden von
Karl Barth und Eduard Thurneysen, als Zweimonatsschrift in vermindertem Umfange
(voraussichtlich 4 1/2 Bogen) erscheinen. Ich hatte zunächst vor, die Hefte nicht
weiter erscheinen zu lassen. Der Verlag und eine Reihe von Mitarbeitern traten
entschieden für weiteres Erscheinen ein. Bestimmt hat mich aber schliesslich nur, dass

sich auch Eduard Thurneysen und Friedrich Gogarten diesem Verlangen anschlössen
und Karl Barth seinerseits es für richtig hielt, dass der Kreis, der sich nun gesammelt
hat, soweit er es will und es vermag, auch ohne ihn beisammen bleibt. Das war für
mich entscheidend.
Ich habe meine Tätigkeit nie anders aufgefasst, als dass ich von Karl Barth, Friedrich
Gogarten, Eduard Thurneysen ein Mandat überkommen habe. So gross das Vertrauen
war, das sie mir in den elf Jahren gemeinsamer Arbeit gewährten, und so gross die

Selbständigkeit, die daraus für mein Handeln erwuchs, ich wusste mich doch nur als

Beauftragten. Es war mir darum nötig zu wissen, dass ich im Einverständnis aller
handle, wenn ich nun künftighin als in jeder Hinsicht allein verantwortlicher
Herausgeber und leider ohne Barth und Thurneysen "Zwischen den Zeiten"
weiterführe.
Ich konnte die menschlichen und sachlichen Bedenken, die dagegen sprechen, vor
allem deshalb überwinden, weil ich zu Gogarten und seiner Theologie anders stehe als

15 Zwischen den Zeiten 11 (1933), S. 311.
16

Ebd., S. 313.
17 Erneut abgedruckt in Die Evangelische Kirche in Deutschland und die Judenfrage (1945),

S. 97ff.



168 F. W. Kantzenbach, Das Ende von "Zwischen den Zeiten"

Karl Barth und weil Gogarten selber zu ihm anders steht als er zu ihm. Ich darf wohl
ein Stück eines Briefes von Gogarten hierhersetzen:

Deine Nachricht, dass die Zeitschrift eventuell eingehen soll, erschreckt mich ganz
ausserordentlich. Denn gerade jetzt ist sie nötig. Ich nehme an, dass Du darin mit mir
einig bist, dass wir Theologen nicht in vornehmer Indifferenz gegenüber den
politischen Geschehnissen verharren dürfen, sondern dass wir allerwichtigste Aufgaben
haben. Schweigen können wir jetzt auf keinen Fall. Gerade wir nicht, d.h. der Kreis,
dessen Organ Z.d.Z. ist. Du weisst ja wohl, dass ich der Meinung bin, dass gerade wir,
die wir von den Reformatoren theologisch gelernt haben, heute nicht nur negative,
protestierende Aufgaben haben, sondern positive. Den Ansprüchen des Staates und
Volkes gegenüber, sie mögen in sich und in ihrer Theorie so verworren sein, wie sie

wollen, ist etwas anderes zu sagen als gegenüber den irrealen Ansprüchen eines

Kulturprotestantismus. Das ist der Grund, warum ich mit einer kleinen Gruppe von
schlesischen Pfarrern und Kirchenleuten meinen Beitritt zu den 'Deutschen Christen'
erklärt habe. Denn dort ist der geschichtliche Ort, an dem sich entscheiden wird, was
an unseren Kirchen ist. Dort wird auch die entscheidende theologische Auseinandersetzung

erfolgen. Man muss Staat und Volk, die, ich will mich vorsichtig ausdrücken,
mit Gesetz zu tun haben und Gesetz in irgendeiner Weise handhaben und repräsentieren,

ernst genommen haben, um sich im Namen des Evangeliums gegen sie wenden
zu dürfen, wenn sie ihre Grenzen überschreiten. Aber ich brauche Dir das ja nicht
auseinanderzusetzen. Ich sage diese Dinge ja auch nicht erst seit einem halben Jahre.
Ich weiss, dass Du Bedenken gegen meine Arbeit hast. Aber ich meine auch zu wissen,
dass Deine Bedenken sich mehr auf den Grad der Betonung dieser oder jener Dinge
richten, als gegen die ganze Richtung der Arbeit. Soweit ich an Z.d.Z. beteiligt bin und
an der ganzen theologischen Arbeit, die durch die Zeitschrift repräsentiert ist, sehe ich
keinen Grund, die Zeitschrift eingehen zu lassen. Dass Barth nichts mehr mit ihr zu tun
haben will, tut mir leid. Verstehen kann ich es nicht ganz. Denn es ist von Anfang an ja
so gewesen, dass jeder die Verantwortung für seine Arbeit allein trug. Und jeder, der
sehen wollte, konnte es sehen, dass Barth und ich seit langem verschiedene Wege

gehen. Ich meinerseits habe immer genug des Gemeinsamen gesehen, um die Belastung,
die Barths Nachbarschaft für mich bedeutete, gerne zu tragen."
Ich habe daraufhin Gogarten geschrieben, dass mir seine scheinbare Billigung der

Stapel'schen "Nomos"-These nur aus einem Missverständnis dieses Satzes und seiner
Folgen erklärlich ist und dass ich seinen Beitritt zu den "Deutschen Christen" für eine

Fehlentscheidung halte. Gleichzeitig bat ich ihn, auf Heinrich Vogels Angriff zu
antworten. Ich selber glaube nach wie vor, dass Friedrich Gogarten zu "Zwischen den
Zeiten" gehört und dass seine Begegnung mit Karl Barth kein Missverständnis war. Die
Begründung dafür kann ich liier nicht mit zwei Worten geben. Wenn es uns möglich ist,
"Zwischen den Zeiten" weiterzuführen, wird sich dies ja in der weiteren Arbeit zeigen.
Sollte ich mich geirrt haben, so wäre es mir leichter, diesen Irrtum einzugestehen, als

mich jetzt von ihm, mit dem ich so lange verbunden war, gegen seinen Willen und ohne
klar erkannten Grund zu scheiden. Oder täusche ich mich, wenn ich hinter den Thesen

von Gogarten — sie mögen andere noch so grundsätzlich anmuten — genau den

gleichen eschatologischen Schrecken vor der Bedrohtheit der Welt sehe wie in den
Reden und Aufsätzen, durch die er uns vor 13 Jahren aufrief? Ich konnte mich bisher
auch nicht — und ging darin mit Thurneysen einig — mit Barth darin finden, dass

Gogarten "Thomist" sei. Ich sehe hinter seiner "Politischen Ethik" vielmehr eine

christologisch begründete und eine von der Christologie und Eschatologie her zu



F. W. Kantzenbach, Das Ende von "Zwischen den Zeiten " 169

verstehende Theologie. Darauf aber kommt es in "Zwischen den Zeiten" an. Ob in den

politischen und kirchenpolitischen Fragen der eine da steht oder der andere dort, das

möchte ich wie bisher, so auch künftighin nicht entscheidend sein lassen.

Im übrigen möchte ich betonen, dass alle Mitarbeiter, die mir in den letzten Wochen
ihre fernere tätige Anteilnahme an "Zwischen den Zeiten" kundtaten — in besonderer
Weise erklärten sich Karl Aé, Hans Asmussen, Rudolf Bultmann, Adolf Sannwald,
Heinrich Schlier, Wolfgang Trillhaas für innerlich beteiligt an der weiteren Herausgabe

—, genau so wie ich selber im Gegensatz zu der "Glaubensbewegung deutscher
Christen" stehen, ja zum Teil in offenem Kampfe mit ihr.
Ich weiss, dass ich der Sympathie der Mitarbeiter und Leser künftighin noch mehr
bedarf als bisher. Indem ich die, die von uns scheiden, grüsse, möchte ich die, die
ausharren, bitten, mir zu helfen, dass "Zwischen den Zeiten" nicht die Greuelbarke
wird, die in Karl Barths Vision auftaucht. Ich nehme seinen Ruf als Warnungssignal,
aber nachdem wir, die bisherigen Herausgeber, von einem stolzen Scapa Flow absehen

zu müssen glaubten, will ich getrost die weitere Fahrt wagen.
Georg Merz.

Wenn Georg Merz diese Mitteilung dann doch zurückgezogen hat, so ehrt ihn diese Tat.
Merz war im Juli/August 1933 schon entschlossen gewesen, Karl Barths Wunsch zu
entsprechen und das Erscheinen der Zeitschrift einzustellen. Aber Hermann Sasse, der
Erlanger Lutheraner, und Dietrich Bonhoeffer bezeichneten das Aufhören von "Zwischen
den Zeiten" als eine "Katastrophe" (Brief vom 19.9.1933 an Thurneysen), und der

Verleger W. Lempp sah im "frivolen Knicken dieser Blüte" geradezu "Wahnsinn". Das hat
Merz "etwas beeindruckt", und er suchte nun so zu prozedieren, wie es die "Mitteilung"
ausweist. Offensichtlich hat im September ein Treffen zwischen Barth, Thurneysen und
Merz stattfinden sollen. Am 19.10.1933 hat es inzwischen stattgefunden. Merz spricht es

als privates Gespräch und nicht als eine "offizielle Sitzung von Z.Z." an. Die Teilnehmer
der Besprechung und der Ort sind leider nicht vermerkt. Es haben wohl mit Sicherheit
Merz, Thurneysen und Gogarten teilgenommen.

Das Ergebnis war jedenfalls das Ende von "Zwischen den Zeiten", denn Merz sieht am
19.10.1933 den kurzen Erklärungen von Barth und Thurneysen entgegen. Diese kann
man in "Zwischen den Zeiten" nachlesen. Barths Erklärung ist datiert am 18.10.1933.
Merz hielt daran fest, dass Gogartens Begegnung mit Barth kein Missverständnis war und
deutete die in der Wertung des Auftrags v. Bodelschwinghs aufgebrochenen Spannungen
ehrlich an. Auch in seinem Lebensrückblick, der 1961 erschien, hat Merz nochmals
bestätigt: "Ich habe auch später, selbst in den Zeiten 'grosser Klüfte' mich nie dazu
entschliessen können, die These aufzunehmen, es sei ein 'grosses Missverständnis'

gewesen, dass wir in solcher Gemeinschaft uns zusammentaten18." Für Merz lag in dem
Abbruch der gemeinsamen Arbeit viel Bitternis, aber er fügte sich dem Faktum. Seinem
Schlusswort merkt man an, dass er den Ernst der längst aufgebrochenen Gegensätze nicht
schwächlich bagatellisieren wollte. Er hat eine Entscheidung gefällt, die anderen
Herausgebern und Schriftleitern in ähnlicher Situation nicht gelingen wollte.

18 G. Merz, Wege und Wandlungen (1961), S. 253f.



170 F. W. Kantzenbach, Das Ende von "Zwischen den Zeiten'

3.

Gestaltung und theologische Aussagekraft von "Zwischen den Zeiten" blieben dank
der Klarheit Barths und Thurneysens und dank des Gehorsams ihres Herausgebers, der
sich als ihr Mandatar verstand, frei von schlechtem, kompromisslerischem Geist. Am
entschiedensten hat Barth den zwischen ihm und Gogarten aufgebrochenen Gegensatz
markiert. Es waren Gogartens "Politische Ethik" und die in "Zwischen den Zeiten" 1932
veröffentlichten Beiträge Gogartens über "Staat und Kirche" und "Schöpfung und
Volkstum", die ihn "mit einer nicht mehr zu unterdrückenden Bekümmerung" erfüllt
hatten. Als sich Gogarten zu dem Theologumenon, dass das Gesetz für uns identisch sei

mit dem Nomos des deutschen Volkes, bekannte und als er sich konsequenterweise an die
Seite von Ludwig Müller und Joachim Hossenfelder stellte — was Barth übrigens als

verhältnismässig "nebensächlich" bezeichnet im Vergleich zu den theologischen
Thesen — konnte Barth nur seine "zornige Ablehnung" aussprechen. "Ich habe bei dem,
was wir damals am Anfang der Zwanziger Jahre gemeinsam zu bekämpfen schienen,
immer gerade auf das gezielt, was jetzt in der Lehre, in der Mentalität und Haltung der
Deutschen Christen in geballter Form auf dem Plane steht." Barth weigerte sich strikt,
gemeinsam mit Deutschen Christen oder ihnen Nahestehenden an einer Zeitschrift
mitzuarbeiten, und lehnte es ab, aus "Zwischen den Zeiten" ein unverbindliches Organ
der Diskussion verschiedener und unvereinbarer Standpunkte zu machen. Georg Merz
trifft sein Vorwurf, als Herausgeber statt "Entscheidung" die "Nicht-Entscheidung"
praktiziert zu haben. "Georg Merz will, wenn ich ihn recht verstehe, in der Gestaltung von
Z.d.Z. im Kleinen die Situation wiederholen, die wir nun in der deutschen evangelischen
Kirche im Grossen vor uns haben: das interessante Nebeneinander von Ja und Nein. Ich
meine, dass Z.d.Z. dies der 'Christlichen Welt', der 'Zeitwende' oder ähnlichen Organen
hätte überlassen dürfen Ich meine, wahrhaft kirchlich hätte unsere Zeitschrift in der

heutigen Zeit nur dann sein können, wenn sie sich als ein bescheidener, aber nicht
durchbrechender Damm gegen die deutsch-christliche Überschwemmung bewährt hätte.
Da das nicht möglich ist, kann ich, so leid es mir tut, nichts mehr mit Z.d.Z. zu tun
haben." Barth kündigte zum Schluss seines Abschiedswortes an, dass seine künftigen
Veröffentlichungen bis auf weiteres in einer zwanglos erscheinenden Schriftenreihe unter
dem Titel "Theologische Existenz heute" erscheinen sollten. Mit Eduard Thurneysen
zusammen hat Barth diese für die geistige Zurüstung im Kirchenkampf so entscheidende
Reihe verantwortet.

In einem Brief an Thurneysen vom 19.12.1938 hat Merz, der sich mit Barth in der
"Barmer theologischen Erklärung" von 1934 einig wusste, zum Ausdruck gebracht, worin
er sich von Barth unterschieden wusste. Es heisst da19:

"Aber der Unterschied zwischen dem, was Ihr vortragt, und dem was mir einleuchtet,
hegt doch nicht tiefer als in der verschiedenen Beurteilung einzelner Schriftstellen.
Einig sind wir in dem Zeugnis, dass Jesus Christus das eine Wort Gottes sei. So haben
wir es ja auch in Barmen ausgesprochen. Ich habe damals zu dieser These darum ja
sagen können und stehe noch heute zu ihr, weil für mich die Offenbarung Gottes darin
besteht, dass er in Jesus Christus alles, was er uns Menschen zu sagen hat, gesagt hat.
Das, was Karl in seinen neuesten Schriften vorträgt, geht über diesen Satz hinaus. Er
sucht die Vorgänge der Geschichte in ihrem Zusammenhang mit diesem Wort

19 Maschinenschriftliche Abschrift von Merz.



F. W. Kantzenbach, Das Ende von "Zwischen den Zeiten" 171

aufzuweisen, begnügt sich nicht, denen, die sich zur Kirche Jesu Christi bekennen, zur
Gehorsamspflicht zu machen, ihre politischen Entscheidungen gewissenhaft zu treffen,
glaubt sagen zu können, wieso eine politische Entscheidung Teilnahme am Werke
Christi bezeugt, die andere Verrat seiner Botschaft, glaubt sogar feststellen zu können,
wieso bestimmte politische Massnahmen, die ohne ein bewusstes Aufmerken auf das

Wort Gottes getroffen werden, das Werk Christi fördern, andere sie schädigen. Darum
muss er auch fordern, dass die Gemeinde die eine Politik unterstützt, von anderer aber
sich fernhalte oder gar sie bekämpfe. Ich kann nicht sehen, woher er die Vollmacht
dafür nimmt. So sehr ich gewiss bin, dass in Jesus Christus alles gesagt ist, was zum
Heil des Menschen nötig ist, so sehr muss ich das Dunkel ertragen, in das Gott der Herr
die Geschichte der Völker hüllt. In der heiligen Schrift ein Zeugnis von einem
unmittelbar aufweisbaren Zusammenhang zwischen dem Gang der politischen
Geschichte und dem Weg der Gemeinde zu finden, ist nach meiner Einsicht verwehrt.
Auch die Gestalt des Pilatus ist für mich nicht ein mittelbarer Beweis dafür, dass

Christus einen auf sein Wort unmittelbar bezogenen Staat will, wohl aber ein
tröstlicher Hinweis darauf, dass auch der Staat, der sich gegen Christus wendet, ihm
doch dienen muss und zugleich eine Mahnung dazu, auch dem Staat gehorsam zu sein,
der zu Christus und seiner Verkündigung keinen unmittelbaren Bezug hat. So habe ich
offengestanden auch das Zeugnis entgegengenommen, das Ihr von dem Tambacher
Vortrag von 1919 an kundmachtet. Gerade in der Bescheidenheit gegenüber der
Geschichte, in dem völligen Verzicht darauf, einen unmittelbaren Weg Gottes in der
Zeit aufweisen zu können, sah ich die Ehrung dessen, der sich allein selber rechtfertigt.
So erschloss sich der Weg zu Luther und den Reformatoren, der Weg zur heiligen
Schrift. Dieser Weg ist offenkundig zu Ende und nach den so viel besprochenen Briefen
— die ich noch nicht kannte, als ich Dir das letzte Mal schrieb — ist es mir tatsächlich
unmöglich, die Kontinuität des Weges zu sehen. Es ist offenkundig etwas Neues in das

Denken Karls eingebrochen. Dass wir politisch anders denken, das wissen wir seit
langem. Dass wir die Lage in manchem anders beurteilen, haben wir auch gewusst. Dass

wir in verschiedenen kirchlichen Massnahmen andere Entscheidungen getroffen haben,
war uns auch klar. Dass aber solche theologischen Unterschiede an einem solch
entscheidenden Punkt sich in einer solchen Gegensätzlichkeit darstellen und dass ich
mit gutem Gewissen glaube sagen zu dürfen, dass diese Gegensätzlichkeit nicht nur
zwischen ihm und mir besteht, sondern zwischen seinen in früheren Jahren

vorgetragenen Thesen und den jetzt von ihm geltend gemachten Voraussetzungen, das

bringt mit Notwendigkeit eine Scheidung mit sich
Es ist müssig, lieber Eduard, darzulegen, wie dies alles auf den Gang der Dinge im Staat
und in der Kirche bei uns wirkt. Wir haben schliesslich auch gelernt, dass diese Dinge
letzten Endes unter einer ganz anderen Führung stehen als die, die wir Menschen
meinen grundsätzlich geltend machen zu können. Schlimm ist nur, dass wir
offenkundig nicht mehr die Vollmacht haben in unserer Rede, in unserer Predigt, in
unserer Seelsorge etwas von dem geltend und sichtbar zu machen, was Dir einst im
Umkreis von Christoph Blumhardt in Bad Boll erschienen ist und was Du ja
unterdessen in den mannigfachsten Beziehungen hast entfalten dürfen. Weisst Du, ich
will wirklich nicht, nein, schon gar nicht in der Art meines Landsmannes Adolf
(Köberle) Eure ersten Aargauer Kundgebungen über alles andere hinausheben. Aber
ich muss doch sagen, der Satz, der damals in der Anzeige der Blumhardt-Andachten
erschien: 'Ich sehe nur, dass Blumhardt etwas kann, was wir meistens nicht können:
Gottes Sache in der Welt vertreten und doch nicht gegen die Welt Krieg führen, die



172 F. W. Kantzenbach, Das Ende von "Zwischen den Zeiten"

Welt lieb haben und doch Gott ganz treu sein — mit der Welt leiden und für ihre Not
das offene Wort haben, aber darüber hinaus gleichzeitig das erlösende Wort von der
Hilfe, auf das sie wartet — die Welt emportragen zu Gott und Gott hinein in die Welt —

ein Anwalt der Menschen sein bei Gott und ein Bote Gottes, der Frieden bringt an die
Menschen - vor Gott und zu Gott unablässig und unverwirrt flehen: dein Reich
komme! und mit den Menschen "warten und eilen" diesem Kommen entgegen. 1st

das nicht das Höchste und Aussichtsreichste, was ein Mensch jetzt tun kann — wenn
er's kann?' -, hat es mir damals schon angetan und ist bis zum heutigen Tag für mich
die klarste Zusammenfassung dessen geblieben, was Aufgabe des Predigtamtes ist. Nun
kannst Du mit Recht sagen, Blumhardt hat auch noch etwas anderes gewollt, und
daraufhin weisen, dass er in kühner Unmittelbarkeit meinte, 'konkrete Christologie'
darstellen zu können, und zwar so, dass er die Christuswirklichkeit in der Gegenwartsgeschichte

aufwies. Aber siehst Du, Eduard, diese Seite an Blumhardt — notabene diese

Eigentümlichkeit einer bestimmten Epoche des jüngeren Blumhardt — habe ich schon
sehr früh als den Ort betrachten gelernt (nicht ohne Hilfe der 'dialektischen
Theologie'), der aufs äusserste bedenklich ist und der ja tatsächlich ebenso bei
Johannes Müller wie bei Ragaz wie bei den Deutschen Christen, die sich unter uns auf
Bad Boll berufen, in besonderer Weise hervortritt. Natürlich habe ich das, was Du mir
hier zu bedenken gibst, auch bedacht. Aber ich habe es, wenn man so sagen kann,
abgelehnt und vor allem auch deshalb, weil in der Konsequenz dieses Denkens mit
Notwendigkeit an Stelle des priesterlichen Anwalts, von dem in jener Buchanzeige die
Rede war, der rechthaberische Advokat erscheint. Daran freilich, dass in unserer
menschlichen Begegnung etwas sichtbar blieb, daran denke ich gem. Und ich möchte
dies gern als ein Zeichen dafür nehmen, dass sich wieder einmal dieses Wunder
ereignet, das uns auch in der Arbeit zusammenführen kann."

Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Neuendettelsau


	Das Ende von "Zwischen den Zeiten"

