Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 3

Artikel: Das Ende von "Zwischen den Zeiten"
Autor: Kantzenbach, Friedrich Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878670

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Ende von “Zwischen den Zeiten”

Im Gegensatz zu anderen theologischen Zeitschriften und christlichen Blittern, die
spitestens im Jahre 1940/41 aus “‘kriegsbedingten’” Griinden sterben mussten', stellte die
von Georg Merz (1892—1959) herausgegebene, 1923 in Gemeinschaft mit Karl Barth,
Friedrich Gogarten und Eduard Thurneysen begriindete Zeitschrift ‘“Zwischen den
Zeiten” 1933 eigenverantwortet ihr Erscheinen ein.

Die Zeitschrift galt als das Organ der sogenannten Dialektischen Theologie® . Sie trat
ohne ein besonders formuliertes Programm 1923 an die Offentlichkeit. Der Name wurde
aus einem 1920 von Friedrich Gogarten in der “Christlichen Welt”” Martin Rades
veroffentlichten Aufsatz “Zwischen den Zeiten ibernommen. In diesem Beitrag hatte
Gogarten mit der biirgerlich-liberalen Welt des 19. Jahrhunderts und ihrer Religiositit
scharf abgerechnet. Thurneysen schlug diesen Titel vor, als sich Barth, Gogarten,
Thurneysen und Merz 1922 entschlossen, eine gemeinsame Zeitschrift zu begriinden®.
Barth schrieb den Eroffnungsaufsatz iiber “Not und Verheissung der christlichen
Verkiindigung”, Gogarten steuerte einen “Die Entscheidung” iiberschriebenen Beitrag
bei, und dazwischen ordnete Georg Merz Lutherbriefe ein. Eduard Thurneysen beschloss
das erste Heft mit einer katechismusartigen Anleitung, Uberschrieben “Eine christliche
Unterweisung”. Die Zeitschrift war weit genug programmiert, um philosophischen,
kulturgeschichtlichen, mannigfachen geisteswissenschaftlichen, politischen und pida-
gogischen Themen Raum zu gewihren. Sieht man heute die 11 Jahrginge der Zeitschrift
durch, so ist man beeindruckt von dem Geschick des Herausgebers, der bei der Priifung
der aus der Schweiz kommenden Manuskripte durch Eduard Thurneysen unterstiitzt
wurde. Fiir Barths und Gogartens Schaffen charakteristische Beitrige erschienen gleich im
1. Jahrgang der Zeitschrift, von Barth etwa “Das Problem der Ethik in der Gegenwart”
und der Zwingli nicht gerade schonsam behandelnde Aufsatz iiber “Ansatz und Absicht in
Luthers Abendmahlslehre”. Thurneysen befasste sich gemeinsam mit Georg Merz mit der
Analyse des von Christoph Blumhardt d.J., Leonhard Ragaz und Hermann Kutter
beeinflussten religiosen Sozialismus. Als Philosoph arbeitete Heinrich Barth, Karl Barths
Bruder, mit. Vor allem beteiligte sich Rudolf Bultmann mit gewichtigen Beitrigen, die
bereits den eigentiimlichen Glaubensbegriff des Marburger Neutestamentlers entwickeln
(Zur Frage der Christologie, 5.Jg. 1927, S.41-69; Kirche und Lehre im Neuen
Testament, 7. Jg. 1929, S. 9-43).

1.

Zugleich kamen Stimmen zu Worte, die — wie die Hans Asmussens — lutherische Lehre
als “Wiederholung des Wortes Gottes” verstehen wollten (1928). Das war eine Erginzung
zu Barths Riickbesinnung auf das spezifisch reformierte Erbe, die Georg Merz seit 1927,

1 F.ow. Kantzenbach, “Zeitwende”. Zum Weg einer Kulturzeitschrift und ihrer Miinchner

Redaktion im Dritten Reich: Zeits. f. bayer. Landesgesch. 37 (1974), S. 569—-594; hier die weitere
Literatur.

Die theologiegeschichtliche Bedeutung des Organs unterstreicht H. Zahrnt, Die Sache mit Gott.
Dieaprotestantische Theologie im 20. Jahrhundert (1968), S. 48ff.

G. Merz, Die Begegnung Karl Barths mit der deutschen Theologie: Kerygma und Dogma 2
(1956), S. 157.



162 F. W. Kantzenbach, Das Ende von “Zwischen den Zeiten”

dem Jahr, in dem Barths erste Dogmatik erschien, in erste gewichtigere Spannungen mit

Barth verwickelte.
Am 31.3.1927 schrieb Merz dariiber an Eduard Thurneysen®:

“Es kam zwischen Karl und mir nicht zu einem befreienden Gesprich, sondern zu
Erorterungen, die ihn offenbar nachtriglich ganz besonders belasten ... Ich war
tatsichlich der naiven Meinung, dass ich von jenem Novembertage an, wo ich Lempp®
mit leidenschaftlicher Heftigkeit zu iiberzeugen suchte, dass in dem Romerbrief eine
neue Reformation bevorstehe, bis auf den heutigen Tag ehrlich und treu der Sache
gedient habe, zu der wir aufgerufen sind ... Du kannst Dir denken, dass ich mehr als
bestiirzt bin, nun plétzlich von massgebender Seite zu horen, dass dies ein Wahn war.
Ich habe mich wirklich in den ersten Jahren ganz naiv Euch angeschlossen. Erst als in
Karl’s Dogmatik das Reformierte mit Entschiedenheit betont wurde, und er uns immer
von neuem aufforderte, unsererseits das Lutherische durchzudenken, besann ich mich
auf mein Luthertum und merkte vor allem durch meine Bekanntschaft mit dem jungen
Luther und mit der Theologie Bezzels, dass ich einfach lutherisch bin, wenngleich ich
mich zum herkdmmlichen Luthertum in einem dhnlichen Gegensatz befinde, wie Ihr
Euch zu den Reformierten. Mein ehrliches Bemiithen, hier Karl nicht einfach zu
tibernehmen, sondern immer von neuem zu priifen, wie weit er auch uns Entschei-
dendes zu sagen hat, ist vielleicht das Einzige, was ich mir als Sonderweg bewusst bin.
Dass ich dabei auch nicht in die Gefolgschaft von Gogarten geriet, wird mir und Dir
klar sein.”

Diese kritische Abgrenzung von Gogarten geht auch aus anderen Bemerkungen von
Merz klar hervor. Theodor Strohm hat Gogartens Weg seit 1921 sehr eindrucksvoll
analysiert, beginnend etwa mit jenen Aufsitzen unter dem Titel “Die religiose
Entscheidung”: “Die Schrift atmet die Ratlosigkeit einer Theologie, die in das Schicksal
des deutschen Protestantismus als der ehemals tragenden Grundlage des deutschen Staates
aufs stirkste verwickelt war®.” Gogartens Entwicklung rief denn auch schon am
22.5.1929 bei Merz die Sorge und Frage wach: “Wie Gogarten freilich einem bornierten
Konservativismus entgehen will, bleibt die Frage.” Barth eroffnete den 8. Jahrgang 1930
von “Zwischen den Zeiten” mit dem berithmt gewordenen Protest “Quousque tandem”.
Er begehrte auf gegen eine Kirchlichkeit, die sich rithmte, als “empirische Kirche” ihre
Lebenskraft unter Beweis gestellt zu haben. In diesen Kreisen konnte man stolz
verkiinden: “Die Kirchenfiihrung des letzten Jahrzehnts war ein Meisterstiick.” Barth
bezeichnete es als einen Skandal, dass die deutsche evangelische Kirche andauernd diese
Sprache redete. Eine derartig schroffe Abrechnung mit den fihrenden offiziellen Kréften
des Protestantismus in Deutschland brachte Barth und seinen Freunden natirlich
entschiedene Gegnerschaft ein. Merz fuhlte sich in dieser Situation durchaus solidarisch
mit dem tapferen Freund.

4 Alle Zitate aus den Merz-Briefen nach Abschriften von Georg Merz im Privatbesitz.

Vgl. dazu vor allem G. Merz, Wege und Wandlungen. Erinnerungen aus der Zeit von
1892 -1922. Nach seinem Tode bearbeitet von Johann Merz (1961), S. 206ff.

Th. Strohm, Theologie im Schatten politischer Romantik. Eine wissenschafts-soziologische
Anfrage an die Theologie Friedrich Gogartens (1970), bes. S. 74. Zum Gogarten der zwanziger Jahre
vgl. auch die materialreiche Untersuchung von P, Lange, Konkrete Theologie. Karl Barth und Friedrich
Gogarten “Zwischen den Zeiten” (1922-1932). Eine theologiegeschichtlich-systematische Unter-
suchung im Blick auf die Praxis theologischen Verhaltens (1972).



F W. Kantzenbach, Das Ende von “‘Zwischen den Zeiten” 163

Barth hat Merzens Eigenart frith humorvoll charakterisiert, wenn er schon am
19.2.1920 in einem Brief an Eduard Thurneysen von “‘einigen entsprechenden Residuen™
bei Merz spricht”. Damit meint Barth sicherlich die geistes- und theologiegeschichtlichen
Interessen von Merz, seine Liebe zu Bezzel, seine frithere Verbundenheit mit Friedrich
Rittelmeyer, seine Verwurzelung im frinkischen Luthertum. Schon 1920 bemerkt man
auch eine gewisse Reserve Barths gegeniiber dem bayerischen Luthertum: “Merzens Brief
macht den Eindruck, dass sich in Bayern so etwas wie eine ecclesiola um unsere Fahne
schart, was zu erhohter Aufmerksamkeit auffordert®.” Merz unterhielt damals noch
freundschaftliche Beziehungen zu dem spiteren prominenten Deutschen Christen Wolf
Meyer-Erlach, und auch Thurneysen wertete diesen trotz gewisser Skepsis erstaunlich
unbefangen als Mitstreiter.

Um die Gestaltung von “Zwischen den Zeiten” war es schon im Sommer 1924 zu
offenen Spannungen gekommen. Barth deutete sie in einem Brief an Eduard Thurneysen
am 21.6.1924 an’:

“Wir sprachen sofort iiber seine (Gogartens) Bedenken wegen Zw.d.Z. Ich sehe
vorldufig nur, dass er einen ganz anderen (tragisch-aristokratisch-eschatologisch-eso-
terischen) Begriff 1. von ‘unserer’ Rolle in der Weltgeschichte, 2. von ‘Zw.d.Z.” im
Besonderen hat, als ich. Die ... historischen ‘Linien’, mit denen sich G. M. (Georg
Merz) abgiebt, sehe ich ja auch nicht als unsere Aufgabe an . .. Aber Gogarten mochte
tiberhaupt nur den allervordersten Graben besetzt sehen, wo fortwahrend Minen
springen, und so kann man nicht Krieg fithren ... Er murmelte schon etwas von
Nichtmehrmitmachen, und das ist nun, da wir ihn einmal an Bord haben, im Angesicht
des Feindes ganz ausgeschlossen.”

Die Leitung des Unternehmens durch Merz erkannte Barth dennoch am 31.7.1924 an
als “sehr gescheit” und “nach Umstinden beweglich”!®. Ausser den theologischen
Differenzen zwischen Barth und Gogarten musste sich Barths Angriff in “Quosque
tandem” auch auf den Schriftleiter Merz auswirken. Am 3.2.1930 schrieb Merz an
Thurneysen'': “Es lisst sich einfach nicht leugnen, dass wir, ich weiss selbst nicht recht
wie, in eine Isolierung hineingeraten sind. Es liess sich offenbar nicht vermeiden, dass eine
ganze Reihe von Leuten das, was ihnen gemiss schien, an der dialektischen Theologie
annahmen und in ihrer Art weitergaben ... Ich wurde tiberhaupt allem, was Karl dar-
gelegt hat, ruhiger gegeniberstehen, wenn ich wusste, was es denn sei, was uns die
einheitliche Kraft raubt.” Hier ist die Krisis von “Zwischen den Zeiten” deutlich gesehen
und in Form einer Frage, die aber keine Antwort kennt, an Thurneysen weitergegeben.

Das Jahr 1930 machte Merz theologische Probleme brennend wie die um “Offen-
barung, Geschichte und Urgeschichte”. Barth sollte dariiber schreiben. Wilhelm Vischer
war angefragt, sich iiber Bachofen und *‘den Begriff des Mythus” zu dussern. Im
9. Jahrgang von “Zwischen den Zeiten” gewinnt die Auseinandersetzung mit der
deutschchristlichen Irrlehre auch rein rdumlich grossere Bedeutung. Gerhard Gloege
schrieb “Zur deutsch-kirchlichen Christologie””. Am 3.8.1932 meldete Merz bekiimmert

T E. Thurneysen (Hrsg.), Karl Barth — Eduard Thurneysen Briefwechsel, 1. 1913 bis 1921 (1973),
S. 367.
Brief vom 18.9.1920, ebd., S. 423.
Gottesdienst — Menschendienst, Eduard Thurneysen zum 70. Geburtstag (1958), S. 117f.
Ebd., S. 119.
Maschinenschriftliche Abschrift von Merz.



164 F. W. Kantzenbach, Das Ende von “Zwischen den Zeiten”

an Thurneysen'?, “dass die evangelische Landbevolkerung offenbar an allen Orten
nationalsozialistisch wahlt”. “Tatsdchlich hat ja eine Hitlerversammlung ganz das
kultische Geprige einer alten vaterlindischen Kundgebung, fir manche noch dadurch
reizvoll, dass sich damit der Geist des Evangelisationszeltes verbindet. Aber damit stehen
wir doch nur an der Oberfliche. Was eigentlich los ist, wissen wohl die wenigsten.” Merz
fuhlt sich politisch heimatlos und meint, ‘‘wenigstens das eine Gute geschenkt bekommen
(zu) haben, dass wir uns fiir den Rest unseres Lebens um Parteipolitik nicht mehr zu
kiimmern brauchen”. Das Jahr 1933 brachte, wie Merz am 12.5.1933 schreibt, den
Anschluss der Professoren Karl Fezer-Tiibingen und Emanuel Hirsch-Gottingen an die
Deutschen Christen. Merz stellte Heinrich Vogel in “Zwischen den Zeiten” den Raum
flir einen Beitrag zur Verfigung, der, so hoffte Merz, vor allem Gogarten zu einer
Riickédusserung zwingen sollte. Er war iiberschrieben “Kreuz und Hakenkreuz. Thesen des
Protestes, der Frage und der Bitte an die ‘Glaubensbewegung Deutscher Christen’ ™
(11.Jg.,S.201-206).

Das Arierproblem wurde brennend akut, und Merz liess keinen Zweifel an seiner den
Arierparagraphen ablehnenden Haltung. Zugleich stellte sich das Problem der Neuordnung
der Kirche vom reformatorischen Bekenntnis her. Merz setzte fiir diese Aufgabe (Brief
vom 9.6.1933) entscheidende Hoffnungen in Fritz von Bodelschwingh. “Imponierend ist
mir dabei einfach Bodelschwingh selber, fiir den sein Weg ein Akt des Bekennens ist, ganz
unabhingig vom etwaigen Erfolg. Ob es ihm gelingt, die Kirche im bisherigen Sinne zu
erhalten, oder ob seine Ernennung (scil. zum Reichsbischof) der Anfang einer freien
Kirche ist, oder ob im Fall eines Misslingens der Staat mittelbar oder unmittelbar diese
Kirche unterdriickt, das bewegt mich im entscheidenden nicht. Das hat mich in den
kritischen Tagen aufs neue verpflichtet'®>.” Man muss dazu wissen, dass Merz dies als
Dozent fiur neuere Kirchengeschichte und praktische Theologie an der Theologischen
Schule Bethel, als Nachbar und Amtsbruder v. Bodelschwinghs, schrieb. Zu Barth erga-
ben sich im Blick auf die Frage der von Merz befirworteten bischoflich geordneten
lutherischen Kirche Deutschlands Differenzen prinzipieller Art. Merz begriisste, dass sich
Barth doch noch bereitfand, mit den Reformierten am ‘“‘Kirchenbau’ zu arbeiten, aber
seine Reserve gegeniiber v. Bodelschwingh, zu dem zu halten es angesichts des
Reichsbischofs Miiller und seines Anhangs gewiss einiges kostete, schmerzte Merz. Beide
einigten sich dennoch (Brief vom 7.7.1933 an Thurneysen), an ‘“Zwischen den Zeiten”
festzuhalten.

Am 8.8.1933 schrieb Merz an Thurneysen'?:

“Ich selber kann das Phinomen, dass unser Freund Friedrich Gogarten bei den
‘Deutschen Christen’ steht und dass Karl bei ihnen nichts zu sehen vermag als eitel
Gotzendienst, zundchst immer wieder betrachten und uberlegen. Selbstverstindlich
kann ich es mir erkldren, was Gogarten oder einen Mann wie Stapel oder Schumann,
der beinahe Landesbischof von Altpreussen geworden wire, dorthin zieht, aber
verstehen kann ich es wirklich nicht. Noch schlimmer ist es natiirlich, dass man ja
diesen Dingen nicht nur zuschaut, sondern dass man handelnd darin steht, so dass man
Anfeindungen aller Art ertragen muss. Wenn ich irgendwie versuchen miisste, Dir dic
Sache ein klein wenig deutlich zu machen, so wire es etwa so: Das, was die ‘Deutschen

12" Dito.

Dito.
Dito.



F. W. Kantzenbach, Das Ende von “‘Zwischen den Zeiten”’ 165

Christen’ flottgemacht hat, ist natiirlich in erster Linie der starke Antrieb, den die
politische Bewegung ihnen gab, und dann ganz einfach der Schutz, den ihnen die
politische Partei gewdhrt. Das wirkt zunidchst schon unmittelbar sehr stark, mittelbar
wirkt es dadurch, dass viele Leute, die nun das Schicksal des deutschen Volkes fir
lange Zeit mit der Hitlerregierung verbunden sahen, nicht gern in direkte Gegnerschaft
zu diesem Staat treten wollen. Das hat bei vielen noch gar keine unlauteren
Hintergriinde. Ich sehe ja bei uns hier in Bethel, wie viele, die durch ihre ganze
Erziehung und ihr Denken national und konservativ sind, darunter leiden, dass sie
plotzlich wegen ihrer kirchlichen Haltung als staatsgefihrlich gelten. Die nehmen es
nun auf sich. Andere, die nicht so unmittelbar hineingestossen sind, zaudern. Wieder
andere sind einfach benommen von dem unerhorten Tempo, mit dem die NSDAP
vordrang, und erwarten nun kirchlich etwas Ahnliches von der sogenannten Glaubens-
bewegung. Weil ja nun tatsichlich gegen die alte Kirche unheimlich viel zu sagen ist,
kehrt eine ganze Reihe von Einwinden, die wir seit Jahren vorgebracht haben, jetzt
plotzlich in diesen Reihen wieder, im einzelnen in den verschiedensten Fiarbungen. Bei
den einen ist es einfach die nackte Losung: Ein Volk und ein Staat brauchen eine
Kirche. Also muss die entsprechende Kirche her. Ungefihr so wie nach Eurem Zeugnis
Naumann, der wirklich nicht genug gliicklich gesprochen werden kann, dass er diese
Zeit nicht mehr erleben musste, auf der Hochzeit von Peter und Lenchen gesprochen
haben soll. Andere meinen im Ernst die lebendige Kirche im Sinne von Wichern in der
eigentiimlichen Fortbildung, die dessen Anstosse durch Stoecker empfangen haben.
(Es ist darum nicht zufillig, dass die beiden theologischen Fiihrer der ‘Deutschen
Christen’ genau so wie ihr politischer Gonner, der Fithrer der preussischen Landtags-
fraktion und madrkischer Oberprisident, aus dem VdSt [Verein deutscher Studenten]
stammen, den seinerzeit in den 70er Jahren Stoecker griindete.) Ist es hier der
Gegensatz von Leben, wie man meint, und blosser Ordnung, also mit einem Schuss
verweltlichtem Pietismus durchsetzt (was die Teilnahme vieler Gemeinschaftschristen
ermoglicht), so ist es seltsamerweise bei anderen, die den neuen Staat wegen seiner
Autoritat schitzen, der Gegensatz zum Pietismus (und wohl auch zum Reformierten-
tum), was sie dorthin fiithrt. Man stellt sich dort hin, weil man ‘Kirche’ als besondere
Lebensordnung neben dem Staat als eine Gefidhrdung der Rechtfertigungslehre
auffasst. Dieses Denken ist wohl fiir unsere Freunde die Briicke geworden, sich dort
anzubauen. Ich wire geneigt, rein theologisch hier ein Wiederaufleben von Ritschl zu
sehen, fiir den ja tatsichlich unser Freund Friedrich (Gogarten) gelegentlich Sympathie
haben konnte. Du siehst, es ist jedenfalls ein sehr umfassendes Gebilde, das man
durchdringen misste, um es einigermassen zu verstehen. Man kann natiirlich einfach
auch so, wie es Karl tut und wie er es 1926 mit den schweizerischen Reformen in
seinem Brief an Bern tat, glatt feststellen: Unchristen — BAAL — Jahve. Dass viel dafiir
spricht, dass gleichsam ein mohammedanischer allzu direkter Zug durch die Bewegung
hindurchgeht, ist nicht zu leugnen. Aber Du selbst warst es, der mir seinerzeit die
Haltung, die die schweizerische Kirche der Reform gegeniiber einnahm, nicht als
unbedingt ideal schilderte, und tatsachlich ist ja das, was heute bei uns geschieht, ein
dhnlicher Vorgang wie damals vor 70 Jahren bei Euch. Naturlich ist das deutsche Reich
etwas anderes als die deutsche Schweiz und der Nationalsozialismus etwas anderes als
die Demokratie von 1848 und die ‘Frommigkeitskrifte’, die bei uns aufgespeichert
liegen, etwas anderes als der vom schweizerischen Volksgemiit aufgenommene
deutsche ldealismus; aber wenn ich mich recht erinnere an die Dinge, die ich damals
bei Dir las, so ging die Ausbreitung der Bewegung durch die einzelnen Kantone genau



166 F. W. Kantzenbach, Das Ende von “Zwischen den Zeiten”

so enthusiastisch vor sich wie heute bei uns. Es kann sein, dass wir zunachst — und es
wird sogar so sein — genau so in eine Minderheit mit all ihren Folgen, ihren
Konventikeln und Kapellen gedringt werden, wie es damals bei Euch mit den Positiven
war. Es kann natiirlich auch sein, dass die Sache ganz anders liauft, aber ich sehe
vorldufig keine andere Moglichkeit, als bei allem Kopfschiitteln, das mir die Sache
erregt, den obengenannten Mannern, zu denen noch viele andere kommen wiirden, zu
glauben, dass sie auch meinen, gerade so christliche Kirche sein zu wollen. Ich miisste
Dich bei der Gelegenheit auch fragen, ob nicht das gerade der Art entspricht, die uns
Karl gelehrt hat. Denn er hat uns doch gleichsam verwiesen, als Richter oder gar als
Arzte den anderen gegeniiberzutreten, sondern einfach einmal zu fragen, wieso meint
Thr, gerade so christliche Theologie treiben zu konnen? Dass man dabei nicht
charakterlos wird, dafiir sorgt schon die im besten Sinne bedringende Lage, in der man
standig ist. Sie ist auch, wie ich Dir schon neulich schrieb, hier in Bethel ganz schlimm
geworden und wird wohl tber kurz oder lang zu einem Ausbruch fiihren, weil
natiilich all die Gegensitze wie die der Arzte gegen die Pfarrer und tiberhaupt die ja in
manchem fragwiirdige Tatsache, dass hier die Pfarrer gleichzeitig “Vorsteher” sind,
gewisse soziale Abwehrgefithle hervorrufen, die naturgemiss in solchen Zeiten
besonders stark sind. Auch die Lage von Helmi (scil. Wilhelm Vischer) muss mit aus
diesem Winkel heraus verstanden werden.

Ich habe mit Bodelschwingh naturgemaiss sehr viel zu tun. Er hat die Leitung der
Anstalt wieder sehr entschieden in die Hand genommen und hat, ohne viel Wesens
daraus zu machen, auch die Firsorge fiir all die vielen, vielen, die in Deutschland jetzt
seinen Rat und seine Hilfe fordern, zu iiben fortgesetzt. Wir haben nun von unserer
Seite aus jeden Kompromiss mit den “Deutschen Christen” abgelehnt und wollen
einfach kirchlich zuriickgedringt unsere Arbeit in der Stille tun. Es haben sich im
Lande herum kleine Arbeitskreise gebildet, und ihre Fithrer kommen dann und wann
hier oder in der Nihe zusammen. Ich kann die Art, mit der Bodelschwingh solche
Zusammenkiinfte leitet, und vor allem die Art und Weise, wie er dabei die Bibel
auslegt, immer nur wieder mit besonderem Dank hinnehmen. Er hitte auch sehr gern
Karls Rat dabei gehort, aber Karl, bei dem ich anfragte, konnte nicht mehr
heriiberkommen. Es mag ja auch sein, dass Karl mit ihm nichts zu tun haben will, und
vielleicht sind sie zu verschiedene Menschen. Dass ich bei dem allen sehr viel zu tun
und zu arbeiten habe, weil ja auch meine tbrige Arbeit weitergeht, kannst Du Dir
denken. Aber auf der anderen Seite ist durch das Abriicken vieler, mit denen man
sonst Briefwechsel pflegen musste oder die einen zu Vortrigen aufforderten, manches
weggefallen. Ich habe fast das Gefiihl, als ob sich im Grunde auch in der inneren Arbeit
alles mehr konzentrierte, und das ist doch eigentlich gut. Nun miissen wir sehen, wie es
weitergeht. Die eigentlichen grossen Entscheidungen fiir uns fallen ja erst, wenn die
kirchliche Reformarbeit unter Dach und Fach ist. Dabei wird sich auch das Schicksal
unserer Theologischen Schule entscheiden. Soviel ist sicher, dass sie in der bisherigen
Form nicht weiterbestehen wird. Ob der Plan, den wir mit ihr haben, durchgefiihrt
werden kann, ist fraglich, und ob bei dem Zugriff, der von staatlicher oder kirchlicher
Seite mehr oder minder direkt zu erwarten ist, fur uns noch Raum bleibt, bleibt
abzuwarten. Insofern ist auch in unserem Schicksal vieles dunkel. Dunkel ist ja
schliesslich auch das Schicksal von Z.Z., aber nach den verschiedenen Briefen, die
zwischen uns in dem letzten Jahr gewechselt worden sind, halte ich es fir das
Sachgemisse, dass wir zunidchst einfach weitermachen. Vielleicht besprichst Du es mit
Karl und gibst mir dann entsprechenden Bescheid, denn ich verstehe wohl Karls Karte



F. W. Kantzenbach, Das Ende von “Zwischen den Zeiten” 167

an mich richtig, dass er nicht mehr gern iiber diese Dinge mit mir unmittelbar
verhandelt, und so wird es gut sein, wenn Du und Lollo (scil. Charlotte von
Kirschbaum, Mitarbeiterin Barths) in diesen Dingen eine Mittlerrolle iibernehmen.”

2.

Das Schicksal von “Zwischen den Zeiten” entschied sich durch Barths seit dem Winter
1932/33 gereiften Entschluss, sich aus der Verantwortung fiir das Unternehmen
zurtickzuziehen. Der 11. Jahrgang des Jahres 1933 bringt von Barth ausser zwei Predigten
den programmatischen Beitrag tiber ‘“‘Das erste Gebot als theologisches Axiom”. Er
rechnet auf Barths Weise mit der theologiegeschichtlichen Entwicklung des 19. Jahr-
hunderts kritisch ab und richtet an Brunner und Gogarten die explizite Frage: “Ist nun
eigentlich ‘Gott’ mehr als ein anderes Wort fiir die Ordnungen? Die Rechtfertigung mehr
als ein anderes Wort fiir das Leben in diesen Ordnungen'®? > Der im Blick auf das erste
Gebot als theologisches Axiom “unvermeidliche Streit gegen die natiirliche Theologie ist
ein Streit um den rechten Gehorsam in der Theologie”'¢. Das letzte Heft der Zeitschrift
endete mit einem Beitrag von Georg Merz “Zur theologischen Erorterung des Arierge-
setzes”!” und den Abschiedsworten von Barth, Thurneysen und Merz.

Merz hatte bis zuletzt, d.h. bis in den Oktober 1933, gehofft, die gemeinsame Arbeit
fortsetzen zu konnen. Seine erste Fassung einer ‘“Mitteilung”, die vom Ausscheiden
Barths und Thurneysens Mitteilung machen wollte, war bereits gesetzt. Die Druckfahne
hat sich erhalten und wird hier ohne Kiirzung wiedergegeben:

Mitteilung.

“Zwischen den Zeiten” wird im kommenden Jahrgange, nach dem Ausscheiden von
Karl Barth und Eduard Thurneysen, als Zweimonatsschrift in vermindertem Umfange
(voraussichtlich 4 1/2 Bogen) erscheinen. Ich hatte zunichst vor, die Hefte nicht
weiter erscheinen zu lassen. Der Verlag und eine Reihe von Mitarbeitern traten
entschieden fiir weiteres Erscheinen ein. Bestimmt hat mich aber schliesslich nur, dass
sich auch Eduard Thurneysen und Friedrich Gogarten diesem Verlangen anschlossen
und Karl Barth seinerseits es fiir richtig hielt, dass der Kreis, der sich nun gesammelt
hat, soweit er es will und es vermag, auch ohne ihn beisammen bleibt. Das war fiir
mich entscheidend.

Ich habe meine Tétigkeit nie anders aufgefasst, als dass ich von Karl Barth, Friedrich
Gogarten, Eduard Thurneysen ein Mandat iiberkommen habe. So gross das Vertrauen
war, das sie mir in den elf Jahren gemeinsamer Arbeit gewiahrten, und so gross die
Selbstindigkeit, die daraus fiir mein Handeln erwuchs, ich wusste mich doch nur als
Beauftragten. Es war mir darum nétig zu wissen, dass ich im Einverstindnis aller
handle, wenn ich nun kiinftighin als in jeder Hinsicht allein verantwortlicher
Herausgeber und leider ohne Barth und Thurneysen “Zwischen den Zeiten”
weiterfilthre.

Ich konnte die menschlichen und sachlichen Bedenken, die dagegen sprechen, vor
allem deshalb iiberwinden, weil ich zu Gogarten und seiner Theologie anders stehe als

15 Zwischen den Zeiten 11 (1933), S. 311.

® Ebd.,S. 313.

7 Erneut abgedruckt in Die Evangelische Kirche in Deutschland und die Judenfrage (1945),
S. 97ff.



168 F. W. Kantzenbach, Das Ende von “Zwischen den Zeiten”

Karl Barth und weil Gogarten selber zu ihm anders steht als er zu ihm. Ich darf wohl
ein Stiick eines Briefes von Gogarten hierhersetzen:

*“.. . Deine Nachricht, dass die Zeitschrift eventuell eingehen soll, erschreckt mich ganz
ausserordentlich. Denn gerade jetzt ist sie notig. Ich nehme an, dass Du darin mit mir
einig bist, dass wir Theologen nicht in vornehmer Indifferenz gegeniiber den
politischen Geschehnissen verharren diirfen, sondern dass wir allerwichtigste Aufgaben
haben. Schweigen konnen wir jetzt auf keinen Fall. Gerade wir nicht, d.h. der Kreis,
dessen Organ Z.d.Z. ist. Du weisst ja wohl, dass ich der Meinung bin, dass gerade wir,
die wir von den Reformatoren theologisch gelernt haben, heute nicht nur negative,
protestierende Aufgaben haben, sondern positive. Den Anspriichen des Staates und
Volkes gegeniiber, sie mogen in sich und in ihrer Theorie so verworren sein, wie sie
wollen, ist etwas anderes zu sagen als gegeniiber den irrealen Anspriichen eines
Kulturprotestantismus. Das ist der Grund, warum ich mit einer kleinen Gruppe von
schlesischen Pfarrern und Kirchenleuten meinen Beitritt zu den ‘Deutschen Christen’
erkldrt habe. Denn dort ist der geschichtliche Ort, an dem sich entscheiden wird, was
an unseren Kirchen ist. Dort wird auch die entscheidende theologische Auseinander-
setzung erfolgen. Man muss Staat und Volk, die, ich will mich vorsichtig ausdriicken,
mit Gesetz zu tun haben und Gesetz in irgendeiner Weise handhaben und reprisen-
tieren, ernst genommen haben, um sich im Namen des Evangeliums gegen sie wenden
zu diirfen, wenn sie ihre Grenzen lberschreiten. Aber ich brauche Dir das ja nicht
auseinanderzusetzen. Ich sage diese Dinge ja auch nicht erst seit einem halben Jahre.
Ich weiss, dass Du Bedenken gegen meine Arbeit hast. Aber ich meine auch zu wissen,
dass Deine Bedenken sich mehr auf den Grad der Betonung dieser oder jener Dinge
richten, als gegen die ganze Richtung der Arbeit. Soweit ich an Z.d.Z. beteiligt bin und
an der ganzen theologischen Arbeit, die durch die Zeitschrift représentiert ist, sehe ich
keinen Grund, die Zeitschrift eingehen zu lassen. Dass Barth nichts mehr mit ihr zu tun
haben will, tut mir leid. Verstehen kann ich es nicht ganz. Denn es ist von Anfang an ja
so gewesen, dass jeder die Verantwortung fiir seine Arbeit allein trug. Und jeder, der
sehen wollte, konnte es sehen, dass Barth und ich seit langem verschiedene Wege
gehen. Ich meinerseits habe immer genug des Gemeinsamen gesehen, um die Belastung,
die Barths Nachbarschaft fiir mich bedeutete, gerne zu tragen.”

Ich habe darauthin Gogarten geschrieben, dass mir seine scheinbare Billigung der
Stapel’schen “Nomos”-These nur aus einem Missverstindnis dieses Satzes und seiner
Folgen erklérlich ist und dass ich seinen Beitritt zu den ““Deutschen Christen” fiir eine
Fehlentscheidung halte. Gleichzeitig bat ich ihn, auf Heinrich Vogels Angriff zu
antworten. Ich selber glaube nach wie vor, dass Friedrich Gogarten zu “Zwischen den
Zeiten” gehort und dass seine Begegnung mit Karl Barth kein Missverstdndnis war. Die
Begriindung dafiir kann ich hier nicht mit zwei Worten geben. Wenn es uns moglich ist,
“Zwischen den Zeiten” weiterzufithren, wird sich dies ja in der weiteren Arbeit zeigen.
Sollte ich mich geirrt haben, so wire es mir leichter, diesen Irrtum einzugestehen, als
mich jetzt von ihm, mit dem ich so lange verbunden war, gegen seinen Willen und ohne
klar erkannten Grund zu scheiden. Oder tausche ich mich, wenn ich hinter den Thesen
von Gogarten — sie mogen andere noch so grundsitzlich anmuten — genau den
gleichen eschatologischen Schrecken vor der Bedrohtheit der Welt sehe wie in den
Reden und Aufsitzen, durch die er uns vor 13 Jahren aufrief? Ich konnte mich bisher
auch nicht — und ging darin mit Thumeysen einig — mit Barth darin finden, dass
Gogarten “Thomist” sei. Ich sehe hinter seiner “Politischen Ethik” vielmehr eine
christologisch begriindete und eine von der Christologie und Eschatologie her zu



F. W. Kantzenbach, Das Ende von ‘“Zwischen den Zeiten’’ 169

verstehende Theologie. Darauf aber kommt es in “Zwischen den Zeiten” an. Ob in den
politischen und kirchenpolitischen Fragen der eine da steht oder der andere dort, das
mochte ich wie bisher, so auch kiinftighin nicht entscheidend sein lassen.
Im tibrigen mochte ich betonen, dass alle Mitarbeiter, die mir in den letzten Wochen
ihre ferere tatige Anteilnahme an “Zwischen den Zeiten” kundtaten — in besonderer
Weise erklirten sich Karl Aé, Hans Asmussen, Rudolf Bultmann, Adolf Sannwald,
Heinrich Schlier, Wolfgang Trillhaas fiir innerlich beteiligt an der weiteren Heraus-
gabe —, genau so wie ich selber im Gegensatz zu der “Glaubensbewegung deutscher
Christen” stehen, ja zum Teil in offenem Kampfe mit ihr.
Ich weiss, dass ich der Sympathie der Mitarbeiter und Leser kiinftighin noch mehr
bedarf als bisher. Indem ich die, die von uns scheiden, griisse, mochte ich die, die
ausharren, bitten, mir zu helfen, dass “Zwischen den Zeiten” nicht die Greuelbarke
wird, die in Karl Barths Vision auftaucht. Ich nehme seinen Ruf als Warnungssignal,
aber nachdem wir, die bisherigen Herausgeber, von einem stolzen Scapa Flow absehen
zu miissen glaubten, will ich getrost die weitere Fahrt wagen.

Georg Merz.

Wenn Georg Merz diese Mitteilung dann doch zuriickgezogen hat, so ehrt ihn diese Tat.
Merz war im Juli/August 1933 schon entschlossen gewesen, Karl Barths Wunsch zu
entsprechen und das Erscheinen der Zeitschrift einzustellen. Aber Hermann Sasse, der
Erlanger Lutheraner, und Dietrich Bonhoeffer bezeichneten das Aufhoren von ““Zwischen
den Zeiten” als eine “Katastrophe” (Brief vom 19.9.1933 an Thurneysen), und der
Verleger W. Lempp sah im “frivolen Knicken dieser Bliite” geradezu “Wahnsinn”. Das hat
Merz “‘etwas beeindruckt”, und er suchte nun so zu prozedieren, wie es die “Mitteilung”
ausweist. Offensichtlich hat im September ein Treffen zwischen Barth, Thurneysen und
Merz stattfinden sollen. Am 19.10.1933 hat es inzwischen stattgefunden. Merz spricht es
als privates Gesprich und nicht als eine “offizielle Sitzung von Z.Z.” an. Die Teilnehmer
der Besprechung und der Ort sind leider nicht vermerkt. Es haben wohl mit Sicherheit
Merz, Thurneysen und Gogarten teilgenommen.

Das Ergebnis war jedenfalls das Ende von ““Zwischen den Zeiten”, denn Merz sieht am
19.10.1933 den kurzen Erkliarungen von Barth und Thurneysen entgegen. Diese kann
man in “Zwischen den Zeiten” nachlesen. Barths Erkldrung ist datiert am 18.10.1933.
Merz hielt daran fest, dass Gogartens Begegnung mit Barth kein Missverstindnis war und
deutete die in der Wertung des Auftrags v. Bodelschwinghs aufgebrochenen Spannungen
ehrlich an. Auch in seinem Lebensriickblick, der 1961 erschien, hat Merz nochmals
bestitigt: “Ich habe auch spiter, selbst in den Zeiten ‘grosser Kliifte’ mich nie dazu
entschliessen konnen, die These aufzunehmen, es sei ein ‘grosses Missverstindnis’
gewesen, dass wir in solcher Gemeinschaft uns zusammentaten'®.” Fiir Merz lag in dem
Abbruch der gemeinsamen Arbeit viel Bitternis, aber er fiigte sich dem Faktum. Seinem
Schlusswort merkt man an, dass er den Ernst der lingst aufgebrochenen Gegensitze nicht
schwichlich bagatellisieren wollte. Er hat eine Entscheidung gefillt, die anderen
Herausgebern und Schriftleitern in dhnlicher Situation nicht gelingen wollte.

] Merz, Wege und Wandlungen (1961), S. 253f.



170 F. W. Kantzenbach, Das Ende von ‘“‘Zwischen den Zeiten”’

B:

Gestaltung und theologische Aussagekraft von “Zwischen den Zeiten” blieben dank
der Klarheit Barths und Thurneysens und dank des Gehorsams ihres Herausgebers, der
sich als ihr Mandatar verstand, frei von schlechtem, kompromisslerischem Geist. Am
entschiedensten hat Barth den zwischen ihm und Gogarten aufgebrochenen Gegensatz
markiert. Es waren Gogartens “Politische Ethik” und die in “Zwischen den Zeiten” 1932
veroffentlichten Beitrige Gogartens iiber ““Staat und Kirche” und “Schopfung und
Volkstum™, die ihn “mit einer nicht mehr zu unterdriickenden Bekiimmerung” erfullt
hatten. Als sich Gogarten zu dem Theologumenon, dass das Gesetz fiir uns identisch sei
mit dem Nomos des deutschen Volkes, bekannte und als er sich konsequenterweise an die
Seite von Ludwig Miller und Joachim Hossenfelder stellte — was Barth tibrigens als
verhiltnismissig “‘nebensichlich” bezeichnet im Vergleich zu den theologischen
Thesen —, konnte Barth nur seine “zornige Ablehnung” aussprechen. “Ich habe bei dem,
was wir damals am Anfang der Zwanziger Jahre gemeinsam zu bekdmpfen schienen,
immer gerade auf das gezielt, was jetzt in der Lehre, in der Mentalitdt und Haltung der
Deutschen Christen in geballter Form auf dem Plane steht.”” Barth weigerte sich strikt,
gemeinsam mit Deutschen Christen oder ihnen Nahestehenden an einer Zeitschrift
mitzuarbeiten, und lehnte es ab, aus “Zwischen den Zeiten’ ein unverbindliches Organ
der Diskussion verschiedener und unvereinbarer Standpunkte zu machen. Georg Merz
trifft sein Vorwurf, als Herausgeber statt “Entscheidung” die ‘“Nicht-Entscheidung”
praktiziert zu haben. “Georg Merz will, wenn ich ihn recht verstehe, in der Gestaltung von
Z.d.Z. im Kleinen die Situation wiederholen, die wir nun in der deutschen evangelischen
Kirche im Grossen vor uns haben: das interessante Nebeneinander von Ja und Nein. Ich
meine, dass Z.d.Z. dies der ‘Christlichen Welt’, der ‘Zeitwende’ oder dhnlichen Organen
hitte iiberlassen diirfen . .. Ich meine, wahrhaft kirchlich hdtte unsere Zeitschrift in der
heutigen Zeit nur dann sein konnen, wenn sie sich als ein bescheidener, aber nicht
durchbrechender Damm gegen die deutsch-christliche Uberschwemmung bewihrt hitte.
Da das nicht moglich ist, kann ich, so leid es mir tut, nichts mehr mit Z.d.Z. zu tun
haben.” Barth kiindigte zum Schluss seines Abschiedswortes an, dass seine kiinftigen
Veroffentlichungen bis auf weiteres in einer zwanglos erscheinenden Schriftenreihe unter
dem Titel “Theologische Existenz heute” erscheinen sollten. Mit Eduard Thurneysen
zusammen hat Barth diese fiir die geistige Zuriistung im Kirchenkampf so entscheidende
Reihe verantwortet.

In einem Brief an Thurneysen vom 19.12.1938 hat Merz, der sich mit Barth in der
“Barmer theologischen Erklirung” von 1934 einig wusste, zum Ausdruck gebracht, worin
er sich von Barth unterschieden wusste. Es heisst da'?:

“Aber der Unterschied zwischen dem, was lhr vortragt, und dem was mir einleuchtet,
liegt doch nicht tiefer als in der verschiedenen Beurteilung einzelner Schriftstellen.
Einig sind wir in dem Zeugnis, dass Jesus Christus das eine Wort Gottes sei. So haben
wir es ja auch in Barmen ausgesprochen. Ich habe damals zu dieser These darum ja
sagen konnen und stehe noch heute zu ihr, weil fiir mich die Offenbarung Gottes darin
besteht, dass er in Jesus Christus alles, was er uns Menschen zu sagen hat, gesagt hat.
Das, was Karl in seinen neuesten Schriften vortrigt, geht Gber diesen Satz hinaus. Er
sucht die Vorginge der Geschichte in ihrem Zusammenhang mit diesem Wort

19 Maschinenschriftliche Abschrift von Merz.



F. W. Kantzenbach, Das Ende von ‘“Zwischen den Zeiten” 171

aufzuweisen, begniigt sich nicht, denen, die sich zur Kirche Jesu Christi bekennen, zur
Gehorsamspflicht zu machen, ihre politischen Entscheidungen gewissenhaft zu treffen,
glaubt sagen zu konnen, wieso eine politische Entscheidung Teilnahme am Werke
Christi bezeugt, die andere Verrat seiner Botschaft, glaubt sogar feststellen zu konnen,
wieso bestimmte politische Massnahmen, die ohne ein bewusstes Aufmerken auf das
Wort Gottes getroffen werden, das Werk Christi fordern, andere sie schidigen. Darum
muss er auch fordern, dass die Gemeinde die eine Politik unterstiitzt, von anderer aber
sich fernhalte oder gar sie bekdmpfe. Ich kann nicht sehen, woher er die Vollmacht
dafiir nimmt. So sehr ich gewiss bin, dass in Jesus Christus alles gesagt ist, was zum
Heil des Menschen notig ist, so sehr muss ich das Dunkel ertragen, in das Gott der Herr
die Geschichte der Volker hiillt. In der heiligen Schrift ein Zeugnis von einem
unmittelbar aufweisbaren Zusammenhang zwischen dem Gang der politischen Ge-
schichte und dem Weg der Gemeinde zu finden, ist nach meiner Einsicht verwehrt.
Auch die Gestalt des Pilatus ist fir mich nicht ein mittelbarer Beweis dafiir, dass
Christus einen auf sein Wort unmittelbar bezogenen Staat will, wohl aber ein
trostlicher Hinweis darauf, dass auch der Staat, der sich gegen Christus wendet, ihm
doch dienen muss und zugleich eine Mahnung dazu, auch dem Staat gehorsam zu sein,
der zu Christus und seiner Verkiindigung keinen unmittelbaren Bezug hat. So habe ich
offengestanden auch das Zeugnis entgegengenommen, das Ihr von dem Tambacher
Vortrag von 1919 an kundmachtet. Gerade in der Bescheidenheit gegeniiber der
Geschichte, in dem volligen Verzicht darauf, einen unmittelbaren Weg Gottes in der
Zeit aufweisen zu konnen, sah ich die Ehrung dessen, der sich allein selber rechtfertigt.
So erschloss sich der Weg zu Luther und den Reformatoren, der Weg zur heiligen
Schrift. Dieser Weg ist offenkundig zu Ende und nach den so viel besprochenen Briefen
— die ich noch nicht kannte, als ich Dir das letzte Mal schrieb — ist es mir tatsichlich
unmdoglich, die Kontinuitidt des Weges zu sehen. Es ist offenkundig etwas Neues in das
Denken Karls eingebrochen. Dass wir politisch anders denken, das wissen wir seit
langem. Dass wir die Lage in manchem anders beurteilen, haben wir auch gewusst. Dass
wir in verschiedenen kirchlichen Massnahmen andere Entscheidungen getroffen haben,
war uns auch klar. Dass aber solche theologischen Unterschiede an einem solch
entscheidenden Punkt sich in einer solchen Gegensitzlichkeit darstellen und dass ich
mit gutem Gewissen glaube sagen zu diirfen, dass diese Gegensitzlichkeit nicht nur
zwischen ihm und mir besteht, sondern zwischen seinen in fritheren Jahren
vorgetragenen Thesen und den jetzt von ihm geltend gemachten Voraussetzungen, das
bringt mit Notwendigkeit eine Scheidung mit sich . . .

Es ist miissig, lieber Eduard, darzulegen, wie dies alles auf den Gang der Dinge im Staat
und in der Kirche bei uns wirkt. Wir haben schliesslich auch gelernt, dass diese Dinge
letzten Endes unter einer ganz anderen Fiihrung stehen als die, die wir Menschen
meinen grundsitzlich geltend machen zu konnen. Schlimm ist nur, dass wir
offenkundig nicht mehr die Vollmacht haben in unserer Rede, in unserer Predigt, in
unserer Seelsorge etwas von dem geltend und sichtbar zu machen, was Dir einst im
Umkreis von Christoph Blumhardt in Bad Boll erschienen ist und was Du ja
unterdessen in den mannigfachsten Beziehungen hast entfalten diirfen. Weisst Du, ich
will wirklich nicht, nein, schon gar nicht in der Art meines Landsmannes Adolf
(Koberle) Eure ersten Aargauer Kundgebungen tber alles andere hinausheben. Aber
ich muss doch sagen, der Satz, der damals in der Anzeige der Blumhardt-Andachten
erschien: ‘Ich sehe nur, dass Blumhardt etwas kann, was wir meistens nicht konnen:
Gottes Sache in der Welt vertreten und doch nicht gegen die Welt Krieg fithren, die



172 F. W. Kantzenbach, Das Ende von “Zwischen den Zeiten”

Welt lieb haben und doch Gott ganz treu sein — mit der Welt leiden und fiir ihre Not
das offene Wort haben, aber dariiber hinaus gleichzeitig das erlosende Wort von der
Hilfe, auf das sie wartet — die Welt emportragen zu Gott und Gott hinein in die Welt —
ein Anwalt der Menschen sein bei Gott und ein Bote Gottes, der Frieden bringt an die
Menschen — vor Gott und zu Gott unablédssig und unverwirrt flehen: dein Reich
komme! und mit den Menschen “warten und eilen” diesem Kommen entgegen. Ist
das nicht das Hochste und Aussichtsreichste, was ein Mensch jetzt tun kann — wenn
er’s kann?’ —, hat es mir damals schon angetan und ist bis zum heutigen Tag fiir mich
die klarste Zusammenfassung dessen geblieben, was Aufgabe des Predigtamtes ist. Nun
kannst Du mit Recht sagen, Blumhardt hat auch noch etwas anderes gewollt, und
daraufthin weisen, dass er in kithner Unmittelbarkeit meinte, ‘konkrete Christologie’
darstellen zu konnen, und zwar so, dass er die Christuswirklichkeit in der Gegenwarts-
geschichte aufwies. Aber sichst Du, Eduard, diese Seite an Blumhardt — notabene diese
Eigentiimlichkeit einer bestimmten Epoche des jingeren Blumhardt — habe ich schon
sehr frih als den Ort betrachten gelernt (nicht ohne Hilfe der ‘dialektischen
Theologie’), der aufs dusserste bedenklich ist und der ja tatsdchlich ebenso bei
Johannes Miiller wie bei Ragaz wie bei den Deutschen Christen, die sich unter uns auf
Bad Boll berufen, in besonderer Weise hervortritt. Natiirlich habe ich das, was Du mir
hier zu bedenken gibst, auch bedacht. Aber ich habe es, wenn man so sagen kann,
abgelehnt und vor allem auch deshalb, weil in der Konsequenz dieses Denkens mit
Notwendigkeit an Stelle des priesterlichen Anwalts, von dem in jener Buchanzeige dic
Rede war, der rechthaberische Advokat erscheint. Daran freilich, dass in unserer
menschlichen Begegnung etwas sichtbar blieb, daran denke ich gern. Und ich mochte
dies gern als ein Zeichen dafiir nehmen, dass sich wieder einmal dieses Wunder
ereignet, das uns auch in der Arbeit zusammenfithren kann.”

Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Neuendettelsau



	Das Ende von "Zwischen den Zeiten"

