Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 3

Artikel: Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2, 1-12
Autor: Schulze, Wilhelm August

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878669

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1—-12

Die erste Erwdhnung des Bethlehemssterns ausserhalb des N.T. erfolgte im Anschluss
an Gen. 37,9 bei Ignatius ad Eph. 19:

Ein Stern erstrahlte am Himmel heller als alle Sterne, und sein Licht war unaussprechlich stark, und
seine Neuheit erregte Befremden. Alle iibrigen Sterne zusammen mit Sonne und Mond umgaben den
Stern im Chor; er aber iibertraf alle mit seinem Licht, und Verlegenheit herrschte, woher die neue,
ihnen ungleichartige Erscheinung komme. Von da an wurde alle Zauberei vertilgt und verschwand jede
Fessel der Schlechtigkeit. Die Unwissenheit wurde ausgerottet, die alte Konigsherrschaft ging
zugrunde, da Gott sich als Mensch zeigte zu einem neuen ewigen Leben’ .

Bei Justin dem Mirtyrer wird im Dialog mit dem Juden Tryphon lediglich Matth. 2
referiert?, allerdings mit einigen Pointen. Jesus wurde in einer Hohle geboren, dort
erfolgte auch die Proskynese der Magier. Sie kannten die Bileamweissagung von Num.
24,17. Auch Sach. 6,12 und Jes. 8,4 haben diese Epiphanie vorausgesagt. Die Magier
kamen aus Arabien. Herodes wird als “‘Assyrer” bezeichnet, wegen seines ungerechten
und unfrommen Sinnes.

Nach Pseudo-Matthius 9,1 befand sich Maria gerade beim Wasserholen an der Quelle,
als die Verkiindigung durch Gabriel erfolgte®. Joseph war Witwer der Hanna und hatte
mit ihr fiinf Sohne gehabt*®. Maria war ihm vom Hohenpriester anvertraut worden, bis sie
zum Dienst im Tempel alt genug wire. lhre Schwangerschaft bringt Joseph in die
schwierigste Situation. Es gelingt Joseph, zwei Hebammen, Zelani und Salome, zu
gewinnen® . Sie wollen die Jungfrauschaft Mariens post partum nicht glauben. Salome
muss zur Strafe eine Lahmung ihres Unterarms hinnehmen, der dann aber nach Berithrung
mit dem Jesuskind wieder geheilt wird®. Nach ihrem Bericht hatte der Jesusknabe kein
Gewicht, war sauber und weinte nicht’.

Das Protevangelium Jacobi stellt die Stern-Legende breit ausschmiickend dar.
Zacharias ist nach Protev. Jac. 22,3 von den Hischern des Herodes ermordet worden, weil
sie den kleinen Johannes nicht fanden®.

Das Arabische Kindheitsevangelium setzt einen syrischen Urtext des 5. oder
6. Jahrhunderts voraus’ . Die Historia Lausiaca ist schon bekannt'?. Wieder geschieht die
Verkiindigung an der Quelle'!, die Empfingnis erfolgt durchs Ohr, die Geburt in einer

1w Bauer, Die apost. Viter, 2 (1920), S. 216.
Patr, gr. 6, 657 -660.724.
W. Michaelis, Apokrypha Novi Testamenti (1962), S. 81, ebenso O. Cullmann in W, Schnee-
mclcher (Hrsg.), L. Henneckes Neutestamentliche Apokryphen, 1 (1959), S. 284.
E. Nestle: Zs. wiss. Theol. 36 (1893), S. 463; Cullmann (A. 3), S. 275.
H. Anz, Lateinische Magierspiele (1905), S. 19; Michaelis (A. 3), S. 87f.
Michaelis (A. 3), S. 88f.
Michaelis (A. 3), S. 91; Cullmann (A. 3), S. 309.
Michaelis (A. 3), S. 86.
P. Peeters, Les évangiles apocryphes, 2. Les ¢vangiles de I'enfance, redactions syriaques, arabes
etc. 81914) Einl.
Ebd.
1 Fbd.

o a o n



W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1—12 151

Hohle. Die als Perser bezeichneten Magier wurden am Tag der Empfingnis zur Reise
aufgefordert; am Tag der Geburt waren sie am Ziel'?. Nach allen Versionen wurden sie
durch Weissagungen Zoroasters geleitet'. Ein Engel in Gestalt eines Sterns fithrte sie'*. In
einer dlteren Version sind sie noch keine Konige, denn sie miissen ihren Firsten und
weiteren Vorgesetzten Bericht iiber ihre Reise erstatten!S. Als Beweis zeigen sie die
Windeln vor, die ihnen Maria geschenkt hatte. Diese verbrennen im Feuer nicht'®. Nach
der Version S sind die Magier Prinzen, Sohne regierender Konige!”. Dort erscheint der
Engel in Persien zur Zeit der Geburt Jesu'®. Jeder Prinz bringt drei Pfund Weihrauch,
Myrrhen und Gold, und jeder hat neun Mann Begleitung. Wie Habakuk werden sie
entriickt und sind nach fiinf Tagen wieder in Persien.

Das armenische Kindheitsevangelium stammt ebenfalls aus dem Syrischen und diirfte
im 10. Jahrhundert ins Armenische iibersetzt worden sein. Es ist nestorianischen
Ursprungs, von den Jakobiten iibernommen, ein *“christliches Tausendundeine Nacht”'?.
Maria spinnt hier an einem Tempelvorhang, als Gabriel durch verschlossene Tiiren zu ihr
kommt. Es entwickelt sich ein langer Dialog zwischen ihm und Maria. Gabriel begab sich
sofort nach der Verkiindigung nach Persien; der Heilige Geist versammelte die Magier, der
Stern fithrte sie in neun Monaten mit ihren 12.000 Mann Begleitung nach Jerusalem?®®.
Aus den 12.000 Mann schliessen viele Forscher auf 12 Magier, wie es der syrischen
Tradition, mit der wir uns noch befassen miissen, entsprach. Aber in der jetzigen Fassung
sind es drei konigliche Briider. Melkom ist Konig der Perser, Kaspar der Inder, Balthasar
der Araber?'. Sie hatten 12 Heerfiihrer. Diese sind erhalten geblieben, auch nachdem
ihnen drei Konige vorgeschaltet worden waren. Drei Tage lagert das Heer vor Jerusalem.
Herodes bekommt es mit der Angst zu tun. Er schickt drei Parlamentiire??. Schliesslich
begibt er sich selber zu den drei Konigen. Diese berichten, eine Vision habe sie zur Reise
aufgefordert. Sie haben das Buch Seth dabei, das Gott selbst dem Adam gab nach der
Ermordung Abels. Abraham soll es dem Melchisedek gegeben haben, und zur Zeit des
Cyrus gelangte es nach Persien. Herodes merkt, dass die Expedition reiche Schitze bei
sich hat und will diese — trotz der 12.000 Reiter — an sich nehmen. Aber ein Erdbeben
vereitelt diese Absicht®®. Die Fiirsten des Herodes raten von einer Reise nach Bethlehem
ab. Das sei eine Ruinenstadt, wo niemand wohne. Der Stern leuchtet nicht mehr, solange
das Heer vor Jerusalem liegt. Aber es breitet sich ein Wohlgeruch aus. In Bethlehem
angekommen, veranstaltet die Militirmusik ein Platzkonzert®*. Maria und Joseph
bekommen Angst. Joseph, ein Greis, versteckt sich hinter der Krippe. Das Jesuskind wird
in der Krippe versteckt, wie Moses im Binsenkdrbchen. Das ganze Heer wirft sich nieder
und spendet Geschenke. Nach drei Tagen, am 12. Januar, kehrt man nach Jerusalem

12 peeters (A.9),S.3.

13 peeters (A.9),S.X.9
1: Th. Klauser, Engel in der Kunst: Reallex. f. Ant. u. Christ., 5 (1962), 258 -322, Sp. 299.
& Peeters (A.9), S. 9.
i Ebd., S. 5, 10.
Ebd., S. 4 Anm.
8 Ebd.,S.3 Anm. 2.
19 Ebd.,s. LVIL
2 Ebd., S. 132.
21 Ebd., S. 131.
Peeters (A. 9), S. 134,
Ebd., S. 139.
Ebd., S. 140f,

BB



152 W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1—12

zuriick?s. Dann erfolgt die Darstellung Jesu im Tempel, wihrend sie im arabischen
Kindheitsevangelium schon vor dem Besuch der Magier geschildert wird.

Irenaeus hat noch keine Konige, nur Magier, die aus dem Osten kommen®®. Er las
bereits aus gnostischen Kindheitsevangelien, wie der Jesusknabe zur Schule ging?’. Er
betont stark den Bileam-Spruch. Neu ist bei ihm die mystische Ausdeutung der Gaben?®:
die Myrrhe bedeutet den Tod Jesu, Gold sein Konigtum, der Weihrauch, dass er der in
Judaea bekannt gewordene Gott ist.

2.

Tertullian hat aus den Magiern Kénige gemacht®®. Er zieht Ps. 72 (71), 10—11 heran.
In De idolatr. 9,3 hat er noch eine Ausdeutung von Matth. 2 gegeben, wobei die Magier
nur Magier sind®. Aber in Ad Jud. 9,12 sagt er nach Zitierung von Ps. 72 (71): “Reges
Arabum et Saba dona adferent. Nam et magos reges fere habuit Oriens'.” Tertullian hat
den Magiern somit die Konigswiirde verliehen. Fiir antikes Bewusstsein war diese
Gleichsetzung durchaus plausibel, denn nach Plato sind ja die Gelehrtesten, die am
meisten studiert haben und wissen, zur Leitung der Staaten als *“‘die Philosophen”
berufen.

Tertullians Gleichung machte Schule. Sie breitete sich aus nach Westen und nach
Osten?3. Dass auch die Kreise, die sich auf apokryphe Literatur beriefen, von der
Konigswiirde iiberzeugt wurden, zeigt die syrische Schatzhohle®®. Sie ist vor 500
entstanden, erfuhr eine syrisch-nestorianische Bearbeitung nach 500 und erlebte dann
eine arabisch-monophysitische Ubersetzung 750—60; sie ist mit den Pseudo-Klementinen
verwandt®>. Die Geburt erfolgt in einer Hohle, die Geschenke stammen aus Adams
Schatzhohle®, die namengebend wurde. Der Stern erscheint den Magiern schon zwei
Jahre vor der Geburt Jesu. Die Konige aus Saba und Scheba sind wohl aus einem
syrischen Evangelienkommentar iibernommen. Die Ur-Schatzhohle hat wohl noch keine
Jugendgeschichte Christi enthalten. Sie wurde eingeschoben; das Protev. Jac. und vier
arabische Kindheitsevangelien lieferten den Stoff. Doch die spiter iiblichen Namen
Kaspar, Melchior und Blathasar kennt die Schatzhéhle noch nicht. Dafiir hat sie die
Namen sassanidischer Herrscher. An die Geschichte von den Magierkonigen schliesst sich
die von der Beschneidung an, die in der Geburtshéhle erfolgt sein soll*’. Auch in der
“Schatzhohle” wird Seth verherrlicht. Es gibt vier dthiopische Ubersetzungen.

25 Ebd., S. 150.
26 ren. Adv. haer. I11, 10, 30; V, 23, 2.
;; Peeters (A. 9), S. LIII Anm. 2; S. 288f., dort ndhere Nachweise.

Patr. gr. 6, 658, vgl. auch H. Leclerc, Mages: Dict, d’arch. chrét, 10,1 (1931), 980-1067,
Sp. 985; Patr. gr. 7, 870.

2 Das ist weithin anerkannt: L. Réau, Iconographie de la Bible, 2, 2 (1953), S. 237; G. Vezin,
L’adoration et le cycle des mages (1950), S. 31; Christine Mohrmann, Epiphania. Akad. Antrittsrede
(1953), S. 22; J. Sauer, Symbolik (1964), S. 387 Anm. 2; Stuttgarter Bilderpsalter, 2, 108.

%0 Corp. chr. lat. 2, 1108.

3 Ebd. 1367,

2 Ebd. 1, 525.

= Ephraem der Syrer hat auch bereits Konige: Ausgew. Schriften ed. Zingerle, 4 (1830), S. 230.
# A. Gotze: Sitz.-ber. Heidelb. Ak. Wiss. Phil.-hist. KI. 13,4 (1922), Cap. 45—46.

: Gétze (A. 34), S. 38.

Ebd. S. 69.
37 Ebd. 8. 70.



W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1—12 153

Caesarius von Arles (1 542) bezeichnet die Magier in Sermo 139 als Konige des
Glaubens®®. Die mystische Ausdeutung hat er von Irenaeus iibernommen. Die drei Gaben
bedeuten einmal Rex, Deus und Sepultura, ein anderes Mal die Trinitit>®.

Origenes kennt die tertullianische Typologie von Ps. 72 (71) noch nicht®. Er redet
immer von den Magiern. Der Stern von Matth. 2 war kein Komet, aber er war von Bileam
vorausgesagt. Die Magier hatten wohl auch Kenntnis von dieser Weissagung in ihren
Biichern und schlugen dort nach*'. Origenes hat Jes. 1,3 mit Luk. 2 kombiniert*>. Aber
wahrscheinlich ist Pseudo-Matthius ihm vorangegangen**. Die Magier kommen aus
Arabien und werden sogar als arme Leute bezeichnet*®. Seine personliche Leistung fiir die
Auslegungsgeschichte von Matth. 2,1—12 besteht darin, dass er die Dreizahl der Magier
begriindet hat.

Von den zwolf Magiern der syrischen Tradition horten wir schon. In Rom gibt es in
der Katakombe der Heiligen Petrus und Marcellinus zwei und in der der Domitilla vier
Magier*®. Die Zahl war also offen. Origenes hat die Dreizahl geprigt, die sich sehr schnell
durchsetzte, haben doch die etwa 80 Magierdarstellungen auf christlichen Sarkophagen,
die mit der Ara Konstantins einsetzen, immer die Dreizahl. Origenes kommt sozusagen im
Vorbeigehen auf die Dreizahl zu sprechen an einer Stelle, wo man das gar nicht vermuten
sollte, namlich in einer Predigt iiber Gen. 26*7. Dort ist zuerst von Streitigkeiten um einen
von Abrahams und Isaaks Leuten gegrabenen Brunnen bei Beerseba die Rede, und
schliesslich setzt Abimelech einen Schlussstrich unter die leidige Sache, indem er mit
Pichol und Ahusath bei Isaak erscheint. Diese drei, die um Frieden bitten, sind Typoi der
Magier, die aus dem Orient kamen, geschult durch viterliche (von den Vitern
tiberkommene) Biicher und Einrichtungen der Vorfahren.

Hieronymus, der Philologe unter den Kirchenvitern, leitet den Namen Myrrhe vom
Myrtenbaum ab*, ebenso wie Kaphtor (Kreta) von Kappadozien im Amoskommentar®.
Im Jesajakommentar wird betont, dass die Magier nicht von Dimonen zu ihrer Reise
angestiftet wurden, sondern durch die Bileamsweissagung bestimmt waren®. Sie kamen
aus dem Orient, um anzubeten®'. Dass er der mystischen Ausdeutung der Gaben huldigt,
zeigt sein Zitat aus Juvencus: “Thus, aurum, murram regique hominique Deoque dona
ferunt52.”” Hier werden also die drei Gaben auf drei “Stinde” Christi gedeutet: er ist
Konig, Mensch und Gott.

3 Ppatr. 1at. 39, 2018.
Ebd. 2007; vgl. A. Dorrer, Drei Konige, Uberlieferung und Legende: Lex. Theol. Ki., 3 (1959),
Sp. 567f.
40 patr. gr. 12, 1525.
Patr. gr. 11, 769ff.; 12, 689.
Z G Ristow, Geburt Christi: Reallex. byz. Kunst, 2 (1971), 637-662, Sp. 640, unter Hinweis
auf Patr. gr.
43" Cullmann (A. 3), S. 306.
* vgl. Patr. lat. 52, 614 Anm. c.
% 7.B. Orig. Contra Cels. I, 68.
% Dict. de la Bible, 4 (1928), S. 547, Abb. 170 u. 171.
47 Ppatr. gr. 12, 238,
Hieronymus, Sacharja-Kommentar, Corp. chr, lat., S. 89, 681.
Hieronymus, Amos-Kommentar, Corp. chr. lat., S. 342, 238.
Corp. chr. lat. 73, 278f.
Micha-Kommentar, Corp. chr, lat. 76,481, 7.
52 Corp. chr. lat. 77, 13.

288 &



154 W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1—12

Ambrosius spricht ebenso von den Magiern wie sein Tiufling Augustin®®. Die Magier
sind primitiae gentium®®. Myrrhen deutet auf die Bestattung Jesu®S. Er hitte am liebsten
vier Gaben gehabt, um sie auf die vier Himmelsrichtungen zu deuten, aber die Trinitdt war
ihm wichtiger®®. Die Hirten stammen aus Israel, die Magier aus dem Heidentum. Ebenso
bedeuten Ochs und Esel Judentum und Heidentum®’. Bei ihm sind die Daten 25. Dez.
und 6. Jan. schon fest, und er bedauert, dass die Donatisten das Epiphanienfest nicht
begehen®s.

In England wurde die Dreizahl der Magier auf die drei damals bekannten Erdteile
ausgedehnt. Im Matthduskommentar Bedas heisst es: “Mystice autem tres Magi tres partes
mundi significant, Asiam, Africam, Europam, sive humanum genus, quod a tribus filiis
Noe seminarium sumpsit®®.”” Hier wird also eine Kombination mit der Volkertafel von
Gen. 10 vorgenommen. Sam, Ham und Japhet sind Typoi von Caspar, Melchior und
Balthasar®®. Nun ist zwar die “Echtheit” von Bedas Kommentar umstritten®', aber diese
Echtheitsfrage ist fiir uns irrelevant, denn ob Beda personlich oder jemand anderes aus
dem Beda-Kreis der Verfasser ist, berithrt unser Problem wenig. Jedenfalls hat Alkuin
diese Ansichten ins Frankenland mitgenommen und propagiert®.

In den Collectanea und Flores werden die Namen und die Aufteilung auf die Gaben
genannt®. Melchior, der das Gold iiberreicht, ist ein gebeugter Greis mit schiitterem Bart
und Haar. Balthasar ist schwarzhaarig, hat vollstindigen Vollbart und uberreicht die
Myrrhe. Caspar ist ein bartloser Jingling mit rotem frischem Antlitz, gekleidet in
milesischem Gewand, rotem Mantel und hyazinthfarbigem Schuhwerk, und er spendet
den Weihrauch. Auch die Echtheit dieser kleinen Materialsammlung ist umstritten®®. Aber
ein etwaiger Filscher hitte doch nie die Garantie gehabt, dass solche kleine Zettel den
Weg in die Werke Bedas fanden, sondern er hitte sie an gewichtigerem Ort unterbringen
missen. Jedenfalls war fiir die Kunst ein Kanon geschaffen, wie die Darstellung der
Anbetungsszene bzw. der anbetenden Konige zu erfolgen habe, und die bildende Kunst
des Mittelalters hat sich oft wortlich und buchstéblich an diese Anweisung gehalten.

Hundert Jahre nach Beda gibt Hrabanus Maurus, Abt von Fulda und spiter Erzbischof
von Mainz, ausfithrliche “mystische” Ausdeutungen der drei Gaben. Ihm fiel auf, dass
Joseph in Matth. 2,112 nicht genannt ist. Der Grund sei “ne aliqua malae suspicionis
gentibus daretur occasio”®. Im Stil von Beda und Alkuin erklirt er: “Mystice autem tres

>3 Ppatr. lat. 15, 1569,

> Ppatr. lat. 38, 1033.

5 Ebd. 1034,

% Ebd. 1035.

57 Ebd. 1037f.

% Ebd. 1033; vgl. Karl Holl, Ges. Aufsatze, 2 (1928), S. 142 Anm.

59 Ppatr. lat. 92, 13.

% Diese Namen kommen nach S. Waetzold zum ersten Mal in den Excerpta lat. barberi (Paris Nat.
Bibl. MS lat. Nr. 4884) vor. Das Manuskript ist aber Ubersetzung eines alexandrinischen Textes aus der
Zeit um 500: S. Waetzoldt, Drei Konige: Reallex. z. deutsch. Kunstgeschichte, 4 (1958), 476 -501,
Sp. 477. Nach Réau (A. 29), S. 238, kommen sie zuerst im Liber pontificalis von Ravenna um 845 vor,

B. Thum, Beda Venerabilis: Lex. Theol. Ki. 2 (1958), Sp. 93f.

62 Alkuin zu Gen. 10,1: “Sem ut destinant Asiam, Cham Africam, Japhet Europam sortitus est”:
bei Walafried Strabo, Patr. lat. 113, 113. In der Tat hat man die Europier jahrhundertelang
“Japhetiten” genannt, bis dann der Terminus “Indogermanen” oder “Arier” aufkam. Von hamitischen
Stammen in Afrika spricht die Ethnologie heute noch.

Patr, lat. 94, 511.
So etwa Vezin (A. 29), S. 63, aber Waetzold (A. 6) setzt die Echtheit voraus.
Patr. lat. 107, 759.



W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,112 155

magi significant gentilem populum, ex tribus filiis Noe procreatum et a tribus partibus
orbis ad Christi fidem venientem®.” Walafried Strabo, sein Schiiler aus der fuldischen
Zeit, kombiniert ebenso die drei Noahsohne mit den drei Magiern®”.

Die Zwolfzahl der Magier, die Randgruppen des syrischen Christentums vertreten
hatten (oben S. 151), eroberte auch die offizielle Kirche. Jakob von Edessa (f 710)
vertritt sie und wettert gegen die Maler, die nur drei Konige darstellen®®. Der Patriarch
von Seleucia-Ktesiphon, TimotheusI. (780-823), will damit seinen Primatsanspruch
untermauern, dass aus dieser Gegend die zwolf Abgesandten, d.h. die Magier, zur Krippe
Christi nach Westen gezogen seien®®. Calvin hat einen Pseudo-Chrysostomus ermittelt, der
sogar von 14 Magiern gesprochen hat™. Abiilard, das “‘enfant terrible der Scholastik ”, hat
in einer Predigt allen Emstes verlangt, diese Zwolfzahl, die natiirlich mit der Zahl der
Apostel bzw. der zwolf Stimme Israels korrespondiert, wieder einzufithren, aber ohne
Erfolg”™. Seine zum Teil selbstverschuldeten “calamitates” standen diesem Vorschlag im
Wege.

Demgegeniiber betont Thomas von Aquin die Dreizahl. Thomas kennt auch die rein
natiirliche Auslegung der Geschenke, sie reicht aber nicht aus’. Gold wurde geschenkt
fur die Armut der Mutter, Myrrhe fir die Gesundheit des Kindes, Weihrauch, um den
Gestank des Stalles zu mildern. Diese humoristische Version liegt auch bei Bernhard von
Clairvaux vor”. Aber nun wird es immer “mystischer”: Gold bedeutet den Konig,
Weihrauch das Opfer, Myrrhe die Sterblichkeit. Dann erfolgt die trinitarische Auslegung.
Mit Augustin™ sieht Thomas in Jes. 8,4 eine Weissagung auf die Geschenke der Konige
und zieht Jes. 60,3 heran”. Die Reise sei aber nicht “miraculose” geschehen, denn sie
hatten schnelle Pferde und Dromedare’. Von Chrysostomus iibernahm Thomas die
Legende, dass die zuriickgekehrten Konige mit dem Apostel Thomas in Indien
Verbindung aufgenommen hitten”. Der Stern sei ad hoc geschaffen worden, er sei weder
mit dem Heiligen Geist noch mit einem Engel identisch. Doch kénne man ihm mit
Augustin einen angelus interpres beigeben™. Die Heranziehung von Ps. 72 (71) billigt er
durchaus. Die Theorie von Hrabanus Maurus {ibernimmt er wortlich”. In der Glossa zur
Catena Aurea stimmt er Hieronymus zu, der eine dreizehntigige Reise angenommen
hat®. Er begriindet diese Schnelligkeit wieder mit den arabischen Pferden und

gf’, Ebd. 760; ebenso Strabo, Patr. lat. 113, 75.
Patr. lat. 114, 73.
°° H. Kehrer, Die Uberlieferung von den Dreikonigen (1904), S. 22.
& p, Heiler, Urkirche und Ostkirche (1937), S. 421, mit Nachweisen.
Corp. ref. 73, 81f.
Patr. lat. 178, 13. Diese Zwdolfzahl hatte noch um 1222 in Syrien ihren “‘Sitz im Leben”. Auch
um Namen war man nicht verlegen, Leclerc (A. 28), Sp. 1006.
Thomas v. Aquin, Opera 18, 31.
Ebenso auch spiter Nikolaus von Lyra, Kehrer (A. 68), S. 35.
™ Ppatr. lat. 38, 1034.
Thomas v. Aquin, Opera, 18, 26.
Kamele sind auf Sarkophagdarstellungen der Magier haufig. Spater aber verschwinden sie, und
erstmals um 1330 hat Giotto auf dem Anbetungsbild der Arena-Kapelle zu Padua wieder Kamele
gemalt. Nordlich der Alpen folgt die Lorenzkirche zu Niirnberg mit einer Steinplastik iiber dem linken
Seitenportal 1350 und dann das Fresko in der “‘Herrenkirche” zu Maulbronn nach 1424.
77" Thomas v. Aquin, Opera 18, 31.
™ Ebd. 28.
® Ebd. 31.
80 Thomasv. Aquin, Cat. Aur, 1, 32.



156 W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1—12

Dromedaren®'. Gold, Weihrauch und Myrrhe sind typische Produkte Arabiens®?. Die
Ausdeutung der Gaben erstreckt sich nun auch auf Literatur und Wissenschaft: sie
bedeuten historische, moralische und alle tibrigen Schriften, ferner Logik, Physik und
Ethik®. Die Dreizahl ist notwendig: “Non plures quam tres fuisse probantur, sed ut per
eos gentes, quae ex tribus filiis Noe natae sunt, venturae ad fidem praefigurantur®*.”

Petrus Comestor kam in seiner Historia scholastica auf die Idee, die drei Konige per
Schiff zuriickfahren zu lassen®, wohl um ihr Zusammentreffen mit Thomas in Indien zu
ermoglichen. Am Dom zu Amiens und im Speyrer Evangelistar, das in der Karlsruher
Landesbibliothek verwahrt wird, hat diese neue Variante ihren kiinstlerischen Ausdruck
gefunden.

Elisabeth von Schonau (1129—1164) spricht in ihrem Gebetbuch zum ersten Mal einen
der Konige als Neger an®. Melchior ist der senex, Caspar ist juvenis et jucundus, jung und
lustig; “rex Balthasar, qui niger et rubea tunica indutus et calciamentorum varietate
eadem stella dono dei secutus et per mirram eius incarnationem, eius crucem et
sanguinem figurasti, quem immortalemque divine nature, quem ineffabilis potentiae
cognovisti, te rogo pro peccatis et negligentiis meis”. Balthasar gilt also als Vertreter
Afrikas, wihrend das sonst weithin der jugendliche und lustige Kaspar ist. Die Kunde von
den dunkelhiutigen Bewohnern hat immer weitere Kreise erfasst. Trotzdem erscheint
diese Auffassung recht frith, fast zu frith, so dass man an eine Glosse eines Spiteren
denken konnte, die in den Text hineingeraten ist. Leider ist das Autograph des
Gebetbuches nicht mehr erhalten, so dass diese Vermutung nicht bewiesen werden kann.

Doch im berithmten Dreikonigenbuch des Volksmissionars Johannes von Hildesheim
(+t 1375) heisst es: Caspar, der Konig von Tharsis und der Insel Egrisoulla, der dem Herrn
die Myrrhe schenkte, war der Grosste unter ihnen, er war ein schwarzer Athiopier, daran
ist kein Zweifel®”. Schon Cyrill von Alexandrien hatte Tharsis von Ps. 72 (71) mit
Athiopien gleichgesetzt®®. Die Herreise dauert auch bei Johannes von Hildesheim nur 13
Tage, die Heimreise aber 2 Jahre (S.43). Es erfolgt die Begegnung mit dem Apostel
Thomas in Indien, der sie tauft und sie zu Erzbischofen weiht (S. 58—62). Sie sterben
innerhalb von 11 Tagen, 116, 112 und 109 Jahre alt. Sonst waren sie als Vertreter der
drei Generationen mit etwa 20 Jahren Altersdifferenz bezeichnet worden®®. Als 1477 das
Biichlein gedruckt wurde, straften die beigegebenen Holzschnitte den Text Liigen: Kaspar
ist immer weisshdutig dargestellt.

81 Ebd.  Die Frage nach Reittieren und Reisezeiten erklart die Schlettstadter Handschrift des auf

Ludolf von Sachsen (+ 1377) zuriickgehenden Speculum humanae salvationis IX, 39 fir miissig
(Miinch. Staatsbibl. c¢lm 146, ed. Lutz & Perdrizet, 1, 1907, S. 20). Denn sie wurden nach Judia
entriickt, wie einst Habakuk nach Babylon.
Ebd. 38.
Ebd. 39.
Ebd. 32, vgl. auch 39: “Tres autem viri qui munera offerunt, significant gentes de tribus
partibus mundi venientes.”
85 Ppatr. lat. 198, 1541ff.
F. W. E. Roth, Die Visionen der hl. Elisabeth (1886), S. 40.
87 Johannes von Hildesheim, Die Legende von den heil. Drei Kénigen, = dtv 164 (1963), S. 38.
8 patr. gr. 69, 1181. Doch liegt bei Cyrill noch keine Kombination mit Matth, 2,1 -12 vor.
8 Die Altersdifferenzierung soll zum ersten Mal im Reliquiar von Ravenna, San Giovanni, um 480
vorkommen, heute im Museo arcivescovile: Reallex. byz. Kunst, 1 (1966), Sp. 148. Petrus de
Natalibus (um 1400) bringt dann die Serie 60, 40, 20: Waetzold (A. 60).



W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1—12 157

3,

Luther hat die apokryphen Kindheitsevangelien scharf abgelehnt®. Ebenso hat er in
einer Epiphaniaspredigt von 1517 bereits die Dreizahl der Magier bezweifelt”. Er hat
angenommen, dass sie aus der Dreizahl der Opfer erschlossen ist. Gold, Weihrauch und
Myrrhen sind ihm typische Produkte Arabiens, ein “Ausbund” wie in Gen. 43,11. Er
meint, man konne sehr wohl annehmen, dass jeder der “Weisen” alle drei Gaben
tiberreicht habe; damit war die Zahl wieder offen.

Die Konigswiirde hat Luther immer abgelehnt. Es muss jener Zeit das Bewusstsein
verloren gegangen sein, dass sie aus Ps, 72 (71) stammte. Diirer malte nie bekronte Magier,
und sein Votivbild von 1503 hatte Luther in der Schlosskirche stets vor Augen. In der
Kirchenpostille heisst es: “Darum sind diese Magi oder Weisen nicht Konige, sondern
gelehrte und erfahrene Leut in solcher natiirlicher Kunst gewesen®?.” Luther kannte den
Koélner Dreikonigskult aus personlicher Anschauung®®. Er hat ihn vor allem in der
Epiphaniaspredit von 1531 scharf abgelehnt: “Nemo novit unde venerint isti tres, et non
fuerunt reges™

Calvin verspottet in seiner Evanglienharmonie alle mystische Ausdeutung von thus,
myrrha und aurum®. Dabei kennt er sehr wohl die ‘“‘messianische” Deutung von
Ps. 72,10, lehnt sie aber ironisch ab. Demgegeniiber liegt bei Bullinger eine ausgezeichnete
Kenntnis der Auslegungsgeschichte vor. Bullinger weiss in seinem Matthiuskommentar
von 1542, dass schon Leo der Grosse und Beda die Dreizahl hatten. Petrus Comestor habe
in seiner Historia scholastica erstmals die Namen genannt. Ps 72 passt nicht zu Matth. 2,
denn Saba liegt nach Matth. 12 im Austrum, im Stiden (S. 15). Prudentius, dessen Verse
er zitiert®®, nennt die Magier Perser, was richtig sein diifte, denn bei diesem Volk spielten
die Magier eine grosse Rolle. Darius selber war Magier, und nach Kambyses regierten zwei
Magier, die allerdings ermordert wurden. Somit nahmen Magier eine wichtige Stelle im
offentlichen Leben ein. Sie waren zwar keine KoOnige im heutigen Sinne, aber eine Art
consules. Nach Hieronymus waren sie chalddische Philosophen. Die Kenntnis ihrer
Wissenschaft eigneten sich alle Fiirsten und Konige an (S. 16). Wir sehen, die platonische
Kombination von Wissenschaft und Staatsfiithrung wird in etwa aufrecht erhalten. Auch
die Bileam-Weissagung zieht Bullinger positiv heran. Der Stern wurde auch nach Bullinger
ad hoc von Gott geschaffen. Uber den Zeitpunkt der Ankunft der Magier gibt es in der
Tradition drei Theorien: 1. nach 13 Tagen; 2. erst nach der Beschneidung; 3. innerhalb
des Bienniums. Bullinger neigt der dritten Auslegung zu, meint aber, die Wahl sei nicht
heilswichtig. Er gibt im Gegensatz zu Calvin eine mystische Ausdeutung der Geschenke.
Der Bezug zu den Kirchenvitern ist stark, Gedichte von Sedulius”” und Juvencus®®
werden ebenso zitiert wie Ausserungen von Fulgentius®®, Gregor dem Grossen'® und
Bernhard von Clairvaux. Auch bei Bullinger sind die Magier primitiae gentium.

%
91
2

93
94

Cullmann (A. 3), S. 257.

Luther, Weim. Ausg., 10, 558,

Luther, Erl. Ausg. 10, 332ff.

Weim. Ausg. Tischr. 4, nr. 625, vgl. auch Weim. Ausg. 34, 1,22 Anm. 1.
Weim. Ausg. 34,1, 23 oben.

% Corp. ref. 73, 81f.

% Ppatr. lat. 59, 902.

7 Sedulius, Carmen pasc. I1, 95ff., zitiert bei C. Mohrmann (A 29), 8 23.
B Dict. de theol. cath., 8 (1924), Sp. 1185.

% Patr. lat. 65, 733 u. 7361t

100 patr. 1at. 76, 1112,



158 W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1—12

Der Bezug zu Ps. 72 (71) ging im deutschen Luthertum vollig verloren, obwohl von der
romischen Kirche seit Gregor dem Grossen die Lesung dieses Psalmes in der Epiphanias-
Liturgie iibernommen und beibehalten wurde. Noch Bach hat eine Epiphanias-Kantate
mit diesem Text komponiert.

Christoph Matthdus Pfaff meint in seinen Notae exegeticae in Ev. Matth. (Tubingen
1721): Dass die Magier Konige waren und Balthasar, Caspar und Melchior hiessen, ist eine
legendire, von der Romischen Kirche iibernommene Uberlieferung'®?. Sie kamen aus
Persien, nicht aus Arabia felix, Mesopotamien oder Chaldaea.

Der hochgelehrte Abt Molanus von Loccum (1633—1722), Chef der hannoverschen
lutherischen Landeskirche, wundert sich, dass auf Dreikonigsbildern einer der Magier oft
als Neger, Halbneger oder Morisko dargestellt werde: “Quod mihi valde recens videtur.
Nam in picturis vetustioribus saepius omnes tres candidos pingi, observavi'®®.” Molanus
hat immerhin noch gestaunt. Das haben sich viele Kirchherren abgewohnt, selbst wenn sie
Gemailde von beider Art in einer und derselben Kirche téglich vor sich haben.

Der Grund ist ein biblizistisch motivierter Purismus, der keinerlei Bezug zur
Auslegungsgeschichte hat oder auch nur haben will. In naiver Weise kommt dieser zum
Ausdruck in den Erbaulichen Nachrichten von allerhand Irrtiimern derer Mahler
(Frankfurt und Leipzig 1723) von Hulderichus Pulsucensis'®. Er beanstandet den blauen
Mantel der Maria; den “steinalten” Joseph; Ochs und Esel an der Krippe zu Bethlehem,;
die Darstellung der Weisen aus dem Morgenland als Konige, was sie gar nicht gewesen
waren; die Darstellung des Moses mit Hornern nach einem Irrtum der Vulgata; den Apfel
des Stindenfalls. Das alles spricht der Verfasser mit einem gewissen Recht des Buchstabens
als fehlerhaft an.

Die deutschen evangelischen Exegeten der Neuzeit haben eine nur ungenaue Kenntnis
der Auslegungsgeschichte von Matth. 2.

Ich erwihne zunichst Heinrich Holtzmann'%. Er weiss, dass Hieronymus und Augustin
Chaldaea als Heimat der Magier ansehen, Clemens Alexandrinus aber Persien, ebenso viele
Nachfolger. Den Konigsnamen leitet er von Jes. 60,3; Ps. 68,32 und Off. 21,24 ab, ohne
die entscheidende Stelle Ps. 72 (71), 10—11 und die Auslegung des Tertullian auch nur zu
erwihnen. Er weiss um die Erdteiltheorie, dass die Magier als Antitypoi von Sem, Ham
und Japhet verstanden werden, und leitet daher ihre Dreizahl ab. Wir haben aber
nachgewiesen, dass die Sache umgekehrt ist, dass die Dreizahl seit Origenes sich immer
mehr durchsetzte und die symbolistische Auslegung der Dreizahl auch auf die drei
Noahsohne und die drei Menschenrassen kam.

Dieselbe Ableitung finden wir bei Johannes Weiss'%. Seinem Urteil: “Erst die spitere
Legende fasst die Magier als Reprisentanten der Volker, daher nimmt sie drei heilige
Konige an, entsprechend den drei Voélkerfamilien, Sem, Ham und Japhet”, konnen wir
zustimmen, allerdings mit Ausnahme des Kausalsatzes. Immerhin ist bei ihm ein Wissen
um die Wirkungsgeschichte von Ps. 72 (71) vorhanden.

101 /o1 Patr. lat. 78, 649f.

102 - "M. Pfaff. Notae exegeticae (1721), S. 57.

103 7itiert bei H. Oidtmann, Rheinische Glasmalereien (1912), S. 97 Anm. 2.
104 7itiert bei Ph. Schmidt, Illustration der Lutherbibel (1962), S. 481.

105 4 Holtzmann: Hand-Commentar zum N.T., 1 (1892), S. 8 Anm.

106y Weiss: Die Schriften des N.T., 1 (1906), S. 219ff.



W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1—12 159

Nach Adolf Schlatter wurde die Geschichte von den Weisen im Mittelalter (! )
verdorben'®”. Zu dieser Verderbnis gehort auch die Meinung, es seien drei Konige
gewesen. Dadurch werde der tiefe Ernst verdeckt. Das ganze Evangelium wiirde anders,
wenn es damit beginne, dass Gott Konige zu Christus fithrt. Auch hier wird die
Interpretation der Magiergeschichte, die Schlatter als verderblich ansieht, viel zu spit
angesetzt. Nicht das Mittelalter, sondern schon das christliche Altertum hat die Elemente
dieser “Verderbnis” geliefert. In der Auslegung der Geburtsgeschichte von Luk. 2
kommen Ochs und Esel von Jes. 1,3 auch nicht vor'®. Die christliche Archiologie aber
zeigt uns, dass Abbildungen von Ochs und Esel mit dem Kind in der Krippe vor solchen
mit Maria und Joseph geschaffen worden sind"%.

Die Auslegung von Erich Klostermann''® verarbeitet die Ergebnisse der Auslegungs-
geschichte am besten. Er weiss um die Uberlieferung von 12 Magiern (im Buche Seth und
im Op. imperf. in Matthaeum), auch weist er auf Tert. Ad. Marc. II1,13 hin, wo im
Anschluss an Ps. 71,10 zuerst “Konige” vorkommen. Verwunderlich ist, dass der
Origenesforscher Klostermann nicht mitteilt, dass Origenes zuerst von drei Magiern
spricht.

Karl Bornhduser beklagt sich in seiner exegetischen Spezialstudie zur Geburts- und
Kindheitsgeschichte Jesu''!, dass viele Dreikonigsbilder den Irrtum bestirken, als ob die
Anbetung der Weisen alsbald nach der Geburt erfolgt sei; es seien nach Matth. 2,16 zwei
Jahre anzunehmen. Dem ist entgegen zu halten, dass es sehr viele Dreikonigsbilder gibt,
die den Jesusknaben durchaus als Zweijahrigen darstellen, sehr oft kann er schon stehen
auf dem Oberschenkel der Mutter, sehr oft greift er hinein in das Gefiss Melchiors, des
dltesten Magiers, nach den blinkenden Goldstiicken. Bornhiduser meint, dass die Tradition
und die von ihr beeinflusste bildliche Darstellung der Geburts- und Kindheitsgeschichte
ein unvoreingenommenes, urspriingliches Verstindnis geradezu erschwert, und dass die
Fiille der legendarischen Zusitze leicht auch die Geschichte selbst in die Sphire der
Legenden riickt. “Immer wieder hort und liest man von drei Weisen aus dem Morgenland,
obschon es keineswegs drei gewesen sein miissen, weil sie dreierlei Gaben bringen.
Unwillkiirlich hilt man sie fiir Konige, weil sie in Bild und Lied als solche erscheinen,
obwohl nichts davon dasteht, dass sie es waren.” Hier tut also Bornhduser die
Interpretation von 1800 Jahren in Bausch und Bogen als Legende ab, ohne auf die
alttestamentlichen Elemente einzugehen, die ihm doch sonst fiir seine Auslegungskunst so
wichtig waren. Dasselbe widerfahrt auch “Ochs und Esel” von Jes. 1,3. Bornhiuser weist
sie mit demselben Purismus aus der Weihnachtsgeschichte hinaus: “Die ganze Krippen-
poesie hat am Lukastexte dann ebenso wenig Anhalt wie der Ochse und das Eselein''%.”

Schniewind meint, die Geschenke seien koniglich. In Verbindung mit Jes. 60,3.6 und
Ps. 72,10.15 habe das zur Konigswiirde der Magier gefithrt''>. Im Ubrigen schliesst er sich
an Schlatter an, den er wortlich zitiert. Lohmeyer und Schmauch unterstreichen die
treibende Kraft der Bileam-Weissagung''*. Die drei Konige sind aber legendir aus den drei

107 A Schlatter, Erlduterungen zum N.T. (3. Aufl. 1922), S. 8 Anm.

18 Epd.s.117-120.

109 yol W. Kronig, Weihnachten, 2: Rel. Gesch. Geg., 6 (1962), Sp. 1566 -69.
10 © "Klostermann: Handbuch zum N.T., 4 (1927), S. 13ff.

11 ¥ Bornhiuser, Die Geburts- und Kindheitsgeschichte Jesu (1930), S. 45ff.
12 Fhd.s. 104.

U3y Schniewind: Das Neue Testament Deutsch, 2 (1953), S. 16f.

1% g Lohmeyer & W. Schmauch, Das Evangelium des Matthius (1956), S. 191f.



160 W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,112

Geschenken erschlossen und mit Ps. 71,15 und Jes. 60,6 verkniipft. Der Kommentar
zitiert Calvins Verwerfung jeder symbolischen Ausdeutung der Geschenke. Der Streit, ob
Persien die Heimat der Magier war (seit Clem. Alex.) oder Arabien (seit Justin) ist missig.
Die patristischen Belege sind bei diesen jiingeren Kommentaren besser als bei Bornhduser
und Schlatter, wo sie keine Rolle spielen, aber diirftiger als bei Klostermann.

Es miisste der Auslegung zugute kommen, wenn die Auslegungsgeschichte bekannter

ware.
Wilhelm August Schulze, Mannheim



	Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2, 1-12

