
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 3

Artikel: Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2, 1-12

Autor: Schulze, Wilhelm August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1 — 12

Die erste Erwähnung des Bethlehemssterns ausserhalb des N.T. erfolgte im Anschluss
an Gen. 37,9 bei Ignatius ad Eph. 19:

Ein Stern erstrahlte am Himmel heller als alle Sterne, und sein Licht war unaussprechlich stark, und
seine Neuheit erregte Befremden. Alle übrigen Sterne zusammen mit Sonne und Mond umgaben den

Stern im Chor; er aber übertraf alle mit seinem Licht, und Verlegenheit herrschte, woher die neue,
ihnen ungleichartige Erscheinung komme. Von da an wurde alle Zauberei vertilgt und verschwand jede
Fessel der Schlechtigkeit. Die Unwissenheit wurde ausgerottet, die alte Königsherrschaft ging
zugrunde, da Gott sich als Mensch zeigte zu einem neuen ewigen Leben'

1.

Bei Justin dem Märtyrer wird im Dialog mit dem Juden Tryphon lediglich Matth. 2

referiert2, allerdings mit einigen Pointen. Jesus wurde in einer Höhle geboren, dort
erfolgte auch die Proskynese der Magier. Sie kannten die Bileamweissagung von Num.
24,17. Auch Sach. 6,12 und Jes. 8,4 haben diese Epiphanie vorausgesagt. Die Magier
kamen aus Arabien. Merodes wird als "Assyrer" bezeichnet, wegen seines ungerechten
und unfrommen Sinnes.

Nach Pseudo-Matthäus 9,1 befand sich Maria gerade beim Wasserholen an der Quelle,
als die Verkündigung durch Gabriel erfolgte3. Joseph war Witwer der Hanna und hatte
mit ihr fünf Söhne gehabt4. Maria war ihm vom Hohenpriester anvertraut worden, bis sie

zum Dienst im Tempel alt genug wäre. Ihre Schwangerschaft bringt Joseph in die

schwierigste Situation. Es gelingt Joseph, zwei Hebammen, Zelani und Salome, zu
gewinnen5. Sie wollen die Jungfrauschaft Mariens post partum nicht glauben. Salome

muss zur Strafe eine Lähmung ihres Unterarms hinnehmen, der dann aber nach Berührung
mit dem Jesuskind wieder geheilt wird6. Nach ihrem Bericht hatte der Jesusknabe kein
Gewicht, war sauber und weinte nicht7

Das Protevangelium Jacobi stellt die Stern-Legende breit ausschmückend dar.
Zacharias ist nach Protev. Jac. 22,3 von den Häschern des Herodes ermordet worden, weil
sie den kleinen Johannes nicht fanden8.

Das Arabische Kindheitsevangelium setzt einen syrischen Urtext des 5. oder
6. Jahrhunderts voraus9. Die Historia Lausiaca ist schon bekannt10. Wieder geschieht die

Verkündigung an der Quelle11, die Empfängnis erfolgt durchs Ohr, die Geburt in einer

1
W. Bauer, Die apost. Väter, 2 (1920), S. 216.

2 Patr.gr. 6,657 660.724.
3

W.Michaelis, Apokrypha Novi Testamenti (1962), S. 8 1, ebenso O. Cullmann in W. Schnec-
mclcher (Hrsg.), L. Henneckes Neutestamentliche Apokryphen, 1 (1959), S. 284.

4 E. Nestle: Zs. wiss. Thcol. 36 (1893), S. 463; Cullnrann (A. 3), S. 275.
5 H. Anz, Lateinische Magierspiele (1905), S. 19; Michaelis (A. 3), S. 87f.
6 Michaelis (A. 3), S. 88f.
7 Michaelis A. 3), S. 9 1 ; Cullmann (A. 3), S. 309.
8 Michaelis (A. 3), S. 86.
9

P. Peeters, Les évangiles apocryphes, 2. Les évangiles de l'enfance, redactions syriaques, arabes
etc. (1914), Fini.

I Ebd.
II Ebd.



W. A. Schuhe, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1-12 151

Höhle. Die als Perser bezeichneten Magier wurden am Tag der Empfängnis zur Reise

aufgefordert; am Tag der Geburt waren sie am Ziel12. Nach allen Versionen wurden sie

durch Weissagungen Zoroasters geleitet13. Ein Engel in Gestalt eines Sterns führte sie14. In
einer älteren Version sind sie noch keine Könige, denn sie müssen ihren Fürsten und
weiteren Vorgesetzten Bericht über ihre Reise erstatten15. Als Beweis zeigen sie die
Windeln vor, die ihnen Maria geschenkt hatte. Diese verbrennen im Feuer nicht16. Nach
der Version S sind die Magier Prinzen, Söhne regierender Könige17. Dort erscheint der

Engel in Persien zur Zeit der Geburt Jesu18. Jeder Prinz bringt drei Pfund Weihrauch,
Myrrhen und Gold, und jeder hat neun Mann Begleitung. Wie Habakuk werden sie

entrückt und sind nach fünf Tagen wieder in Persien.
Das armenische Kindheitsevangelium stammt ebenfalls aus dem Syrischen und dürfte

im 10. Jahrhundert ins Armenische übersetzt worden sein. Es ist nestorianischen
Ursprungs, von den Jakobiten übernommen, ein "christliches Tausendundeine Nacht"19.
Maria spinnt hier an einem Tempelvorhang, als Gabriel durch verschlossene Türen zu ihr
kommt. Es entwickelt sich ein langer Dialog zwischen ihm und Maria. Gabriel begab sich
sofort nach der Verkündigung nach Persien; der Heilige Geist versammelte die Magier, der
Stern führte sie in neun Monaten mit ihren 12.000 Mann Begleitung nach Jerusalem20.

Aus den 12.000 Mann schliessen viele Forscher auf 12 Magier, wie es der syrischen
Tradition, mit der wir uns noch befassen müssen, entsprach. Aber in der jetzigen Fassung
sind es drei königliche Brüder. Melkom ist König der Perser, Kaspar der Inder, Balthasar
der Araber21. Sie hatten 12 Heerführer. Diese sind erhalten geblieben, auch nachdem
ihnen drei Könige vorgeschaltet worden waren. Drei Tage lagert das Heer vor Jerusalem.
Herodes bekommt es mit der Angst zu tun. Er schickt drei Parlamentäre22. Schliesslich
begibt er sich selber zu den drei Königen. Diese berichten, eine Vision habe sie zur Reise

aufgefordert. Sie haben das Buch Seth dabei, das Gott selbst dem Adam gab nach der
Ermordung Abels. Abraham soll es dem Melchisedek gegeben haben, und zur Zeit des

Cyrus gelangte es nach Persien. Herodes merkt, dass die Expedition reiche Schätze bei
sich hat und will diese — trotz der 12.000 Reiter — an sich nehmen. Aber ein Erdbeben
vereitelt diese Absicht23. Die Fürsten des Herodes raten von einer Reise nach Bethlehem
ab. Das sei eine Ruinenstadt, wo niemand wohne. Der Stern leuchtet nicht mehr, solange
das Heer vor Jerusalem liegt. Aber es breitet sich ein Wohlgeruch aus. In Bethlehem
angekommen, veranstaltet die Militärmusik ein Platzkonzert24. Maria und Joseph
bekommen Angst. Joseph, ein Greis, versteckt sich hinter der Krippe. Das Jesuskind wird
in der Krippe versteckt, wie Moses im Binsenkörbchen. Das ganze Heer wirft sich nieder
und spendet Geschenke. Nach drei Tagen, am 12. Januar, kehrt man nach Jerusalem

12 Peeters (A. 9), S. 3.
13 Peeters (A. 9), S. X. 9
14 Th. Klauser, Engel in der Kunst: Reallex. f. Ant. u. Christ., 5 (1962), 258-322, Sp. 299.
15 Peeters (A. 9), S. 9.
16

Ebd., S. 5,10.
17 Ebd., S. 4 Anm.
18

Ebd., S. 3 Anm. 2.
19

Ebd., S. LVII.
20

Ebd., S. 132.
21

Ebd., S. 131.
22 Peeters (A. 9), S. 134.
23

Ebd., S. 139.
24 Ebd., S. 140f.



152 W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1-12

zurück25. Dann erfolgt die Darstellung Jesu im Tempel, während sie im arabischen

Kindheitsevangelium schon vor dem Besuch der Magier geschildert wird.
Irenaeus hat noch keine Könige, nur Magier, die aus dem Osten kommen26. Er las

bereits aus gnostischen Kindheitsevangelien, wie der Jesusknabe zur Schule ging27. Er
betont stark den Bileam-Spruch. Neu ist bei ihm die mystische Ausdeutung der Gaben28:

die Myrrhe bedeutet den Tod Jesu, Gold sein Königtum, der Weihrauch, dass er der in
Judaea bekannt gewordene Gott ist.

2.

Tertullian hat aus den Magiern Könige gemacht29. Er zieht Ps. 72 (71), 10—11 heran.
In De idolatr. 9,3 hat er noch eine Ausdeutung von Matth. 2 gegeben, wobei die Magier
nur Magier sind30. Aber in Ad Jud. 9,12 sagt er nach Zitierung von Ps. 72 (71): "Reges
Arabum et Saba dona adferent. Nam et magos reges fere habuit Oriens31." Tertullian hat
den Magiern somit die Königswürde verliehen. Für antikes Bewusstsein war diese

Gleichsetzung durchaus plausibel, denn nach Plato sind ja die Gelehrtesten, die am
meisten studiert haben und wissen, zur Leitung der Staaten als "die Philosophen"
berufen.

Tertullians Gleichung machte Schule. Sie breitete sich aus nach Westen und nach
Osten33. Dass auch die Kreise, die sich auf apokryphe Literatur beriefen, von der
Königswürde überzeugt wurden, zeigt die syrische Schatzhöhle34. Sie ist vor 500
entstanden, erfuhr eine syrisch-nestorianische Bearbeitung nach 500 und erlebte dann
eine arabisch-monophysitische Übersetzung 750—60; sie ist mit den Pseudo-Klementinen
verwandt35. Die Geburt erfolgt in einer Höhle, die Geschenke stammen aus Adams
Schatzhöhle36, die namengebend wurde. Der Stern erscheint den Magiern schon zwei
Jahre vor der Geburt Jesu. Die Könige aus Saba und Scheba sind wohl aus einem
syrischen Evangelienkommentar übernommen. Die Ur-Schatzhöhle hat wohl noch keine
Jugendgeschichte Christi enthalten. Sie wurde eingeschoben; das Protev. Jac. und vier
arabische Kindheitsevangelien lieferten den Stoff. Doch die später üblichen Namen

Kaspar, Melchior und Blathasar kennt die Schatzhöhle noch nicht. Dafür hat sie die
Namen sassanidischer Herrscher. An die Geschichte von den Magierkönigen schliesst sich
die von der Beschneidung an, die in der Geburtshöhle erfolgt sein soll37. Auch in der

"Schatzhöhle" wird Seth verherrlicht. Es gibt vier äthiopische Übersetzungen.

25
Ebd., S. 150.

26 Iren. Adv. haer. III, 10, 30; V, 23, 2.
27 Peeters (A. 9), S. LUI Anm. 2; S. 288f., dort nähere Nachweise.
28 Patr. gr. 6, 658, vgl. auch H. Leclerc, Mages: Diet, d'arch. ehret. 10,1 (1931), 980-1067,

Sp. 985; Patr.gr. 7, 870.
29 Das ist weithin anerkannt: L. Réau, Iconographie de la Bible, 2, 2 (1953), S. 237; G. Vezin,

L'adoration et le cycle des mages (1950), S. 31; Christine Mohrmann, Epiphania. Akad. Antrittsrede
(1953), S. 22; J. Sauer, Symbolik (1964), S. 387 Anm. 2; Stuttgarter Bilderpsalter, 2, 108.

30
Corp. ehr. lat. 2, 1108.

31 Ebd. 1367.
32 Ebd. 1,525.
33

Ephraem der Syrer hat auch bereits Könige: Ausgew. Schriften ed. Zingerle, 4 (1830), S. 230.
34

A. Götze: Sitz.-ber. Heidelb. Ak. Wiss. Phil.-hist. Kl. 13,4 (1922), Cap. 45-46.
35 Götze (A. 34), S. 38.
36 Ebd. S. 69.
37 Ebd. S. 70.



W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1-12 153

Caesarius von Arles (f 542) bezeichnet die Magier in Sermo 139 als Könige des
Glaubens38. Die mystische Ausdeutung hat er von Irenaeus übernommen. Die drei Gaben
bedeuten einmal Rex, Deus und Sepultura, ein anderes Mal die Trinität39.

Origenes kennt die tertullianische Typologie von Ps. 72 (71) noch nicht40. Er redet
immer von den Magiern. Der Stern von Matth. 2 war kein Komet, aber er war von Bileam
vorausgesagt. Die Magier hatten wohl auch Kenntnis von dieser Weissagung in ihren
Büchern und schlugen dort nach41. Origenes hat Jes. 1,3 mit Luk. 2 kombiniert43. Aber
wahrscheinlich ist Pseudo-Matthäus ihm vorangegangen44. Die Magier kommen aus
Arabien und werden sogar als arme Leute bezeichnet45. Seine persönliche Leistung für die

Auslegungsgeschichte von Matth. 2,1 — 12 besteht darin, dass er die Dreizahl der Magier
begründet hat.

Von den zwölf Magiern der syrischen Tradition hörten wir schon. In Rom gibt es in
der Katakombe der Heiligen Petrus und Marcellinus zwei und in der der Domitilla vier
Magier46. Die Zahl war also offen. Origenes hat die Dreizahl geprägt, die sich sehr schnell
durchsetzte, haben doch die etwa 80 Magierdarstellungen auf christlichen Sarkophagen,
die mit der Ära Konstantins einsetzen, immer die Dreizahl. Origenes kommt sozusagen im
Vorbeigehen auf die Dreizahl zu sprechen an einer Stelle, wo man das gar nicht vermuten
sollte, nämlich in einer Predigt über Gen. 2647. Dort ist zuerst von Streitigkeiten um einen
von Abrahams und Isaaks Leuten gegrabenen Brunnen bei Beerseba die Rede, und
schliesslich setzt Abimelech einen Schlussstrich unter die leidige Sache, indem er mit
Pichol und Ahusath bei Isaak erscheint. Diese drei, die um Frieden bitten, sind Typoi der
Magier, die aus dem Orient kamen, geschult durch väterliche (von den Vätern
überkommene) Bücher und Einrichtungen der Vorfahren.

Hieronymus, der Philologe unter den Kirchenvätern, leitet den Namen Myrrhe vom
Myrtenbaum ab48, ebenso wie Kaphtor (Kreta) von Kappadozien im Amoskommentar49.
Im Jesajakommentar wird betont, dass die Magier nicht von Dämonen zu ihrer Reise

angestiftet wurden, sondern durch die Bileamsweissagung bestimmt waren50. Sie kamen
aus dem Orient, um anzubeten51. Dass er der mystischen Ausdeutung der Gaben huldigt,
zeigt sein Zitat aus Juvencus: "Thus, aurum, murram regique hominique Deoque dona
ferunt52." Hier werden also die drei Gaben auf drei "Stände" Christi gedeutet: er ist
König, Mensch und Gott.

38 Patr. lat. 39, 2018.
39 Ebd. 2007; vgl. A. Dörrer, Drei Könige, Überlieferung und Legende: Lex. Theol. Ki., 3 (1959),

Sp. 567f.
40 Patr. gr. 12, 1525.
41

Patr.gr. 11, 769ff.; 12,689.
42 G. Ristow, Geburt Christi: Reallex. byz. Kunst, 2 (1971), 637-662, Sp. 640, unter Hinweis

auf Patr. gr.
43 Cullmann (A. 3), S. 306.
44

Vgl. Patr. lat. 52, 614 Anm. c.
45 Z.B. Orig. Contra Cels. I, 68.
46 Diet, de la Bible, 4 (1928), S. 547, Abb. 170 u. 171.
47 Patr. gr. 12, 238.
48

Hieronymus, Sacharja-Kommentar, Corp. ehr. lat., S. 89, 681.
49

Hieronymus, Amos-Kommentar, Corp. ehr. lat., S. 342, 238.
50

Corp. ehr. lat. 73, 278f.
51

Micha-Kommentar, Corp. ehr. lat. 76, 481, 7.
52

Corp. ehr. lat. 77, 13.



154 W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1-12

Ambrosius spricht ebenso von den Magiern wie sein Täufling Augustin53. Die Magier
sind primitiae gentium54. Myrrhen deutet auf die Bestattung Jesu55. Er hätte am liebsten
vier Gaben gehabt, um sie auf die vier Himmelsrichtungen zu deuten, aber die Trinität war
ihm wichtiger56. Die Hirten stammen aus Israel, die Magier aus dem Heidentum. Ebenso
bedeuten Ochs und Esel Judentum und Heidentum57. Bei ihm sind die Daten 25. Dez.
und 6. Jan. schon fest, und er bedauert, dass die Donatisten das Epiphanienfest nicht
begehen58.

In England wurde die Dreizahl der Magier auf die drei damals bekannten Erdteile
ausgedehnt. Im Matthäuskommentar Bedas heisst es: "Mystice autem très Magi très partes
mundi significant, Asiam, Africam, Europam, sive humanum genus, quod a tribus fîliis
Noe seminarium sumpsit59." Hier wird also eine Kombination mit der Völkertafel von
Gen. 10 vorgenommen. Sam, Ham und Japhet sind Typoi von Caspar, Melchior und
Balthasar60. Nun ist zwar die "Echtheit" von Bedas Kommentar umstritten61, aber diese

Echtheitsfrage ist für uns irrelevant, denn ob Beda persönlich oder jemand anderes aus
dem Beda-Kreis der Verfasser ist, berührt unser Problem wenig. Jedenfalls hat Alkuin
diese Ansichten ins Frankenland mitgenommen und propagiert62.

In den Collectanea und Flores werden die Namen und die Aufteilung auf die Gaben
genannt63. Melchior, der das Gold überreicht, ist ein gebeugter Greis mit schütterem Bart
und Haar. Balthasar ist schwarzhaarig, hat vollständigen Vollbart und überreicht die

Myrrhe. Caspar ist ein bartloser Jüngling mit rotem frischem Antlitz, gekleidet in
milesischem Gewand, rotem Mantel und hyazinthfarbigem Schuhwerk, und er spendet
den Weihrauch. Auch die Echtheit dieser kleinen Materialsammlung ist umstritten64. Aber
ein etwaiger Fälscher hätte doch nie die Garantie gehabt, dass solche kleine Zettel den
Weg in die Werke Bedas fanden, sondern er hätte sie an gewichtigerem Ort unterbringen
müssen. Jedenfalls war für die Kunst ein Kanon geschaffen, wie die Darstellung der
Anbetungsszene bzw. der anbetenden Könige zu erfolgen habe, und die bildende Kunst
des Mittelalters hat sich oft wörtlich und buchstäblich an diese Anweisung gehalten.

Hundert Jahre nach Beda gibt Hrabanus Maurus, Abt von Fulda und später Erzbischof
von Mainz, ausführliche "mystische" Ausdeutungen der drei Gaben. Ihm fiel auf, dass

Joseph in Matth. 2,1 — 12 nicht genannt ist. Der Grund sei "ne aliqua malae suspicionis
gentibus daretur occasio"65. Im Stil von Beda und Alkuin erklärt er: "Mystice autem très

53 Patr. lat. 15, 1569.
54 Patr. lat. 38, 1033.
55 Ebd. 1034.
56 Ebd. 1035.
57 Ebd. 1037f.
58 Ebd. 1033; vgl. Karl Holl, Ges. Aufsätze, 2 (1928), S. 142 Anm.
59 Patr. lat. 92, 13.
60 Diese Namen kommen nach S. Waetzold zum ersten Mal in den Excerpta lat. barberi (Paris Nat.

Bibl. MS lat. Nr. 4884) vor. Das Manuskript ist aber Übersetzung eines alexandrinischen Textes aus der
Zeit um 500: S. Waetzoldt, Drei Könige: Reallex. z. deutsch. Kunstgeschichte, 4 (1958), 476-501,
Sp. 477. Nach Réau (A. 29), S. 238, kommen sie zuerst im Liber pontificalis von Ravenna um 845 vor.

61
B. Thum, Beda Venerabiiis: Lex. Theol. Ki. 2 (1958), Sp. 93f.

62 Alkuin zu Gen. 10,1 : "Sem ut destinant Asiam, Cham Africam, Japhet Europam sortitus est":
bei Walafried Strabo, Patr. lat. 113, 113. In der Tat hat man die Europäer jahrhundertelang
"Japhetiten" genannt, bis dann der Terminus "Indogermanen" oder "Arier" aufkam. Von hamitischen
Stämmen in Afrika spricht die Ethnologie heute noch.

63 Patr. lat. 94, 511.
64 So etwa Vezin (A. 29), S. 63, aber Waetzold (A. 6) setzt die Echtheit voraus.
65 Patr. lat. 107, 759.



W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1-12 155

magi significant gentilem populum, ex tribus filiis Noe procreatum et a tribus partibus
orbis ad Christi fidem venientem66." Walafried Strabo, sein Schüler aus der fuldischen
Zeit, kombiniert ebenso die drei Noahsöhne mit den drei Magiern67.

Die Zwölfzahl der Magier, die Randgruppen des syrischen Christentums vertreten
hatten (oben S. 151), eroberte auch die offizielle Kirche. Jakob von Edessa (f 710)
vertritt sie und wettert gegen die Maler, die nur drei Könige darstellen68. Der Patriarch
von Seleucia-Ktesiphon, Timotheus I. (780—823), will damit seinen Primatsanspruch
untermauern, dass aus dieser Gegend die zwölf Abgesandten, d.h. die Magier, zur Krippe
Christi nach Westen gezogen seien69. Calvin hat einen Pseudo-Chrysostomus ermittelt, der

sogar von 14 Magiern gesprochen hat70. Abälard, das "enfant terrible der Scholastik", hat
in einer Predigt allen Ernstes verlangt, diese Zwölfzahl, die natürlich mit der Zahl der

Apostel bzw. der zwölf Stämme Israels korrespondiert, wieder einzuführen, aber ohne
Erfolg71. Seine zum Teil selbstverschuldeten "calamitates" standen diesem Vorschlag im
Wege.

Demgegenüber betont Thomas von Aquin die Dreizahl. Thomas kennt auch die rein
natürliche Auslegung der Geschenke, sie reicht aber nicht aus72. Gold wurde geschenkt
für die Armut der Mutter, Myrrhe für die Gesundheit des Kindes, Weihrauch, um den
Gestank des Stalles zu mildern. Diese humoristische Version liegt auch bei Bernhard von
Clairvaux vor73. Aber nun wird es immer "mystischer": Gold bedeutet den König,
Weihrauch das Opfer, Myrrhe die Sterblichkeit. Dann erfolgt die trinitarische Auslegung.
Mit Augustin74 sieht Thomas in Jes. 8,4 eine Weissagung auf die Geschenke der Könige
und zieht Jes. 60,3 heran75. Die Reise sei aber nicht "miraculose" geschehen, denn sie

hatten schnelle Pferde und Dromedare76. Von Chrysostomus übernahm Thomas die
Legende, dass die zurückgekehrten Könige mit dem Apostel Thomas in Indien
Verbindung aufgenommen hätten77. Der Stern sei ad hoc geschaffen worden, er sei weder
mit dem Heiligen Geist noch mit einem Engel identisch. Doch könne man ihm mit
Augustin einen angelus interpres beigeben78. Die Heranziehung von Ps. 72 (71) billigt er
durchaus. Die Theorie von Hrabanus Maurus übernimmt er wörtlich79. In der Glossa zur
Catena Aurea stimmt er Hieronymus zu, der eine dreizehntägige Reise angenommen
hat80. Er begründet diese Schnelligkeit wieder mit den arabischen Pferden und

66 Ebd. 760; ebenso Strabo, Patr. lat. 113, 75.
67 Patr. lat. 114, 73.
68 H. Kehrer, Die Uberlieferung von den Dreikönigen (1904), S. 22.
69 F. Heiler, Urkirche und Ostkirche (1937), S. 421, mit Nachweisen.
70

Corp. ref. 73, 81 f.
71 Patr. lat. 178, 13. Diese Zwölfzahl hatte noch um 1222 in Syrien ihren "Sitz im Leben". Auch

um Namen war man nicht verlegen, Leclerc (A. 28), Sp. 1006.
72 Thomas v. Aquin, Opera 18, 31.
73 Ebenso auch später Nikolaus von Lyra, Kehrer (A. 68), S. 35.
74 Patr. lat. 38, 1034.
75 Thomas v. Aquin, Opera, 18, 26.
76 Kamele sind auf Sarkophagdarstellungen der Magier häufig. Später aber verschwinden sie, und

erstmals um 1330 hat Giotto auf dem Anbetungsbild der Arena-Kapelle zu Padua wieder Kamele
gemalt. Nördlich der Alpen folgt die Lorenzkirche zu Nürnberg mit einer Steinplastik über dem linken
Seitenportal 1350 und dann das Fresko in der "Herrenkirche" zu Maulbronn nach 1424.

77 Thomas v. Aquin, Opera 18, 31.
78 Ebd. 28.
79 Ebd. 31.
80 Thomas v. Aquin, Cat. Aur. 1, 32.



156 W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1-12

Dromedaren81. Gold, Weihrauch und Myrrhe sind typische Produkte Arabiens82. Die
Ausdeutung der Gaben erstreckt sich nun auch auf Literatur und Wissenschaft: sie

bedeuten historische, moralische und alle übrigen Schriften, ferner Logik, Physik und
Ethik83. Die Dreizahl ist notwendig: "Non plures quam très fuisse probantur, sed ut per
eos gentes, quae ex tribus filiis Noe natae sunt, venturae ad fidem praefigurantur84."

Petrus Comestor kam in seiner Historia scholastica auf die Idee, die drei Könige per
Schiff zurückfahren zu lassen85, wohl um ihr Zusammentreffen mit Thomas in Indien zu
ermöglichen. Am Dom zu Amiens und im Speyrer Evangelistar, das in der Karlsruher
Landesbibliothek verwahrt wird, hat diese neue Variante ihren künstlerischen Ausdruck
gefunden.

Elisabeth von Schönau (1129—1164) spricht in ihrem Gebetbuch zum ersten Mal einen
der Könige als Neger an86. Melchior ist der senex, Caspar ist juvenis et jucundus, jung und
lustig; "rex Balthasar, qui niger et rubea tunica indutus et calciamentorum varietate
eadem Stella dono dei secutus et per mirram eius incarnationem, eius crucem et
sanguinem figurasti, quem immortalemque divine nature, quem ineffabilis potentiae
cognovisti, te rogo pro peccatis et negligentiis meis". Balthasar gilt also als Vertreter
Afrikas, während das sonst weithin der jugendliche und lustige Kaspar ist. Die Kunde von
den dunkelhäutigen Bewohnern hat immer weitere Kreise erfasst. Trotzdem erscheint
diese Auffassung recht früh, fast zu früh, so dass man an eine Glosse eines Späteren
denken könnte, die in den Text hineingeraten ist. Leider ist das Autograph des

Gebetbuches nicht mehr erhalten, so dass diese Vermutung nicht bewiesen werden kann.
Doch im berühmten Dreikönigenbuch des Volksmissionars Johannes von Hildesheim

(t 1375) heisst es: Caspar, der König von Tharsis und der Insel Egrisoulla, der dem Herrn
die Myrrhe schenkte, war der Grösste unter ihnen, er war ein schwarzer Äthiopier, daran
ist kein Zweifel87. Schon Cyrill von Alexandrien hatte Tharsis von Ps. 72 (71) mit
Äthiopien gleichgesetzt88. Die Herreise dauert auch bei Johannes von Hildesheim nur 13

Tage, die Heimreise aber 2 Jahre (S. 43). Es erfolgt die Begegnung mit dem Apostel
Thomas in Indien, der sie tauft und sie zu Erzbischöfen weiht (S. 58—62). Sie sterben
innerhalb von 11 Tagen, 116, 112 und 109 Jahre alt. Sonst waren sie als Vertreter der
drei Generationen mit etwa 20 Jahren Altersdifferenz bezeichnet worden89. Als 1477 das

Büchlein gedruckt wurde, straften die beigegebenen Holzschnitte den Text Lügen: Kaspar
ist immer weisshäutig dargestellt.

81 Ebd. Die Frage nach Reittieren und Reisezeiten erklärt die Schlettstadter Handschrift des auf
Ludolf von Sachsen (t 1377) zurückgehenden Speculum humanae salvationis IX, 39 für müssig
(Münch. Staatsbibl. clm 146, ed. Lutz & Perdrizet, 1, 1907, S. 20). Denn sie wurden nach Judäa
entrückt, wie einst Habakuk nach Babylon.

82 Ebd. 38.
83 Ebd. 39.
84 Ebd. 32, vgl. auch 39: "Très autem viri qui munera offerunt, significant gentes de tribus

partibus mundi venientes."
85 Patr. lat. 198, 1541 ff.
86 F. W. E. Roth, Die Visionen der hl. Elisabeth (1886), S. 40.
87 Johannes von Hildesheim, Die Legende von den heil. Drei Königen, dtv 164 (1963), S. 38.
88 Patr. gr. 69, 1181. Doch liegt bei Cyrill noch keine Kombination mit Matth. 2,1-12 vor.
89 Die Altersdifferenzierung soll zum ersten Mal im Reliquiar von Ravenna, San Giovanni, um 480

vorkommen, heute im Museo arcivescovile: Reallex. byz. Kunst, 1 (1966), Sp. 148. Petrus de

Natalibus (um 1400) bringt dann die Serie 60, 40, 20: Waetzold (A. 60).



W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1-12 157

3.

Luther hat die apokryphen Kindheitsevangelien scharf abgelehnt90. Ebenso hat er in
einer Epiphaniaspredigt von 1517 bereits die Dreizahl der Magier bezweifelt91. Er hat

angenommen, dass sie aus der Dreizahl der Opfer erschlossen ist. Gold, Weihrauch und
Myrrhen sind ihm typische Produkte Arabiens, ein "Ausbund" wie in Gen. 43,11. Er
meint, man könne sehr wohl annehmen, dass jeder der "Weisen" alle drei Gaben
überreicht habe; damit war die Zahl wieder offen.

Die Königswürde hat Luther immer abgelehnt. Es muss jener Zeit das Bewusstsein
verloren gegangen sein, dass sie aus Ps. 72 (71) stammte. Dürer malte nie bekrönte Magier,
und sein Votivbild von 1503 hatte Luther in der Schlosskirche stets vor Augen. In der

Kirchenpostille heisst es: "Darum sind diese Magi oder Weisen nicht Könige, sondern
gelehrte und erfahrene Leut in solcher natürlicher Kunst gewesen92." Luther kannte den
Kölner Dreikönigskult aus persönlicher Anschauung93. Er hat ihn vor allem in der
Epiphaniaspredit von 1531 scharf abgelehnt: "Nemo novit unde venerint isti très, et non
fuerunt reges94."

Calvin verspottet in seiner Evanglienharmonie alle mystische Ausdeutung von thus,
myrrha und aurum95. Dabei kennt er sehr wohl die "messianische" Deutung von
Ps. 72,10, lehnt sie aber ironisch ab. Demgegenüber liegt bei Bullinger eine ausgezeichnete
Kenntnis der Auslegungsgeschichte vor. Bullinger weiss in seinem Matthäuskommentar
von 1542, dass schon Leo der Grosse und Beda die Dreizahl hatten. Petrus Comestor habe

in seiner Historia scholastica erstmals die Namen genannt. Ps 72 passt nicht zu Matth. 2,
denn Saba liegt nach Matth. 12 im Austrum, im Süden (S. 15). Prudentius, dessen Verse

er zitiert96, nennt die Magier Perser, was richtig sein düfte, denn bei diesem Volk spielten
die Magier eine grosse Rolle. Darius selber war Magier, und nach Kambyses regierten zwei
Magier, die allerdings ermordert wurden. Somit nahmen Magier eine wichtige Stelle im
öffentlichen Leben ein. Sie waren zwar keine Könige im heutigen Sinne, aber eine Art
consules. Nach Hieronymus waren sie chaldäische Philosophen. Die Kenntnis ihrer
Wissenschaft eigneten sich alle Fürsten und Könige an (S. 16). Wir sehen, die platonische
Kombination von Wissenschaft und Staatsführung wird in etwa aufrecht erhalten. Auch
die Bileam-Weissagung zieht Bullinger positiv heran. Der Stern wurde auch nach Bullinger
ad hoc von Gott geschaffen. Über den Zeitpunkt der Ankunft der Magier gibt es in der
Tradition drei Theorien: 1. nach 13 Tagen; 2. erst nach der Beschneidung; 3. innerhalb
des Bienniums. Bullinger neigt der dritten Auslegung zu, meint aber, die Wahl sei nicht
heilswichtig. Er gibt im Gegensatz zu Calvin eine mystische Ausdeutung der Geschenke.
Der Bezug zu den Kirchenvätern ist stark, Gedichte von Sedulius97 und Juvencus98

werden ebenso zitiert wie Äusserungen von Fulgentius99, Gregor dem Grossen100 und
Bernhard von Clairvaux. Auch bei Bullinger sind die Magier primitiae gentium.
90 Cullmann (A. 3), S. 257.
91

Luther, Weim. Ausg., 10, 558.
92

Luther, Erl. Ausg. 10. 332ff.
93 Weim. Ausg. Tischr. 4, nr. 625, vgl. auch Weim. Ausg. 34, 1, 22 Anm. 1.
94 Weim. Ausg. 34, 1, 23 oben.
95

Corp. ref. 73, 81 f.
96 Patr. lat. 59, 902.
97 Sedulius, Carmen pasc. II, 95ff„ zitiert bei C. Mohrmann (A. 29), S. 23.
98 Diet, de theol. cath., 8 (1924), Sp. 1185.
99 Patr. lat. 65, 733 u. 736ff.
100 Patr. lat. 76, 1112.



158 W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1-12

Der Bezug zu Ps. 72 (71) ging im deutschen Luthertum völlig verloren, obwohl von der
römischen Kirche seit Gregor dem Grossen die Lesung dieses Psalmes in der Epiphanias-
Liturgie übernommen und beibehalten wurde. Noch Bach hat eine Epiphanias-Kantate
mit diesem Text komponiert.

Christoph Matthäus Pfaff meint in seinen Notae exegeticae in Ev. Matth. (Tübingen
1721): Dass die Magier Könige waren und Balthasar, Caspar und Melchior hiessen, ist eine
legendäre, von der Römischen Kirche übernommene Überlieferung102. Sie kamen aus
Persien, nicht aus Arabia felix, Mesopotamien oder Chaldaea.

Der hochgelehrte Abt Molanus von Loccum (1633—1722), Chef der hannoverschen
lutherischen Landeskirche, wundert sich, dass auf Dreikönigsbildem einer der Magier oft
als Neger, Halbneger oder Morisko dargestellt werde: "Quod mihi valde recens videtur.
Nam in picturis vetustioribus saepius omnes très candidos pingi, observavi103." Molanus
hat immerhin noch gestaunt. Das haben sich viele Kirchherren abgewöhnt, selbst wenn sie

Gemälde von beider Art in einer und derselben Kirche täglich vor sich haben.
Der Grund ist ein biblizistisch motivierter Purismus, der keinerlei Bezug zur

Auslegungsgeschichte hat oder auch nur haben will. In naiver Weise kommt dieser zum
Ausdruck in den Erbaulichen Nachrichten von allerhand Irrtümern derer Mahler
(Frankfurt und Leipzig 1723) von Hulderichus Pulsucensis104. Er beanstandet den blauen
Mantel der Maria; den "steinalten" Joseph; Ochs und Esel an der Krippe zu Bethlehem;
die Darstellung der Weisen aus dem Morgenland als Könige, was sie gar nicht gewesen
waren; die Darstellung des Moses mit Hörnern nach einem Irrtum der Vulgata; den Apfel
des Sündenfalls. Das alles spricht der Verfasser mit einem gewissen Recht des Buchstabens
als fehlerhaft an.

Die deutschen evangelischen Exegeten der Neuzeit haben eine nur ungenaue Kenntnis
der Auslegungsgeschichte von Matth. 2.

Ich erwähne zunächst Heinrich Holtzmann105. Er weiss, dass Hieronymus und Augustin
Chaldaea als Heimat der Magier ansehen, Clemens Alexandrinus aber Persien, ebenso viele
Nachfolger. Den Königsnamen leitet er von Jes. 60,3; Ps. 68,32 und Off. 21,24 ab, ohne
die entscheidende Stelle Ps. 72 (71), 10—11 und die Auslegung des Tertullian auch nur zu
erwähnen. Er weiss um die Erdteiltheorie, dass die Magier als Antitypoi von Sem, Harn
und Japhet verstanden werden, und leitet daher ihre Dreizahl ab. Wir haben aber
nachgewiesen, dass die Sache umgekehrt ist, dass die Dreizahl seit Origenes sich immer
mehr durchsetzte und die symbolistische Auslegung der Dreizahl auch auf die drei
Noahsöhne und die drei Menschenrassen kam.

Dieselbe Ableitung finden wir bei Johannes Weiss106. Seinem Urteil: "Erst die spätere
Legende fasst die Magier als Repräsentanten der Völker, daher nimmt sie drei heilige
Könige an, entsprechend den drei Völkerfamilien, Sem, Harn und Japhet", können wir
zustimmen, allerdings mit Ausnahme des Kausalsatzes. Immerhin ist bei ihm ein Wissen

um die Wirkungsgeschichte von Ps. 72 (71) vorhanden.

101
Vgl. Patr. lat. 78, 649f.

102 C. M. Pfaff. Notae exegeticae (1721), S. 57.
103 Zitiert bei H. Oidtmann, Rheinische Glasmalereien (1912), S. 97 Anm. 2.
104 Zitiert bei Ph. Schmidt, Illustration der Lutherbibel (1962), S. 481.
105 H. Holtzmann: Hand-Commentar zum N.T., 1 (1892), S. 8 Anm.
106

J. Weiss: Die Schriften des N.T., 1 (1906), S. 219ff.



W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1-12 159

Nach Adolf Schlatter wurde die Geschichte von den Weisen im Mittelalter
verdorben107. Zu dieser Verderbnis gehört auch die Meinung, es seien drei Könige
gewesen. Dadurch werde der tiefe Ernst verdeckt. Das ganze Evangelium würde anders,
wenn es damit begänne, dass Gott Könige zu Christus führt. Auch liier wird die

Interpretation der Magiergeschichte, die Schlatter als verderblich ansieht, viel zu spät
angesetzt. Nicht das Mittelalter, sondern schon das christliche Altertum hat die Elemente
dieser "Verderbnis" geliefert. In der Auslegung der Geburtsgeschichte von Luk. 2

kommen Ochs und Esel von Jes. 1,3 auch nicht vor108. Die christliche Archäologie aber
zeigt uns, dass Abbildungen von Ochs und Esel mit dem Kind in der Krippe vor solchen
mit Maria und Joseph geschaffen worden sind109.

Die Auslegung von Erich Klostermann110 verarbeitet die Ergebnisse der Auslegungsgeschichte

am besten. Er weiss um die Überlieferung von 12 Magiern (im Buche Seth und
im Op. imperf. in Matthaeum), auch weist er auf Tert. Ad. Marc. 111,13 hin, wo im
Anschluss an Ps. 71,10 zuerst "Könige" vorkommen. Verwunderlich ist, dass der
Origenesforscher Klostermann nicht mitteilt, dass Origenes zuerst von drei Magiern
spricht.

Karl Bornhäuser beklagt sich in seiner exegetischen Spezialstudie zur Geburts- und
Kindheitsgeschichte Jesu111, dass viele Dreikönigsbilder den Irrtum bestärken, als ob die

Anbetung der Weisen alsbald nach der Geburt erfolgt sei; es seien nach Matth. 2,16 zwei
Jahre anzunehmen. Dem ist entgegen zu halten, dass es sehr viele Dreikönigsbilder gibt,
die den Jesusknaben durchaus als Zweijährigen darstellen, sehr oft kann er schon stehen
auf dem Oberschenkel der Mutter, sehr oft greift er hinein in das Gefäss Melchiors, des

ältesten Magiers, nach den blinkenden Goldstücken. Bornhäuser meint, dass die Tradition
und die von ihr beeinflusste bildliche Darstellung der Geburts- und Kindheitsgeschichte
ein unvoreingenommenes, ursprüngliches Verständnis geradezu erschwert, und dass die
Fülle der legendarischen Zusätze leicht auch die Geschichte selbst in die Sphäre der
Legenden rückt. "Immer wieder hört und liest man von drei Weisen aus dem Morgenland,
obschon es keineswegs drei gewesen sein müssen, weil sie dreierlei Gaben bringen.
Unwillkürlich hält man sie für Könige, weil sie in Bild und Lied als solche erscheinen,
obwohl nichts davon dasteht, dass sie es waren." Hier tut also Bomhäuser die

Interpretation von 1800 Jahren in Bausch und Bogen als Legende ab, ohne auf die
alttestamentlichen Elemente einzugehen, die ihm doch sonst für seine Auslegungskunst so

wichtig waren. Dasselbe widerfährt auch "Ochs und Esel" von Jes. 1,3. Bornhäuser weist
sie mit demselben Purismus aus der Weihnachtsgeschichte hinaus: "Die ganze Krippenpoesie

hat am Lukastexte dann ebenso wenig Anhalt wie der Ochse und das Eselein112."

Schniewind meint, die Geschenke seien königlich. In Verbindung mit Jes. 60,3.6 und
Ps. 72,10.15 habe das zur Königswürde der Magier geführt113. Im Übrigen schliesst er sich
an Schlatter an, den er wörtlich zitiert. Lohmeyer und Schmauch unterstreichen die
treibende Kraft der Bileam-Weissagung114. Die drei Könige sind aber legendär aus den drei

A. Schlatter, Erläuterungen zum N.T. (3. Aufl. 1922), S. 8 Anm.
108 Ebd. S. 117-120.
109

Vgl. W. Krönig, Weihnachten, 2: Rel. Gesch. Geg., 6 (1962), Sp. 1566-69.
110 E. Klostermann: Handbuch zum N.T., 4 (1927), S. 13ff.
111 K. Bornhäuser, Die Geburts- und Kindheitsgeschichte Jesu (1930), S. 45ff.
112 Ebd. S. 104.
113

J. Schniewind: Das Neue Testament Deutsch, 2 (1953), S. 16f.
114 E. Lohmeyer & W. Schmauch, Das Evangelium des Matthäus (1956), S. 19ff.



160 W. A. Schulze, Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2,1-12

Geschenken erschlossen und mit Ps. 71,15 und Jes. 60,6 verknüpft. Der Kommentar
zitiert Calvins Verwerfung jeder symbolischen Ausdeutung der Geschenke. Der Streit, ob
Persien die Heimat der Magier war (seit Clem. Alex.) oder Arabien (seit Justin) ist müssig.
Die patristischen Belege sind bei diesen jüngeren Kommentaren besser als bei Bornhäuser
und Schlatter, wo sie keine Rolle spielen, aber dürftiger als bei Klostermann.

Es müsste der Auslegung zugute kommen, wenn die Auslegungsgeschichte bekannter
wäre.

Wilhelm August Schulze, Mannheim


	Zur Geschichte der Auslegung von Matth. 2, 1-12

