Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 3

Artikel: Das Leben nach dem Tode bei Pseudo-Phokylides
Autor: Christ, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878668

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Leben nach dem Tode bei Pseudo-Phokylides

Das dem Spruchdichter Phokylides (6.Jahrhundert v.Chr.) zugeschriebene Mahn-
gedicht, eine abgesehen von wenigen christlichen Glossen synkretistisch hellenistisch-
judische Zusammenstellung von 230 griechischen Hexametern aus der Zeit Jesu
(1. Jahrhundert v./n. Chr.), tragt weisheitliche Ziige und verspricht den Gerechten noch
im Stil der alten Vergeltungslehre langes Leben auf Erden (Phok. 1f., 229f.).

In den Sprichen Phok. 99—115 aber enthdlt das Lehrgedicht eine erstaunlich
entwickelte individuelle Eschatologie, die in der Forschung bis jetzt nicht gebiithrend
beachtet worden ist" :

99 Lass die Erde Anteil haben an den unbegrabenen Leichen!
100 Offne nicht das Grab der Verblichenen,
und das Unsichtbare
101 zeige nicht der Sonne
und errege nicht den dimonischen Zorn!
102 Nicht schon ist es,
die menschliche Harmonie zu storen.
103 Und die Uberreste der Verstorbenen aber, hoffen wir,
104 werden bald aus der Erde zum Licht kommen,
Nachher aber werden sie Gotter.
105 Die Seelen bleiben ndmlich unversehrt in den Verblichenen.
106 Der Geist ist nimlich Gottes Anleihe
fiir die Sterblichen und Bild.
107 Den Leib haben wir nimlich von der Erde,
und nachher sind wir Staub
108 zur Erde aufgeldst,
Die Luft aber nimmt den Geist wieder auf.
109 Spar nicht Reichtiimer!
Gedenke, dass du sterblich bist!
110 Keiner darf Geld und Giiter in den Hades nehmen.
111 Alle Toten sind gleich, aber Gott ist Konig der Seelen.
112 Allen gemeinsam sind die ewigen Hauswohnungen
und das Vaterland Hades,
113 ein gemeinsamer Ort fiir alle, Arme und Konige.
114 Wir Menschen leben nicht lange Zeit,
sondern nur eine Zeitlang.
115 Die Seele aber ist unsterblich und lebt fiir immer,
ohne zu altern.

' Die beste Textausgabe findet sich in D. Young, Theognis (1961). Zu den Einleitungsfragen vor

allem A.-M. Denis, Introduction aux pseudépigraphes (1970), S.215-219. — Die Verfassernamen
unten im Text und in den Anmerkungen beziehen sich auf die nachher in der Bibliographic
angefiihrten Titel (S. 148—-149). — Ubersetzung vom Verfasser.



F. Christ, Das Leben nach dem Tode bei Pseudo-Phokylides 141

Der Abschnitt ist in sich selbst nicht einheitlich. In 97—102 kommen zunichst Gebote
und Verbote. In 103108 folgt stilgemiss die Begriindung der moralischen Grundsitze.
Manche Ausleger halten 103f. oder wenigstens 104b fiir einen (christlichen) Einschub.
V. 109-115 ist ein relativ homogenes Stiick, das in einem gewissen Widerspruch zu
99108 steht. Die Verwandtschaft mit Sib. 2,319-324 und &,107—111 ist auffallend.
Die Schilderungen in Sib. betreffen allerdings nicht die Zeit unmittelbar nach dem Tode,
sondern nach dem Ende (Sib. 2: Erde; 8: Hades). Rossbroich (s. die Bibliographie) findet
in 104b—108 vor allem stoisches, in 109—115 zynisches Gedankengut.

2

Zur Erklirung der einzelnen Vorstellungen haben die verschiedenen Ausleger be-
sondere Parallelen aus einer bestimmten Religion, einem bestimmten Land oder einer
bestimmten Epoche der griechisch-romischen Zeit beizubringen versucht.

99: Bei diesem ersten von drei Geboten (99-—102) handelt es sich aber um ein ‘‘bei
allen gesitteten Volkern giiltiges Gesetz’” (Riessler, S. 1320).

100a: Auch das Graboffnungsverbot ist “‘allgemeinste Volkersitte” (Bernays, S. VII).
Die Formel findet sich namentlich in zahllosen Grabinschriften, im Judentum haufig seit
dem 8., in Phonizien seit dem 12. Jahrhundert v.Chr. Angesichts der Haufigkeit eriibrigen
sich Einzelbelege. Hingegen wire interessant und neu die Begriindung des Graboffnungs-
verbotes mit der Hoffnung auf die Auferstehung der Gebeine, wenn Phok. 103f. als
Begriindung von 101f. aufgefasst werden darf.

100b—101: Diese Vorstellungen waren im Synkretismus ebenfalls verbreitet. Der Leib
steht im Gegensatz zur Sonne, die Seele dagegen gehort zu den Gestirnen und Gottern
(vgl. 104b).

102: Ob hier ein Verbot der Sektion (Autopsie) vorliegt, ist umstritten?. Richtet sich
der Vers gegen das Ossilegium? Das griechische Wort “harmonia” findet sich in der
Septuaginta nur noch im Auferstehungskapitel Ez. 37: die Gebeine der Toten fligen sich
zusammen zur “Harmonie”, sodass man sich fragt, ob Phok. 102 nicht auf Ez. 37,7
anspielt. Im selben Auferstehungszusammenhang kommt das Wort auch in Sib. 2,222f.
vor: Gott fiigt die Knochen zusammen zu mannigfachen Gefiigen, ein Text, der zu den
zahlreichen Midraschen von Ez. 37 gehort. Von der Harmonie der Knochen versteht das
Wort auch der Arzt Galenus (Gal. 2,737). So konnte der Vers den jiidischen Brauch der
Deponierung der Gebeine nach der Verwesung in Ossuarien im Auge haben. Wire dem so,
lige hier ein Beweis dafiir vor, dass jene seltsamen Gebeinkisten mit der Auferstehung
nichts zu tun haben, wird doch das Ossilegium in Phok. gerade aufgrund der Erwartung
der Knochenauferstehung abgelehnt. Das Verbot, die Ruhe des Skeletts im Grab zu
storen, wird begriindet mit der Hoffnung, dass die Knochen bald aus der Erde ans Licht
kommen (103f.). Mehr als vage Vermutungen sind hier jedoch nicht moglich.

% So besonders Rernays, S. VII; Riessler, S. 1320; Kroll, Sp. 507. Dagegen wohl mit Recht:

Rossbroich, S. 66; B. Reicke miindlich.



142 F. Christ, Das Leben nach dem Tode bei Pseudo-Phokylides

103—104a: Dieser Spruch, der in einer weisheitlichen Sammlung griechischer
Hexameter eigentlich iiberrascht®, spricht unmissverstindlich von der Auferstehung des
konkreten verstorbenen Korpers?. Die Wendung “ans Licht kommen” fiir Auferstehen
findet sich da und dort, hauptsichlich in Inschriften. Vor allem taucht sie gerade in der
Regina-Inschrift (siehe Anm. 3) und in Sib. 8,313 (vgl. 4,192) auf (siehe ebenfalls
Anm, 3). Die “Uberreste” konnten, so scheint es zunichst, im Zusammenhang von Phok.
99—115 die Seelen meinen. Diese Moglichkeit scheidet aber sofort aus, wenn man sieht,
dass der Ausdruck (“leipsana” oder “lipsanon” u. dgl.) in manchen Texten und
Inschriften von den Gebeinen der Verstorbenen gebraucht wird. Gerade Sib. 3,645 bietet
eine wortliche Parallele (““leipsana” der Toten). Von den Inschriften muss in erster Linie
die Karteria-Inschrift (Schwabe II, 183) erwidhnt werden, wo von der Auferstehung
allerdings nicht die Rede ist, nur von der Grabesruhe der Gebeine Karterias.

Die Auferstehung wird im Judentum oft gelehrt: Dan. 12,2; Hiob 19,26 LXX; Jes. 26,19 LXX;
2. Makk.; Apk. Mos.; Adam und Eva; 1. Hen. 22,13; 51,1; 103,4; Sib.; Test.Abr. 7,17; Test. XII
(apokalyptische Zusitze); Test. Hiob; Apk. Elias 37,1f.; Par. Jer.; 2. Bar.; Ezechiel der Prophet; 4. Esr.
7,32;5. Esr. 2,10-37; Apk. Esr. 4,36; Ps. Philo, Ant.; Josephus; Rabbinismus.

Handelt es sich in diesen Texten beim Auferstehungsleib um denselben oder nur um einen gleichen
Korper wie zu Lebzeiten des Toten? Fast alle Belegstellen fiir die Auferstehung lassen bei niherem
Zusehen keinen Zweifel zu, dass als Subjekt der Auferstehung der Leib figuriert, der hiufig neben dem
Schatten erwihnt wird. Fraglich erscheint die Auferstehung des materiell identischen Leibes eigentlich
nur bei Josephus, und zwar sowohl fiir seine eigene Meinung (Bell. 3,374) als auch fiir die Pharisder
(Bell. 2,163; Ant. 18,14f.), wobei zu beachten ist, dass der Historiker sich fiir griechische Ohren
eingiangig ausdriickt, aber trotzdem in Ant. 18,14 gerade denselben Ausdruck ‘‘anabiolin” wie
2. Makk. 7,9 verwendet.

Die Auferstehungstriager werden haufig mit einem anthropologisch neutralen Begriff wie die
“Toten” oder ‘“Schlafenden” u. dgl. bezeichnet. Die ‘“‘Seelen” auferstechen nach 1. Hen. 22,13
(Seelen = Geister); 1. Hen. 102f.; Sib. 3,458; 2. Bar. 21,23b; 30,2. Explizit vom irdischen Korper
reden Hi. 19,26 LXX (Haut; Leib: A und Sin. korr.); 2. Makk. 7,11 (Glieder); 14,16 (Eingeweide);
Apk. Mos. 4143 (Leib, vgl. 13: “alles Fleisch’’); Ad. Ev. 42 (Leib); Sib. 2,222; 4,181 (Gebeine); 2,223
(Fleisch); 2,226 (Leib); Test, Abr, 7.17 (Leib, vgl. “alles Fleisch”); Apk. El. 37,1f. (Fleisch); Buch
Elias 8,3f. (Staub, Sehnen); Par. Jer. 6,6 (Fleisch); Ez. Proph. (Leib); Rabbinismus (Leib). Vgl. Apg.
2,31 (Fleisch); Epist. Apost. 2025 (Fleisch); 1. Clem. 25,3; 26,3 (Fleisch)®.

104b: Die Auferstandenen sollen vergottet werden. Dieses merkwiirdige Sdtzchen hat
viele Kritiker zu allerlei Hypothesen gereizt. Da es keinenfalls judisch, aber ebensowenig
christlich und auch nicht heidnisch sein konne, rettet sich Bernays, S. Vff., durch einen
“Gewaltsstreich” (Harnack, 2, S. 589), indem er “theoi” in “néoi” umindert und auf
diese Weise einen passenden Sinn erhadlt: ‘““die Toten werden wieder, wie sie waren”.

Interessanterweise spielt die Auferstehung indessen gerade in den hexametrischen Sibyllinen
eine grosse Rolle, und zwar wie in Phok. gerade die materielle Auferstehung (Sib. 2,221-226;4,181f.;
vgl. 1,378; 2,238; 3,767-771; 8,170, 250. 286. 314. 414). — Stimmte Miliks Hypothese, die
Bilderreden des 1. Hen. scien urspriinglich in Hexametern abgefasst worden, so hitten wir noch einen
dritten Text iiber die Auferstehung des Korpers in diesem griechischen Versmass (1. Hen. 51,1).
Nimmt man noch die berithmte Regina-Inschrift hinzu, die in lateinischen Hexametern gemeisselt ist
(Frey II, 476), so konnte man versucht sein, einen Zusammenhang zu vermuten zwischen Hexametern
und Auferstehung, Wurde gerade dieses urgriechische Versmass gewihlt (aus apologetisch-polemischen
Griinden? ), um fur die urjiidische Erwartung der leiblichen Auferstehung zu werben?

Da sich die Verse Phok. 103f. ohne Sinnverinderung entfernen lassen, ja sich trennend zwischen
102 und 105 einschieben, haben einige Ausleger auch an einen Zusatz gedacht.



F. Christ, Das Leben nach dem Tode bei Pseudo-Phokylides 143

Nach Schiirer, 3, S.474f., stammt das Sdtzchen, das nicht jidisch sein kann, aus
christlicher Tradition. Die meisten Ausleger verweisen jedoch richtig auf den sich aus
heidnischen ebenso wie jiidischen (und christlichen) Quellen nahrenden Synkretismus,
speziell die Lehre von der astralen Unsterblichkeit: Seelen = Engel = Gestirne = Gotter®.

105: Diese Vorstellung, die offenbar Auferstehung und Vergottung begriinden soll”,
ist wieder ziemlich iiberall zu finden und entspricht interreligiosem Volksempfinden, das
ohne weiteres sich widersprechende Aussagen stehen lasst® .

106: Diese Auffassung ist ebenfalls sowohl im Judentum als auch im Heidentum
geliufig® .

107—-108a: Auch dieser Gedanke ist allgemeinmenschlich'®.

108b: Die Vorstellung vom Geist als Luft, Wind, Atem, Hauch u. dgl. beruht auf der
natiirlichen Beobachtung und findet sich bei allen Vdlkern'!.

109: Mit dieser Aufforderung beginnt ein neuer Abschnitt, der eine gewisse innere
Einheit aufweist: trubselige Volksmoral (Wilamowitz-Moellendorf), vielleicht speziell
zynischer Herkunft'?, Phok. zieht jedoch aus der Sterblichkeit nicht die Konsequenz des
“carpe diem”, im Unterschied etwa zu den in vielem verwandten Spriichen des Menander.
Die syrisch bekannten Menanderspriiche wurden vielleicht im 2. Jahrhundert n.Chr. (von
einem Gottesfiirchtigen? : Audet, S. 55—81) zusammengestellt, enthalten aber wie Phok.
sicher viel dlteres, schwer datierbares Material. Men. spiegelt eine ziemlich primitive
Unterweltsvorstellung wider: “A défaut de 'immortalité, la mort est une délivrance et un
repos (96), mais aussi la réduction a une survie obscure des ombres” (Audet, S. 79). Fiir
den Vergleich mit Phok. ist vor allem Men. 66 interessant (vgl. aber auch Men. 13. 19. 56.
94. 103): “Besitzest du Vermodgen, hast du Grundstiicke, dann lass dir’s wohl sein vom
Vermogen, solang du lebst! Bedenk und sieh: Dort in der Unterwelt kann niemand sein
Hab geniessen: der Reichtum folgt nicht in das Totenreich.” Men. 94 lautet: “Es sargt das
Grab den Reichtum ein.”

110—113: Die allgemeine Gleichheit in der Totenwelt ist iiberall vertreten!®, ebenso
der Satz, driiben gebe es weder Arme noch Reiche'* und weder Knechte noch Konige!S.
Judischere Texte verbinden allerdings stets den Vergeltungsgedanken mit dem Jenseits. So

5 Zur Kritik an Stemberger, der behauptet, nur der korperliche Schatten auferstehe, nicht aber
der konkrete verstorbene Erdenleib, F. Christ in Theol. Zs. 30 (1974), S. 237f.

Vegl. Jes. 26,19 und Dan. 12,2f,; 1. Hen, 104,2; Sap. 3,7; Jos. Asen.; 4. Makk. 17,5; Qumran;
4, Esr. 7,97; Ass. Mos, 10,9; Philo: “psychai akératoi te kai theai” (vgl. Phok. 105); Test. Ad. 3,3-8:
Ver;ottung Adams, des Bildes Gottes (vgl. Phok. 106).

Die Zeilen Phok. 105—107 sind alle drei mit einem ‘“denn” eingeleitet. Bezeichnend ist, dass das
Leben nicht aus dem Vergeltungsdogma folgt, sondern anthropologisch begriindet ist.

Vgl. Rohde, S. 336—404. Fiir die rabbinischen Legenden Meyer, S. 1—13. Das Problem wurde
von einigen Rabbinen dahin gel6st, dass die Seele 3 Tage lang im und 12 Monate beim Leib bleibt,

Vgl. vor allem Gen. 1,26 und 2,7. Seele = “Lehen” Gottes: Sap. 15,8.16 (= Geist: Sap.
15,8,11.16); vgl. Jos. Bell. 3,372. Seele = todiiberdauernder Persontriger = Abbild: Sap. 2,23.

10" vgl, Gen. 2,7; 3,28; Sap. 2,1-5 (15,8; 17,1.32); Sib. 8,108.

- Doppelgedanke Erde & Leib/Luft & Geist: Sap. 2,3 (Koh. 12,7); vgl. Par. Jer. 9,15. Philo,
Quaest. in Ex. 2,40, berichtet von der stoischen Verbindung von Seele und Ather. Nach seiner eigenen
Meinung steigen die Seelen iiber die Luft hinaus zu Gott, der iiber dem Himmel thront.

. Rossbroich, S. 71-73. Dagegen Sitzler, S. 449 -457; Dornseiff, S. 41 -44.

13 Zahllose Grabinschriften; zynische Lieblingslehre. Vgl. Sap. 1-5; 1. Hen. 102—104; Sib. 2,324.
— Zu Phok. 110 vgl. wiederum Menander 66 und 94 sowie Theognis und Philemon. Ahnlich schon
Koh.

19" vVon Hi. 3,19 bis Sib. 8,107.

15 sib. 2,324:8,111.



144 F. Christ, Das Leben nach dem Tode bei Pseudo-Phokylides

ist beispielsweise in dem Phok. stofflich sehr nahen Philemon die jiidische Vergeltung mit
dem griechischen Hades verquickt'¢. Nach Philemon kénnen sich die siindigen Toten
nicht vor Gott verbergen (2f.). Gott sieht alles (4). Auch in der Unterwelt gibt es zwei
Wege: “Der eine fithrt die Gerechten, der andere die Gottlosen seinen Weg” (6). Auch im
Hades findet ein Gericht statt (9).

Besonders bedeutsam ist im jiidischen Kontext Phok. 111b, wo moglicherweise
urspriinglich von einem Unterweltsgott (Serapis? ) die Rede war'”?, dessen Herrschaft auch
iiber Konige (113) die Gleichheit aller garantiert. In jiidischer Fassung spricht der
Halbvers von Jahwes Seelenkdnigtum (Sap. 1,14f.; 3,8). Darf man hier bereits von einer
theozentrischen Heilsbestimmung reden'®?

114f.: Diese letzte Aussage Uberrascht wiederum im Zusammenhang von Phok.
109—115, passt aber immerhin zu 111b". Ob der Redaktor das Stiick, das urspriinglich
von den toten “‘Schatten” in der Unterwelt handelte, auf die unsterbliche Geistseele
deuten wollte?

3.

Nachdem im Vorangegangenen die einzelnen Stiicke gesondert untersucht worden
sind, hat uns der letzte Spruch des Abschnittes 99—115 endgiltig an die Frage
herangefiihrt, wie ein Sammler oder Herausgeber der Verse das Ganze verstanden haben
konnte. Versucht man dem Passus als ganzem einen einheitlichen Sinn abzugewinnen, so
ergibt sich folgendes Bild:

1. Anthropologie

Der Mensch wird deutlich trichotomisch gesehen. In Phok. 228 begegnen wir zwar
einer Leib-Seele-Dichotomie. Und die Unterscheidung von Geist (pneima) und Seele
(psyché) in 99—115 bedeutet an sich noch nicht eine Trichotomie. Da nun aber die
Aussagen iber die Seele und iiber den Geist schwerlich in Einklang gebracht werden
konnen, ist man hier gezwungen, eine Aufteilung des Menschen in seinen Korper, seine
Seele (Schatten? oder ‘“‘vegetative” Seele? ) und seinen Geist (Odem oder “‘spirituelle”
Seele? ) anzunehmen®®.

i Bousset, S. 294,
Rossbroich, S. 72.

8 Die Verankerung des Lebens nach dem Tode in Gottes Macht und Herrschaft ist typisch
judisch, vgl. Hoffmann, S. 338. Ps. 49,14f. betont: Nicht der Tod, sondern Gott ist der Herr des
Lebens. Darf man aus Phok. 111 den Gedanken heraushoren, dass Gottes Seelenkdnigtum Leben
heisst, obwohl die Verstorbenen im Hades weilen?

" Der Gedanke der Unsterblichkeit der Seele ist im Judentum hiufig: Ps. LXX; Apk. Mos.; Ad.
Ev.; Test. Ad.; 1. Hen.; 2. Hen.; 3. Hen.; Apk. Abr.; Test. Abr.; Test. Isaak; Jos. Asen.; Test. XII; Test.
Hiob; Jub.; Sap.; Od. Sal.; Apk. Zeph.; Apk. Elia; Buch Elia; Par. Jer.; 2. Bar. 3. Bar.; 4. Esr.; Ps. Philo,
Ant. bibl.; 4. Makk.; Philo; Josephus; Qumran; Rabbinismus. Wortlich ausgesprochen wird die
“Unsterblichkeit” (athdnatos) der “‘Seele” (psyché) jedoch ausschliesslich bei Philo und Josephus
(nicht — wie immer wieder angegeben wird — bei Jos. Asen.; Sap.; 4. Makk.); Philo Gig. 13f.; Op. 119.
135; Somn. 1, 127.137; Spec. 1, 81; Ps. Philo, Ant. 1, 108; und Jos,. Bell. 1,254-262.650; 2,154-163;
3,372;6,46f.; 7,340-346; Ant. 18,1418,

Eine Dreiteilung geht schon rein optisch aus den drei Zeilen Phok, 105—-106-107 hervor: 105:
“psvchai gar . ..”; 106: “pnelima gar . ..”; 107; “soma gar . ..”



F. Christ, Das Leben nach dem Tode bei Pseudo-Phokylides 145

2. Kosmologie

Drei verschiedene Orte werden unterschieden: erstens die Erde (= Grab = Staub),
zweitens der Hades und drittens die Luft'.

3. Kombination von Anthropologie und Kosmologie

Der Leib geht also beim Tod in die Erde (99. 103. 107), ins Grab (100), wird Staub
(108) und aufersteht bald (103f.). Die Seele bleibt bei den Toten (105), wohnt im Hades
(109—115) und ist unsterblich (115). Der Geist ist Gottes Darlehen und Abbild (106) und
wird von der Luft aufgenommen (108).

4. Auferstehung

Bei der Auferstehung kommt der Korper aus Erde und Grab heraus, verbindet sich mit
der Seele, die aus dem Urgrab des Hades aufsteigt, und wird vom Geist belebt, der aus der
Luft von Gott herabsteigt, um den Korper-Schatten ans Licht zu fithren.

5. Zwischenzustand

Zwischen Tod und Auferstehung befinden sich also Geist, Seele und Leib in drei
verschiedenen Zwischenzustanden.

6. Parallelen

Im griechischen Bereich kommen manche Texte Phok. nahe. Die Dreiteilung Korper
(Grab) — Eidolon (Hades) — Psyche (Himmel) ist zur Zeit des Synkretismus gelaufig??.
Die Uberordnung des Geistes iiber die Seele ist aber kein griechischer, sondern ein zentral
jidischer Gedanke®*. Ob schon Homer Seele und Schatten gleichsetzt und positiv als
unsterblich betrachtet, ist umstritten®?.

Innerhalb der jidisch-christlichen Tradition kommen zum Vergleich mit Phok.
diejenigen Texte in Frage, nach denen die als Schatten verstandene Seele nach dem Tode
im Hades bis zur Auferstehung des Leibes fortlebt: 1.Hen. 22; 2. Bar.; rabbinische
Totenlegenden; Inschriften®s. Nirgends besteht jedoch eine Identitdt zwischen einer
“Seele” des Menschen vor dem Tode und dem als ““Seele” bezeichneten Schatten nach
dem Tode.

21 Der Hades steht nach Phok. 109115 in enger Beziehung zur Erde, zum Grab und zum Staub,

was den an sich geldufigen Gedanken eines Totenreichs in der Luft ausschliesst. Zum Hades in der
Luft: Cumont, Recherches, S. 104 -176.

Vgl. Cumont, Recherches, S. 124; Lux, S. 190f. Zuweilen wird unterschieden zwischen Geist
und Seele (“nous” und ‘“‘psyche”), die aber nebeneinander stehen als zwei Seiten der héheren
Funktion im Menschen; vgl. Ps. Philo, Ant. 1, 39.

Schweizer, Pneuma, S. 393f. Vgl. Burton, S. 141-177.

Siehe Sander, S. 329-332; gegen Charles und seine Anhénger.

Der von Phok. reprisentierte Typus von Leben nach dem Tode muss klar unterschieden werden
von den drei anderen Typen postmortaler Existenz im Judentum:

1) Schatten lebt im Himmel fort, ohne Auferstehung: Ps. LXX; Jos. Asen.; Od. Sal.; Apk. Zeph.;
3. Bar.; Qumran; mit Auferstehung: Test. Ad.; 5. Esr.

2) Odem lebt im Hades fort (ohne Auferstehung: fehlt), mit Auferstehung: 4. Esr.; Pharisder (nach
Josephus); R. Jochanan.



146 F. Christ, Das Leben nach dem Tode bei Pseudo-Phokylides

Zu Paulus liegt wohl (trotz 1. Thess. 5,23) keine wirkliche Parallele vor, da bei ihm
gerade nicht die Seele oder der Geist des Menschen das Fortleben garantieren (trotz
1. Kor. 5,5)%.

Es wire jedoch zu priifen, ob nicht Phok. ein neues Licht auf die vieldiskutierte Frage
nach dem Aufenthalt Jesu im Triduum werfe. Immer wieder ist versucht worden, die
verschiedenen evangelischen Aussagen iiber den Verbleib des Gekreuzigten bis zur
Auferstehung dahin zu harmonisieren, dass sein Geist in den Himmel zu Gott zuriickkehrt
(z.B. Luk. 23,43.46), seine Seele in den Hades hinabsteigt (z.B. Apg. 2,24.31), wahrend
sein Leib im Grab wartet. Diese Spekulation erscheint auf dem Hintergrund von Phok.
99—115 zumindest nicht zu “komplex” oder zu “logisch”, sondern grundsitzlich
durchaus denkbar, wenn auch die neutestamentlichen Stellen nicht zu einer Synthese
zwingen?”.

7. Begriindung nachtodlichen Lebens

Im Gesamtwerk des pseudophokylideischen Mahngedichts scheint eine religitse,
ethische Heilsvermittlung insofern vorzuliegen, als nur Gerechte und Weise ans Ziel
kommen. In Phok. 99—115 gelangen aber die einzelnen Teile der Sterbenden sozusagen
automatisch an ihre Plitze aufgrund anthropologisch-kosmologischer Gesetze und
Notwendigkeiten. Eine theologische Begriindung des Lebens nach dem Tode konnte
hochstens ansatzweise aus Phok. 111 herausgelesen werden.

8. Beschreibung nachtodlichen Lebens

Vielleicht darf man in Phok. 111 eine theozentrische Beschreibung des jenseitigen
ewigen Lebens sehen. Gottes Seelenkonigtum bedeutet doch wohl Gemeinschaft der
Abgeschiedenen mit ihrem Herrscher. Die Gottesnihe bildet allerdings in keiner Weise das
Wesen postmortaler Seligkeit, wie das in zahlreichen jludischen Texten der Fall ist?8,
sondern erganzt bestenfalls den Zustand der Verblichenen.

9. Anhang: Animismus?

Nach alttestamentlicher und allgemein altorientalischer und internationaler “primi-
tiver”” Menschensicht besteht der Mensch im wesentlichen aus Korper (Erde, Staub,
Fleisch, Leib) und Odem (Lebenskraft, Seele, Geist). Beim Tod verschwindet der Odem,
sodass der Korper ins Grab sinkt. Weder Korper noch Odem leben fort, vielmehr
“vegetiert” der ganze Mensch reduziert als toter “Schatten” in Grab und Hades (Urgrab)
weiter. Dabei wird zunichst nicht tiber das Verhiltnis des Schattens zu einem Teil des

3) Odem lebt im Himmel fort, ohne Auferstehung: 2. Hen.; 3. Hen.; Apk. Abr.; Test. Isaak; Test.
XII (Parinesen); Sap.; 4. Makk.; Philo; Essener (nach Josephus); mit Auferstehung: Apk. Mos.; Ad.
Ev.; 1. Hen,; Test. Abr.; Test. XII; Test. Hiob; Apk. Elia; Buch Elia; Par. Jer.; Ps. Philo, Ant.; Josephus;
Rabbinismus.

Zur Trichotomie bei Paulus: Dobschiitz; B. Rigaux, Saint Paul (1963); Festugiére, S. 196
2201' Smith, S. 157-173.

i Vgl. Bieder, S.57-70; Schweizer, Pneuma, S.387-394; Soma, S.1024-1091; Psyche,
635-657.

Der Gedanke der Gottesgemeinschaft tritt zuweilen beinahe als Ersatz an die Stelle
anthropologisch-kosmologischer Heilsdefinitionen: Sap.; Od. Sal.; 4. Makk.; Philo; Qumran; Rabbinis-
mus.



F. Christ, Das Leben nach dem Tode bei Pseudo-Phokylides 147

Menschen oder zum Odem reflektiert. Die Toten werden in der Regel nicht als ““Geister”
oder “Seelen” bezeichnet und nicht mit der ‘“‘vegetativen” Seele identifiziert?’.

Wenn nun von dieser ganzheitlichen Anthropologie her versucht wurde, ein Leben
nach dem Tode zu lehren, so boten sich grundsitzlich folgende Moglichkeiten an:

1) Als todiiberdauernder Persontriger kann der Schatten dienen. Wahrend der Odem zu
Gott zuriickkehrt, der Korper zur Erde zerfillt, lebt der Schatten im Hades oder im
Himmel fort. )

2) Nachtodlicher Ichtriger ist der Odem, wihrend der Korper im Grab liegt und der
Schatten im Totenreich weitervegetiert.

In Phok. 99115 liegt eindeutig die erste Losung vor: Der Leib wird zu Erde und
Staub und kommt ins Grab, wobei er in einigen Versen als Persontriger erscheint. Der
Geist geht in die Luft, ohne als Lebenstrager nach dem Tode zu figurieren.

Bis dahin entspricht die phokylideische Anschauung herkdmmlichem Volksglauben.
Sowohl Bose als auch Gute erleiden dasselbe Todesschicksal, das sonst in dieser Zeit
haufiger den Siindern reserviert ist. Eigentlicher Ichtrédger ist nun aber bei Phok. die Seele,
deren enge Verbindung mit Korper und Grab jeden Zweifel daran ausrdumt, dass es sich
bei Phok. um eine Art ‘“‘vegetative” Seele handelt, die im Gegensatz zu den “‘primitiven”
Vorstellungen mit der menschlichen Seele vor dem Tode identisch ist.

Da Phok. 99115 ein typisch synkretistisches Amalgam einzelner kaum situierbarer
Anschauungen darstellt, ldsst sich iber Ort und Zeit des ziemlich obskuren Textes kaum
Genaues und Sicheres sagen. Die verschiedenen Vorschlige der einzelnen Forscher, das
Mahngedicht aufgrund d&usserer oder innerer Kriterien ortlich und zeitlich praziser
festzulegen, erweisen sich als zu wenig begriindete Hypothesen. Die Verse 99115
enthalten zwar mehr oder weniger deutliche Hinweise auf Persien (z.B. 101) und auch auf
Agypten (z.B. 102), konnten aber sehr wohl auch in Palistina oder in irgendeinem Land
des griechisch-romischen Bereiches verfasst worden sein. Zeitlich kommt wohl am ehesten
das 1. Jahrhundert n.Chr. in Betracht.

Inhaltlich macht der Abschnitt Phok. 99—115 einen recht heterogenen Eindruck.
Versucht man indessen das Stiick als Sinneinheit zu verstehen, so drangt sich nach einem
Vergleich mit verwandten Texten und geduldigem Hinhoren auf die zunichst schwer
begreiflichen Aussagen die in dieser Arbeit fiir Phok. vorgeschlagene Losung des Problems
nachtodlichen Lebens von selbst auf.

Felix Christ, Basel

% Fine solche Identifizierung wird von der “‘animistischen” Theorie vertreten; Darstellung bei
Charles, Eschatology. Vgl. Lods, S. 23-75; Dussaud, S. 267—-277; Cumont, Recherches, S. 106; Lux,
S. 190f.; Parrot, S. 55f.; Frey, Tod; Schwally, Leben. Neue Literatur bei Wied, S. 13- 15, Dagegen
Pedersen, Israel, 1 -2, S.99-181.460 -464; Johnson, Vitality; vgl. Hoffmann, S. 68 Anm. 68.



148 F. Christ, Das Leben nach dem Tode bei Pseudo-Phokylides

Bibliographie
Texte:

Diehl, E., Anthologia Lyrica, 2 (9. Aufl. 1950), S. 91-108.
Young, D., Theognis (1961).

Artom, M. E., Le autopsie secondo la Halakha: E, Toaff (Hrsg.), Ann. di Studi Ebr. 19681969
(1969), S. 79-88.

Audet, J.-P., La Sagesse de Ménandre I’Egyptien: Rev. bibl. 59 (1952), S. 55—81.

Beltrami, A., Ea quae apud Pseudo-Phocylidem Veteris et Novi Testamenti vestigia deprehenduntur:
Rev. fil. instr. class. 36 (1908), S. 411-413.

Beltrami, A., Spirito giudaico e specialmente essenico delle Silloge pseudofocilidea: ebd. 41 (1913),
S.513-548.

Beltrami, A., Studi pseudoficilidei (1913).

Bernays, 1., Uber das Phokylideische Gedicht (1856).

Bieder, W., Die Vorstellung von der Hollenfahrt Jesu Christi (1949).

Binder, W., Die Elegien des Theognis nebst Phokylides Mahngedicht (1859).

Bornhiuser, K., Die Gebeine der Toten (1921).

Bousset, W., Die Religion des Judentums im spithellenistischen Zeitalter (4. Aufl. Neudr. 1966).

Burton, E. D., Spirit, Soul, and Flesh (1918).

Charles, R. H., Eschatology (Neudruck 1963).

Christ, W. von, Geschichte der griechischen Literatur (2. Aufl. 1950).

Cumont, F., Lux Perpetua (1949).

Cumont, F., Recherches sur le symbolisme funéraire des Romains (1942).

Dalbert, P., Die Theologie der hellenistisch-jiidischen Missionsliteratur (1954).

Delling, G., Bibliographie zur jiidisch-hellenistischen und intertestamentarischen Literatur 1900—-1965
(1969).

Denis, A.-M., Introduction aux pseudépigraphes grecs d’Ancien Testament (1970).

Dieterich, A., Nekyia (1893).

Dobschiitz, E. von, Die Thessalonicher-Briefe (1909).

Dornseiff, F., Echtheitsfragen antik-griechischer Literatur (1939).

Dussaud, R., La notion d’dme chez les Israélites et les Phéniciens: Syria 16 (1935), S. 267-277.

Easton, B. S., Pseudo-Phocylides: Ang. Theol. Rev. 14 (1932), S. 222-228.

Edsman, C.-M., Death, Corruption and Eternal Life: Bull. of the Iran. Cult. Found. 1, 1 (1969),
S.85-104.

Festugiére, A. J., L’idéal religieux des Grecs et 'Evangile (1932).

Frey, J., Tod, Seelenglaube und Seelenkult im Alten Israel (1898).

Frey, J.-B., Corpus inscriptionum judaicarum, 1 -2 (1936-1952).

Harnack, A. von, Geschichte der altchristlichen Literatur, 1 -2 (Neudruck 1958).

Hengel, M., Judentum und Hellenismus (1969).

Hoffmann, P., Die Toten in Christus (1968).

Hurwitz, M. S., Pseudo-Phocylides: Enc. Jud. 13, Sp. 1335.

Johnson, A. R., The Vitality of the Individual in the Thought of Ancient Israel (1964).

Keydell, R., Phokylides: Der Kleine Pauly, 4, Sp. 807.

Klein, G., Der ilteste christliche Katechismus und die jiidische Propaganda-Literatur (1909).

Krauss, S., Pseudo-Phocylides: Jew. Enc., 10, S. 255f.

Kroll, W., Phokylides: Pauly’s Realenc. 20, 1, Sp. 503-510.

Kurfess, A., Das Mahngedicht des sogenannten Phokylides im zweiten Buch der Oracula Sibyllina: Zs.
nt. Wiss. 38 (1939), S. 171 -181.

Lincke, K., Phokylides, Isokrates und der Dekalog: Philol. 70 (1911), S. 438—-442.

Lincke, K., Samaria und seine Propheten (1903).

Lods, A., La croyance a la vie future et le culte des morts dans ’antiquité israélite (1906).

Lohse, E., Phokylides: Rel. Gesch. Geg., 5, Sp. 362.

Meyer, R., Hellenistisches in der jiidischen Anthropologie (1937).

Milik, J. T., Problémes de la littérature hénochique a la lumiére des fragments araméens de Qumran:
Harv. Theol. Rev. 64 (1971), S. 333-378.

Notscher, I'., Altorientalischer und alttestamentlicher Auferstehungslauben (1926; Neudruck 197M

Parrot, A., Le “‘Refrigerium’’ dans I’au-dela (1937).



F. Christ, Das Leben nach dem Tode bei Pseudo-Phokylides 149

Pedersen, J., Israel, its Life and Culture, 1 -4 (1926 -1940).

Pfeiffer, R. H., History of New Testament Times (1949).

Raspante, J., Sulla composizione e sull’autore del carme Pseudofocilideo (1913).

Reicke, B., Spruchsammlungen: Lexikon der Alten Welt, Sp. 2874.

Riessler, P., Altjiidisches Schrifttum ausserhalb der Bibel (1928).

Rohde, E., Psyche, 1 -2 (8. Aufl, 1921),

Rossbroich, M., De Pseudo-Phocylideis (1910).

Rudisch, F., Zur Uberlieferung der Pseudophocylidea: Wiener Stud. 35 (1913), S. 386—388.

Sander, O., Leib-Seele-Dualismus im Alten Testament? : Zs. at. Wiss. 77 (1965), S. 329-332.

Schmid, J., Pseudo-Phokylides: Lex. Theol. Ki. 8, S. 867f.

Schneider, C., Phokylides: Bibl.-hist. Handw., Sp. 1463f.

Schiirer, E., Geschichte des judischen Volkes, 3 (1898).

Schwabe, M., & Lifshitz, B., Beth She‘arim, 2 (1967).

Schwally, F., Das Leben nach dem Tode (1892).

Schweizer, E., Pneuma: Theol. Wort., 6, S. 387 -394,

Schweizer, E., Psyche: ebd. 10, S. 635-657.

Schweizer, E., Soma: ebd. 7, S. 1024-1091.

Sitzler, J., Rez. Rossbroich: Wochenschr, f. kl. Philol. 29 (1912), S. 449-457.

Smith, C. R., The Bible Doctrine of the Hereafter (1958).

Stemberger, G., Der Leib der Auferstehung (1972).

Susemihl, F., Geschichte der griechischen Literatur, 2 (1892).

Volz, P., Die Eschatologie der jiidischen Gemeinde (2. Aufl. 1934).

Wendland, P., Die Therapeuten und die philonische Schrift vom beschaulichen Leben: Jahrb. class.
Philol. Suppl. 22 (1896), S. 693-777.

Wied, G., Der Auferstehungsglaube des spdten Israel in seiner Bedeutung fiir das Verhiltnis von
Apokalyptik und Weisheit (1967).



	Das Leben nach dem Tode bei Pseudo-Phokylides

