Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 2

Artikel: Reformierte Tauflehre in der Krise?
Autor: Saxer, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878666

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Reformierte Tauflehre in der Krise?

Der folgende Aufsatz kniipft an die Lektire und Diskussion des 1973 von
R. Leuenberger publizierten Buches “Taufe in der Krise”” an, die liber ein Vierteljahr
einen Arbeitskreis ziircherischer Pfarrer und anderer kirchlicher Mitarbeiter beschif-
tigte! .

Leuenbergers Buch gibt einen fast liickenlosen Uberblick {iber Vergangenheit, Gegenwartssituation
und Zukunftsaussichten reformierter kirchlicher Tauflehre und Taufpraxis. Dass es durch den
Kirchenrat der Landeskirche des Kt. Ziirich allen Pfarrern zugestellt wurde, gibt ihm besonderes
Gewicht und hat das Gesprich denn auch — besonders in Richtung Elternkatechumenat -
entsprechend beeinflusst. Zur Situierung dieses Interesses mag dabei vermerkt werden, dass — auch auf
dem Boden der reformierten Ziircher Kirche — 1967 das Buch von Hans Heinrich Brunner “Kirche
ohne Illusionen” entstanden ist. Darin werden im Hinblick auf eine fiir die nachste Zukunft erwartete
vollige Trennung von Kirche und Staat sozusagen alle denkbaren Probleme der kirchlichen Praxis
durchdiskutiert — mit Ausnahme der Taufe. Dies mag beispielhaft vergegenwairtigen, wie sehr sich
unterdessen das kritische Bewusstsein der Kirche in bezug auf ihre Taufpraxis gedndert hat, vor allem
durch Karl Barths Tauflehre einerseits und durch psychologisch-soziologische Erwigungen und
politische Angriffe auf die Struktur der Kirche anderseits. Leuenbergers Buch trigt dieser verinderten
Situation in instruktiver und hilfreicher Weise Rechnung.

Es sollen hier einige theologische Fragen aufgegriffen werden, die sich bei einer
aufmerksamen Lektire stellen und deren Diskussion zuletzt zur kurzen Darstellung einer
in manchem von Leuenberger verschiedenen Position betreffend Taufe hinfithren soll. Wir
konzentrieren uns auf zwei Gesichtspunkte, wo uns eine Weiterfithrung und Klirung
moglich und notig erscheint: die Frage nach der theologischen Deutung des Elements des
Taufwassers und die Frage nach der Stellung des Kindertaufritus als Kasualhandlung.

Leuenberger sieht eine Hauptschwierigkeit in der Durchfithrung heutiger reformierter
Taufe im fehlenden Verstidndnis fiir das Symbol des Taufwassers. “Bei der Taufhandlung
jedoch ist durch die Praxis der Kindertaufe die urspriingliche Sinnfalligkeit und der
Symbolgehalt des Tauchbades bis zur Unkenntlichkeit dahingeschwunden.” Die refor-
mierte Praxis der Benetzung reduziert die Wassertaufe zum ““Symbol eines Symbols”, und
die Liturgien erldutern die symbolische Bedeutung des Wasssers kaum mehr. Nach
Leuenberger muss die Tradition der Symbolsprache erneuert werden, da sonst die Taufe
eindeutig unter einen ethisch-padagogischen Aspekt gerit, was er der Tauflehre Karl
Barths entgegenhilt?. In Leuenbergers eigener Taufliturgie erscheinen folgende Deutungs-
elemente: Erinnerung an Jesu Taufe, Eintauchen als Gleichnis von Tod und Auftauchen
zu neuem Leben, Zeichen der Vergebung, Ubergabe an Christus als den Herrn, Bewahrung
in der Anfechtung des Lebens®.

Diese ganze Erlduterung enthilt gut reformierte Tradition. Interessant ist aber, dass hier nun nicht
der Taufvorgang als Symbol, als etwas Sprechendes, zur Geltung kommt, sondern dass er als
Erinnerung, Zeichen und Gleichnis in einer Mehrzahl von Beziigen und Bedeutungen erlidutert wird. In
Leuenbergers grundsitzlichen Ausfithrungen wird hingegen auf den Symbolcharakter des Wassers

1 R. Leuenberger, Taufe in der Krise (1973).

Leuenberger (A. 1), S. 102f.
Ebd., S. 162.



96 E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise?

Gewicht gelegt, aber kein grundsatzliches Kriterium dafiir angefiihrt, welche ‘symbolische’ Deutung
nun dem Taufwasser angemessen ist. Oder muss man sich einfach damit begniigen, dass eben zur Taufe
das Wasser gehort, so wie in der Bibel iiberall mit Wasser getauft, aber je verschieden interpretiert
wird? So widre dann die Frage des Elements und seiner symbolischen Bedeutung im speziellen
belanglos®? Damit wiren wir aber in der Nahe der Auffassung Barths: “Das Taufwasser ist gerade nur
darum wichtig, weil der Mensch sich in der Regel mit Wasser zu waschen oder waschen zu lassen
pflegt®.” Von dieser Interpretation muss Jiingel sagen: “Das Taufwasser hat fir die Taufe mit Wasser
seine metaphorische Bedeutung also fast ganz verloren®.”

Leuenberger will nun die symbolische Bedeutung des Wassers gerade iiber Barth hinaus
mehr berilicksichtigen. Gemeinsam aber ist offenbar beiden eine nicht bis ins letzte
geklarte theologische Deutung des Elements Wasser und seines ‘metaphorischen’
Charakters. Diese Unausgelegtheit oder, besser gesagt, diese unreflektierte Vereinnahmung
des Wassers innerhalb der fiir die Tauflehre grundlegenden biblischen Geschichte, bei
Barth der Taufe Jesu durch Johannes, bei Leuenberger zusitzlich z.B. der Taufe des
Kédmmerers durch Philippus nach Apg. 8, bringt dann auch ein vielgestaltiges und zugleich
unkonkretes Reden von der Bedeutung der Wassertaufe mit sich”.

Im grundsitzlichen Teil braucht Leuenberger den Symbolbegriff fiir die Darstellung
der Funktion des Taufwassers. Entspricht dies aber wirklich seiner Intention und der
einer reformierten Tauflehre? Der Symbolbegriff erlaubt es, eine Art Eigenwert oder
Eigenmichtigkeit eines verwendeten Elements zum Tragen kommen zu lassen. Am
klarsten hat dies Tillich herausgearbeitet. Wir nehmen hier kurz seine Ausfithrungen zum
symbolischen Charakter des Wassers in der Taufe auf. Nach Tillich ist das Wasser “kraft
der ihm innewohnenden Qualitit Triger dessen, was es symbolisiert”®. Tillich vertritt
eine “‘realistische” Auffassung des Sakraments der Wassertaufe. “Dem Wasser an und fir
sich wird eine Giite, eine Qualitdt, eine Maichtigkeit zugesprochen. Durch diese seine
natiirliche Michtigkeit ist es geeignet, Trager einer sakralen Michtigkeit und damit
Element eines Sakraments zu werden®.” Tillich lehnt die “‘symbolistische” Deutung ab,
wonach das Wasser ““den Gehalt, der auch im Wort zum Ausdruck kommt, in einem
anschaulichen Bild” wiederholt, ebenso wie die “‘ritualistische”, die die Zusammenge-
horigkeit von Taufe und Wasser durch einen gottlichen Befehl als zufillig, aber notwendig
ansieht, welches beides reformierte Elemente sind'®. Beide fasst er unter dem Stichwort
“Zeichen-Charakter” des Wassers zusammen, den er dem katholischen, magischen
Charakter des Wassers gegeniiberstellt, wo durch die Taufwasserweihe das Wasser erst
tauffihig gemacht, sozusagen selber getauft werden muss. Beides wird von Tillich
zugunsten des ““sakramentalen Symbols”!! abgelehnt.

Wir sehen daraus sofort, dass Leuenbergers Taufauffassung, obwohl mit dem Begriff
des Symbols operierend, nicht in Tillichs Sinn verstanden werden kann. Bei Leuenberger
und Barth ist der Sinn und Gebrauch des Taufwassers durch die biblische Geschichte

* Ebd., S. 35ff.

K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, 4,4 (1967), S. 50.

E. Jiingel, Karl Barths Lehre von der Taufe, = Theol. Stud. 98 (1967), S. 28. Abgesehen von der
Problematik dieser Auffassung der Wassertaufe als Abbild der Geistestaufe, vgl. Jiingel, S. 27ff., 43f.,
48f,

Jiingel (A. 5), S. 28-29.

P. Tillich, Systematische Theologie, 3 (1966), S. 144ff.

P. Tillich, Natur und Sakrament: Religiose Verwirklichung (1930), = Symbol und Wirklichkeit
(19?02), 49-70, S. 50-51.

Ebd.

1 Tillich (A. 8), S. 147.



E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise? 97

bestimmt und darum in Tillichs Terminologie gesprochen ritualistisch-symbolistisch, nicht
symbolisch. Damit stehen beide Autoren aber vor der bei Tillich dargestellten
Schwierigkeit, die sachgerechte Ausdeutung des Wassers in der Taufe zu leisten. Dies kann
nicht dadurch umgangen werden, dass die Taufe einfach als eine ‘““‘durch die Taufe Jesu im
Jordan begiindete und necessitate praecepti gebotene Tat des Gehorsams™'? dargestellt
wird. Sonst richt sich die in ihrem metaphorischen Charakter nicht bedachte ubrige
Tauftradition des Neuen Testamentes in einer unklaren Taufliturgie.

Wir glauben, dass hier eine Besinnung auf reformatorische Taufliturgie etwas Klarheit
bringen konnte. Wir wihlen dazu das sog. Sintflutgebet, also jenes Stiick Lutherscher und
von ihm beeinflusst dann auch Zwinglischer Liturgie, das sich spezifisch mit der
Bedeutung des Elements in der Taufhandlung befasst. Die Tauftheologie der Refor-
matoren soll dabei nur insoweit beriicksichtigt werden, als sie uns zur Beantwortung der
Frage verhilft, welche Konkretisation sie der Bedeutung des Elements und seinem
metaphorischen — symbolischen, bildlichen oder zeichenhaften — Charakter geben. Fir
die historischen Grundlagen stiitzen wir uns auf die Arbeit von F. Schmidt-Clausing"?.

Es ist wiederum bemerkenswert, dass das neue Kirchenbuch der Ziircher Kirche aus dem genannten
Gebet die Anrede und den deprekativen Teil aufgenommen hat, die ganze Wasser-Interpretation jedoch
weglidsst, was noch einmal Leuenbergers Urteil liber die Verlegenheit dem Wasser-Gebrauch gegeniiber
bestitigt'4.

Luthers Urfassung des Sintflutgebets von 1523 im Taufbiichlein enthilt drei biblische
Topoi liber das Wasser. Es sind dies: das Wasser als Sintflut zum Gericht tber die
unglaubige Welt, aus welcher nach 1. Petr. 3,20 Noah in der Arche gerettet wurde; das
Wasser des Roten Meeres, in welchem der Pharao ertrinkt wurde, wihrend nach 1. Kor.
10,1—4 das Volk Israel trockenen Fusses hindurchziehen konnte, und die Taufe Jesu im
Jordan durch Johannes, womit Gott den “Jordan und alle wasser zur seyligen sindflutt
und reychlicher abwasschung der sunden geheiliget und eingesetzt” hat'S. Luther deutet
also das Taufwasser — im Anschluss an die rdmisch-katholischen Weihen der Osterkerze
und des Taufwassers am Karsamstag — aus dem biblisch-geschichtlichen Zusammenhang
heilbringender Ereignisse, bei denen das Wasser eine hervorragende Rolle spielte'®. Das
Wasser wird dabei doppeldeutig interpretiert. In den ersten beiden Topoi liegt das
Gewicht auf der Deutung des Wassers als Strafgericht Gottes, als Todes- und Chaos-Macht,
durch welche er die Seinen hindurchrettet. Im dritten Topos wird es zur vergebenden und
lebenspendenden Macht des “Jordans und aller Gewisser” geheiligt.

Luther gibt dabei nicht eine eindeutig-bildliche, sondern eine doppeldeutige, ‘‘ambi-
valente”!”? symbolische Auffassung der Rolle des Taufwassers. Zur Begriindung des

12" Jiingel (A. 6), S. 29 Anm.

F. Schmidt-Clausing, Die liturgietheologische Arbeit Zwinglis am Sintflutgebet: Zwingliana 13
(1972), S. 516-543, 591-615.

Schmidt-Clausing (A. 13), S. 517.

Luther, Weim. Ausg. 12, S. 43, 26-33.

Die genannten Bibelstellen, 1. Petr. 3 und 1.Kor. 10, erwdhnen die Taufe ebenfalls als
Bezugspunkt, freilich u.E. sowenig in Richtung der Auslegung Luthers wie die nachfolgend von uns
besgx;lochene Stelle iiber Jesu Taufe im Jordan.

Vgl. J. Scharfenberg, Psychoanalytische Randbemerkungen zum Problem der Taufe: Theol.
Quartals. 151 (1974), S. 3-9. Die hier gemeinte Ambivalenz ist zu unterscheiden von der bei der
Taufe ebenfalls vorhandenen Ambivalenz der Situation durch Unsicherheit iiber die Rollenbriduche
und Rollenerwartungen des familiar-kirchlich-gesellschaftlichen Verhaltens, die bei Kasualhandlungen
stets zu Dberiicksichtigen ist. Vgl. zur soziologischen Begriffsbestimmung H.P. Dreitzel, Die
gesellschaftlichen Leiden und das Leiden an der Gesellschaft, = Gott. Abh. z. Soziol. 14 (1968),
S. 349-50, 357, 362 u.a.



98 E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise?

gnadenreichen Charakters des Wassers entwickelt er dabei aus der Taufgeschichte Jesu
heraus eine eigenstindige Wassersymbolik, die so im biblischen Text nicht vorzufinden ist.
Anders als bei Barth oder Leuenberger wird bei Luther nicht die Geschichte als Ganzes
zur Grundlage der Tauflehre, sondern zur Grundlage einer symbolhaften Neuschopfung,
mit der Luther das Gleichgewicht zwischen dem negativen und dem positiven Aspekt des
Symbols Wasser herstellt. Diese positive Seite wird dann weiter entfaltet in Luthers
Ausserungen tber das “gnadenreiche” Wasser. Es ist “mit Gottes wort und ordnung
verleibet . . . und sein name daryn klebet”. So wird es “Gottlich, selig, fruchtbarlich und
gnadenreich wasser”, womit Gottes Verheissung in Wort und Wasser, Seele und Leib
zugute kommt, wie Luther z.B. im Grossen Katechismus ausfithrt'®. Luther hat damit
eine Art Re-Symbolisierung des Wassers auf biblischer Grundlage vollzogen. Das Wasser
kommt in seiner religionsgeschichtlich fassbaren symbolischen Urspriinglichkeit als Wasser
des Lebens und des Todes im biblischen Gewand erneut zur Geltung. Luthers
Interpretation kann deshalb im Sinne Tillichs symbolisch genannt werden, da sie den
Anforderungen an das Element, als Symbol “Triger dessen, was es symbolisiert” zu sein,
vollig entspricht. Das Wasser spricht aus biblischer Fassung mit den Mitteln eigener
symbolischer Michtigkeit. Es ist sogar fraglich, ob damit — wieder mit Tillich gesprochen
— ein durch die Bibel “gebrochener” Mythos!® der Taufe und des Taufwassers entstanden
ist oder zumindest bei Luther selbst ein recht ungebrochener Mythos bestehen blieb.
Zwingli iibernahm das Sintflutgebet fiir seine reformierte Taufliturgie, die er am Ende
der Schrift “Von der Taufe, von der Wiedertaufe und von der Kindertaufe” 1525
veroffentlichte®®. Die erste Fassung in Juds Provisorium von 1523 kann hier unberiick-
sichtigt bleiben. Zwingli nimmt fir sich ausdriicklich in Anspruch, dass alle Zusitze
weggelassen wurden, die keinen Grund in Gottes Wort haben. In seiner Fassung des
Sintflutgebets ldsst er nun gegeniiber Luther und Jud den Topos von der Jordantaufe und
der seligen Sintflut weg und beschrinkt sich auf die beiden ersten Topoi. Damit wird eine
theologisch ganz andere Wertung des Wassers und seiner Bild-Qualitat erreicht. Es bleiben
die biblisch-geschichtlichen Topoi vom Ertrinken des Gottfeindlichen und der Errettung
des Gottesvolkes. Das Wasser wird damit zum eindeutig negativ geprigten Bild der
Strafmacht Gottes im Vernichten der widergottlichen Welt. Eine positive Deutung steht
dem nicht gegeniiber. Damit wird dem Wasser jedes mythologisch-symbolische Eigen-
leben, jeder “Eigenwert” genommen. Es wird durch die eindeutig bildhafte Prigung
sozusagen entmythologisiert, zumindest in der Intention dieser Theologie und Liturgie.
Das positive Gegenbild des neuen Lebens fehlt aber nicht in Zwinglis Liturgie. Nach
der Furbitte fiir den Taufling, dem Kinderevangelium, dem Taufversprechen und der
Taufhandlung folgt als letztes Stiick die Bekleidung des Tauflings mit dem weissen
Taufhemd. Damit wird bildlich dargestellt, dass er am Jiingsten Tag mit freiem Gewissen
vor Gott erscheinen konne. Bildlich ist an ihm die neue Existenz des Christen vorgestellt,
der die Bedrohung hinter sich und die ewige Erldsung vor sich hat. Heutige reformierte
Liturgien pflegen dies mit dem Segensspruch und ev. Handauflegung nach vollzogener
Taufe auszudriicken. Zwingli hat dafir aus der altkirchlichen Praxis das Anlegen des
weissen Taufkleids beibehalten. So kann er theologisch die Eindeutigkeit des bildhaften
Charakters der in der Taufe gebrauchten Elemente festhalten. Es ist in diesem

18

i M. Luther, Weim. Ausg. 30, 1, S. 215, 15-29,

Tillich (A. 8), S. 259.
O Zwingli, Werke 4, S. 334, 12-336, 20.



E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise? 99

Zusammenhang nicht richtig, bei ihm vom zeichenhaften Charakter der Taufe zu
sprechen.

In der spiteren zwinglischen Taufliturgie wird die ganze 1525 bereits vorliegende
Theologie der Taufe als Pflichtzeichen eingetragen. Die Handlung bleibt dieselbe, und die
Elemente bewahren ihren bildhaften Charakter. In dieser zweiten Liturgie, die u.a. das
Fazit der Auseinandersetzung mit den Tdufern und der kirchlichen Tradition zieht, findet
sich aber ein Versuch Zwinglis, der Taufe mit Wasser auch eine positive Bildhaftigkeit
abzugewinnen. Er ibernimmt Luthers Ausdruck “gnadenreiches Wasser’ in der Einleitung
zur Furbitte: “...das der usserlich touff innwendig durch den heiligen geist mit dem
gnadrychen wasser beschehe . . .”?! Zwingli bezieht dies aber nicht direkt auf das Wasser,
als ob es Trager oder Symbol der Kraft des Heiligen Geistes wire. Vielmehr soll der
Heilige Geist als gnadenreiches Wasser die dusserliche Taufe mit dem nicht gnadenreichen
Wasser zur wahren Geistestaufe machen. Wir deuten diese Zwinglistelle also nicht
‘lutherisierend’, sondern reformiert im Sinne von Zwinglis, Calvins und Barths Deutung
der johanneischen Wasser- und Geist-Stellen, insbes. Joh. 3,5. Schon Zwingli argumentiert
mit diesen Johannes-Stellen zur Begriindung seiner Tauflehre??. Wir zitieren Barth z. St.
“Was das Wasser ist, durch das einer von oben erzeugt wird, das wird restlos und also
exklusiv durch ‘Geist’ erklirt . . . In dieser Funktion kann kein Wasser den Geist erginzen
... Er, der Geist, ist allein das lebendige Wasser®3.”

Calvin beginnt zwar seine Taufliturgie mit dem Satz: *“. . . qu’il nous fault renaistre”?*,
verwendet aber nie einen dieser johanneischen Verse zu einer positiven Wasser-Metapher
in seiner Taufliturgie von 1542. Die Wassertaufe wird dort gemiss Hebr. 10,22 als
Vergebung der Siinde und Reinigung des Menschen von allem Makel geschildert: ein
typisch calvinisches “und”?°. Bemerkenswert ist aber die geringe Rolle, die diese
einmalige Erwahnung innerhalb einer Taufliturgie von ermiidender Linge spielt. Das Bild
ist so entbehrlich, wie bei Calvin die Taufe uberhaupt zum Heil entbehrlich ist. Calvin
benutzt den Anlass der Taufe zu einer langen Erliuterung von Gottes Heilshandeln am
Menschen, vom Stand des Verderbens bis zur Seligkeit der Erwihlten — und expliziert
fast nebenbei die Wassertaufe als Bild des von Gott am Menschen einmal begonnenen und
bis zum Tode fortgefiihrten Reinigungswerkes. Die Ausdriicke “Zeichen” (Signe) und
Symbol dienen Calvin dabei nur als traditionelle Ankniipfungspunkte zur Darstellung

seiner eigenen Taufauffassung?®.
Zwingli hat also in seiner ersten Taufliturgie in zwei Bildern sozusagen den terminus a

quo und den terminus ad quem des Christenlebens veranschaulicht. Calvin stellt in seinem
Bild der Waschung den dauernden Prozess des Wirkens Gottes am Menschen dar. Dass dies
bei Zwingli und Calvin ein Wirken Gottes unabhidngig vom Vollzug der aussern
Taufhandlung ist, muss nicht weiter ausgefiihrt werden. Bei Barth steht es nun noch
einmal anders. Er wehrt sich zwar gegen Zwinglis und Calvins Auffassung der Taufe als
christliches Pflichtzeichen des Gottesbundes. Er begrindet aber seinerseits die Taufe
ebenso mit einer ‘“‘necessitas praecepti’’; freilich nicht zur Vergewisserung des Glaubens
wie bei Calvin, sondern als Akt des Gehorsams und der Hoffnung und damit der Umkehr.

13

21 Ebd., S. 680, 24-25.

22 7wingli, Von der Taufe: Werke 4, S. 248, 12249, 13 u.a.
23 Barth (A. 4), S. 133.
;: Calvin, Opera selecta, 2 (1952), S. 31, 19-20.

Ebd., S. 32, 30 26.
26 Epd., S. 30, 22.



100 E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise?

Bei ihm ist darum die Wassertaufe nicht Bild einer Glaubenswahrheit, sondern Abbild
eines Vorbilds, Nachfolgehandlung einer biblischen Handlung?”. Dies prigt sich dann auch
konsequent in der Ablehnung der Kindertaufe aus. Hier, in der Frage nach dem
Verstindnis des Taufelements, zeigt sich also sehr klar die Notwendigkeit zur Verbindung
der Ablehnung des sakramentalen, symbolischen und bildhaften, urspriinglich reformier-
ten, Charakters der Taufe mit der Ablehnung der Siuglingstaufe. Im {ibrigen redet Barth
vor allem im letzten Teil von Die kirchliche Dogmatik 4,4 iiber die Tat des Gebetes als
Sinn der Taufe, als Akt der Hoffnung, zwinglischer als es bei fliichtiger Lektiire klar wird.
Eine gewisse Verwandtschaft mit Zwinglis Tauflehre hat Barth ja ausdriicklich aner-
kannt?®. Wir stellen einen Satz iiber Zwingli Barth gegeniiber: “Fiir Zwingli ist alles
kirchliche Handeln eine einzige Epiklese, die Herabrufung des Heiligen Geistes?®.”” Barth
sagt: “Die Taufe ist Anrufung des Namens des Herrn ... sie ist selbst als solche
Epiklese®.” Bei beiden ist die biblische Grundlage dieser Tauftheologie u.a. die Stelle
1. Petr. 3,18-22, die ev. bereits in sich eine Tendenz zur Abwehr eines sakramentalen
Taufverstindnisses in ihrer Zeit hat>!.

Die reformatorische Tradition bietet somit drei Moglichkeiten des Verstindnisses der
Taufe vom Taufelement her: 1. symbolisch-ambivalent (Luther); 2. bildlich-eindeutig
(Zwingli, Calvin je verschieden); 3. Abbild einer Vorbild-Tat (Barth). Man kann darum
nicht mit Leuenberger sagen, “dass Luther ein tieferes Verstindnis bewiesen hat fiir die
Aussagekraft einer symbolischen Handlung als Calvin und die Reformierten”??. Diese
wollten eben eine bildliche, nicht eine symbolische Handlung.

2

Dem aufgestellten Schema entspricht nun die theologische Interpretation der Taufe
als: 1. Darreichung des Glaubens; 2. dusserliches Zeichen des Christenlebens; 3. Tat des
Gehorsams und der Hoffnung. Dabei decken sich im Blick auf die geforderte Praxis 1. und
3., insofern, als unter 1. die Taufe notwendiges Sakrament des Glaubens, unter 3.
notwendige Tat des Glaubens ist. Unter 2. ist sie ein freigestelltes Element der Tradition
als vorstellend-verkiindigende Handlung®. Dies ist fiir die Frage einer Notwendigkeit der
Bejahung resp. Verneinung der Kindertaufe oder einer Freiheit zur Taufe von Bedeutung.

Vor allem aber muss man sich entscheiden, welcher Form von Tauflehre mit dem
entsprechenden Verstindnis des Elements man sich zuwenden will. Barth hat 1943 in
seiner Taufschrift festgestellt, dass das Wasser eine natiirliche Symbolkraft besitzt, diese
aber nicht “in sich” zur Taufe hinweist®*. Wir meinen iiber Barth — auch iiber dessen
Ausserungen in Die kirchliche Dogmatik — hinausgehend, dass diese Symbolkraft nun
eben auch in einer auf die Taufpraxis bezogenen Tauflehre beriicksichtigt werden muss.

27 Gipfelnd in der biblischen Aussage des Herrschaftswechsels, des Gott-Recht-Gebens: Barth

(A.$), S. 1451, 155f.
28 FEbd., S. 141142,
F. Schmidt-Clausing, Zwingli (1965), S. 105-106.
30 Barth (A. 4), S. 234.
31 ¢ Dinkler, Taufe II: Rel. Gesch. Geg., 6 (1962%), 62737, Sp. 636.
A2 Leuenberger (A. 1), S. 62.
33 Vgl Calvin, Inst. IV, 14, 17 u.a.
3% Nach Jiingel (A. 6).

29



E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise? 101

Sie geht weit Uber die von Barth 1967 noch festgehaltene Waschung hinaus. Wir haben
schon auf die Symbolik des Lebens- und Todes-Wassers hingewiesen. Weiter zeigt die
Tiefenpsychologie “zum Beispiel, dass das Wasser Ausdruck ist fiir den Ursprung im
Mutterleib und insofern fiir den schopferischen Ursprung iiberhaupt, zugleich aber
Ausdruck des Todes im Sinne der Riickkehr in den Ursprung”?*. Nach C. G. Jung ist das
Wasser Spiegel der Seele und Symbol des Unbewussten®. Diese wenigen Andeutungen
zeigen die Michtigkeit der dem Element Wasser innewohnenden Symbolkraft. Sie wirkt
durch die theologische Bearbeitung hindurch; je diirftiger und undeutlicher diese ausfillt,
desto individueller, unkontrollierter und losgeloster von der verbal damit verbundenen
Botschaft. Deshalb kann man nicht nur ein “Mehr” an Wasser fiir die reformierte Taufe
fordern®”, ohne dessen Interpretation theologisch klarzulegen.

Hier soll nun noch auf eine Moglichkeit der Interpretation hingewiesen werden, die
u.W. in der reformierten liturgischen Tradition nirgends konsequent durchgefithrt worden
ist. Wir meinen den Versuch, in der Art der genannten Ansitze Zwinglis die Wassertaufe
bildlich eindeutig nur positiv zu verstehen. Das Wasser wiirde dann als lebenspendendes
Element das Wirken des Heiligen Geistes vorstellen und hitte das “Hervorgehen der
Gemeinde aus Jesus Christus’ darzustellen. So formuliert es Barth in seiner Exegese der
entsprechenden Stelle des Johannes-Evangeliums. Nach Barth reden diese Verse, vor allem
Joh. 4,14 und 7,37ff., eben nicht von der Taufe, sondern setzen sie h6chstens voraus und
ersetzen sie durch die Gemeinschaft mit Christus im Heiligen Geist. Die katholische
Deutung auf die im Vollzug der Sakramente existierende Kirche lehnt er dabei ebenso ab
wie ihre Verwendung fiir eine reformierte Sakramentstheologie®®. Bei diesem Verzicht auf
die positive Aufnahme des Wassers als Gleichnis-Element mag noch etwas von Symbol-, ja
von Magie-Angst mitspielen. Sollte aber gerade dies nicht ein mogliches und notiges
Thema heutiger reformierter Tauflehre und Taufliturgie werden, ndmlich das Entmytho-
logisieren und recht ins Bild-Setzen a) des Wassers als Element und b) der kirchlichen
Taufhandlung und ihrer relativen Bedeutungslosigkeit? So hat es u.E. gerade das
Johannes-Evangelium zu seiner Zeit getan: a) die positive Symbolkraft des “Lebens-
wassers” als Bild fir das in Christus gekommene Gotteswort eingefasst und b) dem
kirchlichen Taufwasser jeden Eigenwert, auch den der Konstituierung der Christusgemein-
schaft abgesprochen und den Christen zur unmittelbaren Christusgemeinschaft hinge-
rufen®®. So hat bereits Zwingli argumentiert, unter Verwendung der johanneischen
Christusworte und der vorbildhaften alttestamentlichen Prophetenworte wie Jes. 55,1
und Sach. 14,8%.

Zwingli spricht von einer ““... anzeigung des evangelii ... anfenklich mit einer
glychnus des wassers”* . Wir nehmen dies auf und sehen so die Moglichkeit, die Taufe als
eine bildliche Vorstellung des von Christus ausgehenden Heils zu gestalten und damit eine
Praxis theologisch zu verantworten, die heute schon gingig ist: Taufe explizit als bildliche
Verkiindigungshandlung zu verstehen, in bezug auf die Kindertaufe anders gesagt: als
Darbringung zu verstehen unter Beibehaltung der Form der Wassertaufe. Das ist die Taufe

>¢ Tillich (A. 9), Abschn. V.
In C. G. Jung, Uber die Archetypen des kollektiven Unbewussten, = Psych. Abh., 9 (1954).
a1 Leuenberger (A. 1), S. 102.
3% Barth (A. 5), S. 137.
32 Vegl. S. Schulz, Die Stunde der Botschaft (1967), S. 339, 355.
:‘1’ Zwingli (A. 22), S. 250, 14-29.
Ebd.



102 E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise?

freilich in neutestamentlicher Zeit unseres Wissens nie gewesen. Man muss sich aber
einmal niichtern klarmachen, dass auch alle andern heute moglichen Formen von Kinder-
oder Erwachsenentaufen in einer von der Christianisierung gepragten Kultur nicht Taufe
im neutestamentlichen Sinne sein konnen — sofern man nicht gleich mit Vahanian von
einer nachchristlichen Aera sprechen und mit Kierkegaard die Konsequenz dahin
ausdehnen will, dass wir auch nicht mehr imstande sind, Christen im Sinne des Neuen
Testamentes zu sein*?. Die Legitimitit einer Taufpraxis kann nicht aus einer Ubereinstim-
mung mit einer in der Bibel vorgefundenen Praxis begriindet werden. Sollte anderseits
tiberhaupt kein vertretbarer Zusammenhang zwischen biblischer Tradition und moglicher
Praxis mehr gefunden werden, ist freilich die Abschaffung der Taufe das einzig
Aufrichtige. Die Legitimitit einer Taufpraxis hingt an dem in ihr verwirklichten Mass von
evangelischer Verkiindigung und evangelischer Freiheit. Dabei geht es um Freiheit in der
Bindung an das Natirliche und dessen Notwendigkeit (vertreten im Taufwasser) ebenso
wie um Freiheit in der Bindung an das Kirchliche und dessen Notwendigkeit (vertreten im
Taufenden), d.h. um Verwurzelung und Bewiltigung des Elementaren und des Traditions-
geprdgten der menschlichen Existenz. Beides als Quellen einer Religion zu verstehen,
gegen die eben die Heilsbotschaft Jesu Christi gerichtet ist, hat uns neben Leonhard Ragaz
auch Karl Barth gelehrt. Unter diesem Gesichtspunkt muss darum auch die Entscheidung
iiber die Interpretation und Praxis reformierter Taufe fallen.

Wenn wir nun unsererseits nach der Notwendigkeit der Taufe fragen, so stimmen wir
Barths Argumentationen zu, mit denen er sich gegen ein katholisches oder lutherisches,
sakramental oder symbolisch gepragtes effektives Verstindnis der Taufe wendet. Die
Wassertaufe “‘gibt oder niitzet”, wonach Luther im Kleinen Katechismus fragt, in diesem
Sinne gar nichts*. Es besteht keine Heilsnotwendigkeit der Taufe. Barth bleibt mit den
reformierten Reformatoren nur eine Gehorsamsnotwendigkeit der Taufe, wenn gleich er
deren Inhalt anders als Calvin oder Zwingli begriindet. Eine biblizistische Begriindung
durch den Taufbefehl Matth. 28,18—20 lehnt Barth u.E. zu Recht ab. Freilich wiirden wir
nicht sagen, dass es sich beim Taufbefehl um eine *‘solenne Explikation und Prokla-
mation” dessen handelt, was “in der Geschichte Jesu Christi zuvor geschehen ist”,
niamlich der “‘in seiner eigenen Taufe am Jordan — damit dass er selbst sich von Johannes
taufen liess — vollzogenen ‘Einsetzung’ der christlichen Taufe”*. Der Taufbefehl spiegelt
vielmehr eine Tauflibernahme und Praxis, die sich in der entstehenden Gemeinde und
deren Mission durchgesetzt hat und nicht ein Vollzug des von Jesus in seiner Taufe
“praktisch-faktisch™ ausgesprochenen Taufbefehls war, wie Barth meint**. Mit dieser
Prizisierung kommt nun von der exegetisch-historischen Seite her der Postulatscharakter
der Barthschen Taufbegriindung zum Vorschein. Die “zuvor geschehene Geschichte™, die
hinter den neutestamentlichen Taufstellen inkl. Taufbefehl steht, ist eben nicht die von
Barth an diese Stelle gesetzte Taufe Jesu am Jordan. Auch wenn die Taufe als Ritus in der
Urgemeinde im Zusammenhang mit der Johannestaufe und den Johannesjiingern nach
Ostern Ubernommen wurde und so in historisch lockerem Zusammenhang auch mit der
Taufe Jesu steht, finden wir doch im Neuen Testament keine Spuren einer theologischen
Begriindung der nachosterlichen Gemeindetaufe als Verpflichtung aus der Taufe Jesu.
Exegetisch gesehen ist die Taufgeschichte Jesu in ihrer Uberlieferungsgestalt eben eine

g Vahanian, Kultur ohne Gott? (1973), S. 153—-157.

.- Vgl. dazu Jiingel (A. 6), S. 31 -32.

4% Barth (A. 5), S. 57, cbenso Jiingel (A. 6). S. 21.

i Vel. E. Schweizer, Das Evangelium nach Matthius (1973), zur Stelle.



E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise? 103

“solenne Explikation™ dessen, was im Glauben der Gemeinde Jesus als Christus in seiner
Einmaligkeit und nicht in seinem Vorbild- oder Abbildcharakter ist. Es geht darin um die
Proklamierung der “‘einzigartigen Wiirde des Tauflings”#.

Wir mussen deshalb Gber Barth hinaus noch einen von ihm selbst angedeuteten, aber
abgelehnten Schritt vollziehen. Die Taufe im Neuen Testament ist von uns nur noch als
brutum factum zu registrieren, das “in der christlichen Gemeinde von Anfang an gelibt
wurde” im Glauben an den auferstandenen Herrn Jesus, deswegen aber historisch gesehen
nicht unbedingt “‘irgendwie mit Jesus zusammenhingen muss”. Zumindest darf man die
hier erwihnte Aussage Leuenbergers nicht auf das irdische Leben Jesu hin verstehen*”. Im
ubrigen kennen wir die Taufe aus dem Neuen Testament als ein allgemein vorausgesetztes
Faktum in verschiedenen Gebrauchsweisen und Interpretationen, und man wird wohl am
besten auf sie den Satz Rudolf Ottos anwenden: “‘Da sie vollkommen sui generis ist, so ist
sie wie jedes primdre und elementare Datum nicht definibel im strengen Sinne sondern
nur erdrterbar*®.”

Damit bleibt als einziger reformierter Gesichtspunkt fiir die Notwendigkeit der Taufe
das Gewicht der Tradition und der oekumenischen Verbundenheit**. Die Art der
bildlichen Interpretation der Taufe, die wir nach Ablehnung der Barthschen und, was das
Symbolische betrifft, auch der Lutherschen, als wirklich reformierte sehen, steht in der
konkreten Auspragung frei. Sie wird sich in den Bahnen der calvinischen cognitio-Lehre
als Vorstellung eines Verkiindigungsgeschehens als Wirken Gottes zu halten haben. Es
muss sich dabei um eine eindeutige bildliche Darstellung des Wirkens Jesu Christi in
seinem Geiste handeln, unter Anwendung einer metaphorischen Funktion und Moglich-
keit des Wassers, die dem heutigen Kirchenglied zugénglich ist. Es bieten sich dazu die von
uns genannte calvinische Darstellung (Wasser als Bild der Reinigung des Menschen durch
Gott) und die ‘‘johanneisch-zwinglische”” (Wasser als Bild des lebenspendenden HI.
Geistes) zum Gebrauch an. Beides gilt nun aber nicht nur fiir den Moment des Taufaktes,
sondern ist ein Bild, das auf die ganze Lebenswirklichkeit und Lebensdauer des Christen
zu beziehen ist. Es gilt deshalb bei einer Kindertaufe als vorstellender Verkiindigung
gerade auch den Erwachsenen. Ebenso kann es im Sinne Zwinglis bedeuten, dass nun ein
Kind in dieser Weise in das Reich Gottes hineingetauft werden kann, ja in Christus
eingeleibt wird. Man wird ja auch die in ihrer Bedeutung fir die Kindertaufe so
umstrittene Perikope von Jesus und den Kindern (Mark. 10,13—16) gar am ehesten so
verstehen, dass sie historisch gesehen eine Gleichnishandlung oder ein zur idealen Szene
ausgestaltetes Wort Jesu fir Erwachsene war und spater, wann ist nicht sicher,
systematisch gesehen zur Begriindung der Siuglingstaufe benutzt wurde®°.

3.

Wenn wir nun die Taufe in diesem Sinn als Gleichnishandlung am Taufling verstehen,
konnen wir sie nicht mehr direkt als Aufnahme oder Verpflichtung mit der irdischen
vorhandenen Kirche in Beziehung setzen. Dies gibt uns u.a. die theologische Freiheit zu

#6 Schweizer, ebd. zu Matth. 3,17; J. Lihnemann, Die Taufe Jesu durch Johannes: Monatschr. f.
Prakt. Theol. 58 (1969), S. 501 -508.

41 Leuenberger (A. 1), S. 27.

48 R. Otto, Das Heilige (1918), S. 7

49 Leuenberger (A. 1), S. 74, erwihnt sie unter anderen,

50 Vgl. Schweizer (A. 45), zur Stelle.



104 E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise?

dem Satz: Die Kindertaufe als juristisches oder kirchenregimentliches Pflichtzeichen eines
corpus oder corpus mixtum Christianum ist nicht zu rechtfertigen. “In Christum taufen”
und Mitglied einer rechtlich verfassten Kirche werden gehoren allein insofern zusammen,
als die Kirche die Taufende ist.

Damit muss nun die Frage beantwortet werden, worin denn die Konkretion des “in
Christum taufen” sich zeigt. Wir haben die Taufe zunachst als Bildhandlung verstanden,
die der Taufling fur sich oder die Taufeltern fiir ihr Kind erbitten. Sie stellen sich damit in
die Kette einer christlichen Tradition, die als Verkiindigung Hinweis auf das Wirken des
dreieinigen Gottes ist. Diese Tradition darf nun aber nicht als Aufnahme in eine
Konfessionskirche verstanden und zu diesem Zweck missbraucht werden. Theologisch
und padagogisch durchdachte Taufliturgien und Elternkurse sprechen sich heute dahin
aus, dass es die Aufgabe der Eltern — und nicht nur der Eltern — ist, die Kinder im
Glauben ihrer Kirche — oder noch besser in ihrer christlichen personlichen Uberzeugung
— zu erziehen, aber sie darin anzuleiten, ihren eigenen Weg zu finden und zu gehen. Hier
ist das Problem der individuellen christlichen Lebensgestaltung erkannt und ange-
sprochen. Erziehung gibt verantwortete Tradition als Grundlage eigenen Lebensbaus. In
diesem Sinn stellt die Taufe ein Annehmen und Preisgeben des Kindes vor, das in Zukunft
geschehen wird und geschehen muss, aber nicht als Preisgabe des Kindes ans Nichts,
sondern an Gottes Wirken. In dieser lebensgeschichtlichen Linie liegt die eine Konkreti-
sation der Taufe als “Ubereignungsritual”>?.

Ebenso gibt es nun aber auch eine kirchengeschichtliche Linie der Konkretisation
dieses Taufverstindnisses. “In Christum taufen” muss ebenso als Annehmen und
Preisgeben der eigenen Kirchlichkeit aufgefasst werden. Es heisst damit: taufen auf eine
Okumenische Existenz des Christen hin. Die im Taufversprechen verlangte Erkliarung der
Eltern darf darum nicht mehr heissen: Aufnahme in unsere Kirche o0.4., sondern
Aufnahme in die Gemeinde Christi, die nicht die bestehende Konfessionskirche ist,
sondern zu der man von der Konfessionskirche ausgeht.

Wir nehmen damit einen von den beiden Okumenischen Aspekten des Taufver-
standnisses auf. Er kommt vor allem im Abschnitt “Taufe und Einheit” des Berichts der
Sektion Einheit von Neu Delhi 1961 zum Ausdruck. Dort wird das paulinische “‘zu einem
Leibe getauft” (1. Kor. 12,13) auf die 6kumenische Gemeinschaft hin verstanden®?. Das
geht Giber die “‘gegenseitige Anerkennung der Taufe” hinaus, die noch kein “direkter Weg
zur Einheit” ist. “Das bedeutet, dass wir unser Verstindnis von der Taufe in eine
dynamische, eschatologische Perspektive riicken und uns fragen miissen: Wohin fiihrt uns
unsere Taufe? ”5. Gegeniiber diesem grundsitzlichen Neuansatz des konfessions-
sprengenden Verstandnisses der Taufe scheint uns in Uppsala 1968 ein Riickschritt erfolgt
zu sein. Dort wird die Taufe wieder mehr unter dem Aspekt des Verbindenden in den
verschiedenen christlich-konfessionellen Traditionsstringen gesehen. Nach der Stellung-
nahme der Sektion Gottesdienst wird die gegenseitige Taufanerkennung weiter gefordert
und zusitzlich empfohlen, “dass die Bemiihungen weitergefithrt werden, unter ange-
messener Beachtung der reichen Vielfalt christlicher Traditionen eine Okumenische
Ubereinkunft iiber die grundlegenden Elemente einer Taufliturgie zu erzielen”*. Statt
von einer Offnung der Kirchen durch die Taufe wird nun von einer Angleichung und

51 Leuenberger (A. 1), S. 36,

52 Bericht von New Delhi (1961), S. 34.

53 Ebd., S. 35.

e Uppsala spricht (1968), Bericht der Sektion 5, Gottesdienst, S. 87.



E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise? 105

Vereinheitlichung in der Taufe gesprochen. Nach unseren vorhergehenden Uberlegungen
iiber die Interpretationsmoglichkeiten der Taufhandlung miussen wir befirchten, dass
daraus entweder eine Zusammenstellung dishirenter Interpretationen oder aber eine
Vereinerleiung und Summierung verschiedener Tendenzen entstiinde. Das konnte zwar
der dusseren Einheitlichkeit der Taufhandlung, aber kaum der Vertiefung des Taufver-
standnisses dienen.

Es lohnt sich, hier etwas ausfiihrlicher Vahanian zu zitieren, der in seiner Analyse zeitgendssischer
Massenreligiositidt schreibt: “Der synkretistische Zug der Religiositdt wird ausserdem noch durch den
Druck der internationalen Beziehungen intensiviert. Das neuerwachte liturgische Interesse innerhalb
gewisser Gruppen des Protestantismus kann unter dem Gesichtspunkt einer Annidherung zwischen
Protestanten und Katholiken als ein Fortschritt angesehen werden, wenn es nur nicht mit einem
Verlust an protestantischer Substanz erkauft wird. Ahnliches gilt fiir den Katholizismus oder das
Judentum. Denn man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, als senke sich ein nivellierender Schleier
der Anonymitit auf das religiése Leben herab®s.”

H. J. Margull erklirt in einer kiirzlich erschienenen Aufsatzsammlung, das theologische
Verstindnis der Taufe habe sich geklirt. Dies wird als eine der Errungenschaften
okumenischer Gespriche hingestellt®®, Er verweist dazu als Beispiel auf das Studien-
dokument der 6kumenischen Gesprachskommissionen der Schweiz “Zur Frage der Taufe
heute”. Gerade dieses Dokument anerkennt nun aber die Verschiedenheit des symbo-
lischen Verstindnisses der Taufe ausdriicklich als den Ort der Nicht-Ubereinstimmung bei
einer gegenseitigen Anerkennung der praktischen Durchfithrung. Es verbindet also den
Willen zur kirchlichen Einigung mit der Freiheit zur theologischen Profilierung, soweit
dies iberhaupt moglich ist. In dieser Beziehung ist das ganze Dokument tatsichlich ein
Vorbild okumenischer Ausserung. Es liegt auch inhaltlich in der Linie der von uns
vertretenen Position, wenn nach allen Ausserungen zur sakramentalen und ekklesio-
logischen Problematik der Taufe am Schluss der Ton auf das Verstindnis der Taufe als
“Zusage Gottes zu seinen Kindern” gelegt wird®”.

Das biblisch-6kumenische Schlagwort “Ein Herr, eine Taufe’” muss darum im ersten
Sinn als Taufe im Geist des Ausgehens von der Konfessionskirche, nicht als partielle
Angleichung der konfessionsverschiedenen Kirchen aufgefasst und verwirklicht werden.
Wie unsere menschliche, so ist auch unsere kirchliche Prigung notwendig individuell,
verschieden. Von ihr kommen wir her, und mit ihr setzen wir uns um unserer Freiheit
willen auseinander. Jede Konfessionskirche ist eine gepragte Traditionstrigerin des
Christentums. Wenn es die reformierte Kirche ist, so hat sie die spezielle Chance und
Aufgabe, klar zu vertreten: Die Taufe bedeutet nicht Heil und nicht konfessionelle
Vereinnahmung, sondern ist Darstellung der Gemeinschaft mit Christus auch im Dienst
am Reich Gottes, das nicht an die Konfession, ja nicht einmal an die Kirchen gebunden
ist. Die Kirchen sind Traditionstriager dieser Verkiindigung und dieses Dienstes, aber sie
sind nicht die sich aus dieser Verkiindigung mit Hilfe der Taufe als Pflicht selbst
Bewahrenden und Erneuernden. Diesbeziigliche Gedankenginge finden sich wohl in der
Nachfolge Barths auch bei Leuenberger®® und miissten wohl noch verschérft ausge-
sprochen werden.

33 Vahanian (A. 42), S. 49.
56 4. 7. Margull, Zukunft der Okumene (1974), S. 17.
57 Zur Frage der Taufe heute. Ein Studiendokument der 6kumenischen Gespriachskommissionen
der Schweiz; Schweiz. Kirchenzeit. 141 (1973), S. 465—-469.
Leuenberger (A. 1), S. 63.



106 E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise?

Wir greifen dazu ein konkretes Beispiel auf. Wir haben bereits postuliert, dass die Taufe
als bildliche Verkiindigungshandlung nicht mehr als notwendiges Zeichen der Zugeho-
rigkeit zur rechtlich verfassten Kirche gefordert werden darf. Die gilt vor allem im Blick
auf die verschiedene Einstellung zur Kindertaufe. Von Wichtigkeit ist es besonders dann,
wenn die erteilte Taufe zur Voraussetzung der Teilnahme an weiteren kirchlichen
Handlungen wird. So ist z.B. in der bisherigen Ziircher Kirchenordnung die Taufe explizit
als Voraussetzung fiir die Konfirmation genannt. Wer sein Kind nicht taufen lisst, nimmt
bei einer entsprechenden Kirchenordnung ihm also die Moglichkeit einer vollstindigen
Teilnahme an der kirchlichen Unterweisung oder zwingt es in eine allfillige “Nachhol-
taufe” hinein. Von der Kirchenordnung her wird so die Last des “Bekennens” ganz und
gar den Vertretern eines Taufaufschubs resp. ihren Kindern zugemutet. Man miisste die
Gegner und Verweigerer der Kindertaufe doch soweit als christliche Briider behandeln,
dass man sie nicht innerhalb der reformierten Kirche weiterhin in die Rolle der
benachteiligten Sonderlinge drangt, sondern ihnen die Zugehorigkeit und die Moglichkeit
der Teilnahme am ganzen kirchlichen Leben auch ohne Kindertaufe gewihrt. Sonst legt
sich allerdings der Verdacht nahe, dass nicht ein theologisches Interesse zur Erhaltung der
Wahrhaftigkeit der Taufe, sondern ein materielles Interesse zur Erhaltung der jetzigen
kirchlichen Struktur mit Hilfe der Kindertaufe im Vordergrund steht.

Im Entwurf zur Teilrevision der Ziircher Kirchenordnung Art. 79-94 und 188 “Unterricht und
Bildung” vom 3.4.1974 wird diese Bedingung stillschweigend fallen gelassen, da die Konfirmation
nicht mehr als Akt der Taufbestiatigung aufgefasst wird, sondern als Kasualgottesdienst bei Abschluss
der “‘obligatorischen” Unterrichtszeit. In der zugehorigen Unterrichtsverordnung wird dann als § 7
vorgeschlagen: “Im Sinne des volkskirchlichen Grundsatzes ist die Zulassung zu kirchlichen
Unterrichts- und Bildungsveranstaltungen nicht von der Zugehdrigkeit zur Landeskirche abhingig” und
also streng genommen auch nicht von der Taufe als “Zeichen der Zugehorigkeit™ zur Landeskirche. In
Art. 8 der Ziircher Kirchenordnung wird die Taufe ja bereits als “Zeichen der Zugehdrigkeit zur
Gemeinde Jesu Christi” definiert, was sich kritisch gegen deren Charakter als verbindliche und
verbindende ‘Erkennungsmarke’ der Volkskirche richtet. Umso mehr Gewicht wiirde bei der
vorgeschlagenen Neuregelung das andere Element der Tauf-Definition in der Ziircher Kirchenordnung
erhalten: Die Taufe ist nach Art. 59 danach ‘““Zeugnis von Gottes Barmherzigkeit”, nicht mehr und
nicht weniger, dies aber dann voll und ganz als ihr geniigender Inhalt.

Dies fordert nun allerdings auch eine Trennung des Zusammenhangs von Taufe und
Konfirmation als einer “Vervollstindigung” der Taufe. Unser Vorschlag der Deutung der
Taufe als vorstellender Verkiindigungshandlung bietet hiezu die innere Moglichkeit. Dabei
wird die Taufe zu einer einmaligen abgeschlossenen Handlung, die auch bei der
Kindertaufe nicht spiterer Zustimmung des Getauften bedarf, um ihrem Wesen als Taufe
wirklich gerecht zu werden, woran Leuenberger festhilt®. Bei Leuenberger wird die
Taufe in gewisser Weise zum Anfangs- und Angelpunkt des Bekennens der Kirche und der
an ihren Handlungen teilnehmenden Glieder. Dies erstreckt sich von der Taufe her iiber
die Konfirmation bis hin zu Trauung. In unserer Sicht wird die Taufe wie Trauung und
Konfirmation zu einer eigentlichen Kasualhandlung. Sie soll, wie alle Kasualhandlungen,
gottesdienstlich-seelsorgerlichen Charakter haben, sie darf nicht nur als Teil eines
institutionellen Systems verstandlich oder gar zuginglich sein, und sie muss grundsatzlich
selbsttragend und fiir sich selbst sprechend sein.

Damit sind schliesslich auch die Grenzen fiir ein verpflichtendes Elternkatechumenat
gesteckt. Elternkatechumenate, die iiber den Rahmen eines — in der Zurcher Kirchen-
ordnung Art. 61 auch bereits vorgeschriebenen — Taufgespriches hinausgehen, miissten

59 Ebd,, S. 74.



E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise? 107

weiterhin ausdriicklichen Freiwilligkeitscharakter tragen und nicht an den Termin einer
Taufe gebunden sein. Ein solches Angebot betrachten wir mit Leuenberger® als Pflicht
der kindertaufenden Kirche, aber nicht als notwendige Verpflichtung fiir Taufeltern.
Leuenberger meint nun allerdings an einer wichtigen Stelle: “Die Taufe von Kindern
kann, wie wir gesehen haben, nicht anders verstanden werden denn als verbindliche
Einweisung der Eltern in die Elternschaft vor Gott und somit als Entschliessung der
Eltern zur Kirche®.” Sie kann, ja muss anders verstanden werden. Das elterliche
Vorverstindnis der Kindertaufe als “Eintrittsritus”®* muss nicht nur im oben erwihnten
okumenisch-ekklesiologischen Verstindnis modifiziert werden. Es darf auch nicht
institutionell-kirchlich so ausgeniitzt werden, dass man schliesslich aus der Not eine
Tugend macht und dass die Kindertaufe vom Elternkatechumenat her schliesslich eine
unerwartet glorreiche Rechtfertigung erfahrt. Man ist dabei nahe an dem, was man von
Zwingli gerade nicht iibernehmen sollte: an der Rechtfertigung der Kindertaufe mit dem
Argument, dass dadurch die Eltern genotigt wiirden, ihre Kinder christlich zu erziehen®.
Es scheint uns ideologisch gefihrlich zu erklaren: Indem die Eltern in der Taufe “‘ihr Kind
zu einem Empfinger der Liebe Gottes erkldren, lassen sie sich als Triger der Liebe Gottes
behaften”®, wenn diese Behaftung u.a. in institutionellen Verpflichtungen ihren
sichtbarsten Ausdruck finden soll. Die elterliche Liebe konnte genau so gut ihren
Ausdruck im Fernbleiben und im Fernhalten der Kinder von der gegenwirtigen
kirchlichen Praxis finden, beim gleichzeitigen Wunsch, den grossen christlichen Tradi-
tionen als Vermittler ihrer Lebensgrundlagen und damit auch der Kirche als Institution
treu zu bleiben. Diese distanzierte Bindung an die Kirche kennt und anerkennt auch
Leuenberger in gewissem Masse® . Dass die Kindertaufe ein solches Verhiltnis zur Kirche
ermoglicht, ist in der gegenwirtigen Situation reformierter Landeskirchen nicht ihre
schlechteste Seite. Mit ihrer klaren Fassung als Kasualhandlung tragen wir dem Rechnung.
Es scheint uns notig, diese Position neben Leuenbergers Erwigungen zur zukiinftigen
Gestalt kirchlichen Handelns in und um die Taufe zu stellen. Es soll frithzeitig der auch
von Leuenberger wenigstens angedeuteten®® Gefahr gewehrt werden, dass aus selbstbe-
wusster unkritischer kirchlicher Emphase heraus nun eine bekenntnishafte Neugestaltung
der Taufpraxis auf uns zukommt, bei der das Kind mit dem Bade ausgeschiittet wird.
Ernst Saxer, Dubendorf, Kt. Ziirich

80 Ebd., S. 106.

51 Ebd.. S. 145.

62 ppd., S. 89.

63 7wingli (A.22), S. 332, 4.
a% Leuenberger (A. 1), S. 93.
55 Ebd., S. 147-149.

56 Lbd., S. 142,



	Reformierte Tauflehre in der Krise?

