
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 2

Artikel: Reformierte Tauflehre in der Krise?

Autor: Saxer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878666

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reformierte Tauflehre in der Krise?

Der folgende Aufsatz knüpft an die Lektüre und Diskussion des 1973 von
R. Leuenberger publizierten Buches "Taufe in der Krise" an, die über ein Vierteljahr
einen Arbeitskreis zürcherischer Pfarrer und anderer kirchlicher Mitarbeiter beschäftigte1

Leuenbergers Buch gibt einen fast lückenlosen Überblick über Vergangenheit, Gegenwartssituation
und Zukunftsaussichten reformierter kirchlicher Tauflehre und Taufpraxis. Dass es durch den

Kirchenrat der Landeskirche des Kt. Zürich allen Pfarrern zugestellt wurde, gibt ihm besonderes
Gewicht und hat das Gespräch denn auch - besonders in Richtung Elternkatechumenat -
entsprechend beeinflusst. Zur Situierung dieses Interesses mag dabei vermerkt werden, dass — auch auf
dem Boden der reformierten Zürcher Kirche - 1967 das Buch von Hans Heinrich Brunner "Kirche
ohne Illusionen" entstanden ist. Darin werden im Hinblick auf eine für die nächste Zukunft erwartete
völlige Trennung von Kirche und Staat sozusagen alle denkbaren Probleme der kirchlichen Praxis
durchdiskutiert — mit Ausnahme der Taufe. Dies mag beispielhaft vergegenwärtigen, wie sehr sich
unterdessen das kritische Bewusstsein der Kirche in bezug auf ihre Taufpraxis geändert hat, vor allem
durch Karl Barths Tauflehre einerseits und durch psychologisch-soziologische Erwägungen und

politische Angriffe auf die Struktur der Kirche anderseits. Leuenbergers Buch trägt dieser veränderten
Situation in instruktiver und hilfreicher Weise Rechnung.

Es sollen hier einige theologische Fragen aufgegriffen werden, die sich bei einer
aufmerksamen Lektüre stellen und deren Diskussion zuletzt zur kurzen Darstellung einer
in manchem von Leuenberger verschiedenen Position betreffend Taufe hinführen soll. Wir
konzentrieren uns auf zwei Gesichtspunkte, wo uns eine Weiterführung und Klärung
möglich und nötig erscheint: die Frage nach der theologischen Deutung des Elements des

Taufwassers und die Frage nach der Stellung des Kindertaufritus als Kasualhandlung.

1.

Leuenberger sieht eine Hauptschwierigkeit in der Durchführung heutiger reformierter
Taufe im fehlenden Verständnis für das Symbol des Taufwassers. "Bei der Taufhandlung
jedoch ist durch die Praxis der Kindertaufe die ursprüngliche Sinnfälligkeit und der

Symbolgehalt des Tauchbades bis zur Unkenntlichkeit dahingeschwunden." Die
reformierte Praxis der Benetzung reduziert die Wassertaufe zum "Symbol eines Symbols", und
die Liturgien erläutern die symbolische Bedeutung des Wasssers kaum mehr. Nach
Leuenberger muss die Tradition der Symbolsprache erneuert werden, da sonst die Taufe
eindeutig unter einen ethisch-pädagogischen Aspekt gerät, was er der Tauflehre Karl
Barths entgegenhält2. In Leuenbergers eigener Taufliturgie erscheinen folgende Deutungselemente:

Erinnerung an Jesu Taufe, Eintauchen als Gleichnis von Tod und Auftauchen
zu neuem Leben, Zeichen der Vergebung, Übergabe an Christus als den Herrn, Bewahrung
in der Anfechtung des Lebens3.

Diese ganze Erläuterung enthält gut reformierte Tradition. Interessant ist aber, dass hier nun nicht
der Taufvorgang als Symbol, als etwas Sprechendes, zur Geltung kommt, sondern dass er als

Erinnerung, Zeichen und Gleichnis in einer Mehrzahl von Bezügen und Bedeutungen erläutert wird. In
Leuenbergers grundsätzlichen Ausführungen wird hingegen auf den Symbolcharakter des Wassers

1
R. Leuenberger, Taufe in der Krise (1973).

2
Leuenberger (A. 1), S. 102f.

3
Ebd., S. 162.



96 E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise?

Gewicht gelegt, aber kein grundsätzliches Kriterium dafür angeführt, welche 'symbolische' Deutung
nun dem Taufwasser angemessen ist. Oder muss man sich einfach damit begnügen, dass eben zur Taufe
das Wasser gehört, so wie in der Bibel überall mit Wasser getauft, aber je verschieden interpretiert
wird? So wäre dann die Frage des Elements und seiner symbolischen Bedeutung im speziellen
belanglos4? Damit wären wir aber in der Nähe der Auffassung Barths: "Das Taufwasser ist gerade nur
darum wichtig, weil der Mensch sich in der Regel mit Wasser zu waschen oder waschen zu lassen

pflegt5." Von dieser Interpretation muss Jüngel sagen: "Das Taufwasser hat für die Taufe mit Wasser

seine metaphorische Bedeutung also fast ganz verloren6."

Leuenberger will nun die symbolische Bedeutung des Wassers gerade über Barth hinaus
mehr berücksichtigen. Gemeinsam aber ist offenbar beiden eine nicht bis ins letzte
geklärte theologische Deutung des Elements Wasser und seines 'metaphorischen'
Charakters. Diese Unausgelegtheit oder, besser gesagt, diese unreflektierte Vereinnahmung
des Wassers innerhalb der für die Tauflehre grundlegenden biblischen Geschichte, bei
Barth der Taufe Jesu durch Johannes, bei Leuenberger zusätzlich z.B. der Taufe des

Kämmerers durch Philippus nach Apg. 8, bringt dann auch ein vielgestaltiges und zugleich
unkonkretes Reden von der Bedeutung der Wassertaufe mit sich7.

Im grundsätzlichen Teil braucht Leuenberger den Symbolbegriff für die Darstellung
der Funktion des Taufwassers. Entspricht dies aber wirklich seiner Intention und der
einer reformierten Tauflehre? Der Symbolbegriff erlaubt es, eine Art Eigenwert oder
Eigenmächtigkeit eines verwendeten Elements zum Tragen kommen zu lassen. Am
klarsten hat dies Tillich herausgearbeitet. Wir nehmen hier kurz seine Ausführungen zum
symbolischen Charakter des Wassers in der Taufe auf. Nach Tillich ist das Wasser "kraft
der ihm innewohnenden Qualität Träger dessen, was es symbolisiert"8. Tillich vertritt
eine "realistische" Auffassung des Sakraments der Wassertaufe. "Dem Wasser an und für
sich wird eine Güte, eine Qualität, eine Mächtigkeit zugesprochen. Durch diese seine

natürliche Mächtigkeit ist es geeignet, Träger einer sakralen Mächtigkeit und damit
Element eines Sakraments zu werden9." Tillich lehnt die "symbolistische" Deutung ab,
wonach das Wasser "den Gehalt, der auch im Wort zum Ausdruck kommt, in einem
anschaulichen Bild" wiederholt, ebenso wie die "ritualistische", die die Zusammengehörigkeit

von Taufe und Wasser durch einen göttlichen Befehl als zufällig, aber notwendig
ansieht, welches beides reformierte Elemente sind10. Beide fasst er unter dem Stichwort
"Zeichen-Charakter" des Wassers zusammen, den er dem katholischen, magischen
Charakter des Wassers gegenüberstellt, wo durch die Taufwasserweihe das Wasser erst
tauffähig gemacht, sozusagen selber getauft werden muss. Beides wird von Tillich
zugunsten des "sakramentalen Symbols"11 abgelehnt.

Wir sehen daraus sofort, dass Leuenbergers Taufauffassung, obwohl mit dem Begriff
des Symbols operierend, nicht in Tillichs Sinn verstanden werden kann. Bei Leuenberger
und Barth ist der Sinn und Gebrauch des Taufwassers durch die biblische Geschichte

4
Ebd., S. 35ff.

5 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, 4,4 (1967), S. 50.
6 E. Jüngel, Karl Barths Lehre von der Taufe, Theol. Stud. 98 (1967), S. 28. Abgesehen von der

Problematik dieser Auffassung der Wassertaufe als Abbild der Geistestaufe, vgl. Jüngel, S. 27ff., 43f.,
48f.

7
Jüngel (A. 5), S. 28-29.

8 P. Tillich, Systematische Theologie, 3 (1966), S. 144ff.
9 P. Tillich, Natur und Sakrament: Religiöse Verwirklichung (1930), Symbol und Wirklichkeit

(1962), 49-70, S. 50-51.
10 Ebd.
11 Tillich (A. 8), S. 147.



E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise? 97

bestimmt und darum in Tillichs Terminologie gesprochen ritualistisch-symbolistisch, nicht
symbolisch. Damit stehen beide Autoren aber vor der bei Tillich dargestellten
Schwierigkeit, die sachgerechte Ausdeutung des Wassers in der Taufe zu leisten. Dies kann
nicht dadurch umgangen werden, dass die Taufe einfach als eine "durch die Taufe Jesu im
Jordan begündete und necessitate praecepti gebotene Tat des Gehorsams"12 dargestellt
wird. Sonst rächt sich die in ihrem metaphorischen Charakter nicht bedachte übrige
Tauftradition des Neuen Testamentes in einer unklaren Taufliturgie.

Wir glauben, dass hier eine Besinnung auf reformatorische Taufliturgie etwas Klarheit
bringen könnte. Wir wählen dazu das sog. Sintflutgebet, also jenes Stück Lutherscher und
von ihm beeinflusst dann auch Zwinglischer Liturgie, das sich spezifisch mit der
Bedeutung des Elements in der Taufhandlung befasst. Die Tauftheologie der
Reformatoren soll dabei nur insoweit berücksichtigt werden, als sie uns zur Beantwortung der
Frage verhilft, welche Konkretisation sie der Bedeutung des Elements und seinem
metaphorischen — symbolischen, bildlichen oder zeichenhaften — Charakter geben. Für
die historischen Grundlagen stützen wir uns auf die Arbeit von F. Schmidt-Clausing13.

Es ist wiederum bemerkenswert, dass das neue Kirchenbuch der Zürcher Kirche aus dem genannten
Gebet die Anrede und den deprekativen Teil aufgenommen hat, die ganze Wasser-Interpretation jedoch
weglässt, was noch einmal Leuenbergers Urteil über die Verlegenheit dem Wasser-Gebrauch gegenüber
bestätigt14.

Futhers Urfassung des Sintflutgebets von 1523 im Taufbüchlein enthält drei biblische
Topoi über das Wasser. Es sind dies: das Wasser als Sintflut zum Gericht über die

ungläubige Welt, aus welcher nach 1. Petr. 3,20 Noah in der Arche gerettet wurde; das

Wasser des Roten Meeres, in welchem der Pharao ertränkt wurde, während nach 1. Kor.
10,1—4 das Volk Israel trockenen Fusses hindurchziehen konnte, und die Taufe Jesu im
Jordan durch Johannes, womit Gott den "Jordan und alle wasser zur seyligen sindflutt
und reychlicher abwasschung der sunden geheüiget und eingesetzt" hat15. Luther deutet
also das Taufwasser — im Anschluss an die römisch-katholischen Weihen der Osterkerze
und des Taufwassers am Karsamstag — aus dem biblisch-geschichtlichen Zusammenhang
heilbringender Ereignisse, bei denen das Wasser eine hervorragende Rolle spielte16. Das
Wasser wird dabei doppeldeutig interpretiert. In den ersten beiden Topoi liegt das

Gewicht auf der Deutung des Wassers als Strafgericht Gottes, als Todes- und Chaos-Macht,
durch welche er die Seinen hindurchrettet. Im dritten Topos wird es zur vergebenden und
lebenspendenden Macht des "Jordans und aller Gewässer" geheiligt.

Luther gibt dabei nicht eine eindeutig-bildliche, sondern eine doppeldeutige,
"ambivalente"17, symbolische Auffassung der Rolle des Taufwassers. Zur Begründung des

12
Jüngel (A. 6), S. 29 Anm.

13 F. Schmidt-Clausing, Die liturgietheologische Arbeit Zwingiis am Sintflutgebet: Zwingliana 13
(1972), S. 516-543, 591-615.

14
Schmidt-Clausing (A. 13), S. 517.

15
Luther, Weim. Ausg. 12, S. 43, 26-33.

16 Die genannten Bibelstellen, l.Petr. 3 und l.Kor. 10, erwähnen die Taufe ebenfalls als
Bezugspunkt, freilich u.E. sowenig in Richtung der Auslegung Luthers wie die nachfolgend von uns
besprochene Stelle über Jesu Taufe im Jordan.

7 Vgl. J. Scharfenberg, Psychoanalytische Randbemerkungen zum Problem der Taufe: Theol.
Quartals. 151 (1974), S. 3-9. Die hier gemeinte Ambivalenz ist zu unterscheiden von der bei der
Taufe ebenfalls vorhandenen Ambivalenz der Situation durch Unsicherheit über die Rollenbräuche
und Rollenerwartungen des familiär-kirchlich-gesellschaftlichen Verhaltens, die bei Kasualhandlungen
stets zu berücksichtigen ist. Vgl. zur soziologischen Begriffsbestimmung H. P. Dreitzel, Die
gesellschaftlichen Leiden und das Leiden an der Gesellschaft, Gött. Abh. z. Soziol. 14 (1968),
S. 349-50, 357, 362 u.a.



98 E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise?

gnadenreichen Charakters des Wassers entwickelt er dabei aus der Taufgeschichte Jesu
heraus eine eigenständige Wassersymbolik, die so im biblischen Text nicht vorzufinden ist.
Anders als bei Barth oder Leuenberger wird bei Luther nicht die Geschichte als Ganzes

zur Grundlage der Tauflehre, sondern zur Grundlage einer symbolhaften Neuschöpfung,
mit der Luther das Gleichgewicht zwischen dem negativen und dem positiven Aspekt des

Symbols Wasser herstellt. Diese positive Seite wird dann weiter entfaltet in Luthers
Äusserungen über das "gnadenreiche" Wasser. Es ist "mit Gottes wort und Ordnung
verleibet und sein name daryn klebet". So wird es "Göttlich, selig, fruchtbarlich und
gnadenreich wasser", womit Gottes Verheissung in Wort und Wasser, Seele und Leib
zugute kommt, wie Luther z.B. im Grossen Katechismus ausführt18. Luther hat damit
eine Art Re-Symbolisierung des Wassers auf biblischer Grundlage vollzogen. Das Wasser
kommt in seiner religionsgeschichtlich fassbaren symbolischen Ursprünglichkeit als Wasser
des Lebens und des Todes im biblischen Gewand erneut zur Geltung. Luthers
Interpretation kann deshalb im Sinne Tillichs symbolisch genannt werden, da sie den

Anforderungen an das Element, als Symbol "Träger dessen, was es symbolisiert" zu sein,
völlig entspricht. Das Wasser spricht aus biblischer Fassung mit den Mitteln eigener
symbolischer Mächtigkeit. Es ist sogar fraglich, ob damit — wieder mit Tillich gesprochen
— ein durch die Bibel "gebrochener" Mythos19 der Taufe und des Taufwassers entstanden
ist oder zumindest bei Luther selbst ein recht ungebrochener Mythos bestehen blieb.

Zwingli übernahm das Sintflutgebet für seine reformierte Taufliturgie, die er am Ende
der Schrift "Von der Taufe, von der Wiedertaufe und von der Kindertaufe" 1525
veröffentlichte20. Die erste Fassung in Juds Provisorium von 1523 kann hier unberücksichtigt

bleiben. Zwingli nimmt für sich ausdrücklich in Anspruch, dass alle Zusätze
weggelassen wurden, die keinen Grund in Gottes Wort haben. In seiner Fassung des

Sintflutgebets lässt er nun gegenüber Luther und Jud den Topos von der Jordantaufe und
der seligen Sintflut weg und beschränkt sich auf die beiden ersten Topoi. Damit wird eine
theologisch ganz andere Wertung des Wassers und seiner Bild-Qualität erreicht. Es bleiben
die biblisch-geschichtlichen Topoi vom Ertränken des Gottfeindlichen und der Errettung
des Gottesvolkes. Das Wasser wird damit zum eindeutig negativ geprägten Bild der
Strafmacht Gottes im Vernichten der widergöttlichen Welt. Eine positive Deutung steht
dem nicht gegenüber. Damit wird dem Wasser jedes mythologisch-symbolische Eigenleben,

jeder "Eigenwert" genommen. Es wird durch die eindeutig bildhafte Prägung

sozusagen entmythologisiert, zumindest in der Intention dieser Theologie und Liturgie.
Das positive Gegenbild des neuen Lebens fehlt aber nicht in Zwingiis Liturgie. Nach

der Fürbitte für den Täufling, dem Kinderevangelium, dem Taufversprechen und der
Taufhandlung folgt als letztes Stück die Bekleidung des Täuflings mit dem weissen
Taufhemd. Damit wird bildlich dargestellt, dass er am Jüngsten Tag mit freiem Gewissen

vor Gott erscheinen könne. Bildlich ist an ihm die neue Existenz des Christen vorgestellt,
der die Bedrohung hinter sich und die ewige Erlösung vor sich hat. Heutige reformierte
Liturgien pflegen dies mit dem Segensspruch und ev. Handauflegung nach vollzogener
Taufe auszudrücken. Zwingli hat dafür aus der altkirchlichen Praxis das Anlegen des

weissen Taufkleids beibehalten. So kann er theologisch die Eindeutigkeit des bildhaften
Charakters der in der Taufe gebrauchten Elemente festhalten. Es ist in diesem

18 M. Luther, Weim. Ausg. 30, 1, S. 215, 15-29.
Tillich (A. 8), S. 259.

20 Zwingli, Werke 4, S. 334, 12-336, 20.



E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise? 99

Zusammenhang nicht richtig, bei ihm vom zeichenhaften Charakter der Taufe zu
sprechen.

In der späteren zwinglischen Taufliturgie wird die ganze 1525 bereits vorliegende
Theologie der Taufe als Pflichtzeichen eingetragen. Die Handlung bleibt dieselbe, und die
Elemente bewahren ihren bildhaften Charakter. In dieser zweiten Liturgie, die u.a. das

Fazit der Auseinandersetzung mit den Täufern und der kirchlichen Tradition zieht, findet
sich aber ein Versuch Zwingiis, der Taufe mit Wasser auch eine positive Bildhaftigkeit
abzugewinnen. Er übernimmt Luthers Ausdruck "gnadenreiches Wasser" in der Einleitung
zur Fürbitte: das der usserlich touff innwendig durch den heiligen geist mit dem
gnadrychen wasser beschehe ,"21 Zwingli bezieht dies aber nicht direkt auf das Wasser,
als ob es Träger oder Symbol der Kraft des Heiligen Geistes wäre. Vielmehr soll der

Heilige Geist als gnadenreiches Wasser die äusserliche Taufe mit dem nicht gnadenreichen
Wasser zur wahren Geistestaufe machen. Wir deuten diese Zwinglistelle also nicht
'lutherisierend', sondern reformiert im Sinne von Zwingiis, Calvins und Barths Deutung
der johanneischen Wasser- und Geist-Stellen, insbes. Joh. 3,5. Schon Zwingli argumentiert
mit diesen Johannes-Stellen zur Begründung seiner Tauflehre22. Wir zitieren Barth z. St.
"Was das Wasser ist, durch das einer von oben erzeugt wird, das wird restlos und also

exklusiv durch 'Geist' erklärt In dieser Funktion kann kein Wasser den Geist ergänzen
Er, der Geist, ist allein das lebendige Wasser23."

Calvin beginnt zwar seine Taufliturgie mit dem Satz: ". qu'il nous fault renaistre"24,
verwendet aber nie einen dieser johanneischen Verse zu einer positiven Wasser-Metapher
in seiner Taufliturgie von 1542. Die Wassertaufe wird dort gemäss Hebr. 10,22 als

Vergebung der Sünde und Reinigung des Menschen von allem Makel geschildert: ein
typisch calvinisches "und"25. Bemerkenswert ist aber die geringe Rolle, die diese

einmalige Erwähnung innerhalb einer Taufliturgie von ermüdender Länge spielt. Das Bild
ist so entbehrlich, wie bei Calvin die Taufe überhaupt zum Heil entbehrlich ist. Calvin
benutzt den Anlass der Taufe zu einer langen Erläuterung von Gottes Heilshandeln am
Menschen, vom Stand des Verderbens bis zur Seligkeit der Erwählten — und expliziert
fast nebenbei die Wassertaufe als Bild des von Gott am Menschen einmal begonnenen und
bis zum Tode fortgeführten Reinigungswerkes. Die Ausdrücke "Zeichen" (Signe) und
Symbol dienen Calvin dabei nur als traditionelle Anknüpfungspunkte zur Darstellung
seiner eigenen Taufauffassung26.

Zwingli hat also in seiner ersten Taufliturgie in zwei Bildern sozusagen den terminus a

quo und den terminus ad quem des Christenlebens veranschaulicht. Calvin stellt in seinem
Bild der Waschung den dauernden Prozess des Wirkens Gottes am Menschen dar. Dass dies

bei Zwingli und Calvin ein Wirken Gottes unabhängig vom Vollzug der äussern

Taufhandlung ist, muss nicht weiter ausgeführt werden. Bei Barth steht es nun noch
einmal anders. Er wehrt sich zwar gegen Zwingiis und Calvins Auffassung der Taufe als

christliches Pflichtzeichen des Gottesbundes. Er begründet aber seinerseits die Taufe
ebenso mit einer "nécessitas praecepti"; freilich nicht zur Vergewisserung des Glaubens
wie bei Calvin, sondern als Akt des Gehorsams und der Hoffnung und damit der Umkehr.

21
Ebd., S. 680, 24-25.

22 Zwingli, Von der Taufe: Werke 4, S. 248, 12-249, 13 u.a.
23 Barth (A. 4), S. 133.
24 Calvin, Opera selecta, 2 (1952). S. 31, 19- 20.
25

Ebd., S. 32, 30-26.
26 Ebd., S. 30, 22.



100 E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise?

Bei ihm ist darum die Wassertaufe nicht Bild einer Glaubenswahrheit, sondern Abbild
eines Vorbilds, Nachfolgehandlung einer biblischen Handlung27. Dies prägt sich dann auch
konsequent in der Ablehnung der Kindertaufe aus. Hier, in der Frage nach dem
Verständnis des Taufelements, zeigt sich also sehr klar die Notwendigkeit zur Verbindung
der Ablehnung des sakramentalen, symbolischen und bildhaften, ursprünglich reformierten,

Charakters der Taufe mit der Ablehnung der Säuglingstaufe. Im übrigen redet Barth
vor allem im letzten Teil von Die kirchliche Dogmatik 4,4 über die Tat des Gebetes als

Sinn der Taufe, als Akt der Hoffnung, zwinglischer als es bei flüchtiger Lektüre klar wird.
Eine gewisse Verwandtschaft mit Zwingiis Tauflehre hat Barth ja ausdrücklich
anerkannt28. Wir stellen einen Satz über Zwingli Barth gegenüber: "Für Zwingli ist alles
kirchliche Handeln eine einzige Epiklese, die Herabrufung des Heiligen Geistes29." Barth
sagt: "Die Taufe ist Anrufung des Namens des Herrn sie ist selbst als solche
Epiklese30." Bei beiden ist die biblische Grundlage dieser Tauftheologie u.a. die Stelle
l.Petr. 3,18—22, die ev. bereits in sich eine Tendenz zur Abwehr eines sakramentalen
Taufverständnisses in ihrer Zeit hat31.

Die reformatorische Tradition bietet somit drei Möglichkeiten des Verständnisses der
Taufe vom Taufelement her: 1. symbolisch-ambivalent (Luther); 2. bildlich-eindeutig
(Zwingli, Calvin je verschieden); 3. Abbild einer Vorbild-Tat (Barth). Man kann darum
nicht mit Leuenberger sagen, "dass Luther ein tieferes Verständnis bewiesen hat für die

Aussagekraft einer symbolischen Handlung als Calvin und die Reformierten"32. Diese

wollten eben eine bildliche, nicht eine symbolische Handlung.

2.

Dem aufgestellten Schema entspricht nun die theologische Interpretation der Taufe
als: 1. Darreichung des Glaubens; 2. äusserliches Zeichen des Christenlebens; 3. Tat des

Gehorsams und der Hoffnung. Dabei decken sich im Blick auf die geforderte Praxis 1. und
3., insofern, als unter 1. die Taufe notwendiges Sakrament des Glaubens, unter 3.

notwendige Tat des Glaubens ist. Unter 2. ist sie ein freigestelltes Element der Tradition
als vorstellend-verkündigende Handlung33. Dies ist für die Frage einer Notwendigkeit der
Bejahung resp. Verneinung der Kindertaufe oder einer Freiheit zur Taufe von Bedeutung.

Vor allem aber muss man sich entscheiden, welcher Form von Tauflehre mit dem
entsprechenden Verständnis des Elements man sich zuwenden will. Barth hat 1943 in
seiner Taufschrift festgestellt, dass das Wasser eine natürliche Symbolkraft besitzt, diese

aber nicht "in sich" zur Taufe hinweist34. Wir meinen über Barth — auch über dessen

Äusserungen in Die kirchliche Dogmatik — hinausgehend, dass diese Symbolkraft nun
eben auch in einer auf die Taufpraxis bezogenen Tauflehre berücksichtigt werden muss.

27 Gipfelnd in der biblischen Aussage des Herrschaftswechsels, des Gott-Recht-Gebens: Barth
(A. 5), S. 145f„ 155f.

28 Ebd., S. 141-142.
29 F. Schmidt-Clausing, Zwingli (1965), S. 105-106.
30 Barth (A. 4), S. 234.
31 E. Dinkier, Taufe II: Rel. Gesch. Geg., 6 (19623), 627-37, Sp. 636.
32 Leuenberger (A. 1), S. 62.
33 Vgl. Calvin, Inst. IV, 14, 17 u.a.
34 Nach Jüngel (A. 6).



E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise? 101

Sie geht weit über die von Barth 1967 noch festgehaltene Waschung hinaus. Wir haben
schon auf die Symbolik des Lebens- und Todes-Wassers hingewiesen. Weiter zeigt die

Tiefenpsychologie "zum Beispiel, dass das Wasser Ausdruck ist für den Ursprung im
Mutterleib und insofern für den schöpferischen Ursprung überhaupt, zugleich aber
Ausdruck des Todes im Sinne der Rückkehr in den Ursprung"35. NachC. G. Jung ist das

Wasser Spiegel der Seele und Symbol des Unbewussten36. Diese wenigen Andeutungen
zeigen die Mächtigkeit der dem Element Wasser innewohnenden Symbolkraft. Sie wirkt
durch die theologische Bearbeitung hindurch; je dürftiger und undeutlicher diese ausfällt,
desto individueller, unkontrollierter und losgelöster von der verbal damit verbundenen
Botschaft. Deshalb kann man nicht nur ein "Mehr" an Wasser für die reformierte Taufe
fordern37, ohne dessen Interpretation theologisch klarzulegen.

Hier soll nun noch auf eine Möglichkeit der Interpretation hingewiesen werden, die
u.W. in der reformierten liturgischen Tradition nirgends konsequent durchgeführt worden
ist. Wir meinen den Versuch, in der Art der genannten Ansätze Zwingiis die Wassertaufe

bildlich eindeutig nur positiv zu verstehen. Das Wasser würde dann als lebenspendendes
Element das Wirken des Heiligen Geistes vorstellen und hätte das "Hervorgehen der
Gemeinde aus Jesus Christus" darzustellen. So formuliert es Barth in seiner Exegese der

entsprechenden Stelle des Johannes-Evangeliums. Nach Barth reden diese Verse, vor allem
Joh. 4,14 und 7,37ff., eben nicht von der Taufe, sondern setzen sie höchstens voraus und
ersetzen sie durch die Gemeinschaft mit Christus im Heiligen Geist. Die katholische
Deutung auf die im Vollzug der Sakramente existierende Kirche lehnt er dabei ebenso ab

wie ihre Verwendung für eine reformierte Sakramentstheologie38. Bei diesem Verzicht auf
die positive Aufnahme des Wassers als Gleichnis-Element mag noch etwas von Symbol-, ja
von Magie-Angst mitspielen. Sollte aber gerade dies nicht ein mögliches und nötiges
Thema heutiger reformierter Tauflehre und Taufliturgie werden, nämlich das Entmythologisieren

und recht ins Bild-Setzen a) des Wassers als Element und b) der kirchlichen
Taufhandlung und ihrer relativen Bedeutungslosigkeit? So hat es u.E. gerade das

Johannes-Evangelium zu seiner Zeit getan: a) die positive Symbolkraft des "Lebenswassers"

als Bild für das in Christus gekommene Gotteswort eingefasst und b) dem
kirchlichen Taufwasser jeden Eigenwert, auch den der Konstituierung der Christusgemeinschaft

abgesprochen und den Christen zur unmittelbaren Christusgemeinschaft
hingerufen39. So hat bereits Zwingli argumentiert, unter Verwendung der johanneischen
Christusworte und der vorbildhaften alttestamentlichen Prophetenworte wie Jes. 55,1
und Sach. 14,840.

Zwingli spricht von einer ". anzeigung des evangelii anfenklich mit einer

glychnus des wassers"41. Wir nehmen dies auf und sehen so die Möglichkeit, die Taufe als

eine bildliche Vorstellung des von Christus ausgehenden Heils zu gestalten und damit eine
Praxis theologisch zu verantworten, die heute schon gängig ist: Taufe explizit als bildliche
Verkündigungshandlung zu verstehen, in bezug auf die Kindertaufe anders gesagt: als

Darbringung zu verstehen unter Beibehaltung der Form der Wassertaufe. Das ist die Taufe

45 Tillich (A. 9), Abschn. V.
36 In C. G. Jung, Über die Archetypen des kollektiven Unbewussten, Psych. Abh., 9 (1954).
37

Leuenberger (A. 1), S. 102.
38 Barth (A. 5), S. 137.
39 Vgl. S. Schulz, Die Stunde der Botschaft (1967), S. 339, 355.
40 Zwingli (A. 22), S. 250, 14-29.
41 Ebd.



102 E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise?

freilich in neutestamentlicher Zeit unseres Wissens nie gewesen. Man muss sich aber
einmal nüchtern klarmachen, dass auch alle andern heute möglichen Formen von Kinderoder

Erwachsenentaufen in einer von der Christianisierung geprägten Kultur nicht Taufe
im neutestamentlichen Sinne sein können — sofern man nicht gleich mit Vahanian von
einer nachchristlichen Aera sprechen und mit Kierkegaard die Konsequenz dahin
ausdehnen will, dass wir auch nicht mehr imstande sind, Christen im Sinne des Neuen
Testamentes zu sein42. Die Legitimität einer Taufpraxis kann nicht aus einer Übereinstimmung

mit einer in der Bibel vorgefundenen Praxis begründet werden. Sollte anderseits
überhaupt kein vertretbarer Zusammenhang zwischen biblischer Tradition und möglicher
Praxis mehr gefunden werden, ist freilich die Abschaffung der Taufe das einzig
Aufrichtige. Die Legitimität einer Taufpraxis hängt an dem in ihr verwirklichten Mass von
evangelischer Verkündigung und evangelischer Freiheit. Dabei geht es um Freiheit in der
Bindung an das Natürliche und dessen Notwendigkeit (vertreten im Taufwasser) ebenso
wie um Freiheit in der Bindung an das Kirchliche und dessen Notwendigkeit (vertreten im
Taufenden), d.h. um Verwurzelung und Bewältigung des Elementaren und des Traditions-
geprägten der menschlichen Existenz. Beides als Quellen einer Religion zu verstehen,
gegen die eben die Heilsbotschaft Jesu Christi gerichtet ist, hat uns neben Leonhard Ragaz
auch Karl Barth gelehrt. Unter diesem Gesichtspunkt muss darum auch die Entscheidung
über die Interpretation und Praxis reformierter Taufe fallen.

Wenn wir nun unsererseits nach der Notwendigkeit der Taufe fragen, so stimmen wir
Barths Argumentationen zu, mit denen er sich gegen ein katholisches oder lutherisches,
sakramental oder symbolisch geprägtes effektives Verständnis der Taufe wendet. Die
Wassertaufe "gibt oder nützet", wonach Luther im Kleinen Katechismus fragt, in diesem
Sinne gar nichts43. Es besteht keine Heilsnotwendigkeit der Taufe. Barth bleibt mit den
reformierten Reformatoren nur eine Gehorsamsnotwendigkeit der Taufe, wenn gleich er
deren Inhalt anders als Calvin oder Zwingli begründet. Eine biblizistische Begründung
durch den Taufbefehl Matth. 28,18—20 lehnt Barth u.E. zu Recht ab. Freilich würden wir
nicht sagen, dass es sich beim Taufbefehl um eine "solenne Explikation und
Proklamation" dessen handelt, was "in der Geschichte Jesu Christi zuvor geschehen ist",
nämlich der "in seiner eigenen Taufe am Jordan — damit dass er selbst sich von Johannes
taufen liess - vollzogenen 'Einsetzung' der christlichen Taufe"44. Der Taufbefehl spiegelt
vielmehr eine Taufübernahme und Praxis, die sich in der entstehenden Gemeinde und
deren Mission durchgesetzt hat und nicht ein Vollzug des von Jesus in seiner Taufe
"praktisch-faktisch" ausgesprochenen Taufbefehls war, wie Barth meint45. Mit dieser

Präzisierung kommt nun von der exegetisch-historischen Seite her der Postulatscharakter
der Barthschen Taufbegründung zum Vorschein. Die "zuvor geschehene Geschichte", die

hinter den neutestamentlichen Taufstellen inkl. Taufbefehl steht, ist eben nicht die von
Barth an diese Stelle gesetzte Taufe Jesu am Jordan. Auch wenn die Taufe als Ritus in der

Urgemeinde im Zusammenhang mit der Johannestaufe und den Johannesjüngern nach
Ostern übernommen wurde und so in historisch lockerem Zusammenhang auch mit der
Taufe Jesu steht, finden wir doch im Neuen Testament keine Spuren einer theologischen
Begründung der nachösterlichen Gemeindetaufe als Verpflichtung aus der Taufe Jesu.

Exegetisch gesehen ist die Taufgeschichte Jesu in ihrer Überlieferungsgestalt eben eine

42 G. Vahanian, Kultur ohne Gott? (1973), S. 153-157.
43 Vgl. dazu Jüngel (A. 6), S. 31-32.
44 Barth A. 5), S. 57, ebenso Jüngel (A. 6), S. 21.
45 Vgl. E. Schweizer, Das Evangelium nach Matthäus (1973), zur Stelle.



E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise? 103

"solenne Explikation" dessen, was im Glauben der Gemeinde Jesus als Christus in seiner
Einmaligkeit und nicht in seinem Vorbild- oder Abbildcharakter ist. Es geht darin um die
Proklamierung der "einzigartigen Würde des Täuflings"46.

Wir müssen deshalb über Barth hinaus noch einen von ihm selbst angedeuteten, aber
abgelehnten Schritt vollziehen. Die Taufe im Neuen Testament ist von uns nur noch als

brutum factum zu registrieren, das "in der christlichen Gemeinde von Anfang an geübt
wurde" im Glauben an den auferstandenen Herrn Jesus, deswegen aber historisch gesehen
nicht unbedingt "irgendwie mit Jesus zusammenhängen muss". Zumindest darf man die
hier erwähnte Aussage Leuenbergers nicht auf das irdische Leben Jesu hin verstehen47. Im
übrigen kennen wir die Taufe aus dem Neuen Testament als ein allgemein vorausgesetztes
Faktum in verschiedenen Gebrauchsweisen und Interpretationen, und man wird wohl am
besten auf sie den Satz Rudolf Ottos anwenden: "Da sie vollkommen sui generis ist, so ist
sie wie jedes primäre und elementare Datum nicht definibel im strengen Sinne sondern
nur erörterbar48."

Damit bleibt als einziger reformierter Gesichtspunkt für die Notwendigkeit der Taufe
das Gewicht der Tradition und der oekumenischen Verbundenheit49. Die Art der
bildlichen Interpretation der Taufe, die wir nach Ablehnung der Barthschen und, was das

Symbolische betrifft, auch der Lutherschen, als wirklich reformierte sehen, steht in der
konkreten Ausprägung frei. Sie wird sich in den Bahnen der calvinischen cognitio-Lehre
als Vorstellung eines Verkündigungsgeschehens als Wirken Gottes zu halten haben. Es

muss sich dabei um eine eindeutige bildliche Darstellung des Wirkens Jesu Christi in
seinem Geiste handeln, unter Anwendung einer metaphorischen Funktion und Möglichkeit

des Wassers, die dem heutigen Kirchenglied zugänglich ist. Es bieten sich dazu die von
uns genannte calvinische Darstellung (Wasser als Bild der Reinigung des Menschen durch
Gott) und die "johanneisch-zwinglische" (Wasser als Bild des lebenspendenden Hl.
Geistes) zum Gebrauch an. Beides gilt nun aber nicht nur für den Moment des Taufaktes,
sondern ist ein Bild, das auf die ganze Lebenswirklichkeit und Lebensdauer des Christen
zu beziehen ist. Es gilt deshalb bei einer Kindertaufe als vorstellender Verkündigung
gerade auch den Erwachsenen. Ebenso kann es im Sinne Zwingiis bedeuten, dass nun ein
Kind in dieser Weise in das Reich Gottes hineingetauft werden kann, ja in Christus
eingeleibt wird. Man wird ja auch die in ihrer Bedeutung für die Kindertaufe so
umstrittene Perikope von Jesus und den Kindern (Mark. 10,13—16) gar am ehesten so

verstehen, dass sie historisch gesehen eine Gleichnishandlung oder ein zur idealen Szene

ausgestaltetes Wort Jesu für Erwachsene war und später, wann ist nicht sicher,
systematisch gesehen zur Begründung der Säuglingstaufe benutzt wurde50.

3.

Wenn wir nun die Taufe in diesem Sinn als Gleichnishandlung am Täufling verstehen,
können wir sie nicht mehr direkt als Aufnahme oder Verpflichtung mit der irdischen
vorhandenen Kirche in Beziehung setzen. Dies gibt uns u.a. die theologische Freiheit zu

46 Schweizer, ebd. zu Matth. 3,17; J. Lähnemann, Die Taufe Jesu durch Johannes: Monatschr. f.
Prakt. Theol. 58 (1969), S. 501-508.

47 Leuenberger (A. 1), S. 27.
48 R. Otto, Das Heilige (1918), S. 7
49 Leuenberger (A. 1), S. 74, erwähnt sie unter anderen.
50 Vgl. Schweizer (A. 45), zur Stelle.



104 E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise?

dem Satz: Die Kindertaufe als juristisches oder kirchenregimentliches Pflichtzeichen eines

corpus oder corpus mixtum Christianum ist nicht zu rechtfertigen. "In Christum taufen"
und Mitglied einer rechtlich verfassten Kirche werden gehören allein insofern zusammen,
als die Kirche die Taufende ist.

Damit muss nun die Frage beantwortet werden, worin denn die Konkretion des "in
Christum taufen" sich zeigt. Wir haben die Taufe zunächst als Bildhandlung verstanden,
die der Täufling für sich oder die Taufeltern für ihr Kind erbitten. Sie stellen sich damit in
die Kette einer christlichen Tradition, die als Verkündigung Hinweis auf das Wirken des

dreieinigen Gottes ist. Diese Tradition darf nun aber nicht als Aufnahme in eine
Konfessionskirche verstanden und zu diesem Zweck missbraucht werden. Theologisch
und pädagogisch durchdachte Taufliturgien und Elternkurse sprechen sich heute dahin
aus, dass es die Aufgabe der Eltern — und nicht nur der Eltern — ist, die Kinder im
Glauben ihrer Kirche — oder noch besser in ihrer christlichen persönlichen Überzeugung
— zu erziehen, aber sie darin anzuleiten, ihren eigenen Weg zu finden und zu gehen. Hier
ist das Problem der individuellen christlichen Lebensgestaltung erkannt und
angesprochen. Erziehung gibt verantwortete Tradition als Grundlage eigenen Lebensbaus. In
diesem Sinn stellt die Taufe ein Annehmen und Preisgeben des Kindes vor, das in Zukunft
geschehen wird und geschehen muss, aber nicht als Preisgabe des Kindes ans Nichts,
sondern an Gottes Wirken. In dieser lebensgeschichtlichen Linie liegt die eine Konkreti-
sation der Taufe als "Übereignungsritual"51.

Ebenso gibt es nun aber auch eine kirchengeschichtliche Linie der Konkretisation
dieses Taufverständnisses. "In Christum taufen" muss ebenso als Annehmen und
Preisgeben der eigenen Kirchlichkeit aufgefasst werden. Es heisst damit: taufen auf eine
ökumenische Existenz des Christen hin. Die im Taufversprechen verlangte Erklärung der
Eltern darf darum nicht mehr heissen: Aufnahme in unsere Kirche o.ä., sondern
Aufnahme in die Gemeinde Christi, die nicht die bestehende Konfessionskirche ist,
sondern zu der man von der Konfessionskirche ausgeht.

Wir nehmen damit einen von den beiden ökumenischen Aspekten des
Taufverständnisses auf. Er kommt vor allem im Abschnitt "Taufe und Einheit" des Berichts der
Sektion Einheit von Neu Delhi 1961 zum Ausdruck. Dort wird das paulinische "zu einem
Leibe getauft" (l.Kor. 12,13) auf die ökumenische Gemeinschaft hin verstanden52. Das

geht über die "gegenseitige Anerkennung der Taufe" hinaus, die noch kein "direkter Weg

zur Einheit" ist. "Das bedeutet, dass wir unser Verständnis von der Taufe in eine

dynamische, eschatologische Perspektive rücken und uns fragen müssen: Wohin führt uns
unsere Taufe? "53. Gegenüber diesem grundsätzlichen Neuansatz des konfessions-
sprengenden Verständnisses der Taufe scheint uns in Uppsala 1968 ein Rückschritt erfolgt
zu sein. Dort wird die Taufe wieder mehr unter dem Aspekt des Verbindenden in den
verschiedenen christlich-konfessionellen Traditionssträngen gesehen. Nach der Stellungnahme

der Sektion Gottesdienst wird die gegenseitige Taufanerkennung weiter gefordert
und zusätzlich empfohlen, "dass die Bemühungen weitergeführt werden, unter
angemessener Beachtung der reichen Vielfalt christlicher Traditionen eine ökumenische
Übereinkunft über die grundlegenden Elemente einer Taufliturgie zu erzielen"54. Statt
von einer Öffnung der Kirchen durch die Taufe wird nun von einer Angleichung und

51
Leuenberger (A. 1), S. 36.

52 Bericht von New Delhi (1961), S. 34.
53 Ebd., S. 35.
54

Uppsala spricht (1968), Bericht der Sektion 5, Gottesdienst, S. 87.



E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise? 105

Vereinheitlichung in der Taufe gesprochen. Nach unseren vorhergehenden Überlegungen
über die Interpretationsmöglichkeiten der Taufhandlung müssen wir befürchten, dass

daraus entweder eine Zusammenstellung dishärenter Interpretationen oder aber eine

Vereinerleiung und Summierung verschiedener Tendenzen entstünde. Das könnte zwar
der äusseren Einheitlichkeit der Taufhandlung, aber kaum der Vertiefung des
Taufverständnisses dienen.

Es lohnt sich, hier etwas ausführlicher Vahanian zu zitieren, der in seiner Analyse zeitgenössischer
Massenreligiosität schreibt: "Der synkretistische Zug der Religiosität wird ausserdem noch durch den

Druck der internationalen Beziehungen intensiviert. Das neuerwachte liturgische Interesse innerhalb
gewisser Gruppen des Protestantismus kann unter dem Gesichtspunkt einer Annäherung zwischen
Protestanten und Katholiken als ein Fortschritt angesehen werden, wenn es nur nicht mit einem
Verlust an protestantischer Substanz erkauft wird. Ähnliches gilt für den Katholizismus oder das

Judentum. Denn man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, als senke sich ein nivellierender Schleier
der Anonymität auf das religiöse Leben herab55."

H. J. Marguli erklärt in einer kürzlich erschienenen Aufsatzsammlung, das theologische
Verständnis der Taufe habe sich geklärt. Dies wird als eine der Errungenschaften
ökumenischer Gespräche hingestellt56. Er verweist dazu als Beispiel auf das
Studiendokument der ökumenischen Gesprächskommissionen der Schweiz "Zur Frage der Taufe
heute". Gerade dieses Dokument anerkennt nun aber die Verschiedenheit des symbolischen

Verständnisses der Taufe ausdrücklich als den Ort der Nicht-Übereinstimmung bei
einer gegenseitigen Anerkennung der praktischen Durchführung. Es verbindet also den

Willen zur kirchlichen Einigung mit der Freiheit zur theologischen Profilierung, soweit
dies überhaupt möglich ist. In dieser Beziehung ist das ganze Dokument tatsächlich ein
Vorbüd ökumenischer Äusserung. Es liegt auch inhaltlich in der Linie der von uns
vertretenen Position, wenn nach allen Äusserungen zur sakramentalen und ekklesio-
logischen Problematik der Taufe am Schluss der Ton auf das Verständnis der Taufe als

"Zusage Gottes zu seinen Kindern" gelegt wird57.
Das biblisch-ökumenische Schlagwort "Ein Flerr, eine Taufe" muss darum im ersten

Sinn als Taufe im Geist des Ausgehens von der Konfessionskirche, nicht als partielle
Angleichung der konfessionsverschiedenen Kirchen aufgefasst und verwirklicht werden.
Wie unsere menschliche, so ist auch unsere kirchliche Prägung notwendig individuell,
verschieden. Von ihr kommen wir her, und mit ihr setzen wir uns um unserer Freiheit
willen auseinander. Jede Konfessionskirche ist eine geprägte Traditionsträgerin des

Christentums. Wenn es die reformierte Kirche ist, so hat sie die spezielle Chance und
Aufgabe, klar zu vertreten: Die Taufe bedeutet nicht FTeil und nicht konfessionelle
Vereinnahmung, sondern ist Darstellung der Gemeinschaft mit Christus auch im Dienst
am Reich Gottes, das nicht an die Konfession, ja nicht einmal an die Kirchen gebunden
ist. Die Kirchen sind Traditionsträger dieser Verkündigung und dieses Dienstes, aber sie

sind nicht die sich aus dieser Verkündigung mit Hilfe der Taufe als Pflicht selbst
Bewahrenden und Erneuernden. Diesbezügliche Gedankengänge finden sich wohl in der

Nachfolge Barths auch bei Leuenberger58 und müssten wohl noch verschärft
ausgesprochen werden.

55 Vahanian (A. 42), S. 49.
56 H. J. Marguli, Zukunft der Ökumene (1974), S. 17.
57 Zur Frage der Taufe heute. Ein Studiendokument der ökumenischen Gesprächskommissionen

der Schweiz: Schweiz. Kirchenzeit. 141 (1973), S. 465—469.
58

Leuenberger (A. 1), S. 63.



106 E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise?

Wir greifen dazu ein konkretes Beispiel auf. Wir haben bereits postuliert, dass die Taufe
als bildliche Verkündigungshandlung nicht mehr als notwendiges Zeichen der Zugehörigkeit

zur rechtlich verfassten Kirche gefordert werden darf. Die gilt vor allem im Blick
auf die verschiedene Einstellung zur Kindertaufe. Von Wichtigkeit ist es besonders dann,
wenn die erteilte Taufe zur Voraussetzung der Teilnahme an weiteren kirchlichen
Handlungen wird. So ist z.B. in der bisherigen Zürcher Kirchenordnung die Taufe explizit
als Voraussetzung für die Konfirmation genannt. Wer sein Kind nicht taufen lässt, nimmt
bei einer entsprechenden Kirchenordnung ihm also die Möglichkeit einer vollständigen
Teilnahme an der kirchlichen Unterweisung oder zwingt es in eine allfällige "Nachholtaufe"

hinein. Von der Kirchenordnung her wird so die Last des "Bekennens" ganz und
gar den Vertretern eines Taufaufschubs resp. ihren Kindern zugemutet. Man müsste die

Gegner und Verweigerer der Kindertaufe doch soweit als christliche Brüder behandeln,
dass man sie nicht innerhalb der reformierten Kirche weiterhin in die Rolle der
benachteiligten Sonderlinge drängt, sondern ihnen die Zugehörigkeit und die Möglichkeit
der Teilnahme am ganzen kirchlichen Leben auch ohne Kindertaufe gewährt. Sonst legt
sich allerdings der Verdacht nahe, dass nicht ein theologisches Interesse zur Erhaltung der
Wahrhaftigkeit der Taufe, sondern ein materielles Interesse zur Erhaltung der jetzigen
kirchlichen Struktur mit Hilfe der Kindertaufe im Vordergrund steht.

Im Entwurf zur Teilrevision der Zürcher Kirchenordnung Art. 79-94 und 188 "Unterricht und
Bildung" vom 3.4.1974 wird diese Bedingung stillschweigend fallen gelassen, da die Konfirmation
nicht mehr als Akt der Taufbestätigung aufgefasst wird, sondern als Kasualgottesdienst bei Abschluss
der "obligatorischen" Unterrichtszeit. In der zugehörigen Unterrichtsverordnung wird dann als § 7

vorgeschlagen: "Im Sinne des volkskirchlichen Grundsatzes ist die Zulassung zu kirchlichen
Unterrichts- und Bildungsveranstaltungen nicht von der Zugehörigkeit zur Landeskirche abhängig" und
also streng genommen auch nicht von der Taufe als "Zeichen der Zugehörigkeit" zur Landeskirche. In
Art. 8 der Zürcher Kirchenordnung wird die Taufe ja bereits als "Zeichen der Zugehörigkeit zur
Gemeinde Jesu Christi" definiert, was sich kritisch gegen deren Charakter als verbindliche und
verbindende 'Erkennungsmarke' der Volkskirche richtet. Umso mehr Gewicht würde bei der

vorgeschlagenen Neuregelung das andere Element der Tauf-Definition in der Zürcher Kirchenordnung
erhalten: Die Taufe ist nach Art. 59 danach "Zeugnis von Gottes Barmherzigkeit", nicht mehr und
nicht weniger, dies aber dann voll und ganz als ihr genügender Inhalt.

Dies fordert nun allerdings auch eine Trennung des Zusammenhangs von Taufe und
Konfirmation als einer "Vervollständigung" der Taufe. Unser Vorschlag der Deutung der
Taufe als vorstellender Verkündigungshandlung bietet hiezu die innere Möglichkeit. Dabei
wird die Taufe zu einer einmaligen abgeschlossenen Handlung, die auch bei der
Kindertaufe nicht späterer Zustimmung des Getauften bedarf, um ihrem Wesen als Taufe
wirklich gerecht zu werden, woran Leuenberger festhält59. Bei Leuenberger wird die

Taufe in gewisser Weise zum Anfangs- und Angelpunkt des Bekennens der Kirche und der
an ihren Handlungen teilnehmenden Glieder. Dies erstreckt sich von der Taufe her über
die Konfirmation bis hin zu Trauung. In unserer Sicht wird die Taufe wie Trauung und
Konfirmation zu einer eigentlichen Kasualhandlung. Sie soll, wie alle Kasualhandlungen,
gottesdienstlich-seelsorgerlichen Charakter haben, sie darf nicht nur als Teil eines
institutionellen Systems verständlich oder gar zugänglich sein, und sie muss grundsätzlich
selbsttragend und für sich selbst sprechend sein.

Damit sind schliesslich auch die Grenzen für ein verpflichtendes Elternkatechumenat
gesteckt. Elternkatechumenate, die über den Rahmen eines — in der Zürcher Kirchenordnung

Art. 61 auch bereits vorgeschriebenen — Taufgespräches hinausgehen, miissten

59 Ebd., S. 74.



E. Saxer, Reformierte Tauflehre in der Krise? 107

weiterhin ausdrücklichen Freiwilligkeitscharakter tragen und nicht an den Termin einer
Taufe gebunden sein. Ein solches Angebot betrachten wir mit Leuenberger60 als Pflicht
der kindertaufenden Kirche, aber nicht als notwendige Verpflichtung für Taufeltern.
Leuenberger meint nun allerdings an einer wichtigen Stelle: "Die Taufe von Kindern
kann, wie wir gesehen haben, nicht anders verstanden werden denn als verbindliche
Einweisung der Eltern in die Elternschaft vor Gott und somit als Entschliessung der
Eltern zur Kirche61." Sie kann, ja muss anders verstanden werden. Das elterliche
Vorverständnis der Kindertaufe als "Eintrittsritus"62 muss nicht nur im oben erwähnten
ökumenisch-ekklesiologischen Verständnis modifiziert werden. Es darf auch nicht
institutionell-kirchlich so ausgenützt werden, dass man schliesslich aus der Not eine
Tugend macht und dass die Kindertaufe vom Elternkatechumenat her schliesslich eine
unerwartet glorreiche Rechtfertigung erfährt. Man ist dabei nahe an dem, was man von
Zwingli gerade nicht übernehmen sollte: an der Rechtfertigung der Kindertaufe mit dem

Argument, dass dadurch die Eltern genötigt würden, ihre Kinder christlich zu erziehen63.
Es scheint uns ideologisch gefährlich zu erklären: Indem die Eltern in der Taufe "ihr Kind
zu einem Empfänger der Liebe Gottes erklären, lassen sie sich als Träger der Liebe Gottes
behaften"64, wenn diese Behaftung u.a. in institutionellen Verpflichtungen ihren
sichtbarsten Ausdruck finden soll. Die elterliche Liebe könnte genau so gut ihren
Ausdruck im Fernbleiben und im Fernhalten der Kinder von der gegenwärtigen
kirchlichen Praxis finden, beim gleichzeitigen Wunsch, den grossen christlichen
Traditionen als Vermittler ihrer Lebensgrundlagen und damit auch der Kirche als Institution
treu zu bleiben. Diese distanzierte Bindung an die Kirche kennt und anerkennt auch
Leuenberger in gewissem Masse65. Dass die Kindertaufe ein solches Verhältnis zur Kirche
ermöglicht, ist in der gegenwärtigen Situation reformierter Landeskirchen nicht ihre
schlechteste Seite. Mit ihrer klaren Fassung als Kasualhandlung tragen wir dem Rechnung.
Es scheint uns nötig, diese Position neben Leuenbergers Erwägungen zur zukünftigen
Gestalt kirchlichen Handelns in und um die Taufe zu stellen. Es soll frühzeitig der auch

von Leuenberger wenigstens angedeuteten66 Gefahr gewehrt werden, dass aus selbstbe-
wusster unkritischer kirchlicher Emphase heraus nun eine bekenntnishafte Neugestaltung
der Taufpraxis auf uns zukommt, bei der das Kind mit dem Bade ausgeschüttet wird.

Ernst Saxer, Dübendorf, Kt. Zürich

"" Ebd., S. 106.
61

Ebd., S. 145.
62 Ebd., S. 89.
63 Zwingli (A. 22), S. 332,4.
64

Leuenberger (A. 1), S. 93.
65 Ebd., S. 147- 149.
66 Ebd., S. 142.


	Reformierte Tauflehre in der Krise?

