
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 2

Artikel: Kritische Bemerkungen zur Protologie

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kritische Bemerkungen zur
Protologie

Die folgende Darstellung und Diskussion der "Lehre von den ersten Dingen", der
Protologie, konzentriert sich auf Emil Brunner, Paul Althaus, Werner Eiert und Helmut
Thielicke. Sie trennen die Protologie von der Soteriologie und von der Eschatologie,
welche das durch Jesus Christus bewirkte und verheissene Heil reflektieren. Das bedeutet
eine Trennung, an welche der Dualismus zwischen ontologischer und ontischer (geschichtlicher)

Perspektive der meisten theologischen Anthropologien anknüpfen konnte. Nur am
Rande können die protologischen Ansätze von Karl Barth und Wolfgang Pannenberg
vermerkt werden, welche die erwähnte Trennung zu überwinden suchen.

1.

Schöpfung und Sündenfall sind die beiden zentralen, ineinander verschlungenen Loci
der Protologie. "Schöpfung" bindet sich an das Verständnis des Schöpfers und des

Geschöpfes, vornehmlich des Menschen, dem bei aller seiner Verwobenheit in Kosmos
und Natur im Unterschied zu diesen die spezifische oder einzige Gottesebenbildlichkeit
eignet.

Was die Schöpfung von Kosmos, Natur und Menschsein betrifft, so wird ihr Anfang
hervorgehoben. Damit wird ihre Kontingenz, ihre Unterordnung unter den Schöpfer
ausgesagt. Um den "unheilvollen Konflikt mit dem wissenschaftlichen Geschichtsbild" zu
vermeiden1, reklamiert Brunner die spezifisch theologische Aussageebene: "Der Anfang
der Welt und der Anfang des Menschen im Sinn der Schöpfung ist für jede
innerweltlich-chronologische Darstellung inkommensurabel2." Während Althaus daran
interessiert ist, das "Moment des schlechthinnigen Anfangs" der Schöpfung, bzw. der
"ersten Schöpfung" zu akzentuieren3, warnt Pannenberg davor, "Schöpfung" auf den

"Anfang der Dinge" zu beschränken4. Der Wortlaut der Formulierung zeigt, dass auch bei
Pannenberg "Schöpfung" die Rolle eines protologischen Qualifikators für Kosmologie
und Anthropologie beibehält.

Der Ort geschöpflich-menschlicher Existenz wird von Brunner als "Sein in der Liebe
Gottes" bezeichnet5, das Sein Gottes des Schöpfers dadurch als Liebe qualifiziert6. Für
den lutherischen Dogmatiker Althaus gehört zum Schöpfer integral das "Rätselvolle,
Fremde, Schauerliche der Natur"7. In gesteigerter Irrationalisierung Gottes spricht Eiert
vom "Zwiespalt in der über uns verfügenden Macht selbst"8.

1
E. Brunner, Die christliche Lehre von Schöpfung und Erlösung, Dogmatik, 2 (1950), S. 89.

2 Ebd., S. 90. Während Brunner dem protestantischen Dualismus zwischen Glauben und
Wissenschaft verhaftet bleibt, versucht ihn Pannenberg zu überwinden: W. Pannenberg, Erwägungen zu
einer Theologie der Natur (1970), S. 36.

3
P. Althaus, Die christliche Wahrheit (1952), S. 306. Der Begriff "Anfang" schützt den Glauben

vor monistischer Naturphilosophie.
4

Pannenberg (A. 2), S. 34; ähnlich Theologie und Reich Gottes (1971), S. 17.
5 Brunner (A. 1), S. 125.
6 Diese Qualifizierung widerspricht allerdings Brunners Angriff auf Barths christologisches

Gottesverständnis. Für Brunner steht "hinter" dem Schöpfer noch der Deus nudus, und Christus ist
bloss Schöpfungsmittler, nicht Schöpfer: E. Brunner, Dogmatik, 1 (1946), S. 246f.

7

Althaus (A. 3), S. 31 2.
8 W. Eiert, Der christliche Glaube (I9605), S. 106. Die verfügende Macht "ruft in den Garten und

jagt wieder hinaus".



U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie 85

Brunner stellt das menschliche Geschöpf in die Kategorie der "moralische(n)
Persönlichkeit"9. Diese ethisch-idealistische Bezeichnung, gültig für alle und alle
einzelnen Menschen, verträgt sich nicht bloss mit der Auslegung menschlicher Existenz als

"vollkommene Abhängigkeit von Gott"10, sie ist vielmehr für Brunner nahezu mit
Abhängigkeit identisch. Gegen den Vorwurf einer patriarchalisch geprägten Anthropologie

könnte eingewandt werden, dass Brunner sehr wohl unterscheide zwischen
Abhängigkeit als Begriff der Relation zwischen Schöpfer und Geschöpf und Abhängigkeit
im Zeichen der "Unmündigkeit" und "Unfreiheit", welche das Menschsein unter dem
Gesetz, bzw. vor dem Kommen Jesu11 kennzeichnet. Dieser Einwand hebt den Vorwurf
des religiösen Patriarchalismus nicht auf. Im Sinne des letzteren bestimmt er das "Wesen
des wahrhaft Menschlichen" reaktiv; davon ausgeschlossen bleibt die an sich bejahte und
konzedierte Berufung des Menschen zu kreativer Kultur12. Brunner reduziert die

Verantwortlichkeit zur Antwort, zur dankbaren Annahme des Lebens aus der Hand
Gottes13. Zwar beschreibt er das Verhältnis zwischen Gott und Mensch oft mit der

Terminologie der Partnerschaft; eine aktive Partizipation am Werk der Schöpfung bleibt
dem Menschen aber verschlossen.

Für Althaus charakterisiert sich das protologisch, d.h. im (Zwie-)Licht der "Ur-Offen-
barung" betrachtete Geschöpf durch "demütige Beugung" vor der "Schicksalsmacht", die

alle Gewalt über uns hat, "wir aber keine über sie"14. Eiert skizziert das Geschöpfsein
mittels der Kategorie: preisgegeben an die biologischen Gesetze des Geschaffen- und
Getötetwerdens; für diese scheint die Distinktion zwischen Schöpfung "vor" dem Fall
und Schöpfung "nach" dem Fall irrelevantls. Von den Händen umgriffen, die auch
Venus und Mars umgreifen, von der "gleichen Libido gepeitscht" wie die Tiere: so lauten
die signifikanten, Eros und Aggression miteinander verfilzenden Stichworte der Anthropologie

von Thielicke16. Das Spektrum der protologischen Anthropologie reicht von der
"moralischen Persönlichkeit" Emil Brunners bis zu dem unentrinnbar dem Sterben und
präexistenten Mächten verfallenen, von der Libido gepeitschten Menschengeschöpf der
Lutheraner Eiert und Thielicke.

9 Die Kategorie besteht ante et post lapsum; Brunner (A. 1), S. 136.
10 Brunner (A. 1), S. 69.
11 Für Brunner ist Abhängigkeit ein Begriff, von dem sowohl "Unfreiheit" als "Freiheit"

prädiziert werden können; s. ebd., S. 273.
12 Brunner (A. 1), S. 80. Religiösen Patriarchalismus verrät auch die These, Gott habe keine

Verantwortlichkeit, weil er oberhalb der menschlichen Kreatur stehe; ebd., S. 66.
13 Brunner (A. 1), S. 144.
14 Althaus (A. 3), S. 66.
15 W. Eiert, Bekenntnis, Blut und Boden (1934), S. 15f. Diese Schrift erhebt den Anspruch, die

zwischen den Christen des nationalsozialistischen Deutschlands herrschende "Frontendämonie"
aufzubrechen. Teils wird die Bindung an "Blut und Boden" in den Kategorien des Verfallenseins an
präexistente Mächte geschildert, S. 13, 15, teils als Geschenk Gottes gepriesen, S. 19. Die Präzisierung,
dieses Geschenk werde nur denen zuteil, die sich von der völkischen Bindung lösten, vermag Elerts
Schrift nicht vom Vorwurf zu entlasten, die damals herrschende Ideologie zu stützen.

16 H. Thielicke, Wie die Welt begann (1960), S. 78 und 72. Mit dem Charakteristikum
"Libido-gepeitscht" wendet sich Thielicke zunächst gegen ein spiritualistisches "aristokratisches"
Verständnis der Geschöpflichkeit. Dieser positive Ansatz wird bald von der Feststellung durchkreuzt,
die erwähnte Verfassung des Menschen sei "schlimmer als beim Tier". Diese Inkonsequenz deutet
ihrerseits auf die Problematik einer Verfilzung des Eros mit Aggression.



86 U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protoiogie

2.

Sündenfall macht die zweite Bestimmung der Protoiogie aus. Der Grad der

Entmythologisierung der jahvistischen Urstandssagen von Gen. 2 und 3 ist so weit
fortgeschritten, dass eine zeitliche Sukzession zwischen Schöpfung und Fall negiert wird.
Der Sündenfall ist kein einzelnes geschichtliches Ereignis. Er wird von allen Menschen und
allen einzelnen Menschen in der Verleugnung des Schöpfers und ihres guten Ursprunges
ständig vollzogen; gleichzeitig ist er diejenige Macht, von der die Menschen in ihrer
aktualisierten und nicht aktualisierten Sünde schon immer herkommen ("Erbsünde",
"Ursünde"). Behauptete die Protoiogie im Geiste eines metaphysischen Optimismus in
ihrer ersten Bestimmung des Menschseins: "Der Ursprung aller Menschen ist gut", so fällt
ihre zweite Bestimmung mit der These zusammen: "Alle Menschen sind schuldhaft böse".
Der "Übergang" von der ersten zur zweiten Bestimmung des Menschseins ist schlechthin
unerklärlich17. Die Protoiogie muss ihren Tribut an den Irrationalismus entrichten, um
gleichzeitig metaphysischer Optimismus und ethischer, bzw. religiöser Pessimismus

(hinsichtlich der Anthropologie) zu sein. Dazu wird — in Abwehr gnostischer Verhängnistheorien

— in und mit der Unerklärlichkeit des Falles auch dessen Unentschuldbarkeit
behauptet18.

Der Fall der Menschen ist "verantwortliche Tat"19. Er ist kein Naturereignis, vielmehr
"Widerspruch des Geschöpfs gegen den Schöpfer"20. Der Mensch, der "ursprünglich beim
Vater zu Hause ist", trennt sich in "falschem Selbständigkeitsstreben" vom Vater21. Die
Ursünde besteht in der "Rebellion des Geschöpfes gegen den Schöpfer", in "Trotz,
Hochmut Emanzipation"22. Die Ursünde, des Menschen "Gemeinschaftsbruch" mit
Gott, ist aus "Misstrauen entstandener Ungehorsam gegen Gott', "Seinwollen wie
Gott"23. In seinem Willen, grenzenlos zu sein, erweist der Mensch sich als ungehorsam
gegen Gott24.

Muss sich die Protoiogie als Hamartologie (d.h. in ihrer zweiten Bestimmung des

Menschseins als Sündersein) immer wieder von gnostischen Verhängnistheorien abgrenzen
und nähert sie sich in dieser Hinsicht dem Moralismus, insbesondere dessen These von der
aktuellen Schuldfähigkeit aller Menschen, so distanziert sie sich auch immer wieder vom
Moralismus, insbesondere von dessen Auffassung, Sünde sei faktisch vermeidbar; dann
aber nähert sie sich beinahe zwangsläufig gnostischen Schicksalstheorien. Das Oszillieren
zwischen beiden Positionen kennzeichnet Brunners These, der Sündenfall sei "persönliche
Tat" und "gemeinsames Schicksal"; ihre "geheimnisvolle Einheit" findet Brunner

17 Althaus (A. 3), S. 392. Unerklärlich sind sowohl der Fall der Menschen als auch der Fall der
guten Engel.

18
Ebd., S. 39.

19 Brunner (A. 1), S. 113.
20 Eiert (A. 8), S. 250.
21 Brunner (A. 1), S. 89. Brunner spielt auf das Gleichnis vom verlorenen Sohn an, das er als

Allegorie missversteht. Eines seiner erzählenden Züge weitet er zur Bestimmung von Anthropologie
überhaupt aus.

22 E. Brunner, Der Mensch im Widerspruch (1941), S. 121. Emanzipation wird bestimmt als: sich
ex manu Dei losreissen.

23 Brunner (A. 1), S. 106. Zwar ist der Mensch zur Gottebenbildlichkeit und Freiheit bestimmt:
nun will er aber beides "ausserhalb der Abhängigkeit von Gott".

24 Thielicke (A. 16), S. 188.



U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie 87

unerklärlich25. Althaus hingegen zwingt die personalistische und die naturalistische
Komponente im komplexen Gebilde der "Erbsünde" durch die an Hegels
Identitätsphilosophie erinnernde Behauptung zusammen, Natur verwirkliche sich immerdar in
Personalität26. Das Schwanken zwischen Natur und Person, Schicksal und Verantwortlichkeit

— deren Gegensätzlichkeit von Brunner zugegeben, von Althaus bestritten wird —

ist der Preis für die Abstraktheit der Hamartologie, für ihren Verzicht, Sünde als

konkrete, gesellschaftliche zu bestimmen27. Die Frage taucht gar nicht auf, inwiefern
Sünde verantwortliche Tat derer ist, welche das Privileg hatten, "verantwortliche
Persönlichkeiten" zu sein, inwiefern Schicksal für die, welchen dieses Privileg versagt
blieb.
Die These von der Unvermeidbarkeit und Unentschuldbarkeit der Sünde beschwört die Gefahr einer

Dämonisierung der Anthropologie herauf. Ihr will Brunners Satanologie wehren. Der Fall, obgleich
"verantwortliche Tat", gründet nicht im Menschen selbst oder doch nicht allein im Menschen. Der
Mensch bedarf, "um überhaupt sündigen zu können, der Versuchung, die nicht aus ihm selbst
stammt"28. Anstifter und Verführer zum Bösen sind der Teufel, sind die Finsternisgewalten29. Die

Vorstellung von der Verführung ist dem Stolz des Menschen, dem "autonomen Menschengeist"
unerträglich - Grund genug für Brunner, sie zu bejahen. Verführung bedeutet jedoch nicht Zwang zur
Sünde. Dennoch ist nicht zu bestreiten, dass für Brunners Satanologie ein Zug der Schuldminderung
gegenüber dem Menschen bestimmend ist; allermindest soll der menschlichen Sünde eine absolute,
geistige bzw. metaphysische Potenz abgesprochen werden. Der Mensch kann der Sünde aus

"Selbstzündung", aus absoluter Frechheit und Zynismus gar nicht verklagt werden30.

Ein Stück weit ist Brunners Satanologie als Versuch zu werten, die Frage "Unde malum? "
aufzunehmen. Diese Frage darf die Theologie nicht verbieten31, will sie nicht dem Irrationalismus
verfallen. Bei der Frage "Unde Satanas? " erreicht jedoch auch Brunner die Grenzen der

übergeschichtlichen Protologie. Kurz und bündig erklärt er: "Satan ist eine gefallene Kreatur, über
deren Anfang wir nichts wissen32."

Mehr als einen Versuch, die Anthropologie zu entdämonisieren, macht Brunners
Satanologie nicht aus. Das Hauptinteresse von Brunners Protologie kreist um die Schuld
aller, genauer: aller und jedes einzelnen Menschen33; sie ist universalistisch und
individualistisch zugleich. Ihr Individualismus und Universalismus macht sie

ungeschichtlich. Das wird deutlich im Versuch, den Sündenfall auf der Ebene des

"individuellen Personlebens" anzugeben. Zwar wird die Schwierigkeit dieses Unterfangens
konzediert. Dennoch gibt Brunner, aktualisierend und psychologisierend, den Zeitpunkt
des Sündenfalls der je einzelnen Existenz an: "Es ist der Moment, wo das Menschen-

25 Brunner (A. 1), S. 113. Auch die von ihm selber angeführte Psychologie des kollektiv
Unbewussten betrachtet er als ungeeignet zur Erklärung der Einheit von Tat und Schicksal; an und für
sich konzediert er die Gegensätzlichkeit von Verantwortung und Schicksal.

26 Althaus (A. 3), S. 369.
27 Brunner (A. 1), S. 128. Während der These beizustimmen ist, dass der Gegensatz zwischen

Sünder und Nichtsünder nicht mit dem zwischen Guten und Bösen koinzidiert, kann deren Implikat
von der Andersheit bzw. Fremdheit der Sünde gegenüber dem ethischen und geschichtlichen
Gegensätzen von Gut und Böse nicht übernommen werden.

Brunner (A. 1), S. 163.
Ebd., S. 160. "Der Mensch ist zu wenig Geist, um die Sünde zu erfinden", S. 162. Zu

untersuchen wäre, in welche Nähe ein solcher Gedanke Satanologie und Pneumatologie rückt.
30

Ebd., S. 162.
31

Gegen Thielicke (A. 16), der die Frage mit dem Argument niederschlägt, sie lenke von der
eigenen Schuld ab, S. 177.

32 Brunner (A. 1), S. 153.
33 Sünde ist "Totalakt der Person"; ebd., S. 108.



88 U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie

kindlein zum erstenmal und betont 'Ich' sagt34." Unbeschadet seiner berechtigten Spitze
gegen die "Ich-philosophie" Fichtes ist dieser Satz als ichfeindlich abzulehnen. Ich-
werdung und Ichstärke des Menschen werden mit Egoismus verwechselt. Der Satz
signalisiert, wie tief die Protologie der religiösen Heteronomie verhaftet ist, die Gott und
Mensch verzerrt und verstümmelt. Gott und die Schöpfung werden zum Ort der
Ichfeindlichkeit, der Mensch fällt aus diesem Ort heraus, wenn er ichstark wird. Zwar
kann Brunner das Ich aufwerten, wenn er die persönliche Verantwortung des Menschen
hervorhebt35. Dabei reduziert er aber das Ich zur Potenz des Gehorsams und lässt es nicht
als Inbegriff des Selbstseins und der Würde des Menschen gelten.

Auch Elerts Stellung zum menschlichen Ich trägt ambivalente Züge. Einerseits heisst
"Ich-sagen" Gott gegenüber stehen und von ihm gefordert sein, ob man es weiss oder
nicht36. Andererseits ist "mein Ichsein die Urschuld aller Schuld, weil es alles konkrete
Schuldigwerden erst ermöglicht"37. Der Zusammenhang zwischen Schuldfähigkeit und
Ichfähigkeit menschlicher Existenz ist nicht zu leugnen. Die Identifizierung des Ich als

"Urschuld" verrät jedoch die Tendenz des ichfeindlichen Patriarchalismus.
Verwandt mit der Ichfeindlichkeit der Protologien von Brunner und Eiert ist die

radikale Kritik der Selbsterhaltung in der Hamartologie von Althaus. Der Drang zur
Selbstbehauptung wird als Empörung gegen Gott qualifiziert38. Solche Qualifizierung fällt
Althaus leicht, weil er den Drang zur Selbsterhaltung an das in Natur und Geschichte
waltende Gesetz der "gegenseitigen Verdrängung" gekettet sieht. Er muss daher die

Selbsterhaltung als stete, ethisch nicht aufzuhebende Verletzung des Gebotes der Liebe
zum Nächsten bezeichnen. In der Erkenntnis dieses Gesetzes spricht sich zweifelsohne ein
Geschichts- und Gesellschaftsverständnis aus, das die Grenzen des Moralismus und
Individualismus sprengt. In der Verkettung des Selbsterhaltungs- bzw. Lebenstriebes mit
dem erwähnten Gesetz manifestiert sich Lebensfeindlichkeit. Sünde soll sein, dass

menschliche und kreatürliche Wesen leben möchten, dass sie sich vor drohendem
Lebensverlust ängstigen39, dass sie unter den lebenserschwerenden Naturgesetzen und
Gesellschaftsstrukturen leiden. Kaum haben sie das Leben, einen Anflug oder eine

Verheissung von Leben, empfangen, müssen sie in dessen Verlust einwilligen, falls sie

nicht, nach der rigorosen Hamartologie von Althaus, als Sünder bezichtigt werden wollen.
Althaus kann die Versöhnung mit dem Nichtsein, mit dem Tod nur so fordern, dass er
den Tod selbst als Schöpfung bezeichnet40. Dadurch wird die Schöpfung pervertiert und
dämonisiert. Nur der Bereich verdiente den Namen Schöpfung, der von dem Gesetz

befreit, entweder zu vernichten oder selbst vernichtet zu werden, bzw. in die Vernichtung
einzuwilligen.

Der Drang zur Selbsterhaltung, bzw. der Lebenstrieb sind, so wenig wie die mit ihnen verbundene
Angst vor Lebensverlust, nicht als Selbstabschliessung gegenüber der "immer Verwandlung mit sich

bringenden Zukunft" zu disqualifizieren. Wenn Pannenberg die Selbstabschliessung der kreatürlichen

^ Ebd., S. 116.
35

Vgl. ebd., S. 168.
36 Eiert (A. 8), S. 257.
37 Ebd., S. 105.
38 Althaus (A. 3), S. 377.
39 •Das Hohe Lied der Hoffnung von Rom. 8,19ff. zeichnet sich dadurch aus, dass es von einer

hamartologischen Qualifizierung dieser Angst radikal absieht.
Althaus (A. 3), S. 415. In subtiler Dialektik wird der Tod zugleich auch als Reaktion Gottes auf

die Sünde verstanden.



U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie 89

Wesen als "Wurzel alles Widersinns, alles Leids und alles Bösen bezeichnet"41, dann hat er den

hamartologischen Bann über Leben und Lebenstrieb noch nicht gesprengt. Denn Pannenberg wagt die

Umkehrung der Betrachtung nicht, nach der Leid und Widersinn die Wurzel der Selbstabschliessung
(bzw. der Angst) sein können, bzw. je und je auch sind. Paulus, für dessen Protologie und
Anthropologie die Hamartologie nicht zu kurz kommt, hat im Hohen Lied der Hoffnung wenigstens
ansatzweise die Umkehrung der religiös üblichen Ableitung des Leidens von der Sünde, bzw.
Selbstabschliessung gewagt.

Durch den Sündenfall wird der "Zustand der Menschheit" "im Entscheidenden zu
allen Zeiten (zum) völlige)n) Verderben, eines Mehr oder Minder nicht fähig"42. Zwar
geht die "sittliche Geschichte" der Menschheit auf und nieder — aber davon wird nach
Althaus die Qualifizierung der Menschheit, die Ebene ihres Verhältnisses zu Gott, nicht
berührt. Im selben Verderben steckt die Geschichte der Gütergemeinschaft von Tabor
und die Geschichte von Auschwitz. Dennoch ist "diese unsere Welt" und nicht ein
"vergangener Urständ des Kosmos" Gottes sehr gute Welt, womit Althaus die
priesterschriftliche Qualifizierung des Sechstagewerkes von Gen. 1 übernimmt43. Es gilt strenge
"Doppelbestimmtheit": Einerseits muss die Welt ganz der Sünde zugeordnet werden,
andererseits ganz als ursprüngliche Schöpfung verstanden werden44. Für Thielicke fällt die
Althaussche Doppelbestimmtheit auseinander: "Diese Welt ist so, wie sie ist, nicht aus
den Händen Gottes hervorgegangen45." Eiert statuiert, dass die "gefallene Welt" ein
Geschöpf Gottes ist und bleibt46. Unauflöslich sind diese Widersprüche der dogmatischen
Bestimmungen nicht. Althaus' Satz deutet ihre Aufhebung an: "Um den Urständ zu
denken, haben wir vom jetzigen Sein nichts fortzudenken als den Widerspruch gegen
Gott, die Sünde47."

Der letzte Satz impliziert die Antwort auf eine Kernfrage der Protologie: In welchem
Verhältnis stehen Sünde und Leid zueinander? Bestimmend ist die Tendenz, das Leid als

Folge der Sünde, bzw. als Massnahme des göttlichen Gerichtes über die Sünde zu
erklären. Eiert stellt schlicht die These auf, dass durch des Menschen Sünde Verderben
und Tod in die Welt gekommen seien48. Ein waches Gewissen versteht "das allgemeine
Leiden in der Welt auch als Züchtigung für die allgemeine Sünde"49. Im Horizont der

Eschatologie kann Althaus Leid und Tod statt der Sünde dem "ersten Willen" Gottes
zuordnen50. In der generellen Subsumierung des Leidens unter die Sünde triumphiert
pragmatischer Moralismus, der sich von der Weltanschauung der sog. Freunde Hiobs nur
durch seine universale, alle Menschen treffende Ausrichtung unterscheidet. Er ist eine

grobe Form des apologetischen, das Leiden rechtfertigenden Gottes- und Weltverständnisses.

Die Zuordnung des Leidens zum "ersten Willen" Gottes büdet eine modifizierte,
subtilere Variante der apologetischen Weltanschauung.

41
Pannenberg, Theologie und Reich Gottes (1971), S. 26.

42 Althaus (A. 3), S. 379, vgl. Anm. 27.
43 Ebd., S. 418.

Ebd., S. 420. Die Zuordnung der Weltgestalt zu unserer Sündigkeit ist eine existentiale,
bedeutet keine metaphysische Herleitung unserer Welt von dem Sündenfall, S. 418.

45 H. Thielicke, Der evangelische Glaube, 2 (1973), S. 362.
46 Eiert (A. 8), S. 250.
47 Althaus (A. 3), S. 387.
48 Eiert (A. 8), S. 329.
49 Althaus (A. 3), S. 405.
50

Ebd., S. 418f. Das Reich Gottes ist mehr als lediglich Restitution des Urzustandes. - Zur
Qualifizierung des Todes als Schöpfung vgl. Anm. 40.



90 U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie

Zunächst scheint Brunner deutlicher als Althaus das Leiden von der Sünde zu trennen.
Im Unterschied zum Eschaton kennt die anfängliche Schöpfung Leiden51. Brunner
behauptet, dass Übel und Leiden die Güte der "irdisch-zeitlichen Schöpfung" nicht in
Frage stellen. Auch bei ihm ist die Distanz zwischen subtiler und grober, moralistisch
ausgerichteter Apologie nicht weit. Einer solchen ist seine Hypothese verhaftet, Gott habe
bei der Weltschöpfung auf den sündigen Menschen "Bedacht" genommen, habe einen
zum Sünder passenden Schauplatz geschaffen, eine Welt, in der es eben "Kampf ums
Dasein mit seinem Leiden und seiner 'Grausamkeit' gibt"52. Die vorsichtige Formulierung
dieses Satzes als Hypothese verrät wenigstens ein theologisch schlechtes Gewissen für so
schlaue Rechtfertigung oder Quasileugnung der Grausamkeit. Was muss das für eine
Gottheit sein, deren "erster Wille" die das Dasein treffende Grausamkeit zugleich setzt
und ihre Einklammerung, ihre Bestreitung durch Anführungsstriche veranlasst?

3.

Worauf stützen sich die in ihren Grundzügen besprochenen Protologien? Sie erheben
den Anspruch, sich nicht nur auf die Schöpfungs- und Fallsagen von Gen. 1 bis 3, sondern
auch auf die sich zerstreut in den prophetischen Schriften, im Psalter und in der Weisheit
findenden Darstellungen des Schöpfers zu stützen; dazu auf die protologischen Ansätze
des Neuen Testamentes wie Joh. 1 und Rom. 1 sowie auf eine aus Gleichnissen Jesu
abstrahierte Anthropologie53.

Insbesondere Brunner will sich — um der wissenschaftlichen Wahrhaftigkeit willen —

nicht bloss an Gen. 1 bis 3 binden; faktisch tut es seine Protologie nicht weniger als die
der anderen Dogmatiker. Massgebend für alle ist das Gottes- und Schöpfungsverständnis
der priesterschriftlichen Sage von Gen. 1,1—2,4a: Gott hat Himmel und Erde, Pflanzen,
Tiere und Menschen geschaffen, und er hat sie sehr gut geschaffen. Massgebend für ihr
Verständnis der Sünde ist die jahvistische Sage von Gen. 3, insbesondere auch deren

Ätiologie der Leiden, die den Menschen einerseits von der Natur und von der

Vergänglichkeit, andererseits von den sozialen Strukturen zugefügt werden: die Härte der

Arbeit, die Schmerzen der Geburt und des Sterbens, die Knechtschaft der Frau unter dem
Mann sind die Folgen der Sünde, des Ungehorsams und des Misstrauens der Protoplasten.
Dabei wird der Mythos von Gen. 3, der in seiner Spitze Aufklärung über die Ursache der
Leiden sein will, nur oberflächlich entmythologisiert. Zwischen den Leiden, die in der

Disproportionalität zwischen der Natur und den menschlichen Bedürfnissen bestehen,
und den Leiden, die aus den gesellschaftlichen und geschichtlichen Herrschaftsstrukturen
resultieren, wird nicht oder nicht klar genug getrennt. Die Unterlassung dieser Trennung
lässt den Mythos weiter triumphieren, der alle Leiden auf menschliches Verhalten (bzw.
auf göttliche Reaktion auf menschliche Sünde) zurückführt.

Nicht übernommen wurden von der herrschenden Protologie die hellen, utopischen Züge der

Schöpfungsmythen, die sowohl im priesterschriftlichen als auch im jahvistischen Bericht anzutreffen
sind. Der priesterschriftliche Schöpfungsbericht (Gen. 1,1-2,4a) und der jahvistische (Gen.

2,4b — 3,1 ff.) zeichnen, wenn auch in unterschiedlicher Prägnanz, eine Natur, die den materiellen
Bedürfnissen des Menschen entspricht. Wenn die erörterten Protologien von der materiellen

51 Brunner (A. 1.), S. 149. Das Ende überragt den Anfang, S. 118.
52

Ebd., S. 153.
53

S. Anm. 21.



U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie 91

Gesichertheit menschlicher Existenz abstrahieren, dann verraten sie ihre Zugehörigkeit zu einem
idealistischen Menschenverständnis. Zum Preis dafür müssen sie, gegen Inhalt und Intention der
Schöpfungsberichte, das Leiden der Menschen in den "sehr guten" Schöpferwillen integrieren. M.a.W.,
ihre Entmythologisierung der Schöpfungsmythen besteht dann wesentlich in der Eliminierung der
hellen, utopischen, die Entsprechung zwischen Mensch und Natur anzeigenden Züge der Schöpfungsberichte.

Das perfektionistische Gottes- und moralistische Weltverständnis der in der Protologie
vorherrschenden Tendenzen lässt keinen Raum für das prophetische Gottes- und
Geschichtsverständnis etwa von Jes. 27,1—4. Hier wird in den Farben eines noch
altertümlicheren Mythos als desjenigen von Gen. 1 (der freilich ebenfalls ältere,
vorderorientalische Überlieferungen an das theokratisch-priesterliche Gottesverständnis
adaptiert) ein "prozessual-militantes" Gottesverständnis explizit. Gott muss mit dem
"Leviathan", mit der Un-schöpfung, mit der Un-menschlichkeit der Wirklichkeit erst noch
kämpfen. Nach der apokalyptischen Vision des Zweikampfes zwischen Jahve und
Leviathan (Jes. 27,1) deutet sich in dem von Jahve gesungenen Weinbergslied (27,2f.) ein
Schöpfungsverständnis an, wonach zur Schöpfung integral die Abwehr der sie
bedrohenden Disteln und Dornen gehört. Weit ist die Differenz zwischen dem Gott, der Disteln
und Dornen abwehrt, und demjenigen des ätiologischen Mythos, der Disteln und Dornen
als göttlichen Fluch und Strafe für Adams Übertretung zu erklären vermag. Sie ist freilich
durch die dogmatische, heils- bzw. unheilsgeschichtliche Periodisierung des Verhältnisses
zwischen Gott und den Menschen für den christlichen Bibelleser bis zur Unkenntlichkeit
nivelliert worden.

Ebenfalls nicht zum Zuge innerhalb der herrschenden Protologie kommt das Gottes- und
Geschichtsverständnis des altisraelitischen Credo von Deut. 26,5-9. Dieses erhebt freilich nicht den

Anspruch, die Ur- bzw. Übergeschichte "der" Menschen zu proklamieren, sondern impliziert lediglich
eine Reflexion der Geschichte der zum Bundesvolk Israel gewordenen "umherirrenden" Aramäer.
Geschichtlichkeit und Schlichtheit dieses ersten Bekenntnisses zum Exodus Israels vom Bereich des

Hungers und der Fron könnte und sollte der theologischen Protologie zum Anlass werden, sich vom
Drang zu lösen, in die ungeschichtliche Urstandslehre, bzw. in deren moderne Fortsetzung, in die
ebenso ungeschichtliche Ontologie, zu fliehen. Protologie könnte dann zur Reflexion des Exodus
Israels und der Menschen vom Bereich der bedrohten und bloss potentiellen Schöpfung zur wirklichen
Schöpfung werden.

Das altisraelitische Credo beschreibt den Urzustand Israels nicht mit rückwärts gewandtem, bzw.
metaphysischem Optimismus; seine Vergangenheit wird weder als sehr gute Schöpfung noch als Garten
Eden beschrieben. Statt dessen wird die Diskrepanz zwischen Natur und Mensch, werden Hunger und
unstete Existenz genannt, hernach die soziale und politische Unterdrückung der von der Natur
Bedrohten und der Schwachen durch die Mächtigen. Am Ende steht der Dank für die Befreiung aus
menschenfeindlicher Natur und Gesellschaft. Das Credo lässt keinen Raum für einen "Schöpfung"
genannten Vor- oder Überbau der Befreiungsgeschichte. Schöpfung ist hier nicht Inbegriff eines

gewesenen Urzustandes noch auch der kosmologischen, biologischen oder religiösen Bedingungen des

Menschseins überhaupt. Schöpfung fällt hier mit gelungenem und erfülltem Menschsein zusammen,
mit der Gegenwart, die Ernte, Dank und Freude heisst; mit der Natur, die den menschlichen
Bedürfnissen entspricht, mit der Gesellschaft, die Menschsein möglich und wirklich macht. Im Kolorit
eines naiven, agrar-religiösen Gottes- und Weltbildes schimmert im altisraelitischen Credo ein
Verständnis von Schöpfung durch, das nicht die physische oder geistige Möglichkeit des Abfalles von
ursprünglicher Identität und Integrität des Menschseins impliziert, sondern Antizipation des Eschatons

ist, Antizipation der Aufrichtung der Menschen, die durch Mangel und Unterdrückung lange darnieder
lagen.

Wie sollten aber aus dem "militanten" statt perfektionistischen Gottesverständnis
prophetischer Provenienz, aus dem "geschichtlichen" statt "übergeschichtlichen" oder



92 U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie

"ontologischen" Credo Ansätze zu einem eschatologisch orientierten Schöpfungsverständnis

gewonnen werden, da sie doch die Hamartologie, Sünde und Fall der
Menschen übergehen? Die Antwort auf diese Frage müsste lauten, dass eine Neuorientierung

der Protologie gerade den Mythos vom guten Ursprung und dem Fall aller und
jedes einzelnen Menschen zu hinterfragen hat54 Jesu Solidarisierung mit den Armen
verträgt sich nicht mit dem Mythos vom guten Ursprung und bösen Fall aller Menschen.
Jesus war nicht Anwalt eines metaphysischen Optimismus. Er hat keine
übergeschichtliche, mythische oder bloss ontologische Güte von Mensch und Welt verkündet.
Vielmehr hat er Gottes Güte konkret gelebt, sie als konkrete und universale zugleich
verheissen. Er hat die armen Lazarusse und die Trauernden nicht dem Mythos
untergeordnet, dass sie ursprünglich im Hause des Vaters gewesen seien bzw. in
ontologischer Hinsicht seien, sich jedoch von ihm in "falschem Selbständigkeitsstreben"
getrennt hätten bzw. ständig trennten. Vielmehr hat Jesus durch seine Solidarisierung mit
ihnen das allererst verheissen und antizipatorisch heraufgeführt, was den Namen "Haus
des Vaters" oder Schöpfung verdiente. Jesu Tun, Verheissen und Lieben darf nicht bloss
im Modus der Vergebung der Sünden begriffen werden. Vergebung setzt aktuelle
Schuldfähigkeit und Schuld der Betroffenen voraus. In seiner Solidarisierung mit den
Armen hat er sich Menschen zugewandt, deren materielle und psychische Ungesichertheit
die Qualifizierung als schuldfähige "moralische Persönlichkeiten" nicht zulässt. Jesu Arme
und Trauernde kennen weder die richtige noch die falsche Selbständigkeit der
"moralischen Persönlichkeit". Als schuldfähig und schuldig aber hat er die Reichen
gekennzeichnet, deren ökonomische und geistige Sicherheit das Armsein und Armbleiben
der Elenden und Trauernden bedingt oder mitbedingt55.

Aus der Parabel vom verlorenen Sohn lässt sich der Mythos vom guten Ursprung und
bösen Fall aller Menschen nicht ableiten, wie das Brunner und Althaus mit dem grossen
Strom der kirchlichen Auslegung und Predigt tun. Die Parabel will den Neid auf Jesu

Zuwendung zu den Verlorenen — den auch im Sinne des Sünderseins Verlorenen —

enthüllen und widerlegen.
Um diesen Sachverhalt zu begreifen, ist zwischen der Solidarisierung Jesu mit den

Armen einerseits und mit den Sündern andererseits streng zu unterscheiden — so sehr
beide auch mit dem Begriff "Verlorene" zusammengefasst werden können. Jesu

Solidarisierung mit den "Armen und Sündern" ist durchaus nicht ein und dasselbe
Geschehen. Sie ist es für die erbauliche Frömmigkeit, welche die gesellschaftskritische
Spitze des Evangeliums spiritualistisch oder individualistisch missversteht und abbricht.

Gerade die erwähnte Parabel weist freilich auf dasjenige Tun und Verkündigen Jesu,
das als Vergebung der Sünden und als Barmherzigkeit gegenüber den Sündern zu
bezeichnen ist. Die Grösse des Raumes, welche die Vergebung in den synoptischen
Evangelien (einschliesslich des lukanischen) einnimmt, ist unbestritten. Jesu, bzw. Gottes
Liebe, welche sich den Schuldigen als Vergebung zuspricht, ist ein Geschehen, das die

Schuld als Preisgabe eines "guten Anfangs" voraussetzt. Schuld und Sünde wären nicht
möglich ohne ein Gutes, welches "vorausgegangen sein muss"56. Dieser Satz
Schleiermachers, welcher die beiden Phasen Gutes — Schuld unterscheidet und verbindet,

54 Zu diesen knappen Ausführungen vgl. U. Hedinger, Wider die Versöhnung Gottes mit dem
Elend (1972), Kap. VI, 1.

55 Luk. 16,19ff. und - im Lichte von Luk. 6,24 und 21 -- Luk. 12,16-21.
56 D. F. Schleiermacher, Der christliche Glaube 18615), § 69, 2.



U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie 93

rehabilitiert indessen den Mythos vom guten Ursprung und bösen Fall aller Menschen
nicht57.

Im Unterschied zu den beleuchteten Protologien verbindet Karl Barth Schöpfung (und
Sünde) aufs engste mit der Geschichte des Bundes Gottes mit den Menschen. Die
Schöpfung ist der "äussere Grund des Bundes", der Bund der "innere Grund der
Schöpfung"58. Schöpfung heisst Erstellung des Raumes für den Gnadenbund59. Das heisst
auch Verbindung mit der Inkarnation Gottes in Jesus Christus und mit der Eschatologie60.

Ohne Bezug zum Bund wäre Barth versucht, die "Schöpfung" im Sinne des

metaphysischen Pessimismus von Schopenhauer zu verstehen61. Das christologisch
orientierte Schöpfungsverständnis lässt Barth die reformatorische These vom Verlust der
imago Dei durch des Menschen Sündenfall ablehnen: "Die Gottebenbildlichkeit, die die
beiden Schöpfungssagen den Menschen zugeschrieben haben: des Schöpfers freier,
gnädiger Wille, laut dessen sie solche sein sollen, mit denen er als mit seinesgleichen
umgehen kann, ist ihnen also laut der Sage vom Sündenfall nicht verloren gegangen62."
Insbesondere lehnt er den Hintergrund der reformatorischen These ab, die Vorstellung
eines protologischen Idealzustandes, einer rectitudo animae, welche die Menschen durch
Schuld und als deren Folge und Strafe verloren hätten. Abgelehnt ist damit auch Brunners
Auffassung, der Sündenfall habe die imago Dei des Menschen in eine "materiale" und
"formale" gespalten: erstere, verstanden als das Gott in ehrfürchtiger und dankbarer
Liebe antwortende Menschsein, hat der Sünder verloren, letztere, das Subjekt-sein, die
"moralische Persönlichkeit" ist dem Sünder geblieben63. Barths Verneinung der Lehre
von der imago duplex schliesst tendenziell auch den Dualismus aus, der das Menschsein in
die ontologische und ontische Perspektive zertrennt.

Ganz durchbricht Barths Verbindung von Schöpfung und Bund den Mythos vom guten
Ursprung und bösen Fall nicht64. Das hängt mit seiner Ausrichtung des Bundes auf
Gericht und Versöhnung zusammen65, welche die an sich vorhandenen Ansätze zu einem

57 Um Jesu "Zuwendung zu den Armen und Sündern" zu verstehen, muss die aus dem
synoptischen Kontext zu erschliessende Differenzierung im Gebrauch des Begriffes "Sünder" - ho
hamartôlôs, tô apololôs - beachtet werden. In einer ersten Schicht (a) ist "Sünder" ein Parallelbegriff
zu outcast; der Terminus als solcher entspricht dem Vokabular der herrschenden Religiosität und
Moralität. Indem Jesus sich der Sünder annimmt, stellt er sich der Disqualifizierung der outcast
entgegen, etwa nach Matth. 11,19; Luk. 16,34; Mark. 2,17 m.Par. In einer zweiten Schicht (b) sind
"Sünder" solche, die sich Gott und dem Nächsten gegenüber verfehlt haben, Matth. 6,12. In einer
dritten Schicht (c) deckt sich der Begriff zugleich mit Verfehlung und mit sozialen Diskriminiertwerden,

Luk. 7,36ff. und 15,7. Schliesslich herrscht in einer vierten (d) ein Sprachgebrauch, der sich
von demjenigen der herrschenden, von Jesus angegriffenen Religiosität kaum mehr unterscheiden lässt,
Luk. 6,32, vgl. Matth. 5,46.

58 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, 3, 2 (1947), S. 163, 258.
59 Ebd., S. 46. Schöpfung kann sogar als Erwählung ausgelegt werden, S. 378.
60 Ebd., S. 18, vgl. S. 38.
61 Ebd., S. 388f.
62 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik 3, 1 (1945), S. 225.
63 Brunner (A. 1), S. 67. Die von ihm selber geäusserten Zweifel an der "Scheidung des Formalen

und Materialen" schlägt Brunner durch die Konstruktion nieder, die Scheidung bestehe von Gott aus
nicht, sie bestehe nicht zu Recht, aber zu Unrecht, S. 72.

Es sei nur auf Barths Auslegung von Gen. 2,8-17 hingewiesen. Zwar grenzt Barth "Eden" von
"Elysium" energisch ab, trotzdem kann er nicht umhin, die erste Phase der Profologie in den Farben
eines Idealzustandes zu schildern. Zu beachten ist auch seine apologetische Verharmlosung der
Möglichkeit des Falles mit der Bemerkung, dieser sei "physisch nicht unmöglich", S. 300.

65 Vgl. etwa Barth (A. 62), S. 121.



94 U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie

auf Erlösung, auf das Eschaton ausgerichteten Schöpfungsverständnis eher einklammert.
Wo die Versöhnung des Sünders mit Gott der dominierende Mittelpunkt der Bundes- und
Schöpfungsgeschichte ist, da muss die Tendenz durchschlagen, den schuldhaft verlorenen
guten Ursprung aller Menschen anzunehmen66; da kann diejenige Weise der Liebe Jesu,
die den Armen und Entrechteten Schöpfung allererst heraufführt und verheisst, nicht die
ihr gebührende Relevanz für Inhalt und Struktur der Theologie erhalten.

Eiert sieht in Hiobs Verwünschung seiner Geburt (Hiob 3), in seinem Protest gegen das

Leben unter den Bedingungen äussersten physischen und psychischen Druckes eine letzte
Absage an den Schöpfer67. Der Mythos vom guten Ursprung und bösen Fall aller
Menschen verträgt letztlich nur dankbare Annahme des Lebens, gleichgültig, welche
Qualität ihm zukommt. Der metaphysisch-religiöse Optimismus muss Klage und Aufruhr
der Leidenden ersticken. So dämonisiert er den Schöpfer zum demiurgischen Urheber des

Daseins, entstellt und verleugnet er Gottes Wesen, das im Abwischen aller Tränen besteht.
Wenn der Protest gegen die demiurgischen Mächte, die den Schmerz der Kreatur nicht
hören mögen, Sünde ist, dann gehörte Jesus von Nazareth zu den grössten Sündern. Gar
rasch, aber innerhalb der Tradition zwingend, sagt Brunner, die Idee eines protologisch
und universal gültigen Sündenfalls sei das constituens des biblischen Glaubens68. Wer sich
dieser Meinung anschliesst, der sehe sich vor, dass er nicht in die Nähe des

pragmatisch-pfäffischen Leidensverständnisses der sog. Freunde Hiobs gerate, die den

Protest gegen das Leben als Leiden und Qual als unweise und schliesslich als sündige
Rebellion gegen den sog. Schöpfer brandmarkten.

Ulrich Hedinger, Zürich

66 Vgl. Anm. 56.
67 Eiert (A. 8), S. 109.
68 Brunner (A. 1 S. 59.


	Kritische Bemerkungen zur Protologie

