Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 2

Artikel: Kritische Bemerkungen zur Protologie
Autor: Hedinger, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878665

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kritische Bemerkungen zur
Protologie

Die folgende Darstellung und Diskussion der “Lehre von den ersten Dingen”, der
Protologie, konzentriert sich auf Emil Brunner, Paul Althaus, Werner Elert und Helmut
Thielicke. Sie trennen die Protologie von der Soteriologie und von der Eschatologie,
welche das durch Jesus Christus bewirkte und verheissene Heil reflektieren. Das bedeutet
eine Trennung, an welche der Dualismus zwischen ontologischer und ontischer (geschicht-
licher) Perspektive der meisten theologischen Anthropologien ankniipfen konnte. Nur am
Rande konnen die protologischen Ansidtze von Karl Barth und Wolfgang Pannenberg
vermerkt werden, welche die erwahnte Trennung zu tiberwinden suchen.

Schopfung und Siindenfall sind die beiden zentralen, ineinander verschlungenen Loci
der Protologie. “Schopfung” bindet sich an das Verstindnis des Schopfers und des
Geschopfes, vornehmlich des Menschen, dem bei aller seiner Verwobenheit in Kosmos
und Natur im Unterschied zu diesen die spezifische oder einzige Gottesebenbildlichkeit
eignet.

Was die Schopfung von Kosmos, Natur und Menschsein betrifft, so wird ihr Anfang
hervorgehoben. Damit wird ihre Kontingenz, ihre Unterordnung unter den Schopfer
ausgesagt. Um den “‘unheilvollen Konflikt mit dem wissenschaftlichen Geschichtsbild” zu
vermeiden', reklamiert Brunner die spezifisch theologische Aussageebene: “Der Anfang
der Welt und der Anfang des Menschen im Sinn der Schopfung ist fir jede
innerweltlich-chronologische Darstellung inkommensurabel?.” Wihrend Althaus daran
interessiert ist, das “Moment des schlechthinnigen Anfangs” der Schopfung, bzw. der
“ersten Schopfung” zu akzentuieren® | warnt Pannenberg davor, ‘“‘Schopfung” auf den
“Anfang der Dinge” zu beschrinken® . Der Wortlaut der Formulierung zeigt, dass auch bei
Pannenberg ‘““‘Schopfung” die Rolle eines protologischen Qualifikators fiir Kosmologie
und Anthropologie beibehiilt.

Der Ort geschopflich-menschlicher Existenz wird von Brunner als “Sein in der Liebe
Gottes” bezeichnet® , das Sein Gottes des Schopfers dadurch als Liebe qualifiziert®. Fiir
den lutherischen Dogmatiker Althaus gehort zum Schopfer integral das “Ritselvolle,
Fremde, Schauerliche der Natur””. In gesteigerter Irrationalisierung Gottes spricht Elert

vom “Zwiespalt in der iiber uns verfiigenden Macht selbst™® .

E. Brunner, Die christliche Lehre von Schépfung und Erldsung, = Dogmatik, 2 (1950), S. 89.

Ebd., S.90. Wihrend Brunner dem protestantischen Dualismus zwischen Glauben und
Wissenschaft verhaftet bleibt, versucht ihn Pannenberg zu tiberwinden: W. Pannenberg, Erwadgungen zu
einer Theologie der Natur (1970), S. 36.

P. Althaus, Die christliche Wahrheit (1952), S. 306. Der Begriff ““Anfang’ schiitzt den Glauben
vor monistischer Naturphilosophie.

Pannenberg (A. 2), S. 34; dhnlich Theologiec und Reich Gottes (1971), S. 17.

Brunner (A. 1), S. 125.

Diese Qualifizierung widerspricht allerdings Brunners Angriff auf Barths christologisches
Gottesverstindnis. Fiir Brunner steht “hinter” dem Schépfer noch der Deus nudus, und Christus ist
bloss Schopfungsmittler, nicht Schopfer: E. Brunner, Dogmatik, 1 (1946), S. 246f.

Althaus (A. 3), S. 312.

W. Elert, Der christliche Glaube (1960°), S. 106. Die verfiigende Macht “ruft in den Garten und
jagt wieder hinaus™.



U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie 85

Brunner stellt das menschliche Geschopf in die Kategorie der ‘“‘moralische(n)
Personlichkeit”®. Diese ethisch-idealistische Bezeichnung, giiltig fiir alle und alle
einzelnen Menschen, vertragt sich nicht bloss mit der Auslegung menschlicher Existenz als
“vollkommene Abhingigkeit von Gott”!° sie ist vielmehr fiir Brunner nahezu mit
Abhingigkeit identisch. Gegen den Vorwurf einer patriarchalisch geprigten Anthropo-
logie konnte eingewandt werden, dass Brunner sehr wohl unterscheide zwischen
Abhingigkeit als Begriff der Relation zwischen Schépfer und Geschopf und Abhingigkeit
im Zeichen der “Unmiindigkeit” und ‘“Unfreiheit”, welche das Menschsein unter dem
Gesetz, bzw. vor dem Kommen Jesu'! kennzeichnet. Dieser Einwand hebt den Vorwurf
des religiosen Patriarchalismus nicht auf. Im Sinne des letzteren bestimmt er das “Wesen
des wahrhaft Menschlichen™ reaktiv; davon ausgeschlossen bleibt die an sich bejahte und
konzedierte Berufung des Menschen zu kreativer Kultur'>. Brunner reduziert die
Verantwortlichkeit zur Antwort, zur dankbaren Annahme des Lebens aus der Hand
Gottes'?. Zwar beschreibt er das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch oft mit der
Terminologie der Partnerschaft; eine aktive Partizipation am Werk der Schopfung bleibt
dem Menschen aber verschlossen.

Fir Althaus charakterisiert sich das protologisch, d.h. im (Zwie-)Licht der “Ur-Offen-
barung” betrachtete Geschopf durch “demutige Beugung” vor der “Schicksalsmacht™, die
alle Gewalt iiber uns hat, “‘wir aber keine iiber sie”'*. Elert skizziert das Geschopfsein
mittels der Kategorie: preisgegeben an die biologischen Gesetze des Geschaffen- und
Getotetwerdens; fiir diese scheint die Distinktion zwischen Schopfung “vor” dem Fall
und Schépfung “nach” dem Fall irrelevant '*. Von den Hinden umgriffen, die auch
Venus und Mars umgreifen, von der ““gleichen Libido gepeitscht’” wie die Tiere: so lauten
die signifikanten, Eros und Aggression miteinander verfilzenden Stichworte der Anthropo-
logie von Thielicke!®. Das Spektrum der protologischen Anthropologie reicht von der
“moralischen Personlichkeit” Emil Brunners bis zu dem unentrinnbar dem Sterben und
praexistenten Michten verfallenen, von der Libido gepeitschten Menschengeschopf der
Lutheraner Elert und Thielicke.

° Die Kategorie besteht ante et post lapsum; Brunner (A. 1), S. 136.

Brunner (A. 1), S. 69.

Fiir Brunner ist Abhingigkeit ein Begriff, von dem sowohl “Unfreiheit” als “Freiheit”
pradiziert werden kénnen;s. ebd., S. 273.

Brunner (A. 1), S.80. Religiosen Patriarchalismus verrit auch die These, Gott habe keine
Verantwortlichkeit, weil er oberhalb der menschlichen Kreatur stehe; ebd., S. 66.

Brunner (A. 1), S. 144.

Althaus (A. 3), S. 66.

W. Elert, Bekenntnis, Blut und Boden (1934), S. 15f. Diese Schrift erhebt den Anspruch, die
zwischen den Christen des nationalsozialistischen Deutschlands herrschende ‘‘Frontendimonie”
aufzubrechen. Teils wird die Bindung an “Blut und Boden” in den Kategorien des Verfallenseins an
priaexistente Michte geschildert, S. 13, 15, teils als Geschenk Gottes gepriesen, S. 19. Die Prizisierung,
dieses Geschenk werde nur denen zuteil, die sich von der volkischen Bindung 16sten, vermag Elerts
Schrift nicht vom Vorwurf zu entlasten, die damals herrschende Ideologie zu stiitzen.

H. Thielicke, Wie die Welt begann (1960), S.78 und 72. Mit dem Charakteristikum
“Libido-gepeitscht™ wendet sich Thielicke zunichst gegen ein spiritualistisches ‘“‘aristokratisches”
Verstindnis der Geschopflichkeit. Dieser positive Ansatz wird bald von der Feststellung durchkreuzt,
die erwihnte Verfassung des Menschen sei “schlimmer als beim Tier”. Diese Inkonsequenz deutet
ihrerseits auf die Problematik einer Verfilzung des Eros mit Aggression.

14



86 U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie

2

Siindenfall macht die zweite Bestimmung der Protologie aus. Der Grad der
Entmythologisierung der jahvistischen Urstandssagen von Gen.2 und 3 ist so weit
fortgeschritten, dass eine zeitliche Sukzession zwischen Schopfung und Fall negiert wird.
Der Stindenfall ist kein einzelnes geschichtliches Ereignis. Er wird von allen Menschen und
allen einzelnen Menschen in der Verleugnung des Schopfers und ihres guten Ursprunges
stindig vollzogen; gleichzeitig ist er diejenige Macht, von der die Menschen in ihrer
aktualisierten und nicht aktualisierten Stinde schon immer herkommen (“Erbstnde”,
“Urstinde”). Behauptete die Protologie im Geiste eines metaphysischen Optimismus in
ihrer ersten Bestimmung des Menschseins: “Der Ursprung aller Menschen ist gut”, so fallt
ihre zweite Bestimmung mit der These zusammen: “Alle Menschen sind schuldhaft bose”.
Der “Ubergang” von der ersten zur zweiten Bestimmung des Menschseins ist schlechthin
unerklérlich!”. Die Protologie muss ihren Tribut an den Irrationalismus entrichten, um
gleichzeitig metaphysischer Optimismus und ethischer, bzw. religioser Pessimismus
(hinsichtlich der Anthropologie) zu sein. Dazu wird — in Abwehr gnostischer Verhangnis-
theorien — in und mit der Unerklérlichkeit des Falles auch dessen Unentschuldbarkeit
behauptet'®.

Der Fall der Menschen ist “‘verantwortliche Tat™'®. Er ist kein Naturereignis, vielmehr
“Widerspruch des Geschopfs gegen den Schopfer”?°. Der Mensch, der “‘urspriinglich beim
Vater zu Hause ist”, trennt sich in “falschem Selbstindigkeitsstreben’ vom Vater?!. Die
Ursiinde besteht in der ‘“‘Rebellion des Geschopfes gegen den Schopfer”, in “Trotz,
Hochmut ... Emanzipation”??. Die Ursiinde, des Menschen ‘“Gemeinschaftsbruch” mit
Gott, ist aus “Misstrauen entstandener Ungehorsam gegen Gott’, “Seinwollen wie
Gott”?, In seinem Willen, grenzenlos zu sein, erweist der Mensch sich als ungehorsam
gegen Gott?*,

Muss sich die Protologie als Hamartologie (d.h. in ihrer zweiten Bestimmung des
Menschseins als Stindersein) immer wieder von gnostischen Verhdngnistheorien abgrenzen
und nahert sie sich in dieser Hinsicht dem Moralismus, insbesondere dessen These von der
aktuellen Schuldfihigkeit aller Menschen, so distanziert sie sich auch immer wieder vom
Moralismus, insbesondere von dessen Auffassung, Siinde sei faktisch vermeidbar; dann
aber nahert sie sich beinahe zwangslaufig gnostischen Schicksalstheorien. Das Oszillieren
zwischen beiden Positionen kennzeichnet Brunners These, der Siindenfall sei ““personliche
Tat” und “gemeinsames Schicksal”’; ihre ‘“‘geheimnisvolle Einheit”” findet Brunner

17" Althaus (A. 3), S. 392. Unerklarlich sind sowohl der Fall der Menschen als auch der Fall der
guten Engel.

Ebd., 8. 39,

Brunner (A. 1), S.113.

% Elert (A. 8), S. 250.

Brunner (A. 1), S.89. Brunner spiclt auf das Gleichnis vom verlorenen Sohn an, das er als
Allegorie missversteht. Eines seiner erzihlenden Ziige weitet er zur Bestimmung von Anthropologie
iberhaupt aus.

E. Brunner, Der Mensch im Widerspruch (1941), S. 121. Emanzipation wird bestimmt als: sich
ex manu Dei losreissen.

3 Brunner (A. 1), S.106. Zwar ist der Mensch zur Gottebenbildlichkeit und Freiheit bestimmt;
nun will er aber beides “‘ausserhalb der Abhingigkeit von Gott”.
4 Thielicke (A. 16), S. 188.



U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie 87

unerklirlich®®. Althaus hingegen zwingt die personalistische und die naturalistische
Komponente im komplexen Gebilde der “Erbsiinde” durch die an Hegels Identitits-
philosophie erinnernde Behauptung zusammen, Natur verwirkliche sich immerdar in
Personalitit®®. Das Schwanken zwischen Natur und Person, Schicksal und Verantwort-
lichkeit — deren Gegensatzlichkeit von Brunner zugegeben, von Althaus bestritten wird —
ist der Preis fiir die Abstraktheit der Hamartologie, fiir ihren Verzicht, Stinde als
konkrete, gesellschaftliche zu bestimmen®’. Die Frage taucht gar nicht auf, inwiefern
Siinde verantwortliche Tat derer ist, welche das Privileg hatten, “‘verantwortliche
Personlichkeiten” zu sein, inwiefern Schicksal fiir die, welchen dieses Privileg versagt
blieb.

Die These von der Unvermeidbarkeit und Unentschuldbarkeit der Siinde beschwort die Gefahr einer
Diamonisierung der Anthropologie herauf. Ihr will Brunners Safanologie wehren, Der Fall, obgleich
“verantwortliche Tat”, griindet nicht im Menschen selbst oder doch nicht allein im Menschen. Der
Mensch bedarf, “um iiberhaupt siindigen zu konnen, der Versuchung, die nicht aus ihm selbst
stammt’’?®, Anstifter und Verfithrer zum Bésen sind der Teufel, sind die Finsternisgewalten®?. Die
Vorstellung von der Verfilhrung ist dem Stolz des Menschen, dem ‘‘autonomen Menschengeist™
unertriaglich — Grund genug fiir Brunner, sie zu bejahen. Verfithrung bedeutet jedoch nicht Zwang zur
Siinde. Dennoch ist nicht zu bestreiten, dass fiir Brunners Satanologie ein Zug der Schuldminderung
gegeniiber dem Menschen bestimmend ist; allermindest soll der menschlichen Siinde eine absolute,
geistige bzw. metaphysische Potenz abgesprochen werden. Der Mensch kann der Siinde aus
“Selbstziindung”, aus absoluter Frechheit und Zynismus gar nicht verklagt werden3°,

Ein Stiick weit ist Brunners Satanologie als Versuch zu werten, die Frage ‘“Unde malum?”
aufzunehmen. Diese Frage darf die Theologie nicht verbieten®', will sie nicht dem Irrationalismus
verfallen. Bei der Frage “Unde Satanas?” erreicht jedoch auch Brunner die Grenzen der
ibergeschichtlichen Protologie. Kurz und biindig erkldrt er: ““Satan ist eine gefallene Kreatur, iiber
deren Anfang wir nichts wissen??.”

Mehr als einen Versuch, die Anthropologie zu entdimonisieren, macht Brunners
Satanologie nicht aus. Das Hauptinteresse von Brunners Protologie kreist um die Schuld
aller, genauer: aller und jedes einzelnen Menschen®®; sie ist universalistisch und
individualistisch zugleich. Ihr Individualismus und Universalismus macht sie unge-
schichtlich. Das wird deutlich im Versuch, den Sindenfall auf der Ebene des
“individuellen Personlebens” anzugeben. Zwar wird die Schwierigkeit dieses Unterfangens
konzediert. Dennoch gibt Brunner, aktualisierend und psychologisierend, den Zeitpunkt
des Siindenfalls der je einzelnen Existenz an: “Es ist der Moment, wo das Menschen-

25 Brunner (A.1), S.113. Auch dic von ihm selber angefithrte Psychologie des kollektiv

Unbewussten betrachtet er als ungeeignet zur Erklirung der Einheit von Tat und Schicksal; an und fiir
sich konzediert er die Gegensitzlichkeit von Verantwortung und Schicksal.
® Althaus (A. 3), S. 369.

Brunner (A.1), S.128. Wiahrend der These beizustimmen ist, dass der Gegensatz zwischen
Stinder und Nichtsiinder nicht mit dem zwischen Guten und B6sen koinzidiert, kann deren Implikat
von der Andersheit bzw. Fremdheit der Siinde gegeniiber dem ethischen und geschichtlichen
Gegzeglséitzen von Gut und Bose nicht iibernommen werden,

g Brunner (A. 1), S. 163.

Ebd., S.160. “Der Mensch ist zu wenig Geist, um die Siinde zu erfinden”, S.162. Zu
unte{)suchen wire, in welche Nihe ein solcher Gedanke Satanologie und Pneumatologie riickt.

Ebd., S. 162.

Gegen Thielicke (A. 16), der die Frage mit dem Argument niederschligt, sie lenke von der
eige3n2en Schuld ab, S. 177.

i Brunner (A. 1), S. 153.
Siinde ist “Totalakt der Person”; ebd., S. 108.



88 U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie

kindlein zum erstenmal und betont ‘Ich’ sagt®®.” Unbeschadet seiner berechtigten Spitze
gegen die “Ich-philosophie” Fichtes ist dieser Satz als ichfeindlich abzulehnen. Ich-
werdung und Ichstirke des Menschen werden mit Egoismus verwechselt. Der Satz
signalisiert, wie tief die Protologie der religiosen Heteronomie verhaftet ist, die Gott und
Mensch verzerrt und verstimmelt. Gott und die Schopfung werden zum Ort der
Ichfeindlichkeit, der Mensch fillt aus diesem Ort heraus, wenn er ichstark wird. Zwar
kann Brunner das Ich aufwerten, wenn er die personliche Verantwortung des Menschen
hervorhebt®®. Dabei reduziert er aber das Ich zur Potenz des Gehorsams und lisst es nicht
als Inbegriff des Selbstseins und der Wiirde des Menschen gelten.

Auch Elerts Stellung zum menschlichen Ich tragt ambivalente Zuge. Einerseits heisst
“Ich-sagen” Gott gegeniiber stehen und von ihm gefordert sein, ob man es weiss oder
nicht®®. Andererseits ist “mein Ichsein die Urschuld aller Schuld, weil es alles konkrete
Schuldigwerden erst ermoglicht”??. Der Zusammenhang zwischen Schuldfihigkeit und
Ichfdhigkeit menschlicher Existenz ist nicht zu leugnen. Die Identifizierung des Ich als
“Urschuld” verrdt jedoch die Tendenz des ichfeindlichen Patriarchalismus.

Verwandt mit der Ichfeindlichkeit der Protologien von Brunner und Elert ist die
radikale Kritik der Selbsterhaltung in der Hamartologie von Althaus. Der Drang zur
Selbstbehauptung wird als Empérung gegen Gott qualifiziert®®. Solche Qualifizierung fillt
Althaus leicht, weil er den Drang zur Selbsterhaltung an das in Natur und Geschichte
waltende Gesetz der ‘“‘gegenseitigen Verdringung” gekettet sieht. Er muss daher die
Selbsterhaltung als stete, ethisch nicht aufzuhebende Verletzung des Gebotes der Liebe
zum Nichsten bezeichnen. In der Erkenntnis dieses Gesetzes spricht sich zweifelsohne ein
Geschichts- und Gesellschaftsverstindnis aus, das die Grenzen des Moralismus und
Individualismus sprengt. In der Verkettung des Selbsterhaltungs- bzw. Lebenstriebes mit
dem erwihnten Gesetz manifestiert sich Lebensfeindlichkeit. Siinde soll sein, dass
menschliche und kreatiirliche Wesen leben mochten, dass sie sich vor drohendem
Lebensverlust dngstigen®®, dass sie unter den lebenserschwerenden Naturgesetzen und
Gesellschaftsstrukturen leiden. Kaum haben sie das Leben, einen Anflug oder eine
Verheissung von Leben, empfangen, miissen sie in dessen Verlust einwilligen, falls sie
nicht, nach der rigorosen Hamartologie von Althaus, als Stinder bezichtigt werden wollen.
Althaus kann die Versohnung mit dem Nichtsein, mit dem Tod nur so fordern, dass er
den Tod selbst als Schopfung bezeichnet*®. Dadurch wird die Schopfung pervertiert und
didmonisiert. Nur der Bereich verdiente den Namen Schopfung, der von dem Gesetz
befreit, entweder zu vernichten oder selbst vernichtet zu werden, bzw. in die Vernichtung
einzuwilligen.

Der Drang zur Selbsterhaltung, bzw. der Lebenstrieb sind, so wenig wie die mit ihnen verbundene

Angst vor Lebensverlust, nicht als Selbstabschliessung gegeniiber der “immer Verwandlung mit sich
bringenden Zukunft” zu disqualifizieren. Wenn Pannenberg die Selbstabschliessung der kreatiirlichen

3 Ebd., S. 116.
2 Vgl. ebd., S. 168.
3 Elert (A. 8), S. 257.
Ebd., 8. 105.
38 Althaus (A. 3), S. 377.
3% Das Hohe Lied der Hoffnung von Rom. 8,19ff. zeichnet sich dadurch aus, dass es von einer
hamartologischen Qualifizierung dieser Angst radikal absieht.

Althaus (A. 3), S. 415. In subtiler Dialektik wird der Tod zugleich auch als Reaktion Gottes auf
die Slinde verstanden.

~N oG



U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie 89

Wesen als “Wurzel alles Widersinns, alles Leids und alles Bosen bezeichnet”*', dann hat er den

hamartologischen Bann iiber Leben und Lebenstrieb noch nicht gesprengt. Denn Pannenberg wagt die
Umkehrung der Betrachtung nicht, nach der Leid und Widersinn die Wurzel der Selbstabschliessung
(bzw. der Angst) sein kdnnen, bzw. je und je auch sind. Paulus, fiir dessen Protologie und
Anthropologie die Hamartologie nicht zu kurz kommt, hat im Hohen Lied der Hoffnung wenigstens
ansatzweise die Umkehrung der religios liblichen Ableitung des Leidens von der Siinde, bzw.
Selbstabschliessung gewagt.

Durch den Siindenfall wird der “Zustand der Menschheit” “im Entscheidenden zu
allen Zeiten (zum) volligefn) Verderben, eines Mehr oder Minder nicht fihig”%*. Zwar
geht die “‘sittliche Geschichte” der Menschheit auf und nieder — aber davon wird nach
Althaus die Qualifizierung der Menschheit, die Ebene ihres Verhiltnisses zu Gott, nicht
beriithrt. Im selben Verderben steckt die Geschichte der Giitergemeinschaft von Tabor
und die Geschichte von Auschwitz. Dennoch ist “diese unsere Welt” und nicht ein

“vergangener Urstand des Kosmos” Gottes sehr gute Welt, womit Althaus die priester-
schriftliche Qualifizierung des Sechstagewerkes von Gen 1 ubernlmmt43 Es gilt strenge
“Doppelbestimmtheit”: Einerseits muss die Welt ganz der Siinde zugeordnet werden,
andererseits ganz als urspriingliche Schopfung verstanden werden®. Fiir Thielicke fallt dle
Althaussche Doppelbestimmtheit auseinander: “Diese Welt ist so, wie sie ist, nicht aus
den Hinden Gottes hervorgegangen®.” Elert statuiert, dass die “‘gefallene Welt” ein
Geschopf Gottes ist und bleibt*®. Unaufldslich sind diese Widerspriiche der dogmatischen
Bestimmungen nicht. Althaus’ Satz deutet ihre Aufhebung an: “Um den Urstand zu
denken, haben wir vom jetzigen Sein nichts fortzudenken als den Widerspruch gegen
Gott, die Siinde*”.”

Der letzte Satz impliziert die Antwort auf eine Kernfrage der Protologie: In welchem
Verhaltnis stehen Stinde und Leid zueinander? Bestimmend ist die Tendenz, das Leid als
Folge der Siinde, bzw. als Massnahme des gottlichen Gerichtes iiber die Siinde zu
erklaren. Elert stellt schlicht die These auf, dass durch des Menschen Siinde Verderben
und Tod in die Welt gekommen seien®®. Ein waches Gewissen versteht “das allgemeine
Leiden in der Welt auch als Ziichtigung fiir die allgemeine Siinde”*®. Im Horizont der
Eschatologie kann Althaus Leid und Tod statt der Siinde dem ‘‘ersten Willen” Gottes
zuordnen®®. In der generellen Subsumierung des Leidens unter die Siinde triumphiert
pragmatischer Moralismus, der sich von der Weltanschauung der sog. Freunde Hiobs nur
durch seine universale, alle Menschen treffende Ausrichtung unterscheidet. Er ist eine
grobe Form des apologetischen, das Leiden rechtfertigenden Gottes- und Weltverstand-
nisses. Die Zuordnung des Leidens zum “‘ersten Willen” Gottes bildet eine modifizierte,
subtilere Variante der apologetischen Weltanschauung.

41
42
43
44

Pannenberg, Theologie und Reich Gottes (1971), S. 26.
Althaus (A. 3), S. 379, vgl. Anm. 27.
Ebd., S. 418.
Ebd., S.420. Die Zuordnung der Weltgestalt zu unserer Siindigkeit ist eine existentiale,
bedegtet keme metaphysische Herleitung unserer Welt von dem Siindenfall, S. 418.
46 H. Thielicke, Der evangelische Glaube, 2 (1973), S. 362.
Elert (A. 8), S. 250.
:;’ Althaus (A. 3), S. 387,
Elert (A. 8), S. 329.
‘5’3 Althaus (A. 3), S. 405.
Ebd., S.418f. Das Reich Gottes ist mehr als lediglich Restitution des Urzustandes. — Zur
Qualifizierung des Todes als Schopfung vgl. Anm. 40.



90 U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie

Zunachst scheint Brunner deutlicher als Althaus das Leiden von der Siinde zu trennen.
Im Unterschied zum Eschaton kennt die anfingliche Schopfung Leiden®'. Brunner
behauptet, dass Ubel und Leiden die Giite der “irdisch-zeitlichen Schépfung” nicht in
Frage stellen. Auch bei ihm ist die Distanz zwischen subtiler und grober, moralistisch
ausgerichteter Apologie nicht weit. Einer solchen ist seine Hypothese verhaftet, Gott habe
bei der Weltschopfung auf den siindigen Menschen “Bedacht” genommen, habe einen
zum Sunder passenden Schauplatz geschaffen, eine Welt, in der es eben “Kampf ums
Dasein mit seinem Leiden und seiner ‘Grausamkeit” gibt”*2. Die vorsichtige Formulierung
dieses Satzes als Hypothese verrdt wenigstens ein theologisch schlechtes Gewissen fiir so
schlaue Rechtfertigung oder Quasileugnung der Grausamkeit. Was muss das fiir eine
Gottheit sein, deren “‘erster Wille” die das Dasein treffende Grausamkeit zugleich setzt
und ihre Einklammerung, ihre Bestreitung durch Anfiihrungsstriche veranlasst?

3;

Worauf stiitzen sich die in ihren Grundziigen besprochenen Protologien? Sie erheben
den Anspruch, sich nicht nur auf die Schopfungs- und Fallsagen von Gen. 1 bis 3, sondern
auch auf die sich zerstreut in den prophetischen Schriften, im Psalter und in der Weisheit
findenden Darstellungen des Schopfers zu stiitzen; dazu auf die protologischen Ansitze
des Neuen Testamentes wie Joh. 1 und Rom. 1 sowie auf eine aus Gleichnissen Jesu
abstrahierte Anthropologie®>.

Insbesondere Brunner will sich — um der wissenschaftlichen Wahrhaftigkeit willen —
nicht bloss an Gen. 1 bis 3 binden; faktisch tut es seine Protologie nicht weniger als die
der anderen Dogmatiker. Massgebend fiir alle ist das Gottes- und Schopfungsverstindnis
der priesterschriftlichen Sage von Gen. 1,1—-24a: Gott Aat Himmel und Erde, Pflanzen,
Tiere und Menschen geschaffen, und er hat sie sehr gut geschaffen. Massgebend fiir ihr
Verstindnis der Siinde ist die jahvistische Sage von Gen. 3, insbesondere auch deren
Atiologie der Leiden, die den Menschen einerseits von der Natur und von der
Verginglichkeit, andererseits von den sozialen Strukturen zugefiigt werden: die Hirte der
Arbeit, die Schmerzen der Geburt und des Sterbens, die Knechtschaft der Frau unter dem
Mann sind die Folgen der Siinde, des Ungehorsams und des Misstrauens der Protoplasten.
Dabei wird der Mythos von Gen. 3, der in seiner Spitze Aufkldrung iiber die Ursache der
Leiden sein will, nur oberflichlich entmythologisiert. Zwischen den Leiden, die in der
Disproportionalitit zwischen der Natur und den menschlichen Bediirfnissen bestehen,
und den Leiden, die aus den gesellschaftlichen und geschichtlichen Herrschaftsstrukturen
resultieren, wird nicht oder nicht klar genug getrennt. Die Unterlassung dieser Trennung
lasst den Mythos weiter triumphieren, der alle Leiden auf menschliches Verhalten (bzw.
auf gottliche Reaktion auf menschliche Siinde) zuriickfiihrt.

Nicht ilibernommen wurden von der herrschenden Protologie die hellen, utopischen Ziige der
Schépfungsmythen, die sowohl im priesterschriftlichen als auch im jahvistischen Bericht anzutreffen
sind. Der priesterschriftliche Schopfungsbericht (Gen. 1,1-2,4a) und der jahvistische (Gen.
2,4b—3,1ff.) zeichnen, wenn auch in unterschiedlicher Prignanz, eine Natur, die den matericllen
Bediirfnissen des Menschen entspricht. Wenn die erdrterten Protologien von der materiellen

1 Brunner (A.1.), S. 149. Das Ende iiberragt den Anfang, S. 118.

2 Ebd., S. 153.
3 S. Anm. 21.



U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie 24

Gesichertheit menschlicher Existenz abstrahieren, dann verraten sie ihre Zugehorigkeit zu einem
idealistischen Menschenverstindnis. Zum Preis dafiir miissen sie, gegen Inhalt und Intention der
Schopfungsberichte, das Leiden der Menschen in den “‘sehr guten’ Schopferwillen integrieren. M.a.W.,
ihre Entmythologisierung der Schopfungsmythen besteht dann wesentlich in der Eliminierung der
hellen, utopischen, die Entsprechung zwischen Mensch und Natur anzeigenden Ziige der Schopfungs-
berichte.

Das perfektionistische Gottes- und moralistische Weltverstindnis der in der Protologie
vorherrschenden Tendenzen ldsst keinen Raum fiir das prophetische Gottes- und
Geschichtsverstindnis etwa von Jes. 27,1-4. Hier wird in den Farben eines noch
altertiimlicheren Mythos "als desjenigen von Gen. 1 (der freilich ebenfalls iltere,
vorderorientalische Uberlieferungen an das theokratisch-priesterliche Gottesverstindnis
adaptiert) ein “prozessual-militantes” Gottesverstindnis explizit. Gott muss mit dem
“Leviathan’, mit der Un-schopfung, mit der Un-menschlichkeit der Wirklichkeit erst noch
kimpfen. Nach der apokalyptischen Vision des Zweikampfes zwischen Jahve und
Leviathan (Jes. 27,1) deutet sich in dem von Jahve gesungenen Weinbergslied (27,2f.) ein
Schopfungsverstindnis an, wonach zur Schopfung integral die Abwehr der sie bedro-
henden Disteln und Dornen gehort. Weit ist die Differenz zwischen dem Gott, der Disteln
und Dornen abwehrt, und demjenigen des atiologischen Mythos, der Disteln und Dornen
als gottlichen Fluch und Strafe fir Adams Ubertretung zu erkliren vermag. Sie ist freilich
durch die dogmatische, heils- bzw. unheilsgeschichtliche Periodisierung des Verhiltnisses
zwischen Gott und den Menschen fiir den christlichen Bibelleser bis zur Unkenntlichkeit
nivelliert worden.

Ebenfalls nicht zum Zuge innerhalb der herrschenden Protologie kommt das Gottes- und
Geschichtsverstindnis des altisraelitischen Credo von Deut. 26,5-9. Dieses erhebt freilich nicht den
Anspruch, die Ur- bzw. Ubergeschichte “der”” Menschen zu proklamieren, sondern impliziert lediglich
eine Reflexion der Geschichte der zum Bundesvolk Israel gewordenen “‘umherirrenden” Aramier.
Geschichtlichkeit und Schlichtheit dieses ersten Bekenntnisses zum Exodus Israels vom Bereich des
Hungers und der Fron kénnte und sollte der theologischen Protologie zum Anlass werden, sich vom
Drang zu ldsen, in die ungeschichtliche Urstandslehre, bzw. in deren moderne Fortsetzung, in die
ebenso ungeschichtliche Ontologie, zu flichen. Protologie kénnte dann zur Reflexion des Exodus
Isracls und der Menschen vom Bereich der bedrohten und bloss potentiellen Schopfung zur wirklichen
Schoptung werden.

Das altisraelitische Credo beschreibt den Urzustand Israels nicht mit riickwirts gewandtem, bzw.
metaphysischem Optimismus; seine Vergangenheit wird weder als sehr gute Schopfung noch als Garten
Eden beschrieben. Statt dessen wird die Diskrepanz zwischen Natur und Mensch, werden Hunger und
unstete Existenz genannt, hernach die soziale und politische Unterdriickung der von der Natur
Bedrohten und der Schwachen durch die Michtigen. Am Ende steht der Dank fiir die Befreiung aus
menschenfeindlicher Natur und Gesellschaft. Das Credo lisst keinen Raum fiir einen ““Schopfung”
genannten Vor- oder Uberbau der Befreiungsgeschichte. Schopfung ist hier nicht Inbegriff eines
gewesenen Urzustandes noch auch der kosmologischen, biologischen oder religiosen Bedingungen des
Menschseins tiberhaupt. Schopfung fallt hier mit gelungenem und erfiilltem Menschsein zusammen,
mit der Gegenwart, die Ernte, Dank und Freude heisst; mit der Natur, die den menschlichen
Bediirfnissen entspricht, mit der Gesellschaft, die Menschsein moglich und wirklich macht. Im Kolorit
eines naiven, agrar-religiosen Gottes- und Weltbildes schimmert im altisraelitischen Credo ein
Verstandnis von Schopfung durch, das nicht die physische oder geistige Moglichkeit des Abfalles von
urspriinglicher Identitat und Integritdt des Menschseins impliziert, sondern Antizipation des Eschatons
ist, Antizipation der Aufrichtung der Menschen, die durch Mangel und Unterdriickung lange darnieder
lagen.

Wie sollten aber aus dem “muilitanten” statt perfektionistischen Gottesverstandnis
prophetischer Provenienz, aus dem ‘“‘geschichtlichen™ statt “libergeschichtlichen” oder



92 U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie

“ontologischen” Credo Ansitze zu einem eschatologisch orientierten Schopfungs-
verstindnis gewonnen werden, da sie doch die Hamartologie, Siinde und Fall der
Menschen tibergehen? Die Antwort auf diese Frage miisste lauten, dass eine Neuorien-
tierung der Protologie gerade den Mythos vom guten Ursprung und dem Fall aller und
jedes einzelnen Menschen zu hinterfragen hat3® Jesu Solidarisierung mit den Armen
vertragt sich nicht mit dem Mythos vom guten Ursprung und bosen Fall aller Menschen.
Jesus war nicht Anwalt eines metaphysischen Optimismus. Er hat keine iiberge-
schichtliche, mythische oder bloss ontologische Giite von Mensch und Welt verkiindet.
Vielmehr hat er Gottes Giite konkret gelebt, sie als konkrete und universale zugleich
verheissen. Er hat die armen Lazarusse und die Trauernden nicht dem Mythos
untergeordnet, dass sie urspriinglich im Hause des Vaters gewesen seien bzw. in
ontologischer Hinsicht seien, sich jedoch von ihm in “falschem Selbstindigkeitsstreben”
getrennt hatten bzw. stindig trennten. Vielmehr hat Jesus durch seine Solidarisierung mit
ihnen das allererst verheissen und antizipatorisch heraufgefithrt, was den Namen ‘“‘Haus
des Vaters” oder Schopfung verdiente. Jesu Tun, Verheissen und Lieben darf nicht bloss
im Modus der Vergebung der Siinden begriffen werden. Vergebung setzt aktuelle
Schuldfihigkeit und Schuld der Betroffenen voraus. In seiner Solidarisierung mit den
Armen hat er sich Menschen zugewandt, deren materielle und psychische Ungesichertheit
die Qualifizierung als schuldfihige “moralische Personlichkeiten™ nicht zulasst. Jesu Arme
und Trauernde kennen weder die richtige noch die falsche Selbstindigkeit der
“moralischen Personlichkeit”. Als schuldfihig und schuldig aber hat er die Reichen
gekennzeichnet, deren 6konomische und geistige Sicherheit das Armsein und Armbleiben
der Elenden und Trauernden bedingt oder mitbedingt>.

Aus der Parabel vom verlorenen Sohn ldsst sich der Mythos vom guten Ursprung und
bosen Fall aller Menschen nicht ableiten, wie das Brunner und Althaus mit dem grossen
Strom der kirchlichen Auslegung und Predigt tun. Die Parabel will den Neid auf Jesu
Zuwendung zu den Verlorenen — den auch im Sinne des Siinderseins Verlorenen —
enthiillen und widerlegen.

Um diesen Sachverhalt zu begreifen, ist zwischen der Solidarisierung Jesu mit den
Armen einerseits und mit den Siindern andererseits streng zu unterscheiden — so sehr
beide auch mit dem Begriff “Verlorene” zusammengefasst werden konnen. Jesu
Solidarisierung mit den “Armen und Siindern” ist durchaus nicht ein und dasselbe
Geschehen. Sie ist es fiir die erbauliche Frommigkeit, welche die gesellschaftskritische
Spitze des Evangeliums spiritualistisch oder individualistisch missversteht und abbricht.

Gerade die erwahnte Parabel weist freilich auf dasjenige Tun und Verkiindigen Jesu,
das als Vergebung der Siinden und als Barmherzigkeit gegeniiber den Siindern zu
bezeichnen ist. Die Grosse des Raumes, welche die Vergebung in den synoptischen
Evangelien (einschliesslich des lukanischen) einnimmt, ist unbestritten. Jesu, bzw. Gottes
Liebe, welche sich den Schuldigen als Vergebung zuspricht, ist ein Geschehen, das die
Schuld als Preisgabe eines “guten Anfangs” voraussetzt. Schuld und Stinde wiren nicht
moglich ohne ein Gutes, welches “‘vorausgegangen sein muss”*®. Dieser Satz Schleier-
machers, welcher die beiden Phasen Gutes — Schuld unterscheidet und verbindet,

54 7u diesen knappen Ausfithrungen vgl. U. Hedinger, Wider die Versohnung Gottes mit dem
Elend (1972), Kap. VI, 1.
5 Luk. 16,19ff. und — im Lichte von Luk. 6,24 und 21 - Luk. 12,16 -21.
56 D. F. Schleiermacher, Der christliche Glaube (1861°), § 69, 2.



U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie 93

rehabilitiert indessen den Mythos vom guten Ursprung und bosen Fall aller Menschen
nicht>”.

Im Unterschied zu den beleuchteten Protologien verbindet Karl Barth Schopfung (und
Stiinde) aufs engste mit der Geschichte des Bundes Gottes mit den Menschen. Die
Schopfung ist der “dussere Grund des Bundes”, der Bund der “innere Grund der
Schopfung”®®. Schopfung heisst Erstellung des Raumes fiir den Gnadenbund®®. Das heisst
auch Verbindung mit der Inkarnation Gottes in Jesus Christus und mit der Eschato-
logie®®. Ohne Bezug zum Bund wire Barth versucht, die “Schépfung” im Sinne des
metaphysischen Pessimismus von Schopenhauer zu verstehen®. Das christologisch
orientierte Schopfungsverstindnis lasst Barth die reformatorische These vom Verlust der
imago Dei durch des Menschen Siindenfall ablehnen: “Die Gottebenbildlichkeit, die die
beiden Schopfungssagen den Menschen zugeschrieben haben: des Schopfers freier,
gnadiger Wille, laut dessen sie solche sein sollen, mit denen er als mit seinesgleichen
umgehen kann, ist ihnen also laut der Sage vom Siindenfall nicht verloren gegangen®?.”
Insbesondere lehnt er den Hintergrund der reformatorischen These ab, die Vorstellung
eines protologischen Idealzustandes, einer rectitudo animae, welche die Menschen durch
Schuld und als deren Folge und Strafe verloren hitten. Abgelehnt ist damit auch Brunners
Auffassung, der Siindenfall habe die imago Dei des Menschen in eine “‘materiale” und
“formale” gespalten: erstere, verstanden als das Gott in ehrfiirchtiger und dankbarer
Liebe antwortende Menschsein, hat der Siinder verloren, letztere, das Subjekt-sein, die
“moralische Persdnlichkeit” ist dem Siinder geblieben®®. Barths Verneinung der Lehre
von der imago duplex schliesst tendenziell auch den Dualismus aus, der das Menschsein in
die ontologische und ontische Perspektive zertrennt.

Ganz durchbricht Barths Verbindung von Schopfung und Bund den Mythos vom guten
Ursprung und boésen Fall nicht®. Das hingt mit seiner Ausrichtung des Bundes auf
Gericht und Verséhnung zusammen® | welche die an sich vorhandenen Ansitze zu einem

57 Um Jesu “Zuwendung zu den Armen und Siindern” zu verstehen, muss die aus dem

synoptischen Kontext zu erschliessende Differenzierung im Gebrauch des Begriffes “Siinder” — ho
hamartolds, to apololds — beachtet werden. In einer ersten Schicht (a) ist “Stinder” ein Parallelbegriff
zu outcast; der Terminus als solcher entspricht dem Vokabular der herrschenden Religiositdt und
Moralitat. Indem Jesus sich der Siinder annimmt, stellt er sich der Disqualifizierung der outcast
entgegen, etwa nach Matth. 11,19; Luk. 16,34; Mark. 2,17 m.Par. In einer zweiten Schicht (b) sind
“Stinder” solche, die sich Gott und dem Nachsten gegeniiber verfehlt haben, Matth. 6,12. In einer
dritten Schicht (c) deckt sich der Begriff zugleich mit Verfehlung und mit sozialen Diskriminiert-
werden, Luk. 7,36ff. und 15,7. Schliesslich herrscht in einer vierten (d) ein Sprachgebrauch, der sich
von demjenigen der herrschenden, von Jesus angegriffenen Religiositit kaum mehr unterscheiden lésst,
Luk. 6,32, vgl. Matth. 5,46.

il Barth, Die kirchliche Dogmatik, 3, 2 (1947), S. 163, 258.

i Ebd., S. 46. Schopfung kann sogar als Erwihlung ausgelegt werden, S. 378.

6% Ebd., S. 18, vgl. S. 38.

1 Ebd., S. 388f.

2 x. Barth, Die kirchliche Dogmatik 3, 1 (1945), S. 225.

63 Brunner (A. 1), S. 67. Die von ihm selber gedusserten Zweifel an der ““Scheidung des Formalen
und Materialen” schligt Brunner durch die Konstruktion nieder, die Scheidung bestehe von Gott aus
nich% sie bestehe nicht zu Recht, aber zu Unrecht, S. 72.

6% Es sei nur auf Barths Auslegung von Gen. 2,8—17 hingewiesen. Zwar grenzt Barth “‘Eden” von
“Elysium’ energisch ab, trotzdem kann er nicht umhin, die erste Phase der Profologie in den Farben
eines Idealzustandes zu schildern. Zu beachten ist auch seine apologetische Verharmlosung der
M(‘j%lichkeit des Falles mit der Bemerkung, dieser sei “‘physisch nicht unmoglich”, S. 300.

> Vgl. etwa Barth (A. 62), S. 121.



94 U. Hedinger, Kritische Bemerkungen zur Protologie

auf Erlosung, auf das Eschaton ausgerichteten Schopfungsverstindnis eher einklammert.
Wo die Versohnung des Siinders mit Gott der dominierende Mittelpunkt der Bundes- und
Schopfungsgeschichte ist, da muss die Tendenz durchschlagen, den schuldhaft verlorenen
guten Ursprung aller Menschen anzunehmen®; da kann diejenige Weise der Liebe Jesu,
die den Armen und Entrechteten Schopfung allererst herauffiihrt und verheisst, nicht die
ihr gebiithrende Relevanz fiir Inhalt und Struktur der Theologie erhalten.

Elert sieht in Hiobs Verwiinschung seiner Geburt (Hiob 3), in seinem Protest gegen das
Leben unter den Bedingungen iussersten physischen und psychischen Druckes eine letzte
Absage an den Schopfer®”. Der Mythos vom guten Ursprung und bosen Fall aller
Menschen vertragt letztlich nur dankbare Annahme des Lebens, gleichgiiltig, welche
Qualitat ihm zukommt. Der metaphysisch-religiose Optimismus muss Klage und Aufruhr
der Leidenden ersticken. So dimonisiert er den Schopfer zum demiurgischen Urheber des
Daseins, entstellt und verleugnet er Gottes Wesen, das im Abwischen aller Tranen besteht.
Wenn der Protest gegen die demiurgischen Michte, die den Schmerz der Kreatur nicht
horen mogen, Siinde ist, dann gehorte Jesus von Nazareth zu den grossten Sundern. Gar
rasch, aber innerhalb der Tradition zwingend, sagt Brunner, die Idee eines protologisch
und universal giiltigen Siindenfalls sei das constituens des biblischen Glaubens®. Wer sich
dieser Meinung anschliesst, der sehe sich vor, dass er nicht in die Nihe des
pragmatisch-pfiffischen Leidensverstindnisses der sog. Freunde Hiobs gerate, die den
Protest gegen das Leben als Leiden und Qual als unweise und schliesslich als siindige
Rebellion gegen den sog. Schopfer brandmarkten.

Ulrich Hedinger, Ziirich

66 vel. Anm. 56.
57 Elert (A. 8), S. 109.
8 Brunner (A. 1), S. 59.



	Kritische Bemerkungen zur Protologie

