
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 2

Artikel: Nazraîos in Matth. 2, 23

Autor: Zuckschwerdt, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 31 Heft 2 März/April 1975

Nazoraîos in Matth. 2,23

Es fällt auf, dass die Bezeichnung nazörafos unter den zwölf Stellen, wo sie

singularisch und auf Jesus bezogen im N.T. auftritt1, nur in Matth. 2,23 artikellos
erscheint, während sie an den übrigen elf Stellen stets mit dem bestimmten Artikel
verwendet ist. Zur Kennzeichnung der Angehörigen der Jerusalemer Urgemein de erscheint
die gleiche Bezeichnung in Apg. 24,5 — wiederum mit dem bestimmten Artikel: hoi
nazörafoi. Nur in Matth. 2,23b wird also Jesus im Sinne der Zugehörigkeit zu einer
Gruppe — zu den Einwohnern von Nazareth oder zu einer anderen Gruppe — als "ein
Nazoräer" oder einfach als "Nazoräer" bezeichnet.

Die der prophetischen Verheissung zugehörende Bezeichnung nazörafos ist nach
Matth. 2,23 offensichtlich dem erst für die neutestamentliche Zeit bezeugten2 Ortsnamen
Nazareth in dem Sinne vorgeordnet, dass bereits Josephs Niederlassung in Nazareth im
Erfüllungszusammenhang dieser Verheissung zu verstehen ist, damit Jesus "Nazoräer"
genannt werden könne. Da aber die Bezeichnung nazörafos auf Grund dieser Zugehörigkeit

zur prophetischen Verheissung als vorgegeben betrachtet werden muss, ist "damit zu
rechnen, dass Nazörafos etwas anderes bedeutet hat, bevor es zu Nazareth in Beziehung
gesetzt worden ist"3. Genau so offensichtlich ist aber auch die vom Verfasser der

Matth.-Vorgeschichte verfolgte Absicht, deutlich zu machen, dass — nachdem durch 2,23
nazörafos zum Ortsnamen Nazareth in Beziehung gesetzt wurde — nunmehr Jesu

Bezeichnung als nazörafos nur recht verstanden werden könne als Mann "aus Nazareth in
Galiläa" (Matth. 21,11).

1.

Die Erörterung der Frage, ob es sich bei Matth. 2,23b um ein alttestamentliches Zitat
handelt und wo sich dieses gegebenenfalls im A.T. findet, macht zunächst einen Überblick
über die Vorgeschichte des Matth.-Evangeliums erforderlich.

Mit Matth. 2,23 schliesst die dem Evangelium vorangestellte Vorgeschichte ab, die in
ihren einzelnen Abschnitten insofern einheitlich konzipiert ist, als die auf die Genealogie

1 Matth. 2,23; 26,71; Luk. 18,37; Joh. 18,5.7; 19,19; Apg. 2,22; 3,6; 4,10; 6,14; 22,8; 26,9.2 W. Bauer, Wörterbuch (5 1963), Sp. 1052.
Bauer (A. 2), Sp. 1053. Vgl. B. Gärtner, Die rätselhaften Termini Nazoräer und Iskarioth

(1957), S. 18f.: ". In jüdischen Kreisen verwandte man demnach eine Bezeichnung für Jesus, die
wahrscheinlich mit Nazörafos zusammenhängt, und dabei kann die Anspielung auf die Stadt Nazareth
- 'der Mann von Nazareth' - kaum den einzigen Sinn abgeben."



66 E. Zuckschwerdt, Nazoraios in Matth. 2,23

Jesu (1,1 — 17)4 folgenden fünf Episoden sämtlich eine alttestamentliche Anspielung
enthalten und sodann ihren Akzent als Erfüllung gegebener Verheissung — abgesehen von
dem umstrittenen "Zitat" Matth. 2,23b — sämtlich durch ein eindeutig identifizierbares
alttestamentliches Zitat erhalten, das durch die Zitationsformel eingeleitet wird5. Die

Konzeption der Matth.-Vorgeschichte stellt sich unter diesem Gesichtspunkt in der

folgenden Weise dar:

Einl. 1,1-17 Genealogie Jesu4

I. 1,18-25 Die jungfräuliche Empfängnis und Geburt Jesu6

Anspielung: 1,21b - Rieht. 13,5b
Zitat: 1,23 Jes. 7,14 (LXX); 8,8.10 (LXX)
Zitationsformel: 1,22
hi'na plêrôthë to rëthèn hypô kyrr'ou dià toû profëtou légontos

II. 2,1-12 Die Anbetung der Magier aus dem Morgenland7
Anspielung: 2,11b - Jes. 60, (1 — )6b
Zitat: 2,6 Mi. 5,1.3 (MT); 2. Sam. 5,2b (LXX)
Zitationsformel: 2,5b abgewandelt als Rede der Hohenpriester und Schriftgelehrten
houtös gàr gégraptai dià toû profëtou ,8

III. 2,13-15 Die Flucht nach Ägypten
Anspielung: 2,13b - Ex. 2,15
Zitat: 2,15b Hos. 11,1 (MT)
Zitationsformel: 2,15b
hfna plërôthë to rëthèn hypö kyri'ou dià toû profëtou légontos

IV. 2,16-18 Der Kindermord in Bethlehem
Anspielung: 2,16b - Ex. 1,16.22
Zitat: 2,18 Jer. 31,15 (MT) 38,15 (LXX)
Zitationsformel: 2,17
töte eplêrôthë tö rëthèn dià Ieremi'ou toû profëtou légontos

4
Vgl. zum möglichen Fehlen der Genealogie Jesu im (Matth.-)Evangelium der Nazoräer

Epiphanius, Pan. 29,9,4 (Gr. ehr. Schrittst. 25, 332, 10f.).
In diesem Verständnis der Konzeption der Matth.-Vorgeschichte folgt der Verfasser J. G.

Rembry, Quoniam Nazaraeus vocabitur (Mt. 2/23): Stud. bibl. francise. 12 (1961-62), S. 61. Auch
E. Lohmeyer, Das Evangelium des Matthäus (1956), S. 9, versteht 1,18-2,23 in "fünf Erzählungen"
gegliedert und bemerkt hierzu: "Was diese Erzählungen zusammenbindet, drückt sich äusserlich in den
alttestamentlichen Zitaten aus, um die sie sich gruppieren." Vgl. auch E. Rasco, Matthew I—II.
Structure, Meaning, Reality: Texte und Unters. 102 (1968), S. 22lf.

6
Vgl. zum möglichen Fehlen der Zeugung Jesu durch das pneûma hägion im (Matth.-)Evangelium

der Nazoräer Epiphanius, Pan. 29,7,6 (Gr. ehr. Schriftst. 25, 329, 21-330, 4).
7 Nach einer weitgehend geteilten Annahme - vgl. A. Dietrich, Die Weisen aus dem Morgenlande:

Zs. ntl. Wiss. 3 (1902), S. 1-14; F. Hahn, Christologische Hoheitstitel (2 1964), S. 277; G. Strecker,
Der Weg der Gerechtigkeit (21966), S. 51; G. Bornkamm, Überlieferung und Auslegung im
Matthäusevangelium (6 1970), S. 308 - wurde die Magiergeschichte als ursprünglich selbständiger
"urchristlicher Midrasch" erst später in den "Josephsblock" einbezogen: F. Zinniker, Probleme der

sogenannten Kindheitsgeschichte bei Matthäus (1972), S. 17ff., 111 ff., 126, 167. Im vorliegenden
Zusammenhang ist diese Hypothese nur anzumerken, macht jedoch auch ihrerseits die abweichende
Zitationsformel in 2,5b verständlich.

8 Lohmeyer (A. 5), S. 9: ". die Zitate des ATs haben dieselbe charakteristische Zitierformel -
die eine Ausnahme 2,5 ist wohl erwogen ."



E. Zuckschwerdt, Nazoraios in Matth. 2,23 67

V. 2,19-23 Rückkehr in das Land Israel und Niederlassung in Nazareth
Anspielung: 2,19-21 - Ex. 4,19-20
Zitat: 2,23b
Zitationsformel: 2,23b
höpös plërôthê to rëthèn dià ton profëtôn (hâti) .'

Wie dieser Aufriss erkennen lässt, wird in der Matth.-Vorgeschichte deutlich zwischen
Anspielung und Zitat unterschieden, wobei die Zitate jeweils durch eine Zitationsformel
eingeleitet werden. Diesem Gesamtaufriss entsprechend wäre auch in V. nach der
Zitationsformel 2,23b nicht nur eine Anspielung, sondern ein im Wortlaut wiedergegebenes

alttestamentliches Zitat zu erwarten. Somit wäre auch der Plural dià tön profetön
in der Zitationsformel nicht in dem Sinne zu verstehen, als würde im Folgenden eine auf
den Verfasser der Matth.-Vorgeschichte zurückgehende, sinngemässe Zusammenfassung
von Worten mehrerer Schriftpropheten geboten10.

Soweit die Textgestalt der in der Vorgeschichte angeführten Zitate erkennen lässt, sind
diese — mit Ausnahme des unter I. genannten Zitats (1,23 Jes. 7,14; 8,8.10) und des

unter 11. an Mi. 5,1.3 (MT) angefügten Zitats (2,6d 2. Sam. 5,2b) — nicht nach der

LXX, sondern nach dem hebräischen Text angeführt. Deshalb wäre auch für 2,23b ein
wörtliches, nach dem hebräischen Text gegebenes Zitat zu erwarten. Diese Erwartung
wird noch bestärkt durch die Mitteilung des Hieronymus, Vir. ill. 311, dass er Gelegenheit
gehabt hätte, das von den Nazaräern in Beroea/Syrien benutzte (Matth.-)Evangelium
abzuschreiben, und er fährt dann fort: "In quo animadvertendum, quod ubicunque
evangelista veteris scripturae testimoniis abutitur, non sequatur septuaginta transla-

torum auctoritatem, sed hebraicam, e quibus ilia duo sunt: 'Ex Aegypto vocavi filium
meum' (2,15 Hos. 11,1) et 'Quoniam Nazaraeus vocabitur' (2,23b )12."

In den Anspielungen und Zitaten der Matth.-Vorgeschichte wird — abgesehen von den

Bezugnahmen auf Worte der Schriftpropheten — auf zwei herausragende Gestalten der
Geschichte Israels verwiesen: auf Simson und auf Mose, — und zwar auf die

Simson-Vorgeschichte (I. Anspielung: 1,21b - Rieht. 13,5b) und auf die Mose-Vorge-

9
Zu 2,19-21: A. Vögtle, Die matthäische Kindheitsgeschichte: M. Didier (éd.), L'évangile selon

Matthieu, Bibl. Ephem. theol. Lovan. 29 (1972), S. 161, 166f., 177, 179, 183. - Zu 2,23b: hier
setzt Rembry (A. 5), S. 47f., 61, 65, Jes. 4,3 ein.

10
So u.a. E. Klostermann, Das Matthäus-Evangelium (2 1927), S. 19; J. Weiss-W. Bousset, Das

Matthäus-Evangelium G 1929), S. 237; A.Schlatter, Der Evangelist Matthäus (2 1933), S. 49. -
W. Rothfuchs, Die Erfüllungszitate des Matthäus-Evangeliums (1969), der die sonst sog. "Reflexionszitate",

zu denen auch Matth. 2,23b zu rechnen ist (W. G. Kümmel, Einleitung in das N.T., 141965,
S. 63), als "Erfüllungszitate" bezeichnet, S. 20f., bezieht den Plural dià tön profëtôn auf die in
"2,6.15.17 genannten Prophetenworte Darum wird dieser Jesus der Nazoräer heissen, weil so die
Worte der Propheten (über Bethlehem, Ägypten, Rama) erfüllt wurden", S. 67. Rothfuchs setzt
deshalb S. 66 - wie Strecker (A. 7), S. 62, und vor beiden Th. Zahn, Das Evangelium des Matthäus
(4 1922), S. 114-120 - voraus, dass in Matth. 2,23b "keine bestimmte alttestamentliche Stelle
gemeint sei".

11
Migne, Patrol, lat. 23, 643C-646A. - Wie stark Hieronymus das mit Matth. 2,23 gegebene

Problem beschäftigt haben muss, wird durch die häufigen Erwähnungen dieser Stelle deutlich: Epist.
ad Damasum 20,2 (Migne, ebd. 22, 376); Epist. ad Pammachium 57,7 (22, 574); Commentar. in Is.

proph., lib. III zu Jes. 6,9ff. (24, 101A); ebd., lib. IV zu Jes. 11,lf. (24, 148A); Commentar. in Evg.
Matth., lib. I zu Matth. 2,23 (26, 29A-B); Praefat. in Pentat. (28, 180A); Praefat. in libr. Paralip. (28,
1393B); Praefat. in Ezram (28, 1473A).

12
Dass das Zitat in Matth. 2,23b drei Wörter umfasst, lassen - ausser Hieronymus - auch

Origenes, In Matth, zu 21,1 Of. (Gr. ehr. Schriftst. 40, 540, 27s), und Epiphanius, Pan. 29,6,5 (Gr. ehr.
Schriftst. 25, 328, 11), erkennen.



68 E. Zuckschwerdt, Nazoraîos in Matth. 2,23

schichte (IV. Anspielung: 2,16b— Ex. 1,16.22) sowie auf die Mose-Geschichte von Flucht
(III. Anspielung: 2,13b — Ex. 2,15) und Rückkehr (V. Anspielung: 2,19—21 — Ex. 4,19—
20)13. Ob und in welcher Weise das in 2,23b zu vermutende Zitat diesem Zusammenhang
zuzuordnen ist, muss der weiteren Untersuchung anheimgestellt bleiben.

2.

Auf grund der an der Konzeption der Matth.-Vorgeschichte zu machenden Beobachtungen

ist für das in Matth. 2,23b zu vermutende Zitat ein ausweisbares, dem hebräischen
Text entnommenes Zitat aus "den Propheten" vorauszusetzen, unter denen — wegen des
Plurals dià tön profëtôn — weder Jesaja noch ein anderer einzelner Schriftprophet zu
verstehen wäre14. Diesen Plural etwa als "generalisierenden Plural" verstehen zu wollen15
oder ihn mit der varia lectio in den Singular abzuändern16, muss als verwehrt betrachtet
werden, bevor nicht der Kreis der als "die Propheten" zu bezeichnenden Bücher
ausgeschritten ist. Als Quelle des fraglichen Zitats wären also die Schriftpropheten und
damit — der Einteilung des jüdischen Kanons17 entsprechend — die "späteren Propheten"
auszuschliessen. Anders steht es dagegen mit den "früheren Propheten", die die Bücher
Josua, Richter, Samuelis und Könige umfassen, deren einzelne Teile verhältnismässig spät

13
Dass im Zusammenhang dieser Konzeption II. (2,1-12) nicht zu nennen ist, könnte seinerseits

für die bereits (A. 7) erwähnte spätere Einfügung der Magiergeschichte sprechen.
Der Plural in Matth. 26,56 hi'na plërôthôsin hai grafai tön profëtôn vermag Aufschlüsse zu 2,23

nicht zu vermitteln, da 26,56 - nach Rothfuchs (A. 10), S. 30f. - "gegenüber der Erfüllungsformel
sekundär ist" (S. 55). Während die Formel hai grafai (Matth. 26,54; Mark. 14,49) "das ganze
geschriebene Alte Testament" meint (S. 113), hat Matthäus - wie R.Hummel, Die Auseinandersetzung

zwischen Kirche und Judentum im Matthäusevangelium (1963), S. 134, im Blick auf Matth.
26,56/Mark. 14,49 anmerkt — "die markinische Aussage auf den prophetischen Teil des Kanons
eingeschränkt". Mit 26,56 wird also "Jesu ganze Passion unter den Gesichtspunkt der Erfüllung der
prophetischen Worte" gestellt (Rothfuchs, S. 102). Weil aber in 26,56 von Matthäus "eine selbständige
positive Aussage zu dem berichteten Zusammenhang gemacht wird" und "nicht die Einleitung eines
bestimmten Zitates vorliegt" (S. 27), wie ein solches für 2,23 erfragt wird, kann 26,56 im Folgenden
ausser Betracht bleiben.

15 Während H.A.W. Meyer, Das Evangelium des Matthäus (5 1864), S. 87, und B. Weiss, Das
Matthäus-Evangelium (9 1898), S. 57 A. 2, das Vorliegen eines generalisierenden Plurals ausdrücklich
verneinen, nehmen einen solchen u.a. an: C. H. Toy, Quotations in the N.T. (1884), S. 14;
U. Holzmeister, Quoniam Nazaraeus vocabitur (Mt. 2,23): Verbum Domini 17 (1937), S. 21 f.;
J.Jeremias, Beobachtungen zu neutestamentlichen Stellen: Zs. ntl. Wiss. 38 (1939), S. 116;
A. Médebielle, Quoniam Nazaraeus vocabitur (Mt. 11,23): Stud. Anselm. 27-28 (1951), S. 320f.

16 So A. Resch, der in allen wörtlichen Zitierungen von 2,23 stets dià toû profëtou schreibt:
Aussercanonische Paralleltexte zu den Evangelien, 2 (1894). S. 27; 5 (1897), S. 21. 169; Agrapha
(21906), S. 23, 336, 382. Resch, 2, S. 170, begründet diese Textänderung so: "Weil, wie man aus der

Zusammenstellung seiner ihm (seil. Matth.) persönlich angehörenden Citationsformeln ersieht, dass
niemals der Plural tön profëtôn vorkommt, sondern immer im Singular dià toû profëtou légontos oder
hypô toû profëtou auf ein besonderes prophetisches Buch Rücksicht genommen ist, muss die Lesart
dià tön profëtôn verworfen werden. Es ist vielmehr mit der Formel dià toû profëtou höchstwahrscheinlich

dasselbe (seil, apokryphe) Jeremiasbuch gemeint, welches Mt. 27,9 citiert ist."
17

Vgl. O. Eissfeldt, Einleitung in das A.T. (3 1964), S. 406.



E. Zuckschwerdt, Nazorafos in Matth. 2,23 69

als selbständige Bücher verstanden und als solche bezeichnet wurden18. Ihre Zitierung als
"die Propheten" wäre deshalb durchaus angemessen.

Die Prüfung dieser "früheren Propheten" auf das in 2,23b vermutete Zitat hin führt
auf die in diesem Zusammenhang immer wieder herangezogene Simson-Vorgeschichte, auf
Rieht. 13,5.7 (16,17)19. Aber nur, wenn das fragliche Zitat hôti nazôraîos klëthësetai als

Wiedergabe der an den genannten Stellen erscheinenden Wendung kf-nezir('elohTm) jihjeh

18
Vgl. H. B. Swete, Introduction to the O.T. in Greek (1914), S. 200, 217ff.; H. H. Schaeder,

Nazarënôs, Nazôraîos: Theol. Wörterb. z. N.T., 4 (1942), S. 883, 41 ff. Vgl. auch die Rede des Jakobus
bei Ps.-Clemens, Ree. I, 68, 3-69, 2 (Gr. ehr. Schriftst. 51, 46, 25-47, 3), wo Jakobus den
Zeugniswert der Propheten unterstreicht und - nach H. J. Schoeps, Theologie und Geschichte des
Judenchristentums (1949), S. 407 - mit dem Hinweis auf die 'libri regnorum' "ausdrücklich betont,
dass auch die nebi'im risonim angewendet werden müssen". - Vgl. ferner Bab. Talm. Baba batra
14b-15a; L. Goldschmidt, Der bab. Talmud, 6 (1906), S. 975f.: "Die Rabbanan lehrten: Die
Reihenfolge der Propheten ist die folgende: Jelmsua, Richter, Semuel, Könige, Jirmeia, Jehezqel,
Jesaja und die zwölf (seil, kleinen Propheten) Semuel schrieb sein Buch, Richter und Ruth." K. G.
Kuhn, Sifre zu Numeri (1959), S. 132 A. 32: "Perek ha-sch. liest an dieser Stelle (seil, zu Ri. 13, 3, 7,
13): 'Und desgleichen finden wir, dass die prophetischen Schriften sich lügnerisch ausgedrückt
haben .' " Beachtenswert ist hier der Plural "die prophetischen Schriften" bei dem Hinweis auf die
Simson-Vorgeschichte. Hieronymus, Prologus Galeatus: "Secundum Prophetarum ordinem faciunt et
ineipiunt ab Hiesu filio Nave, qui apud eos Josua ben Nun dicitur. Deinde subtexunt Sophtim i.e.
Iudicum librum et in eundem compingunt Ruth quia in diebus iudicum facta narratur historia. Tertius
sequitur Samuhel zitiert nach F. Bleek-J. Wellhausen, Einleitung in das A.T. (6 1893), S. 509.

19 Die nach dem Abklingen der Mandäer-Nazoräer-Diskussion seit Mitte der 30er Jahre
erschienenen Arbeiten, die im Zusammenhang mit Math. 2,23b auch Rieht. 13,5, 7 (16,17) erwähnen
und eine mögliche Beziehung entweder verneinen oder auch bejahen, sind u.a. F. Dornseiff, Lukas der
Schriftsteller: Zs. ntl. Wiss. 35 (1936), S. 131; A. Loisy, Les origines du N.T. (1936), S. 124f.;
Schaeder (A. 18), S. 883, 41 ff.; S. Lyonnet, "Quoniam Nazaraeus vocabitur": Biblica 25 (1944),
S. 204f.; T. Nickiin—R. O. P. Taylor, Nazarene or Nazarite? : The Church Quarterly Review 140
(1945), S. 197-199; J. S. Kennard, Was Capernaum the Home of Jesus? : Journ. Bibl. Lit. 65 (1946),
S. 132f.; E. Zolli, Christus (1946), S. 42ff.; Ch. Guignebert, Jésus (1947), S. 90f.; W. Michaelis, Das
Ev. nach Matth. (1948), S. 101 f.; Médebielle (A. 15), S. 317ff.; P. de Ambroggi, Nazareno (Nazoreo):
Encicl. cattol. 8 (1952), col. 1701; B. Reicke, Nasaré: Svenskt bibl. uppslagsv. 2 (1952), Sp. 425f.;
H. W. Hertzberg, Die Bücher Jos., Rieht, u. Ruth (1953), S. 226, 235; E. Lohmeyer, Gottesknecht und
Davidssohn (2 1953), S. 137f.; K. Stendahl, The School of St. Matth, and its Use of the O.T. (1954),
S. 103, 198; Lohmeyer (A. 5), S. 32f.; W. Schmauch, Orte der Offenbarung und Offenbarungsort im
N.T. (1956), S. 24f. ; P.Winter, The Proto-Source of Luce I: Nov. Test. 1 (1956), S. 197f.; Gartner
(A. 3), S. 10; J.-L. Leuba, Institution und Ereignis (1957), S. 38; G. Schille, Nazoräer, Nazaräner: Evg.
Kirchenlex., 2 (1958), Sp. 1538; A. M. Denis, L'adoration des mages vue par S. Matth.: Nouv. rev.
théol. 82 (1960), S. 36f.; F. Mussner, Ein Wortspiel in Mk. 1,24?: Bibl. Zs. 4 (1960), S. 286;
E.Schweizer, "Er wird Nazoräer heissen" (zu Mc. 1,24, Mt. 2,23): Zs. ntl. Wiss. Beih. 26 (1960),
S. 90-93, Neotestentica (1963), S. 51-55; M.Black, The Scrolls and Christian Origins (1961),
S. 83; Rembry (A. 5), S. 48 A. 5; H. Milton, The Structure of the Prologue to St. Matthew's Gospel:
Journ. Bibl. Lit. 81 (1962), S. 179f.; Strecker (A. 7), S. 60; C. H. Cave, St. Matthew's Infancy
Narrative: New Test. Stud. 9 (1962-63), S. 390; P. Bonnard, L'évangile selon St. Matthieu (1963),
S. 30; Hahn (A. 7), S. 237; J. A. Sanders, Nazôraîos in Matt 2,23: Journ. Bibl. Lit. 84 (1965),
S. 170f.; R. H. Gundry, The Use of the O.T. in St. Matthew's Gospel (1967), S. 97ff.; R. S.

McConnell, Law and Prophecy in Matthew's Gospel (1969), S. 115ff.; Rothfuchs (A. 10), S. 65f.;
M. Boertien, Nazir (Nasiräer): Die Mischna III, 4 (1971), S. 29; L. Hartman, Scriptural Exegesis in the
Gospel of St. Matthew and the Problem of Communication: M. Didier (éd.), L'évangile selon Matthieu,

Bibl. Ephem. theol. lovan. 29 (1972), S. 149f. (altiqre! ); vgl. auch F. Weinreb, Diejüd. Wurzeln des

Matth.-Ev. (1972), S. 167f.; E. Schweizer, Das Ev. nach Matthäus (1973), S. 20. - Ein paar ältere Titel
seien noch angefügt, welche in bibliograph. Hinweisen sonst kaum genannt wurden: L. Salvatorelli, II
significato di "Nazareno": La cultura contemporanea 3 (1911), S. 44-51, 90-94, 155-168,
284-296; Rezension durch H. v. Soden: Theol. Lit. Ztg. 37 (1912), Sp. 636f.; ferner M. Niccoli,
Nazarei: Encicl. ital., 24 (1934), Sp. 461 f.



70 E. Zuckschwerdt, Nazoraîos in Matth. 2,23

erwiesen werden kann und wenn in diesem Zusammenhang zumal auch die griechische
Bezeichnung nazörafos als Wiedergabe des hebräischen Wortes näzfr (Rieht. 13,5 LXX:
nazfr in Cod. B bzw. nazirafos in Cod. A) nachweisbar und dabei auch der Vokalwechsel
vom Jota in nazirafos zum Omega in nazörafos einsehbar gemacht werden können, wird
2,23b als Zitat aus der Simson-Vorgeschichte, aus Rieht. 13,5.7 (16,17), und der Plural
der Zitationsformel "die Propheten" als auf "die früheren Propheten" bezogen
verstanden werden dürfen.

Im Rahmen der nunmehr unerlässlichen Einzelanalyse der einzelnen Wörter des

vermuteten Zitats bedarf zunächst das höti der Aufmerksamkeit20. Es fällt auf, dass das

sonst bei Matthäus die Zitationsformel abschliessende und zum Zitat überleitende Partizip
légontos21 — hier wäre legöntön zu erwarten — in 2,23b fehlt. Dies könnte zu der
Vermutung Anlass geben, es handele sich hier um ein höti recitativum22. In der
exegetischen Bemühung um 2,23b ist dies jedoch immer wieder bestritten worden23, und
zwar unter Hinweis darauf, dass ein Recitativum hier nicht vorliegen könne, "da kein
einzelner ausdrücklicher Spruch angeführt wird"24.

Unter der hypothetischen Voraussetzung, es handele sich in 2,23b um ein alttesta-
mentliches Zitat, scheint die Möglichkeit gegeben, dieses höti als Recitativum zu
verstehen25. Aber demgegenüber melden sich erneut Bedenken auf Grund der bereits

genannten Beobachtung, dass im Matth.-Evangelium die auch in 2,23b verwendete
Zitationsformel stets mit dem Partizip légontos abschliesst21. Die somit in 2,23b
vorliegende Ausnahme bedürfte also der Begründung. Und eine solche scheint auch
gegeben werden zu können.

Hieronymus11 und auch Origenes und Epiphanius12 zufolge umfasst das fragliche Zitat
drei Wörter, also auch das höti quoniam. Unter Zugrundelegung der für Matthäus
üblichen Zitationsformel hätte 2,23b lauten müssen: höpös plërôthê tö rëthèn dià tön
profëtôn legöntön: höti nazörafos klëthësetai. Da diese erschlossene Aufeinanderfolge von
legöntön und höti sich anscheinend aus sprachlichen Gründen ausschloss, verzichtete der
Verfasser der Matth.-Vorgeschichte offensichtlich zugunsten des Zitats — und damit des

einleitenden höti — auf das zu erwartende, die Zitationsformel abschliessende legöntön,
so dass dieses höti scheinbar zu dem in der Reihe der Zitationsformeln des Matth.-Evange¬
liums21 einmaligen höti recitativum wurde. Dieses höti in 2,23b wäre somit das erste Wort
des vermuteten Zitats — und zwar in wörtlicher Wiedergabe des kf in Rieht. 13,5.7
(16,17)—, und es würde zugleich das anscheinend um seinetwillen am Schluss der
Zitationsformel ausgefallene legöntön vertreten als ein scheinbares höti recitativum. Als
Wiedergabe des kf in Rieht. 13,5.7 (16,17) kann also das höti in 2,23b als zugehörig zu
den beiden nachfolgenden Wörtern nazörafos klëthësetai betrachtet werden.

Das Verbum des fraglichen Zitats, klëthësetai, erfuhr im Gange der exegetischen
Bemühungen um 2,23b eine Entfaltung in drei verschiedene Richtungen. Entweder legte
man das Gewicht auf die im Worte liegende Bedeutung der Benennung oder Namensge-

20
Vgl. auch Rembry (A. 5), S. 49ff.

21 Matth. 1,22; 2,15.17 (3,3); 4,14; 8,17; 12,17; 13,14 (hë profëtela Ësaiou hë légousa). 35; 21,4;
27,9. Vgl. die Übersichten bei Resch (A. 16), 2, S. 27; Rothfuchs (A. 10), S. 31 f.

22 F. Blass-A. Dcbrunner, Gramm, d. ntl. Griech. (101959), § 397, 5; 470, 1.
23

So z.B. von Meyer (A. 15), S. 87; Weiss (A. 15), S. 57 A. 2; Zahn (A. 10), S. 118 u.a.
24 Meyer (A. 15), S. 87.
25 Das höti recitativum findet sich bei Matth, in 4,6; 7,23; 9,18; 14,26; 16,7; 21,3.16;

26,72.74.75; 27,43.47; 28,13.



E. Zuckschwerdt, Nazoraios in Matth. 2,23 71

bung in dem Sinne: "Nomen erat accepturus"26. Oder man verstand kalefsthai — im
Sinne von "Ruf' oder "Berufung" — als "berufen werden"27. Oder aber klethênai konnte
auch so benutzt und verstanden werden, dass "der Nachdruck weniger auf dem
Genanntwerden liegt, als darauf, dass der Träger wirklich ist, was der Name über ihn
aussagt". "Das Passivum 'genannt werden' kommt dann mindestens sehr nahe an die

Bedeutung 'sein' heran28." Im Sinne des letztgenannten Bedeutungsgehalts kann also das

Verbum klëthësetai als Wiedergabe von jihjeh verstanden werden29. Indem aber der
Verfasser der Matth.-Vorgeschichte diese Übersetzung wählte — und nicht z.B. éstai

(Rieht. 13,5.7)—, schloss er zugleich das von ihm ebenfalls beabsichtigte Moment der
Namensgebung mit ein.

3.

Damit ist nun die Aufmerksamkeit der umstrittenen Bezeichnung nazöraios zuzuwenden,

die unter der gemachten Voraussetzung als Wiedergabe des im hebräischen Text von
Rieht. 13,5.7 (16,17) erscheinenden Wortes näzfr zu verstehen wäre. Als griechische
Wiedergabe des hebräischen nfzlr ist aus der jüdischen und christlichen Literatur die

Bezeichnung nazirafos, nazeirafos, nazërafos oder auch nazarafos bekannt, die verwendet
ist in der LXX30, bei Aquüa31, Symmachus32, Theodotion33 und ferner bei Josephus34,

26 Zahn (A. 10), S. 118f., A. 28.
27 Vgl. Nicklin-Taylor (A. 19), S. 194.
28 W. Bauer, Wörterbuch (3 1937), Sp. 663. - Bauer fährt fort: "Es muss dem Empfinden des

Auslegers überlassen bleiben, ob er im Einzelfai' diese Übersetzung wagen will. Hierzu gehören etwa
Mt. 2,23 5,9. Vgl. V. 19a, b. hyiös hypsistou klëthësetai (in Parallelismus zu éstai mégas) Lk.

1,32; vgl. V. 35, 76. 2,23 15,19.21 ." Vgl. B. S. Cremer, Naziraeus sive Commentarius litteralis
et mysticus in Legem Naziraeorum ad Numer. Cap. VI: 1. & in integram Simsonis Historiam, in Libro
Judic. Cap. XIII-XVI descriptam. Accessit Dissertatio in locum Matth. II: 23, de Jezu Nazoraeo
(1727), S. 599: "Notanda etiam phrasis, Jesum 'vocandum' esse Nazoraeum, quae plerumque stylo S.

Scripturae 'statum & conditionem' personae désignât, a qua dominari vel 'vocari' potest." J. J. Hauk,
Anacrisis exegetica de Simsone Naziraeo typo Christi ad illustrandum locum Matth. II, 23. ex lud.
XIII.5.7 (1740), S. 18: ". .verbum hoc klëthësetai optime secundum régulas hermeneuticas uerti
posse per latinum 'sit'." - Vgl. in diesem Zusammenhang auch den Bedeutungsgehalt von qärä' nach
W. Gesenius F. Buhl, Hebr. u. aram. Wörterbuch16 (1915), Sp. 724b: "An mehreren Stellen ist: 'er soll
so und so genannt werden' nur eine Umschreibung für 'er soll dieser oder jener sein' ." So auch
K. L. Schmidt, kaléô: Theol. Wörterb. zum N.T., 3 (1938), S. 491, 37-40.

29
Vgl. hierzu z.B. die Bedeutungsgleichheit von "sein" (MT) und "genannt werden" (LXX) in

Jes. 49,6.
30 Die in den Anm. 30-33 folgenden Zitierungen bieten mit den hinter die Stellenangaben in

Klammern gesetzten Ziffern die Seitenzahlen bei E. Hatch & H. E. Redpath, Concordance to the LXX
(1897-1906, Nachdr. 1954); und zwar für Vol. 1-2 für das Suppl. (+00+)- - Naz(e)iraîos steht
in der LXX: 1. für näzfr in Lev. 25,5.11 (Hatch 939a); Ri. 13,5.7; 16,17 nach Cod. A (939a); Klgl. 4,7
(+118a+); 2. ohne hebr. Äquivalent in 1. Makk. 3,49 (+118a+). - Die Transskription naz(e)ir bietet
Ri. 13,5 nach Cod. B (939a). - Nazarafos findet sich in Lev. 25,5 (939a); 1. Makk. 3,49 (+118a+). -
Vgl. ferner für nëzer die Transkriptionen in 2. Kön. 11,12: nézer (941b), ézer nach Cod. A (368b) und
iézer nach Cod. B (678c).

31
Aquila bietet auch in Am. 2,12 nazirafos (Hatch +118a+).

32
Symmachus bietet 1. für näzfr a) nazërafos in Num. 6,18. 19 (939a; +118a+); b) nazirafos in

Am. 2,12 (+118a+); 2. für nëzer in Jer. 7,19: ten tricha tënhagfan tes naziraiôtëtos, F. Field, Origenis
Hexaplorum fragmenta, 2 (1875), S. 591; vgl. E. Nestle-J. Dahse, Das Buch Jer. griech. u. hebr.2
(1934), S. 18; Bibl. Hebr., ed. R. Kittel3, T. A. z. St.; 3. für qenizzî in Num. 32,12 nazirafos (+118a+),
vgl. H. J. Schoeps, Die griech. Übersetzer zu Num. 32,12: Biblica 26 (1945), S. 307-309.



72 E. Zuckschwerdt, Nazoraios in Matth. 2,23

Origenes35, Eusebius36, Epiphanius37, Andreas von Kreta38 u.a.m., nicht jedoch im N.T.,
obwohl auch hier die Frage des Naziräats39 durchaus berührt ist40.

Der hebräische Text in Rieht. 13,5.7 (16,17) vermag im vorliegenden Zusammenhang
weitere Aufschlüsse nicht zu vermitteln; anders liegt es beim griechischen Text der LXX.
Bekanntlich divergieren die Codices A und B mit ihren Manuskriptgruppen im
Richterbuch in auffällig starkem Masse41. Während der Text des Cod. A und der ihm
zugehörenden Manuskriptgruppen — den Arbeiten von O. Pretzl42 zufolge — als der
ursprünglichere anzusehen sein dürfte43, der deshalb auch die "ursprüngliche Terminologie

der LXX"44 enthält, bieten der Cod. B und seine Manuskriptgruppen zwar keine
eigenständige Übersetzung, aber doch eine Textgestalt, die erkennen lässt, dass "der
Bearbeiter mit seiner griechischen Vorlage viel freier geschaltet hat als Origenes. ."45.
Cod. B wäre somit — nach Pretzl — als Rezension eines mit der alten LXX verwandten

33 Theodotion setzt nazirafos sowohl 1. für näzir in Am. 2,12 (+118a+) als auch 2. für qlnizzf in
Num. 32,12 (+118a+); Schoeps (A. 32), ebd. Er hat ferner für nëzer a) in Lev. 21,12 nâzer (939a) und
b) in 2. Kön. 11,12 nézer (941b). - Vgl. in diesem Zusammenhang auch die Transkription nezro bei
Origenes, Hexapla Ps. 88 (89), 40 (+210a+).

34 Fl. Josephus, Ant. IV 4,4 (§ 72); XI 6,1 (§ 294).
35 Bei Origenes findet sich nazirafos in De oratione 3 (Gr. ehr. Schriftst. 3, 306,5); Selecta in

Judices (Migne, Patrol, graec. 12, 949B); Klageliederkommentar, zu Klgl. 4,7, 8, Fragm. CII (Gr. ehr.
Schriftst. 6, 271, 27; 272, 1); In Leviticum, Homilia VIII, 11 (Gr. ehr. Schriftst. 29, 413, 7, 23, 24); In
Lucam 5,12 (Gr. ehr. Schriftst. 35, 233f. (Fragm. IV, 7, 7f.)); Matthäuserklärung, zu 6,34 und
10,29-31 (Gr. ehr. Schriftst. 41, 67, Fragm. 134, 6; 101, Fragm. 211, 4). Vgl. auch die bereits im
Papyrus vorgenommene Verbesserung von nazörafos zu nazirafos in Dialogus cum Heraclide. Entretien
d'Origène avec Héraclide 22,13f., éd. J. Scherer (1949), S. 21, 106, 164, 6.

Eusebius bietet nazirafos in Demonstr.evang. VII, 2,46 (Griech. ehr. Schriftst. 23, 336, 13). 48
(336, 26, 29). 49 (336, 31, 33, 34). 51 (337,4). Neben nazörafos steht es in VII, 2,46 (336, 12f.). 50

(337, 3). - Vgl. auch hier — wie bei Theodotion - für nezer in Lev. 21,12 die Transskription nâzer in
VII 2,47 (336, 20, 23). 48 (336, 24, 28, 29). 49 (336, 32). 51 (337, 6).

37 Epiphanius, Pan. 29,5,7 (Griech. ehr. Schriftst. 25, 327, 12). - Von K. Holl bzw. H. Lietzmann
wurde nazörafos abgeändert in nazirafos: Pan.29,4,2 (Griech. ehr. Schriftst. 25, 324, 17f.); 78, 7, 7

(Griech. ehr. Schriftst. 37, 457, 20); 78, 13, 5 (464, 13); 78, 14, 2 (465, 7); 80, 7, 2 (492, 13). - Vgl.
die gleiche Abänderung durch K. Holl auch im Nicephorus-Text: K. Holl, Die Schriften des Epiphanius
gegen die Bilderverehrung (1910): K. Holl, Ges. Aufsätze, 2 (1928), S. 361 (Zitat 24 Z. 27, 28f. und
T. A. z. St.).

38 Andreas von Kreta bietet nazirafos in "Leben und Martyrium des heiligen Apostels und
Herrenbruders Jakobus": A. Papadopoulos-Kerameus (ed.), Anal. Hierosol., 1 (1891), S. 10, 15.

39 Der Verfasser vermag sich der im deutschen Sprachbereich üblich gewordenen unterschiedlichen

Schreibweise "Nazoräer" für nazörafos und "Nasiräer" für näzlr/nazirafos nicht anzuschliessen
und schreibt deshalb - in Entsprechung zu Nazoräer - Nazir, Nazirat bzw. Naziräer, Naziräat usw.
Diese philologisch korrekte Schreibung entspricht auch der internationalen Schreibweise, jedenfalls im
englischen, französischen, italienischen und spanischen Sprachbereich. Vgl. auch die Schreibung Nazir
usw. im Bab. Talmud, ed. L. Goldschmidt (1897ff.), und in Sifre zu Numeri, ed. K. G. Kuhn (1959),
ferner G. J. Botterweck, gillah: Theol. Wörterb. zum A.T., 2 (1974), Sp. 12-15.

40
Apg. 18,18; 21,23f., 26f.; 24, 17f. Vgl. Kuhn (A. 39), S. 692; W. Schmithals, Paulus und

Jakobus (1963), S. 75ff.; A. Isaksson, Marriage and Ministry in the New Temple (1965), p. 189-196;
Boertien (A. 19), S. 93ff.

41
Vgl. F. X. Wutz, Die ursprüngl. LXX: Theol. Blätter 2 (1923), Sp. 114; I. Soisalon-Soininen,

Die Textformen der LXX-Übersetzung des Richterbuches (1951); P. Kahle, das Problem der LXX:
Theol. Lit.zeit. 79 (1954), Sp. 87; F. G. Kenyon A. W. Adams, Der Text der griech. Bibel1 (1961),
S. 43; E. Würthwein, Der Text des A.T.2 (1963), S. 63.

42 O. Pretzl, Septuagintaprobleme im Buch der Richter: Biblica 7 (1926), S. 233-269, 353—383.
43 Ebd., S. 377.
44

Ebd., S. 376.
45

Ebd., S. 378.



E. Zuckschwerdt, Nazoraîos in Matth. 2,23 73

Textes anzusehen, wobei möglicherweise ein in Transskription46 vorliegender hebräischer
Text benutzt wurde47.

Die im Cod. B erkennbaren Korrekturen lassen — nach Pretzl — hinsichtlich der
Übersetzung gewisse Tendenzen erkennen. Zwar ist einzuräumen, dass bei einer Anzahl
der zu beobachtenden "Wortvertauschungen" Willkür vorzuliegen scheint, bei einzelnen
Wörtern ist jedoch "eine gewisse Gesetzmässigkeit" durchaus erkennbar. Bei dem grössten
Teil der zu beobachtenden Korrekturen ist jedoch die nähere Absicht nicht mehr
genügend zu erklären, — vor allem "mangels genügender lexikographischer Hilfsmittel für
die spätere Gräzität"48. Als erkennbare Korrekturtendenz nennt Pretzl die im Zusammenhang

der genannten Wortvertauschungen spürbare Absicht, "unbekannte und ungebräuchliche

Wörter durch bekanntere zu ersetzen"49. So setzt Cod. B z.B. in Rieht. 6,2 für das

von Cod. A gebotene schwer- oder unverständliche, weil dem Hebräischen entlehnte Wort
mändra als griechisches Äquivalent trymah'a49. In andere Richtung weist ein Beispiel aus
der Simson-Vorgeschichte: Bei dem dreimal zitierten Wein- und Alkohol-Verbot setzt
Cod. B zunächst in Rieht. 13,4.7 den im griechischen Sprachbereich bekannten Begriff
méthysma, um sodann den weniger bekannten Begriff sikera einzuführen, und schreibt
dann 13,14: sikera méthysma.

Im Zusammenhang mit dieser am Cod. B zu beobachtenden Tendenz führt Pretzl auch
die Ersetzung von "nazirafos (seil, in Cod. A) durch hägios (seil, in Cod. B als Dublette im
Text)" an49. Er übergeht hierbei jedoch die Tatsache, dass Cod. B beim ersten Auftreten
des hebräischen Wortes näzir in der Simson-Vorgeschichte, Rieht. 13,5, nicht hägios,
sondern die im Vergleich mit nazirafos (Cod. A) noch unverständlichere, einmalige
griechische Transskription nazfr setzt. "Dublette" ist hägios in 13,7 (Cod. B) nur im Blick
auf 16,17 (Cod. B). Es geht dem bearbeitenden Übersetzer des Cod. B in Rieht. 13,5.7;
16,17 also offensichtlich nicht — wie Pretzl voraussetzt — um eine Korrektur der
Wiedergabe des hebräischen näzfr durch nazirafos im Cod. A. In diesem Falle hätte
Cod. B auch in 13,5 hägios gesetzt. Es geht dem Bearbeiter des Cod. B allem Anschein
nach um eine ihm angemessen erscheinende Wiedergabe des Wortes näzfr im hebräischen
(Transskriptions-) Text. Das sich hier bietende Problem ist also offensichtlich anders

gelagert als die von Pretzl in Entsprechung hierzu angeführten Wortvertauschungen und
bedarf deshalb der weiteren Aufmerksamkeit.

Die Wiedergabe des hebräischen Wortes näzfr durch Cod. B in Rieht. 13,5.7; 16,17
läuft den bisher erkennbaren Korrekturtendenzen dieser Textgruppe zuwider, weil weder

46
Transskriptionstexte als alleinige Übersetzungsgrundlage für die LXX wurden vorausgesetzt von

F. X. Wutz (A. 41), Sp. 112ff.; ders., Ist der hebr. Urtext wieder erreichbar? : Zs. atl. Wiss. 43 (1925),
S. 115ff.; ders., Die Transskriptionen von der LXX bis zu Hieronymus (1925-33), S. 4f, 57, 101 ff,
165ff. u.ö. Vgl. P. Kahle, Vorbemerkung: Theol. Blätter 2 (1923), Sp. Ulf.; R. Kittel, Rez.: Deutsche
Lit.zeit. 2 (1925), Sp. 657ff. - Zur Bestreitung der These von Wutz vgl. O. Eissfeldt, Einl. in das A.T.
(1934), S. 712; G.Quell, kyrios: Theol. Wörterbuch zum N.T. 3 (1938), S. 1057, 34ff.; Soisalon-
Soininen (A. 41), S. 75f. A. 1; G. Gerlemann, Bibelübersetzungen I: Rel. Gesch. Geg., 1 (31957),
Sp. 1195; Würthwein (A. 41), S. 67. - Transskriptionstexte bereits in vorchristlicher Zeit bzw. vor
Origenes' Hexapla werden vorausgesetzt von L. Blau, Zur Einl. i. d. Heil. Sehr. (1894), S. 80ff.;
P. Kahle, Die hebr. Handschriften aus der Höhle (1951), S. 40ff. (Rez. v. F. Maas, Theol. Lit. Ztg. 77,
1952, Sp. 337f.); ders. (A. 41), Sp. 87; ders., The Greek Bible Manuscripts used by Origen: Journ.
Bibl. Lit. 79 (1960), S. 11 Iff.; ders., Der hebr. Bibeltext seit F.Delitzsch (1961), S. 10, 42ff. 94;
Soisalon-Soininen (A. 41), S. 76 A. 1; Gerlemann (s.o.), Sp. 1195; Würthwein (A. 41), S. 28, 31, 56
A. 4 58, 67.

47 Pretzl (A. 42), S. 369f.
48

Ebd., S. 374-378.
49

Ebd., S. 374.



74 E. Zuckschwerdt, Nazorafos in Matth. 2,23

das schwer- oder unverständliche Wort von vornherein durch ein griechisches Äquivalent
ersetzt wird, noch der im griechischen Sprachbereich bekannte Begriff zunächst gesetzt
wird, um sodann den weniger bekannten einzuführen50. Vielmehr wird in Cod. B

zunächst (13,5) die einmalige, buchstabengetreue und nicht gräzisierte Transskription
nazîr gesetzt, die dem nur des Griechischen kundigen Leser unverständlich bleiben

musste, und sie wird sodann bei der zweiten und dritten Erwähnung 13,7; 16,17) durch
hägios ersetzt. Diese Beobachtungen lassen darauf schliessen, dass dem Bearbeiter des

Cod. B daran gelegen war, den fraglichen Begriff nazîr durch hägios nicht völlig zu
ersetzen und somit aus dem griechischen Text zu eliminieren. Andererseits aber sah er
anscheinend die gräzisierte Bezeichnung nazirafos, die Cod. A verwendet, nicht als

angemessene Wiedergabe an.
Im Unterschied oder auch im Gegensatz zu Cod. A wurde also der Text im Cod. B so

gestaltet, dass mit der Transskription nazfr in 13,5 der offenbar erhaltenswerte hebräische

Begriff nâzîr auch im griechischen Text verankert wurde, während derselbe hebräische

Begriff in 13,7 und 16,17 griechisch so wiedergegeben wurde, als fände sich im
hebräischen Text nicht nâzîr, sondern qädö'S. Die hierdurch hergestellte enge
Verknüpfung zwischen den Wörtern hebr. nâzîr / gr. nazfr und hebr. qädös / gr. hägios durch
deren wechselnde Benutzung in der gleichlautenden Formel ist unüberhörbar. Diese

Textgestaltung im Cod. B lässt nicht nur eine bestimmte inhaltliche Füllung des Wortes
nâzîr, sondern zugleich auch den hiermit erhobenen Anspruch erkennen, — den mit dem
näzIr-Begriff gegebenen Heiligkeitsanspruch.

Cod. B erreicht dies durch den Austausch der eingangs gesetzten Transskription nazfr
gegen hägios. Die Möglichkeit eines derartigen Austausches, bei dem das ursprüngliche
Wort nicht aus dem Text eliminiert wird, jedoch durch ein anderes, "zu lesendes" ersetzt
wird, war dem schriftkundigen Judentum seit alters — bereits lange vor der masoretischen
Punktation — mit der Methode des Ketib-Qere an die Hand gegeben51, sie bezog sich
jedoch — wie nicht anders zu erwarten — auf hebräische Texte. Geht man von der
zunächst nur hypothetisch möglichen Annahme aus, dass Cod. B das hebräische Wort
nâzîr in Rieht. 13,5.7; 16,17 im Sinne des Ketib-Qere liest und nazîr als Ketib und hägios
als Qere versteht, so läge hier der Versuch einer Wiedergabe dieser genuin jüdischen
Methode in griechischer Gestalt vor.

Ausgehend von dieser Annahme, dass Cod. B das in der Simson-Geschichte auftretende
hebräische Wort nâzîr im Sinne des Ketib-Qere, (K:) hebr. nâzîr / gr. nazfr — (Q:) hebr.
qädöiS / gr. hägios, liest und verstanden wissen will, ist diese Hypothese nunmehr im Blick
auf Matth. 2,23b zu prüfen. Hierbei ist in Erinnerung zu rufen, dass der Verfasser der
Matth.-Vorgeschichte — der zitierten Nachricht des Hieronymus11 zufolge — das Zitat in

50 Die letztgenannte Möglichkeit war durchaus gegeben, denn wie das Wein- und Alkohol-Verbot
(13,4, 7, 14) erscheint auch die Naziräer-Formel dreimal (13,5. 7; 16,17).

1
Zur Entstehungszeit der Methode des Ketib-Qere vgl. Bleek-Wcllhausen (A. 18), S. 573: "Keri

und Ketib reichen in die Anfänge der synagogalen Vorlesung hinauf, sind aber natürlich - wenn sie
nicht direkt ins Ketib eingedrungen sind - erst nach der Entstehung der Punktation schriftlich
angemerkt worden." Vgl. ferner S. Bamberger, Die Bedeutung des Qeri und Kethib. Ein Beitrag zur
Geschichte der Exegese (Diss. Würzburg 1923, masch.): § II-VI auch in Jahrb. d. Jüd.-Lit. Ges. 15
(1923), S. 217-265; R. Gordis, The Biblical Text in the Making. A Study of the Kethib-Qere (1937);
O. Grether, Hebr. Gramm. (2 1955), S. 71 (§ 19d); H. M. Orlinsky, The Origin of the Kethib-Qcre
System. A New Approach: Vet. Test Suppl. 7 (1960), S. 184-192; S. Talmon, Aspects of the Textual
Transmission of the Bible in the Light of Qumran Manuscripts: Textus 4 (1964), S. 100, 106, 118,
132.



E. Zuckschwerdt, Nazorafos in Matth. 2,23 75

2,23b unmittelbar dem hebräischen Text entnommen hat, und es ist ferner zu
berücksichtigen, dass Cod. B die Möglichkeit hatte, dieses vermutete Ketib-Qere mit Hilfe
von drei Stellen in der Simson-Geschichte zu verdeutlichen, während der Verfasser der

Matth.-Vorgeschichte nur drei Wörter zur Verfügung hatte. Trotzdem kann die Antwort
kurz sein: Die griechische Transkription der Ketib-Qere-Verbindung von (K:) näzlr und
(Q:) qädös kann nur näzör, gräzisiert: nazör-afos, lauten.

Die zunächst nur als Hypothese mögliche Annahme im Blick auf Cod. B in der

Simson-Vorgeschichte dürfte sich somit von der Matth.-Vorgeschichte her bestätigen:
Sowohl Cod. B als auch der Verfasser der Matth.-Vorgeschichte lesen und verstehen
offensichtlich das hebräische Wort näzfr in Rieht. 13,5.7 (16,17) im Sinne einer
Ketib-Qere-Verbindung von (K:) näzlr und (Q:) qädös. Cod. B entfaltet dies in
griechischer, der Verfasser der Matth.-Vorgeschichte in gräzisierter Gestalt:

Rieht. Cod. B52: (K:) 13,5 nazfr; (Q:) 13,7 hägios; 16,17 hägios53

Matth. 2,23b: (K + Q:) nazör-afos54.

Hierbei stellt die von Cod. B gebotene Form die eines ins Griechische gewendeten
Ketib-Qere dar, insofern das Qere qädös mit hägios übersetzt ist. Dagegen musste die
Form nazörafos änigmatisch bleiben, weil sie — die Nachricht des Hieronymus11
bestätigend — die gräzisierte Transskription einer rein hebräischen Ketib-Qere-Verbindung
darstellt. Somit könnte anscheinend diese "künstliche" Bezeichnung nazörafos verstanden
werden als gräzisierte, sonst nicht bezeugte Vorform des Ketib-Qere, wie es später durch
die tiberiensische Punktation in den hebräischen Texten fixiert worden ist55.

Zur näheren Beantwortung der Frage, wie es zu derartigen Ketib-Qere-Verbindungen in
der LXX und in der Matth.-Vorgeschichte überhaupt kommen konnte, ist zunächst in
Erinnerung zu rufen, dass Ketib-Qere im hebräischen Text schriftlich zwar erst in dem
langdauernden, im S.Jahrhundert n.Chr. einsetzenden Prozess der masoretischen Punkta-

52
Wutz, Die Transskriptionen (A. 46), S. 167, bietet eine Charakteristik des Bearbeiters des

Cod. B, die auch dessen Vertrautsein mit der Methode des Ketib-Qere voraussetzen lässt. Er
kennzeichnet ihn als "absolut vertraut mit der älteren Technik der Übersetzung: seinen alten
griech.-hebr. (seil. Text) hat er prächtig gemeistert Er ist ein trefflicher Kenner des Hebr. und
Aram, und darum sicher als Jude zu charakterisieren" (letzter Satz gesperrt).

Vgl. hierzu die im N.T. neben der Bezeichnung nazörafos auftretende, "sehr altertümliche und
inhaltreiche Bezeichnung Jesu" als ho hdgios (toû theoû); O. Procksch, hägios: Theol. Wörterb. z. N.T.,
1 (1933), S. 102, 1 Iff. Sie steht in Luk. 1,35; Mark. 1,24/Luk. 4,34; Joh. 6,69; 1. Joh. 2,20; Off. 3,7;
Apg. 3,14; 4,27, 30. Ebenso werden die Angehörigen der Jerusalemer Urgemeine in der Apg. sowohl
als nazörafoi (24,5) als auch als hdgioi (9,13, 32, 41; 26,10) bezeichnet, während Paulus von ihnen
ausschliesslich als von den hdgioi spricht (Rom. 15,25f.; 1. Kor. 16,1.15; 2. Kor. 8,4; 9,1.12 u.ö.). Vgl.
hierzu auch Origenes, Matthäuserklärung, zu Matth. 2,23 (Gr. ehr. Schriftst. 41,30, Fragm. 36); F. X.
Wutz, Onomastica sacra (1914-15), S. 377; Rembry (A. 5), S. 65.

54 Dass anscheinend die Ketib-Qere-Verbindung in dieser gräzisierten Gestalt allmählich auch in
die LXX-Codd. einwirkte, lassen erkennen die var. lect. nazörafos zu Rieht. 13,5.7; 16,17; Klgl. 4,7;
R. Holmes, V.T. grace, cum variis lectionibus (1798- 1827); A. E. Brooke-M. McLean, The O.T. in
Greek 1906ff.); ebenso nazorafos zu Am. 2,12; Field (A. 32), S. 969; J. Zieglcr, Duod. Proph. (1943),
S. 185. - Holmes, 2 (1818) notiert zur Transskription nazfr in Rieht. 13,5 nach Cod. B im Apparat
"gloss, interlin. hagion".

55 In einer möglichen Entsprechung hierzu könnte die Wirkung von kyrios als Gottesbezeichnung
der LXX gesehen werden, sofern beim Tetragramm damit zu rechnen ist, "dass adönaj erst infolge der
Auswirkung des griechischen Textes in Übung kam": Quell (A. 46), S. 1057, 43f.; vgl. Grether (A. 51),
S. 71 (§ 19d); R. Hanhart, Die Bedeutung der LXX-Forschung f. d. Theologie: Theol. Ex. heute 140
(1967), S. 60.



76 E. Zuckschwerdt, Nazoraios in Matth. 2,23

tion56 angemerkt wurde, als angewandte Methode aber "bis in die Anfänge der
synagogalen Vorlesung hinauf' reicht51. Dies findet für den griechischen Text seine

Bestätigung durch die Arbeiten zur LXX von Z. Frankel57, der dem Ketib-Qere in der

LXX eine ausführliche Untersuchung widmet58 und abschliessend feststellt: "Die
Forschung über Kri und Ktib in der Septuaginta ergibt das Resultat eines hohen
Alters des Kri und dass diesem zumeist der Vorzug eingeräumt wurde. Nur der Pentateuch
macht hier eine Ausnahme, da er sich mehr dem Ktib zuwendet59." Frankel rechnet
u.a. auch das Richterbuch zu den "Büchern, in denen das Kri entschieden vorwaltet"60.

Im Rückblick auf die eingangs offen gehaltene Erwägung, in welcher Weise das in
Matth. 2,23b zunächst nur vermutete Zitat der Konzeption der Matth.-Vorgeschichte
zuzuordnen sei, kann nun gesagt werden: Das in Rieht. 13,5.7 (16,17) identifizierte Zitat
fügt sich bruchlos in den Konzeptionsentwurf der Matth.-Vorgeschichte ein, der erst
hierdurch seine Abrundung und Akzentuierung erhält. Die erste Anspielung (I.) und das

letzte Zitat (V.) der Matth.-Vorgeschichte entstammen dem gleichen Vers der Simson-
Vorgeschichte61. Sie bilden den "Rahmen" für die drei Anspielungen auf die
Mose-Vorgeschichte (IV.) und auf die Mose-Geschichte von Flucht (III.) und Rückkehr (V.)13.
Plierbei wird offensichtlich der Akzent62 durch das den "früheren Propheten" entnommene,

abschliessende Zitat aus der Simson-Vorgeschichte gesetzt, — nicht also durch
Mose, sondern durch Simson, den Naziräer63. Sein besonderes Gewicht aber erhält das

56
P. Kahle, Die Zeit der Bergung der hebr. Handschriften in der Höhle: Theol. Lit.zeit. 75

(1950), Sp. 538; Grether (A. 51), S. 14f. (§ lh-i). 33 (§ 5a); Würthwein (A. 41), S. 27ff.
57 Z.Frankel, Historisch-kritische Studien zu der LXX, nebst Beiträgen zu den Targumin, 1,1

(1841).
58

Ebd., S. XVIIf., 75, 211, 219-242. - In seinem Vorwort merkt Frankel an: ". Auch Kri
und Ktib musste einmal seine Erledigung hinsichtlich der LXX finden und es dürften manche nicht
ganz uninteressante Notizen zum Kri und Ktib überhaupt hier geliefert sein" (S. XVIII). - Zum
Ketib-Qere i. d. LXX vgl. auch Cordis (A. 51), S. 50, 60ff., 65f.

59 Frankel (A. 57), S. 242.
60 Ebd., S. 224; vgl. Cordis (A. 51), p. 60. - Erwähnt sei in diesem Zusammenhang, dass auch

vom Cod. A das Wort nâzïr in Ri. 13,5.7; 16,17 unter Berücksichtigung des Ketib-Qere wiedergegeben
ist, jedoch in anderer Weise als vom Cod. B. Nach Frankel (A. 57), S. 75, 220a, 224, der in Cod. A zu
Ri. 6,5 sowohl das Ketib als auch das Qere übersetzt findet, während Cod. B hier nur das Qere
übersetzt (S. 75a), wäre auch in Ri. 13,5 nach Cod. A naziraios als gräzisierte Wiedergabe des Ketib zu
verstehen, dem hëgiasménos als Qere vorangestellt wurde. D.h. Cod. A setzt zunächst in 13,5 das Qere
und fügt ihm das Ketib hinzu, um dann in 13,7 und 16,17 beim Ketib zu bleiben.

61 Zur Gestalt Simsons bei den Kirchenvätern vgl. E. Kalt, Simson (1912), S. 47ff. Vgl. ferner zu
Simson als "Typus Christi" bei den Kirchenvätern V. Zapletal, Das Buch der Richter (1923), S. 252f. ;

Zolli (A. 19), S. 42; Hertzberg (A. 19), S. 235; A. G. van Daalen, Simson (1968), S. 3 ff.
62 Rothfuchs (A. 10), S. 67, betont ausdrücklich diesen durch Matth. 2,23 gesetzten Akzent:

"Der letzte Satz von Mt. 2 ist der Gipfelpunkt dieses ganzen Kapitels." Da Rothfuchs den Plural dià
tön profëtôn auf die in 2,6.15.17 genannten Prophetenworte bezieht, ist für ihn "Mt. 2,23 der
rückblickende Höhepunkt des Kapitels".

63
Vgl. Schweizer (A. 19), S. 92: "Dass die Simsongeschichte noch lebendig war und dass sein

Nasiräat als Vorbild des endzeitlichen Propheten angesehen wurde, beweist, wie schon längst erkannt
wurde, Lc. 1,5ff. (Anm.: P.Winter hat zuletzt in Novum Test. 1 (1956), 184-199 darauf
hingewiesen Dasselbe zeigt Pseudo-Philo, Ant. Bibl. 42, 3, wo die Geburt Simsons als des

'sanctificatus Domino Deo' angekündigt wird." Schweizer fährt dann - nach Hinweis auf hâgios theoü
und nazörafos - fort: "Heisst dies, dass die Bezeichnung (seil, nazörafos) also doch nicht von Nazaret
abzuleiten ist, sondern auf eine Anschauung zurückgeht, die in Jesus einen Nasiräer nach dem Vorbild
Simsons sah? "



E. Zuckschwerdt, Nazoraios in Matth. 2,23 77

Zitat höti nazoraios klëthesetai in 2,23b durch die Tatsache, dass mit diesen drei Wörtern
die Anfangsworte der Schlussformel eines häufiger zitierten, anscheinend älteren Corpus'
aus der Tradition des lebenslangen Nazirtums64 an das Ende der Matth.-Vorgeschichte
gestellt sind65.

Emst Zuckschwerdt, Holzminden

64 Dieses Corpus dürfte drei Verbote umfasst haben: 1. das Wein- und Alkohol-Trink-Verbot; 2.

ursprünglich das Wein- usw. -Ess-Verbot, später das Fleisch- émpsychos)-Ess-Verbot; 3. das Eisenbzw.

Schermesser-Verbot, sowie eine hiermit - zumal mit dem 3. Verbot — eng verbundene
Schlussformel. Unter Verwendung von nâzîr/naziraîos, nazoraios oder hâgios (sanctus) und mit
jeweiligen Abwandlungen erscheint diese Schlussformel in Rieht. 13,5.7; 16,17 (LXX); Matth. 2,23b;
bei Hegesipp nach Euseb, Hist. eccl. II, 23,5 (Gr. ehr. Schriftst. 9, 1: S. 166, 12); Hieronymus, De vir.
ill. 2 (Migne, Patrol, lat. 23, 639B); Andreas von Kreta (A. 38), S. 10, 8, llf. 15f. ; Georgius Syncellus,
Chronographia, ed. G. Dindorf, 1 (1829), S. 638, 6.

65 Zu diesem Nazir-Corpus, insbesondere zu dessen Schlussformel vgl. E. Zuckschwerdt, Zur
literarischen Vorgeschichte des priesterlichen Nazir-Gesetzes (Num. 6,1-8): Zs. atl. Wiss. 88 (1976).


	Nazōraîos in Matth. 2, 23

