Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 31 (1975)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

38 Rezensionen

Rezensionen

Haralds Biezais (ed.), Tl%e Myth of the State. Based on Papers read at the Symposium on the My th of
the State held at Abo on the 6th—8th Sept. 1971. = Scripta Inst. Donneriani Aboensis 6.
Stockholm, Almqvist & Wiksell, 1972. 188 S. Skr. 40.—.

Mit Recht macht H. von Sicard (Afrikanist) darauf aufmerksam, dass unser Staatsbegriff aus der
Zeit des Absolutismus stammt (S. 128). Insofern schlagen die vertretenen religionshistorischen
Disziplinen Kapital aus einer modernen Unsicherheit, die uniibertroffen durch E. Cassirer in seiner
nachgelassenen Studie “The Myth of the State” aufgedeckt worden ist. Staatsmythen sind darum
bestenfalls die Legenden um einen 1. August, 14. Juli, 4. Juli o.d., aber doch keineswegs etwa cin
Kodex Hammurabi (S. 43), denn eine soziale Utopie, als die A. Haldar nach A. L. Oppenheim dieses
Gesetzeskorpus sehr schon bezeichnet, ist kein Staatsmythus. Man wird im Gegensatz dazu viel eher
nach Cassirer den Gesetzesstaat als Antityp zum totalitiren Mythusstaat verstehen und mit dem
Referat von B. Gustafsson iiber E. Durkheim die Relation Mythus-Ritus und My thus-Gesellschaft als
konstitutiv ansehen. Demzufolge gehoren eigentlich nur die Beitrige von A. V. Strom iiber den
germanischen Gottesstaat (mehrere fragwiirdige Etymologien), L. Ejerfeldt iiber die mittelalterliche,
auf der christologischen 2-Naturen-Lehre beruhende, die lutherische 2-Reiche-Lehre priludierende
Staatsauffassung in ihrer doppelten Begriindung durch romisches und kanonisches Recht (nach E. H.
Kantorowicz) sowie die abschliessenden religionsphilosophischen Impressionen (Wurzeln des mo-
dernen indonesischen Nationalismus) von C. M. Edsman strikte zum Thema, sicht man von L. Honkos
Beitrag zur Definition des Mythus ab. In dieser Hinsicht wird man es bedauern, dass J. Bergman nicht
seinen am Symposium gehaltenen Vortrag “Zum ‘Mythus von der Nation’ in den sogenannten
Mysterienreligionen der Spiatantike™ verdffentlicht, sondern um einer rein kulturgeschichtlichen
Vollstandigkeit willen die Zirkulation der Maat (Ordnung) als den “Blutkreislauf im dgyptischen
Staatsorganismus’ (S. 90%) darstellt.

Die iibrigen Beitrdge sind — lucus a non lucendo — durch die Entmythologisierung mit dem Thema
verbunden. So werden den Theologen besonders die Beitridge zu Bibel, Kirchengeschichte und Islam
interessieren. B. Albrektson, Prophecy and Politics in the O.T., stiitzt sich auf G. Buccellati, der unter
den altorientalischen Gemeinwesen Territorial- und Nationalstaaten unterscheidet und Israel neben
Moab u.a. den letzteren zuzihlt. Israels politische Einheit folgte aus der religiosen (S. 45) — eine
bemerkenswerte Modifikation etwa der Sicht J. Wellhausens: “Die alten Israeliten haben nicht von
Anfang an eine Kirche, sondern zuerst ein Haus zum Wohnen gebaut™ (Prolegomena®, S. 252). Danach
wire das Konigtum Gottes der religiose Ausdruck der Staatsgrindung durch Saul und David (ebd.
S. 412). Das sagt nun freilich Albrektson auch (S. 47); aber was ihm fir die alte stammesgebundene
Ladeideologie recht ist, ist ihm fir das nach ihm sakrale Gottkonigtum nicht mehr billig: hier
uberkleidet die Mythologie ganz im Sinne Wellhausens die Realitit. Gegeniliber einem offenbarungs-
positivistischen (Elliger) bzw. apologetischen (Kraus) Prophetenbild nimmt Albrektson selbst, von
ciner Position liberalen Engagements her, die Rechte ecines fritheren religios-utopischen Prophetiever-
stindnisses (Troeltsch, Weber, Weinrich) wahr: die Propheten sind ““das Gewissen des Staates™ (S. 54).
Sowenig wie die klassische Prophetie enthilt das N.T., von G. Lindeskog anhand der Zelotenfrage
dargestellt, eine ausgebaute Staatslehre, die sich darum vielmehr aus der Christologie heraus entwickelt
hat (Kantorowicz, s.0.). Ganz anders Islam und alte Kirche, dic nach der von H.Ringgren
beschriebenen Theorie von al-Mawardi (gest. 1058) und der von Metropolit Johannes dargestellten
Sicht der okumenischen Konzilien nur einen rechtglaubigen Staat kennen: eine Religion, ein Gott, ein
Staat (S. 106, vgl. S. 123). Charakteristisch fiir die minoritire christliche Urliteratur ist demgegeniiber
der Eingang von 1. Klem.: “Die Gemeinde Gottes zu Rom in der Fremde an die Gemeinde Gottes zu
Korinth in der Fremde.” Dass man, wo ein Staatsmythus bestand, mit ihm auch zu handeln und zu
politisieren verstand, zeigt die Studie von P. Bruun iiber den von den Romern etwa bei der Eroberung
Etruriens angewandten Ritus der evocatio deorum.

Thomas Willi, Eichberg, Kt. St. Gallen



Rezensionen 39

Herbert G. May, Geoffrey N. S. Hunt & Robert W. Hamilton, Oxford Bible Atlas. 2nd ed. London,
Oxford Univ. Press, 1974. 144 S. £ 2.75.

May ist emeritierter Alttestamentler in Oberlin, Ohio, Hunt ein archidologisch und topographisch
kenntnisreicher Verlagslektor in Oxford und Hamilton emeritierter Vorsteher des Ashmolean Museum
daselbst. Die erste Auflage ihres hiibschen Bilder- und Kartenwerks erschien 1962. Fir die zweite
Auflage wurde Mays Artikel iiber die Geschichte Israels (S. 9—47) und Hamiltons uber die Archidologie
der Bibel (S. 99—-119) revidiert, wihrend May und Hunt die iibrigen Texte modernisierten und die
Bilder und Karten um neues Material ergiinzten. Der informatorische Wert des ansprechenden Bandes
ist gross: 26 deutliche Karten werden durch zahlreiche archéologische Photographien und zuverlissige
geschichtliche Erkliarungen lebendig gemacht.

Bo Reicke, Basel

Karl Huber & Hans Heinrich Schmid, Zircher Bibel-Konkordanz. Volilstindiges Wort-, Namen- und
Zahlen-Verzeichnis zur Ziircher Bibeliibersetzung mit Einschluss der Apokryphen. Hrsg. vom
Kirchenrat des Kantons Ziirich. 2—3. Ziirich, Theol. Verl., 1971-73. VII +823; VII + 751 S.
Fr. 70.—; 70.—.

Der mit vorbildlicher Genauigkeit redigierte erste Band der Konkordanz zur Ziircher Bibel kam
1969 heraus und wurde seinerzeit in dieser Zeitschrift besprochen'. Mit derselben Prazision wurden
von Orell Fissli der zweite und dritte Band gedruckt. Verleger ist nicht mehr der Zwingli-Verlag,
sondern der Theologische Verlag. Der dritte Band enthilt auf S. 73951 Nachtrige zum ersten und
zweiten Band. Es schien dem Rezensenten aussichtslos, mit der Griindlichkeit der Redaktion zu
wetteifern und nach Liicken zu suchen.

Fiir das grossartige Instrument werden viele Bibelleser und Bibelforscher den Redaktoren, ihren
Mitarbeitern und dem Kirchenrat des Kantons Ziirich dankbar sein.

Bo Reicke, Basel

Theophil Middendorp, Die Stellung Jesu Siras zwischen Judentum und Hellenismus. Leiden, Brill,
1972. XVI + 186 S.

Wie die Weisheitsliteratur im allgemeinen, so hat auch Jesus Sirachs Weisheitsschrift in den letzten
Jahren vermehrte Aufmerksamkeit gefunden, nachdem sich das Interesse seit den grundlegenden
Arbeiten von 1. Lévi (1898/1904), V. Ryssel (1900), R. Smend (1906/7) und N. Peters (31913)
wihrend Jahrzehnten weithin andern Gegenstinden zugewendet hatte. Das schwierige Textproblem
nahmen W. Fuss (1963), A. di Lella (1966) und H. P. Riiger (1970) wieder in Angriff, wozu neue
Textfunde (u.a. auf Massada, ed. 1965), wissenschaftliche Ausgaben der griech. (1965) und lat. (1964)
Ubersetzungen und eine synoptische Zusammenstellung aller bekannten hebr. syr. griech. und lat.
Texte (1968) wertvolle Beihilfen lieferten, kiirzlich noch erginzt durch eine nach den hebr. und syr.
Vokabeln geordnete Konkordanz (1973). Der siracidischen Theologie anderseits galten viele kleinere
Arbeiten, von denen hier nur jene G. v. Rads (Die Weisheit des Jesus Sirach, 1969) erwihnt sei, die
Kommentare von M.H. Segal (* 1958, hebr.) und von V. Hamp (1962) und vor allem die eindringlichen
Monographien von J. Haspecker (Gottesfurcht bei Jesus Sirach, 1967) und von J. Marbock (Weisheit
im Wandel, 1971), wozu noch M. Hengel (Judentum und Hellenismus, 1969, 2 1973) zu ziehen wire.
In diesem Kontext ist Th. Middendorps Arbeit zu beurteilen.

1 Theol. Zeits. 27 (1971), S. 429.



40 Rezensionen

Sein Ziel ist begrenzt: er will den seiner Meinung nach ausserordentlich starken hellenistischen
Einfluss aufzeigen. Dazu fihrt er aus der umfinglichen griech. Literatur an die 100 Stellen an
(ungefihr zur Hilfte aus Theognis), welche Anklinge an siracidische Gedankenginge aufweisen.
Danach reiht er mit kurzer Kommentierung alttestamentliche Verse an, auf die sich Sir. bezogen habe,
beschiftigt sich mit der Massadarolle und nicht-siracidischen Buchteilen (vornehmlich c. 51 und
36,1-17) und untersucht abschliessend die politische und kulturelle zeitgenossische Umwelt. Er
kommt zum Schluss, dass Sir. den Versuch machte, “zwischen griech. Bildung und lat. Uberlieferung
eine Bricke zu schlagen’, wobei dies “natirlich ... eine bestimmte, stoisch geprigte Schriftaus-
legung” bedingt habe (S. 174). Damit nimmt er, etwas vereinfacht, Marbocks Urteil auf, veranschlagt
den hellenistischen Einfluss aber hoher. Antihellenistisch ist ihm bloss noch das Festhalten am
mosaischen Gesetz, am Kult und an der Priesterherrschaft.

Hier aber liegt die Schwiche des Buches. Es wird einem nach den vielen Darlegungen iiber den
griech. Einschlag nicht recht verstindlich, warum sich Sir. nun am Ende doch so traditionell-konser-
vativ verhilt. Der Verfasser ist von seiner These des enormen hellenistischen Einflusses offensichtlich
so stark beseelt gewesen, dass er nur noch nach Parallelen (die im ersten Teil seiner Arbeit wegen ihrer
Allgemeinheit nur begrenzt tiberzeugen konnen) gesucht und den Text nur noch danach abgefragt hat,
ob er fiir seine Ansicht etwas hergebe. Statt zuerst auf den Text zu horen, ist er ihm mit einer petitio
principii begegnet, die seinen Blick so einengte, dass er andere Herleitungsmoglichkeiten nicht mehr
sah. Dass hellenistischer Einfluss vorliegt, leugnet heute niemand mehr — insofern rennt der Verfasser
offene Tiiren ein. Fraglich sind aber dessen Umfang und das Ausmass innerjiidischer Traditionen. Hier
indessen kann man nicht urteilen, wenn man nicht zuerst nach der Theologie des Siraciden fragt, d.h.
sein Weisheitsverstindnis in den Rahmen der tibrigen altorientalischen und speziell biblischen Weisheit
stellt. Davon ist jedoch in diesem Buch nur am Rande und in dusserlicher Nebeneinanderstellung die
Rede. Die ausgezeichneten Arbeiten v. Rads, Haspeckers und vor allem Marbocks hitten ihn warnen
miussen, er erwahnt sie aber nicht einmal alle, geschweige, dass er sich mit ihnen auseinandersetzt. So
verwundert es auch nicht allzusehr, dass er an andern wichtigen Werken wie jenem von H. H. Schmid
(Wesen und Geschichte der Weisheit, 1966) stillschweigend voriibergeht. Der Verfasser fusst mehr auf
der Forschung der fritheren Jahrzehnte als auf jener der Gegenwart.

Nach des Verfassers Meinung hat Sir. ein Schulbuch fiir sein ““Lehrhaus™ verfasst. Daraus wird nun
wiederum eine petitio principii gemacht und alles aufgefithrt, was dafiir sprechen kann, nicht aber, was
dagegen einzuwenden wire. So entgeht ihm, dass der Text keineswegs nur aus Memorierspriichen
besteht (“‘Sirach ist ein Zitatensammler’”, S. 28), sondern an den wesentlichen Orten grosse und
grossartige, sich fiir Schulzwecke schlecht eignende Kompositionen enthilt, die theologisch schwer
befrachtet sind. Das schliesst zwar die Verwendung der Schrift im Unterricht Sirachs nicht aus, wohl
aber die Behauptung, Sir. habe nichts als ein Schulbuch verfassen wollen. Das Fehlurteil rithrt daher,
dass der Verfasser in Sir. statt des bedeutenden Theologen nur einen Schulmann sieht, der sich vor
allem bei seinen Lesern anbiedern will und dabei auch der Raffinesse nicht entbehrt (S. 11, 66 u.0.).
So aber darf man heute nicht mehr von Sir. reden. — Ein anderes wire die Textkritik. Der Verfasser
schligt vor, das komplizierte Problem der Varianten und Dubletten in den Versionen kurzerhand aus
der Praxis des Schulbetriebs zu erkliren (wissen wir iiberhaupt, wie er in der Antike aussah? ), sieht
sich aber nicht veranlasst, sich mit den grundlegenden Arbeiten di Lellas und besonders Riigers
auseinanderzusetzen, sodass es auch hier zumeist bei Behauptungen (vgl. das stereotype “m.E.”)
bleibt.

So wird man sagen miussen, dass der Verfasser viel Textmaterial gesammelt hat, fiir das man
dankbar ist, dass er im einzelnen zweifellos auch manch Richtiges beitragt, das man gerne anerkennt,
dass er aber dem Ganzen des siracidischen Werkes nicht gerecht wird, weshalb seine Thesen auch wenig
tiberzeugen konnen. Sein ab und zu undeutscher Stil wird vermutlich auf seine holldndische
Muttersprache zuriickgehen.

Max Wagner, Basel



Rezensionen 41

Sieg.f_ried Schulz, Q, die Spruchquelle der Evangelisten, mit griechisch-deutscher Synopse der Q =
Uberlieferungen. Zirich, Theol. Verl., 1972. 508 + 106 S. Fr. 78.— + 18.80.

Seit der Arbeit von H.E. Todt im Jahre 1959 (Der Menschensohn in der synoptischen
Uberlieferung) steht Q neu im Blickpunkt der Forschung. Schulz legt in Verarbeitung der seitdem
gefithrten Diskussion das umfassendste Werk zur Frage der Textgestalt und der Theologie von Q vor.
Mag auch dieses oder jenes Einzelproblem nach wie vor umstritten bleiben, keine Frage ist, dass uns
durch seine Arbeit die Uberlieferung und die Theologie der Spruchquelle sehr viel greifbarer geworden
ist.

Q ist in traditionsgeschichtlicher Hinsicht keine Einheit. Neben iltestem palistinensisch-juden-
christlichem Material finden sich jiingere und jiingste Stoffe, die dem hellenistisch-judenchristlichen
Uberlieferungsstadium angehoren. “Dieser traditionsgeschichtlichen Differenzierung entspricht der
formgeschichtliche Befund. Die iltesten Q-Stoffe bestanden ausschliesslich aus prophetisch-enthusia-
stischem Spruchgut, wihrend demgegeniiber die jiingeren Q-Traditionen ‘neue’ formale Gattungen
aufweisen, wie z.B. die Geschichtserzdhlung, zahlreiche Apophthegmata, apokalyptische Worte und
sogar eine Apokalypse, Gleichnisse und mehrere Parabeln und schliesslich ‘Ich-Worte’, die auf die
abgeschlossene Wirksamkeit des irdischen Jesus zuruckblicken” (S.481). Der Geschichte, dem
Uberlieferungsprozess dieser Q-Stoffe vom palistinensischen iiber den hellenistischen Bereich und
ersten Sammlungen bis hin zu einer “bewussten Q-Redaktion™ (S. 42) spiurt Schulz in seiner Arbeit
nach. In dem Aufweis dieses Traditionsprozesses und seiner theologischen Interpretation liegt die
eigentliche Leistung dieser Arbeit.

Hinter Q steht *‘e i n e bestimmte Gemeinde als Traditionstriager’ (S. 42). Sie ist paldstinensischen
Ursprungs und findet spiter ihren Ort in Transjordanien — Dekapolis (S. 481). Diese Ortsverianderung
der einen Trigergemeinde erscheint dem Rezensenten problematisch. Sollte man sich nicht besser mit
dem Hinweis auf den palistinensisch-syrischen Grenzraum bescheiden? Sehr wichtig aber ist eine
negative Abgrenzung: Die Jerusalemer Urgemeinde scheidet als Trigergemeinde aus, da Q im
Unterschied zu dieser im prophetisch-apokalyptischen Enthusiasmus wurzelt (S. 166£.).

Um der Arbeit von Schulz gerecht zu werden, kann auf eine kurze Skizze der beiden grossen
Etappen des Uberlieferungsprozesses nicht verzichtet werden. Fiir die ilteste Traditionsschicht nimmt
Schulz folgende Texte in Anspruch: Luk. 12,8f. par.; 6,20bf. par.; Matth. 6,9—13 par.; 23,4, 6—-7a,
13, 23, 25, 27, 29-31 par.; 5,18 par.; 5,32 par.; 5,39-42 par.; 5,44—48 par.; Luk. 6,31 par.; Matth.
6,19-21 par.; 6, 25-34 par.; Luk. 6,37-42 par.; 12,47 par.; Matth. 7,7-11 par. (S. 52). Schon
Kidsemann (Sitze heiligen Rechtes im Neuen Testament, 1964) hatte einen prophetisch-apokalyp-
tischen Enthusiasmus fiir das ilteste paldstinensische Urchristentum nachgewiesen. Schulz findet diese
These in seiner Analyse der légo hymin-Formel im iltesten Spruchgut bestitigt (S. 57ff.). Dieses
dlteste palistinensische Judenchristentum weiss sich von dem fiir die Endzeit verheissenen Geist des
“‘erhoht-gegenwirtigen Menschensohns™ inspiriert. Als “Gemeinde der Endzeit” lebt es in der
apokalyptischen Naherwartung. Es kennt keine gesetzesfreie Heidenmission, sondern hilt an dem
Gesetz des Mose und der Beschneidung fest (S. 165ff.). Das alttestamentliche Gesetz wird radikalisiert
im schlechthinigen Verbot der Ehescheidung, dem Gebot der Feindesliebe und dem rigorosen Verzicht
auf das eigene Recht. Der Seligpreisung der “‘wirklich Armen” entspricht die Forderung des radikalen
Verzichts auf Kapital und Besitz. Dieses Christentum kennt “keine kerygmatische Bedeutung der
Passion Jesu” (S.170). Es fehlt auch jeder kerygmatische Riickgriff auf den historischen Jesus
(S. 165). Die Erhohungsvorstellung im Rahmen der prophetischen Apokalyptik ist Angelpunkt des
iltesten Q-Kerygmas (S. 74f.).

Fiir die jingeren Q=Stoffe ist — wahrscheinlich unter dem Einfluss der idlteren Markus-Tradition
und unter dem Eindruck der Parusieverzogerung — ‘“‘die kerygmatische Qualifizierung des irdischen
Jesus”, der Riickgriff auf seine Worte und Taten kennzeichnend (S. 481f.). ““Aus enthusiastischen
Prophetenspriichen . .. werden jetzt Worte des irdischen Jesus als des Endzeitpropheten vor der nahen
Menschensohn-Parusie” (S. 482). Das Auftreten des irdischen Jesus geschieht ‘‘im Zeichen der
gottlichen Sophia”. Im Unterschied zu den gemordeten Propheten in der Geschichte Israels ist Jesus,
der letzte Gesandte der Sophia, nicht im Tode geblieben, “sondern zu Gott als der verborgene
Menschensohn erhdht”. Zusammen mit der Sophia wird er in Bilde erscheinen, “‘um das Regiment des



42 Rezensionen

apokalyptischen Menschensohns fiir den gesamten Kosmos sichtbar zu iibernehmen’ (S. 483). Mit
dem Riickgriff auf das Wirken des irdischen Jesu riickt auch sein Tod in den Blickpunkt, ohne jedoch
kerygmatisch qualifiziert zu werden. Er wird vielmehr auf der Linie **der deuteronomistischen Aussage
vom gewaltsamen Geschick der Propheten™ gedeutet (S. 483). “Er ist I'revel der Juden™ (S. 484). Von
hier aus versteht man erst eigentlich, aus welchem Grunde Q ein Passions- und Osterkerygma fremd ist.
“Auch die jungere hellenistisch-judenchristliche Q=Gemeinde steht zu der Toraauslegung ihrer Viiter.”
Im Unterschied zu den Heiligungsbewegungen von Qumran und der Pharisier liadt sie aber die **Zdllner
und Siinder” ein; und anders als die spitjudische Apokalyptik erwartete sie “‘nicht die totale
Vemichtung der Heiden, sondern die apokalyptische Volkerwallfahrt zum Zion” (S. 485). Von einer
gesetzesfreien Heidenmission kann auch im Bereich der jungeren hellenistisch-judenchristlichen
Q=Gemeinde keine Rede sein.

In Auseinandersetzung mit der Arbeit von D. Lithrmann (Die Redaktion der Logienquelle, 1969)
wehrte sich noch P. Hoffmann (Studien zur Theologie der Logienquelle, 1972) gegen die These, die
Redaktion von Q sei in der hellenistischen Gemeinde etwa der fiuinfziger oder sechziger Jahre
anzusetzen. Hoffmann versuchte, die gesamte Spruchquelle in die palistinensische Gemeindetradition
einzuordnen. Diese Auseinandersetzung ist nun doch wohl durch die Arbeit von Schulz entschieden.
So ist z.B. das Phinomen der Parusieverzogerung fiir die jungere Q=Tradition schwerlich zu bestreiten,
und der Versuch Hoffmanns, den hellenistischen Einfluss auf das wichtige Stuck Matth. 11,2527 par.
in Abrede zu stellen, muss als gescheitert angesehen werden.

Das sich im Prozess der Uberlieferung entfaltende Q=Kerygma erscheint in der Darstellung von
Schulz in systematisch eindriicklicher Weise. Dieser systematische Entwurf, der an den Texten
gewonnen wurde, in den aber auch umgekehrt die Texte eingeordnet werden, macht die Arbeit sehr
durchsichtig, konnte aber hier und da Anlass zu Fragen geben. In der Rekonstruktion der Q=Texte
wird man gelegentlich anderer Meinung sein. So hilt der Rezensent die von Hoffmann gegebene
Analyse vom Matth. 11,12f. / Luk. 16,16 fiir begriindeter: Matthdus — und nicht Lukas — durfte hier
Q niher stehen. Problematisch ist vor allem die Art und Weise, wie Schulz fast alles, was fur die
Herstellung des Q=Textes nicht in Betracht kommt, auf das Konto der Redaktion des ersten bzw.
dritten Evangelisten setzt. Zwischen der z.B. von Lithrmann herausgearbeiteten Q=Redaktion
einerseits und dem Matthius- bzw. Lukas—Evangelium andererseits liegen moglicherweise aber doch
noch (schriftlich fixierte) Zwischenstadien der Uberlieferung. Dass Schulz solchen Zwischenstadien
kaum Rechnung trigt, sondern allzuschnell die Redaktion der Evangelisten bemiiht, liegt wohl nicht
zuletzt in der grosszugigen Art seiner vokabelstatistischen Methode begriindet. Endlich ist zu
bedauern, dass Schulz kaum die Frage nach der Verkiindigung des historischen Jesus stellt. Der Ansatz
beim Q=Kerygma ist prinzipiell sicher richtig, darf uns aber die Frage nach Kontinuitidt und Differenz
zur Verkiindigung Jesu nicht ersparen.

Dic dem Buch von Schulz beigegebene griechisch-deutsche Synopse der Q=Uberlieferungen
verteuert diec Arbeit unnotig und erscheint dem Rezensenten durchaus entbehrlich.

Wilhelm Wilkens, Lienen, Westf.

Siegfried Schulz, Das Evangelium nach Johannes. = N.T. Deutsch, 4. 12. Aufl. Gottingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1972. 262 S. DM 17.50.

Nach Fr. Biichsel und H. Strathmann bearbeitet jetzt S. Schulz das Evangelium nach Johannes in
der Kommentarreihe N.T. Deutsch. Von Strathmann unterscheidet sich Schulz in der Frage der
Verfasserschaft und in der religionsgeschichtlichen Hinsicht, indem er nur mit den Einfliissen eines
orientalisch-gnostisierenden Judenchristentums rechnet (S. 10).

Seine Auslegung teilt Schulz in zwei Hauptabschnitte ein: a) 2,1-12,50, b) 13,1-20,31. Wir
fragen, ob es nicht besser wire, den 1. Hauptabschnitt in Kap. 2—6 und 7—12 (anstatt in Kap. 24
und 5-12) einzuteilen. Denn nach den eigenen Worten des Verfassers wird mit 6,64f. “‘ein Abschnitt
und ein Einschnitt im Evangelium selbst markiert” (S. 111).



Rezensionen 43

Im Unterschied von Bultmann reiht Schulz einzelne Perikopen nicht in die logischen Einheiten,
sondern er erklirt sie nacheinander. Er lisst nicht einmal die Perikope 7,53—-8,11 weg. Es scheint uns,
dass seine Auslegung nicht die tiberzeugende Kraft des Kommentarwerkes von Bultmann hat, dass sie
aber sachlicher ist.

Unter den zahlreichen Ausfithrungen vermissen wir noch die Erhellung der theologia gloriae bei
Johannes. Schulz behauptet nimlich, dass Johannes zwar gegen die Gnosis daran festhilt, “‘dass der
Gesandte . . . mit einem bestimmten Menschen eins wurde”. Er sei aber von der gnostisch beeinflussten
Heilskonzeption der Offenbarung direkt abhingig, und “Gott wurde zwar Mensch nach Johannes, aber
sein himmlisches Wesen wird durch seine Existenzweise in der Welt nicht betroffen” (S. 211). Eine
nihere Ausfithrung wire umso dringlicher, als Joh. 1,14 “in gar keiner Weise im Sinne einer
Niedrigkeitschristologie’ auszulegen sei.

Ludovit Fazekas, Levice, CSSR

Pierre Bonnard, L 'épitre de Saint Paul aux Galates, 2e ¢d. revue et augm. = Commentaire du Nouveau
Testament, 9. Neuchitel, Delachaux et Niestle, 1972, 175 S.

Gegeniiber der ersten Auflage dieses bewihrten Kommentars (1953) sind neu: eine Einleitung, die
sich mit der Bestimmung der galatischen Gegner als Gnostiker durch W. Schmithals auseinandersetzt,
und fast vierzig Seiten Anhang, auf denen sich Bonnard ausfithrlich mit den seit der Erstauflage
erschienenen Artikeln und Monographien zum Galaterbrief auseinandersetzt. Die Grundtendenz des
Kommentars hat sich nicht geindert.

Ulrich Luz, Gottingen

Jean-Frangois Collange, L ’épitre de Saint Paul aux Philippiens. = Commentaire du Nouveau
Testament, 10a. Neuchatel, Delachaux & Niestlé, 1973,139 S.

Der neue Kommentar zum Phil. ist zu empfehlen. Er verbindet knappe Darstellung, solide
Information, sorgfaltige Literaturangaben (auf diese Weise neu in der Reihe und gut gegluckt) mit ein
paar mutigen eigeren Thesen, die ihm ein eigenes Geprige geben und ihn nicht nur fir den Pfarrer,
sondern auch fur den Fachwissenschaftler zu einem interessanten Buch machen. Natiirlich konzen-
triert sich das Interesse auf die eigenen Thesen von Collange, die in gebotener Kiirze und Auswahl
gewiirdigt werden sollen.

Collange teilt den Philipperbrief in drei Briefe auf: A.4,10-20 (23?); B.1,1-3, la; 42-7;
421-23?7; C.3, 1b—-4,1; 4.8f. Ir folgt damit einem Schema, das im Prinzip zahlreiche andere
Forscher auch annehmen, allerdings mit denjenigen kleinen Differenzen untereinander, die dem
Beobachter immer wieder vor Augen fihren, wie ungesichert solche Teilungshypothesen noch sind.
Die Achillesferse aller solcher Teilungshypothesen ist die Erkldrung von Motiven und Vorgehen des
nachpaulinischen ““Redaktors’” der cinzelnen Briefe, dem ein ziemliches (und in der gesamten Antike
m.W. singulires) Raffinement beim Zusammensetzen zugemutet wird: Die Philipper waren im Besitz
kurzer Billets des Apostels und stellten diese aus praktischen und Prestigegriinden zu einem langeren
Brief zusammen, als Paulusbriefe gesammelt wurden (S. 24). Dieser Erklirungsversuch Collanges ist
originell, aber unhaltbar: Wenn tiberhaupt so eine Redaktion erklidrt werden kann, dann sicher nicht
die hier vorausgesetzte komplizierte.

Zur Situation von Phil. B dussert Collange eine gewagte These (S. 25ff.; im Kommentar bes.
S. 51ff.): Wihrend seiner ephesinischen Gefangenschaft hatte Paulus sich erst nachtréaglich entschlos-
sen, seine Identitidt als romischer Burger preiszugeben und hatte jetzt so gute Chance, freigelassen zu
werden. Mit dieser Hypothese liessen sich eine Reihe von Einzelheiten in Phil. B erkliren: die
Aufmerksamkeit, die Paulus im Pritorium findet (1,12f.), der Mut der Gemeinde zur Verkiindigung
(1,14), die Existenz von Gegnern, die wie Paulus das Evangelium verkiinden, aber Paulus gerade vom



44 Rezensionen

Kreuz her seine Feigheit zum Vorwurf machen (1,15-17: kein Exkurs), kurz sie ergibe einen
geschlossenen, situationsbezogenen Gedankengang vor allem in 1,12ff. Trotzdem halte ich sie fur
unwahrscheinlich: Angenommen, Paulus hitte sein romisches Blirgerrecht tberhaupt so lange
geheimhalten kionnen, so hitte ihm seine endliche Bekanntgabe nicht die Aussicht auf Freilassung,
sondern nur die auf einen Kapitalprozess in Rom eroffnet. Ob nun die Fesseln (nicht die Aussicht auf
Freilassung) in 1,14 den Glauben der Gemeinde im Herrn stirken oder direkt die Verkiindigung der
Gemeinde anspornen: der Verweis auf die Hoffnung auf baldige Freilassung als Motivation ist
jedenfalls unnotig, wenn nicht storend. Und schliesslich rechnet Paulus nach wie vor mit seiner
Hinrichtung als einer Moglichkeit, wie 1,20 und 2,17 (gequiilte, wenn nicht falsche Ubersetzung S. 97)
zeigen.

Originell und interessant sind die langen Ausfiihrungen zum Hymnus in 2,5-11. Er teilt (wie
Lohmeyer u.a.) den Hymnus in zwei symmetrische Hauptteile ein mit Zdsur zwischen V. 8 und 9, die
beiden Teile aber nicht in dreizeilige, sondern in je zwei vierzeilige Strophen, so dass die Hinweise von
Jeremias, Gnilka u.a. auf den Parallelismus membrorum ernst genommen werden konnen. Die so
entstehenden vier Strophen sind inhaltlich geschlossen und in sich durch Stichworte verbunden. V. 8
fin. (thanatou dé staurol) und V.11 fin. (eis doxan toQ patrds) schiessen iiber, sind aber keine
Zusitze, sondern der jeweils organisch nachgestellte Abschluss der beiden Hauptteile. Diese
Rekonstruktion hat den Vorzug, dass sie den ganzen Text des Hymnus aufnimmt und die teilweise
sehr willkiirlichen Ausscheidungen anderer Exegeten um der Symmetrie ihrer Rekonstruktionen willen
(besonders im zweiten Teil des Hymnus) vermeidet. Da Collange auch V.8 fin. dem Hymnus
zurechnet, ist es konsequent, wenn er als seinen moglichen Verfasser Paulus selbst annimmt, allerdings
nicht ad hoc.

Die Thesen von Collange sind gut begriindet und werden von der kiinftigen Diskussion {iber den
Hymnus sehr ernsthaft in Erwidgung gezogen werden miussen. Die religionsgeschichtlichen Probleme
des Hymnus hilt der Verfasser fiir weniger wichtig; sie werden (wie im ganzen Kommentar) kaum
gefordert.

Andere Abschnitte des Kommentars sind weniger originell, aber trotzdem lesenswert. Uberzeugend
ist der Versuch, 1,27-2,4 eng zusammenzusehen und nicht in zwei verschiedene Abschnitte, etwa
Bedrohungen von aussen und von innen, auseinander zu reissen. Weniger iiberzeugt dagegen der
Versuch, Episkopen und Diakone in 1,2 als zwei Bezeichnungen eines und desselben Personenkreises
zu verstehen (S. 39ff.); die ““Aufsicht™ ist nach Paulus in Wirklichkeit Diakonie. Sicher, aber ist diese
Abbreviatur verstandlich? In den Gegnern von Kapitel 3 (Brief C) siecht Collange mit andern nicht
ausgebackene Gnostiker, sondern Enthusiasten, dhnlich den Gegnern des Apostels im 2. Kor.. In
V. 20f. nimmt er, wie bei Phil. 2,511, paulinische Verfasserschaft an, unter Aufnahme traditioneller
Motive. Die ganze Kommentierung von Kap. 3 ist leider sehr knapp.

Die Ubersetzung des griechischen Textes durch Collange schliesslich sei der Aufmerksamkeit des
Lesers nachdriicklich empfohlen: Sie verdeutlicht stark (natiirlich im Sinn des Kommentators), ist
manchmal ziemlich, m.E. oft uiber das in einem Kommentar zu vertretende Mass, frei und in
Umstellungen grossziigig, aber gerade deshalb auch eine sehr eigenstindige Interpretationsleistung. Man
wird diesen Kommentar mit Bereicherung und mit Freude lesen, manchmal ihn mit Vorsicht lesen
miissen, aber nicht, weil er schlecht, sondern weil er mutig und darum auch interessant ist. Es ist ihm
zu wiinschen, dass er seinen Weg macht.

Ulrich Luz, Gottingen

Walter Bujard, Stilanalytische Untersuchungen zum Kolosserbrief als Beitrag zur Methodik von
Sprachvergleichen. = Stud. z. Umwelt des N.T., 11. Gottingen, Vandenhoeck, 1972. 259 S.
DM 42.—.

Die im Wintersemester 1970/71 in Heidelberg vorgelegte Dissertation wurde vom Verfasser durch
kleinere Modifikationen uberarbeitet. Wir haben in seinen Untersuchungen einen besseren Ansatz-
punkt zu einer wissenschaftlichen Diskussion iiber den Autor des Kolosserbriefes als in bekannten



Rezensionen 45

Einfithrungen oder Kommentaren. Hier werden die stilistischen Eigenschaften des Briefes nicht nur
impressionistisch dargestellt, sondern in einem durchdachten Zusammenhang. In einem ersten Kap.
iiber ‘‘die Satzfiigung” werden die Verwendung der Konjunktionen, die Infinitiv- und die
Partizipialkonstruktionen und schliesslich die Relativsitze untersucht. Der Kolosserbrief *““weist hier in
ganz anderer Weise als die Paulusbriefe einen locker ankniipfenden Stil auf™ (S. 72). Ein zweites Kap.,
“zur Gedankenfithrung”, bekriftigt dieses Resultat, indem auch diese als “‘locker assoziativ’’ erscheint
(S. 129). Dem dritten Kap. iiber “‘das rhetorische Engagement” stehen methodische und sachliche
Schwierigkeiten im Wege. Aber der Verfasser kann bestimmte Tendenzen wahrnehmen: den stark
pleophoren Charakter des Kolosserbriefes und die im Vergleich zu anderen Paulusbriefen (mit
Ausnahme des 1. und 2. Thess.) geringe Dichte der Anwendung von Klangmitteln. Mit Hilfe dieser
“ganzheitlichen Betrachtungsweise” meint der Verfasser den Nachweis erbracht zu haben, dass “‘die
Differenz zwischen dem Stil des Kol und dem der Paulusbriefe nach Einheitlichkeit, Art und Grosse so
gravierend ist, dass eine Verfasserschaft des Paulus fiir den Kol schon allein von daher ausgeschlossen
werden muss”™ (S. 220).
Bujard nimmt nach unserer Meinung mit Recht Abstand von manchen Analysen von E. Percy, und
im besonderen von W.G. Kummel, der sich irrtumlicherweise auf Percy beruft, wenn er den
liturgisch-hymnischen Stil des Bricfes hervorhebt (fiir Percy sind nur einige Verse hymnisch-liturgisch).
Der Verfasser beruft sich fiir seine ganzheitliche Stilbetrachtung auf L. Spitzer. Er hitte noch eher
die Linguistik zu Rate ziehen konnen. Die moderne Stilistik ist ein weites Feld, dass ihm besonders in
seinem dritten Kap. neue Aspekte verliechen hitte. In seinem Ausblick nennt der Verfasser
L. Weisgerber, deutet auch an, dass wir eine Bearbeitung der paulinischen Rhetorik bediirften. Schade,
dass der Verfasser nicht selbst einige der vorgeschlagenen Aufgaben in seinem Buch verarbeitet hat, wie
z.B. “die Untersuchung von Denkbewegung und Gestaltungsweisen, von Argumentationsstrukturen
und Gedankenfithrungen” (S. 235). Manche statistische Resultate der zwei ersten Kapitel kann dem
Leser immer noch eine gewisse Freiheit lassen, den Kolosserbrief trotzdem Paulus zuzuschreiben.
Hingegen wiirde eine noch stringentere Analyse des “‘rhetorischen Engagements”, der “‘energetischen
oder leistungsbezogenen’ Betrachtungsweise im Sinne von L. Weisgerber oder der funktionalen und
der strukturalen Stileigentiimlichkeiten im Sinne von R. Barthes oder R. Jakobson wahrscheinlich eine
definitive Losung gebracht haben. Wir sind fast iiberzeugt worden, dass Paulus den Kolosserbrief nicht
geschrieben hat, aber es verbleibt noch ein Zweifel; die Frage ist leider noch immer nicht ganz gelost.
René Kieffer, Lund

Béda Rigaux, Dieu l'a ressuscité. Exégeése et théologie biblique. Préface de Mgr. A.-L. Descamps.
Gembloux, Duculot, 1973. XII + 474 S. Bfr. 550.—.

Die Diskussion um die Auferstehung Jesu hat nicht nur einen Umfang erreicht, der es schwer
macht, alle Publikationen zu iiberschauen; sie hat auch eine sachliche Breite der Positionen gefunden,
die weder konfessionell noch nach den traditionellen theologischen Schulen eine Einteilung
ermoglicht. Es ist in dieser Situation ein Verdienst der umfassenden Arbeit des konservativen
katholischen Exegeten, die unterschiedlichen Positionen nicht nur zu referieren und kritisch zu priifen,
sondern auch eine bibliographische Ubersicht zu geben, die in den Anmerkungen wesentlich weiter
geht als im eigentlichen Literaturverzeichnis. Die Betroffenheit, die der Autor angesichts der Position
von R.H. Schlette und X. Léon-Dufour zeigt, die ihm innerhalb der katholischen Theologie
unangemessen erscheint, wiirde heute im Vergleich zur Zeit des Manuskriptabschlusses (Mai 1972)
wahrscheinlich noch grosser sein.

Die Position des Autors wird im Titel ausgesprochen: ‘“Les hommes ont crucifi¢ Jésus. Dieu I'a
relevé d’entre les morts” (279). Die Predigt von der Auferstehung Jesu ist von Anfang an
theozentrisch, Zeugnis vom eschatologischen Handeln Gottes. Durch die Betonung dieses Theozentris-
mus kann Rigaux eine grundsitzliche theologische Beziehung zur Theologie Bultmanns finden, da



46 Rezensionen

dieser das Handeln Gottes als ‘“‘valeur absolue, sans possibilité de démythologisation™ (S. 313) festhalt.
Eindeutig uber Bultmann hinausgehend nimmt Rigaux dies jedoch als Rechtfertigung, von der
Auferstehung als einem Ereignis (événement), einer Tatsache (fait) zu sprechen, ohne sich jedoch auf
die Diskussion eines historischen Beweises einzulassen: *“L’adhésion de la foi en la Résurrection ne sera
jamais au bout d’un raisonnement historique. Le fait et ses étais apparaissent comme une question, une
invitation a découvrir la totalité de I’enseignement qui le prolonge . . .”" (S. 301).

So weit Rigaux sich auf die Diskussion der Historizitat einldsst, bedient er sich einer
Argumentation, die zuerst M. Dibelius genannt hat, leider ohne diese Quelle zu nennen: “‘Entre la mise
a mort de Jésus et I’événement que nous nommons la Pentecdte, entre la fuite des apdtres au cours du
procés de Jésus, leur réunion a Jérusalem et leur rassemblement en communauté a la téte des croyant
en Jésus, il s’est passé quelque chose™ (S. 281)'.

Diese Beziehung ist darum wesentlich, weil sie die Moglichkeit der Aufnahme der literarkritischen
Arbeit, der historisch-kritischen Exegese durch eine konservative Theologie zeigt, fiir die weite Partien
des Buches von Rigaux ein Beispiel geben. Allerdings wire eine konsequentere Diskussion der
literarkritischen Analyse ohne ecinen zu raschen Ubergang zu historischen und theologischen
Erwigungen winschenswert.

Der Mangel an Konsequenz in der Aufnahme literarischer Kriterien vor derartigen Erwigungen und
theologischen Primissen zeigt sich bereits im Aufbau der Arbeit. Nach der Darstellung des
Hintergrunds im Judentum (S. 3-22) wird zuerst die Predigt Jesu tiber die Auferstehung untersucht
(S.23-52), fur deren Analyse mit Recht die gingigen Kategorien zur Feststellung der Authentizitit
von Jesusworten (“‘que 'on ne pouvait attribuer a Jésus que ce que le judaisme, la communauté et la
rédaction ne peuvent expliquer”, S. 36) als unzureichend abgelehnt werden. Es folgt eine Analyse der
kerygmatischen Formeln der Acta (S.53-105). In diesen ‘‘archaischen” Formeln, die aller
Wahrscheinlichkeit nach jerusalemisch sind, findet sich der Theozentrismus, der der Arbeit den Titel
gab. Unter die Bekenntnisformulierungen (S.106-146) rechnet Rigaux auch 1.Kor. 15,3b—8.
Obwohl diese Zuordnung wenig Bedeutung zu haben scheint, gewinnt sie an Gewicht dadurch, dass
damit eine Analyse auf kurze kerygmatische Formeln innerhalb dieses Textes nicht erforderlich ist und
auch nicht durchgefithrt wird. Die Beziehung zu den Formeln, die hinter den Acta-Reden stehen, wird
darum leider nicht untersucht.

In den christologischen Hymnen sieht der Verfasser einerseits den Ausdruck des Lebens, das vom
Glauben an den Christus bestimmt ist (S. 147—-169). Andererseits jedoch findet er gerade in der damit
erfolgenden Aufnahme der religiosen Bewegungen der Zeit durch die Urchristenheit in ihren kultischen
Formeln den “Bruch mit dem Judentum’ hier manifest: ““Dans la structure chrétienne de la pensée il y
avait la rupture avec le judaisme et cette rupture pouvait avoir son mode d’expression dans 'humus
gnostique du temps” (S. 153).

Das Problem der Christophanien bestimmt den zweiten Teil der Arbeit (S. 173-307). Diese
Abtrennung der Christophanien von den vorher analysierten kerygmatischen und bekenntnisartigen
bzw. hymnischen Aussagen ist darin begriindet, dass literarisch die Berichte {iber Erscheinungen
eindeutig als sekundar beurteilt werden, ohne dass die Moglichkeit ursprunglicher Erscheinungsbe-
richte am Anfang der Uberlieferung erwogen wird (zu Mark. 16,1 -8 werden nur die Moglichkeiten
genannt, dass die Perikope den urspriinglichen Schluss bildete oder dass der urspriingliche Schluss
verloren ging; die von M. Dibelius genannte Hypothese, dass ein urspriinglicher Erscheinungsbericht
durch die Grabeslegende ersetzt wurde, wird nicht genannt, S. 185f.). Von daher ist auch der Aufriss
der historischen Folge der Ereignisse bestimmt, bzw. umgekehrt ist durch die Annahme der
Ercignisfolge die literarische Analyse bestimmt: ‘“‘Jésus de Nazareth est mort crucifié¢; il fut mis au
tombeau; ce tombeau fut trouvé vide. Jésus se fit voir, apparut a ses disciples et aux apdtres. Il leur
parla et mangea avec eux. Il les envoya en mission” (S. 340). Es erscheint angesichts der Betonung des

' m. Dibelius, Jesus (1939), S. 121: “Es muss also etwas eingetreten sein, was binnen kurzem

nicht nur einen volligen Umschlag ihrer Stimmung hervorrief (sc. der Junger) sondern sie auch zu
neuer Aktivitdt und zur Grindung der Gemeinde befihigte. Dieses ‘Etwas’ ist der historische Kern des
Osterglaubens.”



Rezensionen 47

Ereignischarakters der Auferstehung fast als inkonsequent, dass Rigaux dennoch den Osterglauben
auch in dem Wort des historischen Jesu und in dem Leben der Jiinger mit Jesus begriindet sieht
(S.176). Er sucht aber von daher die Lrscheinungen des Auferstandenen zu verstehen (“‘les dmes
étaient ouvertes a celui qui leur apparut ..., S. 177). Und er findet von daher das Recht zu seiner
Einteilung der Uberlieferung, die keine literarischen, sondern sachliche und historische Kriterien zur
Begriindung hat: “Il existe deux types d’apparition: des christophanies personelles, familiales, dans le
sens de la famille spirituelle de Jésus (Mt. 28,9-10; Lc 24,13—-35; Jn 20,1118, auxquels on peut
rattacher Jn 20,24-29; 21; voir aussi Mc 16,9-11, 12-13), et des christophanies apostoliques,
officielles, constitutives de I'Eglise (Mt 28,16—20; In 20,19-23; Lc 24,36-53; Mc 16,14-18;
auxquels nous joignons Mt 28,11-15)" (S. 180). Die Fragwurdigkeit dieser Einteilung wird schon
daran sichtbar, dass die Perikope der Emmausjiinger darum zur ersten Gruppe gerechnet wird, weil das
Ziel der Perikope ‘“la reconnaissance de Jésus ressuscité’” (S. 231) ist. Insofern dies Kriterium im
Gegensatz zur apostolischen, kirchengriindenden Funktion der anderen Gruppe von Erscheinungen
steht, ist es fragwiirdig. Im Widerspruch zu der vorher genannten These, dass die knappen
kerygmatischen Formeln die Griindung der Gemeinde bezeugen, werden diejenigen Erscheinungen als
konstitutiv fiir die Kirche genannt, die den versammelten Aposteln geschehen sind (S. 253). Aber diese
Bestimmung ist fiir Rigaux wahrscheinlich eher eine Notlosung, da er diese Berichte als Entfaltung des
Keygmas versteht. Thren legendiaren Charakter lasst er derart nicht in Gegensatz zur Faktizitat des
Inhalts geraten.

Das durchgehende Insistieren auf Faktizitit hat eine gute Begriindung in der gegen die alte und
moderne “liberale” Interpretation gerichtete These, dass der urchristliche Glaube konkreten Inhalt
haben muss (S. 55): “Une foi sans contenu réel, non seulement dans le sujet croyant mais dans I'objet
qu’elle appréhende, serait une foi vide, philosophie, gnose ou mythe.”” Der Satz wiirde sich heute auch
gegen die jungsten katholischen Beitrige zur Diskussion richten. Seine Berechtigung sei ausdriicklich
betont. Sie ergibt sich nicht nur aus theologischen, sondern noch mehr aus historischen Griinden. Die
heute modern erscheinende spiritualisierende, symbolisierende Interpretation der neutestamentlichen
Aussagen uber die Auferstchung Christi sind der Urchristenheit nicht zumutbar. Allerdings ist damit
nicht die Antwort auf die Forderung in gleicher Weise selbstverstidndlich.

Die mehrfach wiederholte Forderung nach Bestimmung des konkreten Inhaltes des Osterglaubens
findet aufgrund der Analyse der Zeugnisse nur einen ebenso hiufig wiederholten Satz als Antwort
(S. 313): “La Réssurection est une événement, le passage d’un étre humain de la mort a la vie,
atteignant une perception humaine et soumis a un langage humain chez ceux qui en ont témoigné.”
Dass dies Ereignis Acte de Dieu ist, ist die einzige — allerdings entscheidende und theologisch
entfaltete — nihere Bestimmung. Es wird jedoch kaum einsichtig, inwiefern bei dieser Inhaltsbestim-
mung das Handeln Gottes in der Auferstechung als Offenbarung des Heils, erlosend und erneuernd zu
begreifen ist. Rigaux tut dies, weil er es als eine notwendige Bedingung des Auferstehungsleibes Christi
nennt, dass er un corps glorifié ist (S. 355): “La réssurection de Jésus ne peut étre pour lui et pour
I’Eglise primitive que le retour a la vie, psyché et corps réunie et pneuma divin qui est vie divine.”
Zwar weist er hidufig auf den Zusammenhang der Erscheinungen, der Auferstehung mit der
Eschatologie hin, er nennt den apokalyptischen Kontext und zieht die Linien zuriick zu den jiidischen
Apokalypsen. Dieser Kontext ist besonders eindriicklich fiir Matth. 28,1f. in der Beziehung zu Matth.
27,5153 dargestellt. Aber es bleibt eine mogliche Folgerung, dass der Osterglaube diesen Kontext
annimmt; es ist nicht etwa die Apokalyptik fiir Rigaux der Hintergrund, von dem her zuerst der
Osterglaube zu verstehen ist, auf dessen Boden er entstanden ist. Dass ein Bruch mit dem Judentum als
bestimmend angenommen wird, hindert an einer sachgerechten Interpretation des Osterglaubens.

Dies wird vor allem bei der Analyse der Aussage ofthé Kéfa (1. Kor. 15,5 = Luk. 24,34) deutlich.
Die LXX kann uns angeblich keine Hilfe zum Verstehen leisten, da nicht diese Formel zum
Gegenstand der Untersuchung genommen wird, sondern das Verbum hordn in allen seinen Formen.
Darum wird auch nicht die besondere Bedeutung der iibrigen paulinischen Aussagen iiber sein Sehen
des Auferstandenen untersucht, sondern alle werden parallel gesetzt, sodass sie einander interpretieren.
Es sollte aber beachtet werden, dass Paulus in 1. Kor. 15,8 die ihm gegebene Erscheinung in
Abhingigkeit von der Tradition nennt, wihrend er in 1. Kor. 9,1 und Gal. 1,15f. selbstindig mit
unterschiedlicher Zielrichtung formuliert. Und ebenso sollte in der LXX das Vorkommen der



48 Rezensionen

traditionellen Formel abgehoben vom iibrigen Gebrauch des Verbums untersucht werden. Gerade der
konkrete Inhalt des Osterglaubens iiber die von Rigaux gegebene Definition hinaus konnte dann eher
erschlossen werden. Und die Spekulationen iiber den Auferstehungsleib, die bei Paulus zeitgeschicht-
lich bedingt begegnen, brauchen nicht theologisch entfaltet zu werden.

Die genannte Kritik mindert nicht den Dank gegeniiber dem Autor fiir die umfassende Studie und
die Zuversicht, dass im Ansatz der Untersuchung die Moglichkeit gegenseitigen Verstehens und
Lernens gegeben ist.

Hans-Werner Bartsch, Frankfurt/M.

Harold Bertram Bumpus, The Christological Awareness of Clement of Rome and Its Sources.
Cambridge, Mass., Univ. Press, 1972. XII + 196 S.

Der amerikanische Jesuit Bumpus hat seine Arbeit im Jahre 1970 der katholisch-theologischen
Fakultat der Universitat Tibingen als Dissertation vorgelegt. Er nennt als Ausgangspunkt fiir seine
Beschiftigung mit Klemens das Interesse an der Vielfalt der am Ende des ersten Jahrhunderts noch
unausgeglichen nebeneinanderstehenden christologischen Ansitze sowie die Einsicht, dass dem ersten
Klemensbrief gerade in diesem Zusammenhang erstrangiger Quellenwert zukommt (S. 173). Dabei
stellt sich natiirlich sofort die Frage, aus welchen Quellen Klemens seinerseits schopft, namentlich von
welcher theologischen Vorstellungs- und Begriffswelt er herkommt. Extremste Auffassungen stehen
sich bisher diesbeziiglich gegeniiber (S. 7): Klemens sei geprigt von hellenistisch-stoischen Einfliissen,
wird einerseits vertreten (Knoch); er sei vielmehr das Sprachrohr eines romischen Judenchristentums,
wird auf der andern Seite geltend gemacht (Beyschlag). Bumpus will diese Diskussion jedoch nicht auf
der ganzen Breite weiterfithren. Er beschriankt sich auf die Untersuchung des christologischen
Aspektes, insbesondere der hierbei in Frage kommenden Quellen. Das Ziel der Studie wird eingangs
folgendermassen formuliert: ““The present author wishes only to do the preliminary work of pointing
out possible sources or trends from which Clement may have drawn his own Christology™ (S. 8). Auch
bezuglich der klementinischen Christologie ist die Forschung bislang nicht zu Einmiitigkeit gelangt.
Bumpus ist bemitht, einen “scholarly course between the two extremes’ zu steuern (S. 174), namlich
zwischen der Annahme einer schon voll entwickelten Christologie bei Klemens einerseits (Harnack)
und der Bestreitung jeglichen christologischen Ansatzes andrerseits (Volter).

Das vom Autor formulierte Ziel wird von zwei Seiten her angegangen. In einem ersten Hauptteil
(S. 38—125) werden die von Klemens verwendeten christologischen Titel ausfithrlich analysiert,
sowohl hinsichtlich der Haufigkeit ihres Erscheinens als auch im Blick auf den jeweiligen Kontext und
die jedem Titel zugrundeliegende religiose und theologische Vorstellungswelt. Schon das Ergebnis
dieses ersten Teiles weist in eine eindeutige Richtung: Klemens ist in seinem christologischen Denken
weitgehend von spatjudischen Kategorien geprigt, wie sie sich in der apokryphen und pseudepigraphi-
schen Literatur der zwischentestamentlichen Zeit niedergeschlagen haben (S. 114ff.). So stehen z.B.
der ethische Vorbildcharakter und das Lehramt Jesu im Vordergrund, wihrend stellvertretendes
Leiden und Versohnung nur am Rande angedeutet werden. In einem zweiten Hauptteil (S. 126-72)
beleuchtet Bumpus die funktionellen Strukturen der Christologie des Klemens. Methodisch geht er
dabei so vor, dass er die Gottesbezeichnungen untersucht und von daher Ruckschlisse auf die
Funktionen zieht, die Jesus innerhalb des gottlichen Heilsplanes zugewiesen sind. Das Bild, das sich
hier abzeichnet, bestitigt die Ergebnisse des ersten Teils: Klemens schreibt zwar unbestreitbar als
christlicher Autor, aber er formuliert seinen christlichen Glauben im wesentlichen mittels einer
spiatjiudischen theologischen Begrifflichkeit (S. 168ff.). Insofern also bezieht Bumpus seine Position
“between the extremes’, und dusserlich verleiht dieser Mittelstellung auch die Wahl des Buchtitels
Ausdruck: “Christological Awareness”, nicht “Christology”.

Die Arbeit enthdlt neben den beiden erwihnten Hauptteilen auch eine literarische und eine sehr
detaillierte inhaltliche Analyse des ersten Klemensbriefes (S. 18—-37). Verschiedene Tabellen geben
Aufschluss tiber Haufigkeit, Verteilung und Verwendungsart der von Klemens gebrauchten christo-



Rezensionen 49

logischen Titel und Gottesbezeichnungen (S. 51-7). Erwidhnenswert ist zudem das hervorragende
“Summary”, dessen straffe sprachliche und gedankliche Gliederung ins Auge springt (S. 173-83).
Hingegen fallen — namentlich dem deutschsprachigen Leser — die relativ hiaufigen orthographischen
Ungenauigkeiten beim Zitieren deutscher Buchtitel und Verfassernamen etwas unangenehm auf.
Christoph Stiicklin, Buchs, Kt. St. Gallen

Ernst Benz, Endzeiterwartung zwischen Ost und West. Studien zur christlichen Eschatologie. = Samml.
Rombach, N.F. 20. Freiburg, Rombach, 1973. 259 + 7 S.

Die acht in diesem Buch als Festschrift zum 65. Geburtstag des Verfassers versammelten Aufsitze
waren in Zeitschriften 19331936 veroffentlicht worden. Seither erschien die Vortragsreihe, die Benz
1964 im Sitiddeutschen Rundfunk gehalten hatte, unter dem Titel “Schopfungsglaube und Endzeit-
erwartung” im Druck. Dort wurden einerseits die alte Kirche, anderseits Darwin, Marx, Nietzsche und
Teilhard de Chardin betrachtet. Hier nun wird die Zwischenzeit von der Mitte des 13. bis zum Anfang
des 19. Jahrhunderts erfasst, wobei Benz sein breites dkumenisches Interesse betitigt. Der 1. und
fritheste Aufsatz behandelt das apokalyptische Zeitbewusstsein in den Spekulationen des Petrus Olivi,
Johannes Ubertino und Joachim de Fiore iiber Franz von Assisi. Der 2. Aufsatz untersucht die
Stellung Deutschlands in der Geschichtstheologie der Anhidnger Bohmes, Arnd(t)s, Bengels und
Speners bis hin zu Jung-Stilling. Zum 3. Aufsatz ““Ost und West in der christlichen Geschichts-
auffassung” bemerkt der Rezensent, dass frither als bei Hugo von St. Viktor und bei Otto von Freising
die theologische Unterscheidung zwischen ostlicher und westlicher Welt in Irland verbreitet war. Von
Jung-Stilling, der auch in diesem Aufsatz wieder vorkommt, ist dann im 4. Aufsatz iiber das Reich
Gottes im Osten nach den Vorstellungen deutscher Auswanderer nach Russland ausfiihrlich die Rede,
indem Benz deutsch-evangelisches Verstindnis fiir den Osten besonders in Erweckungsbewegungen
z.B. in Jung-Stillings Roman ‘“Heimweh” und in seiner (ins Russische iibersetzten) *‘Siegesgeschichte
des christlichen Glaubens™ verfolgt. Der 5. Aufsatz berichtet iiber die Kritik des Jenaer Theologen
Buddeus an dem Unionsvorschlag der Sorbonne 1717, der 6. iiber Interesse an deutschen evangelischen
Gemeinden in Russland beleuchtende Briefe von und an Aug. Herm. Francke, der 7. vom Einfluss
Jung-Stillings auf Soloviev. Der Schlussaufsatz “Der Tod Gottes” (aus Deutsche Zeitung 1935/36) ist
interessant nicht nur als Vorahnung theologischer Entwicklungen, sondern auch als Summe der
vorangegangenen Aufsdtze, die auf Grund intimer Kenntnis oft abgelegenen Materials die Verbunden-
heit in der Tradition der Endzeiterwartung quer durch die Zeiten und Raume der Christenheit
beleuchten. Die bereits 1964 vorgenommene Abgrenzung dieser Tradition von der Futurologie wird
prizisiert. Die Darstellung der Tradition der christlichen Eschatologie in FEinzelbildern ist dem
Gegenstand angemessen und entspricht dem Wirklichkeitssinn, durch den sich alle Schriften von Benz
auszeichnen.

John Hennig, Basel

Ulrich Asendorf, Gekreuzigt und auferstanden. Luthers Herausforderung an die moderne Christologie.
= Arb. z. Gesch. u. Theol. des Luthertums, 25. Hamburg, Luther. Verlagshaus, 1971. 402 S.

Das Geleitwort des katholischen Theologen Brandenburg deutet an, dass Asendorf einen
wesentlichen Beitrag zur Diskussion tiber Kreuz und Auferstehung geliefert hat: ‘“‘Hier geht es um
mehr, als um eine Spezialuntersuchung tiber Luther: Es geht letztlich darum, der im Gefolge einer
einseitig iibersteigerten und aufdringlichen Kerygmatheologie erschiitterten (und damit irgendwie auch
gefihrdeten katholischen) Theologie ein neues Fundament zu geben. Ein opus arduum et grande et
efficax, zu dem herzlich zu gratulieren ist . .. Wir atmen erleichtert auf: Es gibt in der evangelischen
Theologie nicht nur Existentialtheologie und Sozialethik und Lehre von Mitmenschlichkeit und
Theologie der Revolution. Es weht ein neuer Wind.”



50 Rezensionen

Asendorf versteht den Reformator in einer Weise, in der sich Luther selbst wiedererkennen wiirde.
Viele wiirden sagen, so erkennt man geschichtliche Personen nicht mehr, vielmehr gilt es zu
bestimmen, wie ihre geschichtlichen Konzeptionen in unserer Lage zu verstehen sind und welche von
unseren Fragen diese beleuchten konnen. Asendorf zeigt, wie moderne Lutherinterpretationen, die
darauf hinzielen, das bei Luther heute Relevante auszuarbeiten, oft grundlegende Aspekte bei Luther
unbeachtet lassen und sogar von Luther wegfithren. Er bemiiht sich also, die Theologie Luthers aus
dessen eigenen Voraussetzungen und Fragestellungen heraus zu verstehen. Demgemdss wird Christi
Tod als Sithne gedeutet, und seine Auferstehung wird, indem sie die reale Auferweckung vom Grabe
und die Erhéhung zur Rechten Gottes ist, als unsere Gerechtigkeit verstanden.

Vor diesem Hintergrund wird das Verstidndnis des Todes und der Auferstehung Jesu bei folgenden
Theologen prasentiert und bewertet: Bultmann, Ebeling, Kdsemann, Fuchs, Braun, Gogarten, D. Solle,
Pannenberg, Moltmann, Marxsen, Barth. Asendorf bemerkt zunichst, dass moderne Theologen oft
durch Luther positiv beeinflusst wurden, zeigt aber dann, wie die Problematisierung der realen
Auferstehung Christi und des zukiinftigen Endgerichtes auf die Exegese in der Weise zuriickwirkt, das
genuin evangelische Elemente ausfallen. Ebeling z.B. sieht ein, dass schon in Luthers Dictata super
Psalterium (1513—15) mit der engen Verbindung von sensus litteralis (= Christus) und sensus
tropologicus (= fides Christi) die Urform der reformatorischen Rechtfertigungslehre vorhanden ist
(S.10); doch hat bei ihm die Auferstehung in ihrer Einheit mit dem Kreuz keinen unmittelbaren
Zusammenhang mit der Rechtfertigung (S. 74). Wenn es dazu kommt, dass die Rechtfertigung nicht
mehr auf das futurische Endgericht einen Bezug hat, wird jede Aussage iiber die Rechtfertigung
ziemlich leer (S. 84).

Vielleicht finden wir hier den Grund, warum es den heutigen Theologen so schwer ist, Luthers
reformatorische Entdeckung klar zu bestimmen. lhre eigentliche Pointe war: der Glaube macht gerecht
und selig. Aber vor Gott gilt auch im Endgericht der Glaube exklusiv als fides apprehensiva Christi.
Noch im Gericht finden die Werke ihren theologischen Ort extra locum iustificationis. Wenn bei den
Theologen diese Ausrichtung auf das kommende Endgericht wegfillt, mag schon Luthers tatsichlich
katholische erste Psalmenvorlesung ein geniigendes Zeugnis des Reformatorischen abgeben.

Asendorf bietet konzise Referate und treffende Analysen. Es lohnt sich, sein Buch durchzuar-
beiten, und man stimmt Brandenburgs Urteil gerne zu.

Ole Modalsli, Oslo

John H. Yoder (ed.), The Legacy of Michael Sattler Translated and Edited. = Classics of the Radical
Reformation, 1. Scottdale, Pa., Herald Press, 1973. 191 S.

Um dem englischsprachigen Leser wichtige deutsche und hollindische Quellen aus dem Bereich des
sogenannten Linken Fligels der Reformation zuginglich zu machen, wurde unter der Verantwortung
des ‘“Institute of Mennonite Studies” in Elkhart, Indiana, die Reihe ‘‘Classics of the Radical
Reformation” ins Leben gerufen. Der erste Band enthilt das “Vermichtnis™ Sattlers (+1527), namlich
dessen sichere und umstrittene Schriften und Briefe sowie den Bericht iiber die Hinrichtung und einige
erliuternde Aktenstiicke. Der mit dem Stoff bestens vertraute John H. Yoder sorgte fir eine fliissig
lesbare Ubersetzung sowie Einleitungen und erklirende Anmerkungen. Dem ersten Band nach zu
schliessen, versucht die Reihe sowohl einen wissenschaftlichen Leserkreis wie ein breiteres Publikum
zu erreichen. Die nichsten Binde werden sich Pilgram Marbeck, Hans Denck, Andreas Karlstadt, Dirk
Philips, Balthasar Hubmaier sowie den méhrischen und bohmischen Gruppen widmen.

Ulrich Gabler, Zurich



Rezensionen 51

W. Speed Hill (ed.), Studies in Richard Hooker. Essays Preliminary to an Edition of His Works.
Cleveland & London, The Press of Case Western Reserve University, 1972, xviii + 363 S. £ 5.50.

Richard Hooker (um 1554-1600) legte die theoretischen Grundlagen fiir das anglikanische
Staatskirchentum. Die kurz vor seinem Tod erschienenen und teilweise aus dem Nachlass herausge-
gebenen “Laws of Ecclesiastical Polity” setzen sich grundlegend mit der calvinistischen Kirchen-
ordnung auseinander. Das Werk wendet sich gegen die Benutzung der neutestamentlichen Amter als
Vorbilder fur die Verfassung der sichtbaren Kirche und tritt dagegen fir den Gebrauch der
menschlichen Vernunft bei kirchlichen Verfassungsfragen ein. Der Ratio wird insofern wesentlich
mehr Vertrauen entgegengebracht als bei den kontinentalen Reformatoren (vgl. S. 31). Hookers
Hauptwerk spielte in der Auseinandersetzung zwischen Anglikanern und Puritanern bzw. Calvinisten
immer wieder eine bedeutende Rolle und erlebte deshalb mehrere Teil- und Gesamtausgaben. Die
letzte umfassende Edition in drei Binden durch John Keble geht auf das Jahr 1836 zuriick, in 7.
verbesserter Auflage 1888 erschienen, 1970 nachgedruckt. Diese Edition soll nun durch eine neue
Gesamtausgabe, die sogenannte ‘‘Folger Library Edition”, benannt nach der Folger Shakespeare
Library, Washington, D.C., ersetzt werden. Die auf sechs Biande berechnete Ausgabe wird in den drei
ersten Binden die “Laws of Ecclesiastical Polity” enthalten, in einem vierten Band “‘Tractates and
Sermons” bieten, der flinfte Band soll “Contemporary Documents” gewidmet sein, fir den
abschliessenden sechsten Band sind Bibliographie, weitere Aktenstiicke sowie Indices geplant. Als
Vorbereitung auf die Edition erschien einmal W. Speed Hill, Richard Hooker. A Descriptive
Bibliography of the Early Editions, 15931724 (1970), und zum anderen der angezeigte Band, fur
dessen Zustandekommen ebenfalls der verantwortliche Herausgeber der Werke besorgt war. Das
Sammelwerk bietet ein schones Beispiel fiir die Zusammenarbeit an der Werkausgabe, denn
Kirchenhistoriker, Profanhistoriker und Literaturwissenschaftler versuchen entscheidende Fragen der
Hooker-Interpretation anzugehen. Ohne hier auf die Beitrige nidher eingehen zu konnen, seien
wenigstens die Titel genannt: W. D. J. C. Cargill Thompson, The Philosopher of the “Politic Society”.
Richard Hooker as a Political Thinker; H. C. Porter, Hooker, the Tudor Constitution, and the Via
Media; W. Speed Hill, The Evolution of Hooker’s Laws of Ecclesiastical Polity; Egil Grislis, The
Hermeneutical Problem in Richard Hooker (dieser Beitrag ist ein Teil aus einem in Vorbereitung
befindlichen Buch tiber Hookers Theologie); John E. Booty, Hooker and Anglicanism; Georges Edelen,
Hooker’s Style; Egil Grislis und W. Speed Hill, Richard Hooker. An Annotated Bibliography. Notizen
tiber die Mitarbeiter und die geplante Ausgabe sowie ein griindliches und differenziertes Register
schliessen den Band ab. Die Vorbereitung einer Edition durch einen solchen Sammelband, zumal dieser
Giite in Inhalt und Aufmachung, scheint eine gliickliche und nachahmenswerte Losung zu sein. Sie
macht zudem neugierig auf die Ausgabe der Werke, deren Bedeutung zur Erhellung der leitenden Ideen
der englischen Staatskirche sowie deren Gegner kaum uiberschitzt werden kann.

Ulrich Gabler, Zurich

Hansjorg Braumer, August von Arnswaldt, 1798—1855. Ein Beitrag zur Geschichte der Erweckungs-
bewegung und des Neuluthertums in Hannover, = Stud. Kirchengesch. Niedersachsens, 20.
Gottingen, Vandenhoeck, 1972, 270 S.

Diese Monographie ist einem der bedeutendsten Vorkimpfer des hannoverschen Neuluthertums aus
dem Laienstand gewidmet. Arnswaldt war Sohn eines begiiterten altadeligen hannoverschen
Staatsministers und Kurators der Univ. Gottingen. Den ersten Unterricht erhielt er im religios
indifferenten Elternhaus durch Privatlehrer. Nach der Konfirmation bezog er 1813 das Gymnasium
Gotha. Hier wurde die Freundschaft mit dem spiteren Heidelberger Alttestamentler Umbreit
begriindet; in Gotha sah er den in Leipzig geschlagenen Napoleon beim Riickzug und begeisterte sich
fiir Theodor Korners Freiheitsgesange. Ab 1815 Jura-Student in Gottingen, schloss er sich der
“Schusterinnung” an, in der Hans Sachs und Jacob Bochme gefeiert wurden. In der Zeitschrift



52 Rezensionen

“Wiinschelruthe” meldete er im Sinne der 68 Thesen von Claus Harms Bedenken an gegen die Unionen
von 1817. Im Hause der Familie von Haxthausen lernt er Annette von Droste-Hiilshoff kennen. Doch
zerbrach die Freundschaft mit ihr ebenso wie die mit Ludwine von Haxthausen an der Bekehrungs-
sucht dieser beiden eifrigen Katholikinnen. Der inzwischen zum Legationsrat ernannte Arnswaldt
verheiratete sich zur masslosen Enttduschung Ludwines mit deren jingerer Schwester Anna, willigte
auch in eine katholische Trauung ein, doch mussten die Sohne lutherisch, die Tochter katholisch
werden. Eine Romreise 1828/9 und viele Diskussionen mit dem damaligen Gesandtschaftsprediger
Tholuck liessen die Institution Kirche als notwendig erscheinen, so dass die kirchenkritischen Akzente
der Erweckungsbewegung neutralisiert wurden. Eine Abendmahlsschrift von 1834 machte die
Naturphilosophie Boehmes, Oetingers, Schellings, Schuberts, Franz von Baaders und St. Martins fur
den Erweis der Realprisenz fruchtbar, wihrend die communicatio idiomatum tibergangen wurde. Viele
Neulutheraner iibernahmen Arnswaldts theosophische Begriindungen. Der Gustav-Adolf-Verein schien
ihm nicht lutherisch genug, da er nur Protestanten in katholischen, nicht aber Lutheraner in
reformierten und unierten Gebieten unterstiitzte. Dafiir forderte Arnswaldt den lutherischen
Gotteskasten, den sein Schiiler Miinchmeyer 1852 ins Leben rief. Der Legationsrat hatte schon 1834
sein Amt aufgegeben, lebte vom Ertrag seiner Giiter und wendete seine Zeit an zur Forderung der
Leipziger Mission (die norddeutsche wurde als unionistisch abgelehnt), der lutherischen Separationen
in Schlesien und Baden. Das schloss aber keineswegs aus, dass Umbreit jeweils Grisse an Ullmann und
Rothe bestellen durfte. Missverstidndlich ist es, wenn Schoberlein als Vertreter der badischen Union
bezeichnet wird. Er war von Hause aus bayrischer Lutheraner und hat nur von 185055 eine Gastrolle
als a.0. Prof. in Heidelberg gespielt. Wenn Schoberlein als Gottinger Professor der systematischen und
praktischen Theologie theosophische Bestandteile aus Arnswaldts Abendmahlslehre iibernommen hat,
so kehrte er nur zu seinen Urspriingen zuriick, hatte er doch in Munchen bei Baader, Schubert und
Schelling gehort.

Der Vorwurf eines heimlichen Katholizismus, der Arnswaldt immer wieder von liberalen
Protestanten gemacht wurde, wird durch seine Laientheologie widerlegt, die Briumer hier erstmals
veroffentlicht (S. 184-228). Arnswaldt hatte an ihr 10 Jahre lang gearbeitet. Hier wird die lutherische
Lehre scharf im Gegensatz zur tridentinischen entwickelt. Aber die Urteile iber die Reformierten sind
voller Vorurteile: die reformierte Kirche erscheint als “wilsche” Form des Protestantismus, und der
reformierten Konfession wird die Schuld am Dreissigiahrigen Krieg aufgebiirdet. Die romantische
Theorie eines Arndt und Jahn von den Deutschen als dem “Urvolk der Menschheit” wird biblisch
gewendet, und Deutschland erscheint als der “Adam der Menschheit””. Daran werden merkwiirdige
Spekulationen gekniipft, die auch in die Deutung der 48er Revolution hineinspielen. Auch die
mittelalterlichen Mystiker hat Arnswaldt geliebt. Er erwarb sogar ihre Manuskripte, und vier solche
von Ruysbroek hat er ediert.

In jedem Falle war Arnswaldt eine interessante Personlichkeit, die in dieser ebenso interessanten
Monographie neu erschlossen wird.

Wilhelm August Schulze, Mannheim

Urs Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto. Die Entstehungsgeschichte der
nationalen Volksorganisationen im Schweizer Katholizismus 1848 -1919. Zurich, Benziger, 1972.
468 S. Fr. 38.—.

Kurz nach dem zweiten Weltkrieg ist eine Studie iiber den politischen Katholizismus erschienen,
worin dargelegt wurde, wie gefihrlich die zunehmende Aktivitidt romisch-katholischer Politiker fiir das
evangelische Lager sei und wie ein Katholik immer zuerst auf die Stimme seiner Kirche hore und erst
in zweiter Linie imstande sei, andere Interessen zu vertreten. Der Lauf der Ereignisse hat diesen
Befiirchtungen nicht recht gegeben, aber ganz offensichtlich weiss man auf evangelischer Seite zu
wenig iber die politischen Folgen der Niederlage des Sonderbundes fiir die Mitarbeit der Katholiken in
der eidgenossischen Politik und ihren langen Weg zu einem neuen Selbstbewusstsein. Hier fiillt das mit
grosser Sachkenntnis geschriebene und reich dokumentierte Werk von Altermatt eine Liicke aus. Unter



Rezensionen 53

dem Begriff “katholisches Ghetto” versteht der Verfasser das Faktum, dass ein Teil der Schweizer
Katholiken seit der Griindung des weltanschaulich pluralistischen Bundesstaates eine mehr oder
weniger geschlossene gesellschaftliche Gruppierung bildet. Er beschreibt die Entstehung der Volks-
organisationen des ““‘Schweizerischen Katholischen Volksvereins” und der “Schweizerischen Konser-
vativen Volkspartei” mit ihren Vorliuferorganisationen. Er kommt dabei zum Schluss, dass einzig der
Weg ins Ghetto auch der Weg sein konnte, der wieder aus dem Ghetto hinausgefithrt hat zu
“Anerkennung und Gleichberechtigung in der Eidgenossenschaft™ (S. 428).

Paul Handschin, Basel

Karl Barth, Ethik I. Vorlesung Miinster Sommersemester 1928, wiederholt in Bonn, Sommersemester
1930. Hrsg. von Dietrich Braun. = K. Barth, Gesamtausgabe, 2. Akademische Werke 1928. Zurich,
Theol. Verl., 1973. XVI +435 S.

Mit dem Erscheinen der bisher unverdffentlichten Ethikvorlesung in der Gesamtausgabe wird eine
der wichtigsten Arbeiten des “mittleren Barth” dem Studium zuginglich gemacht. Der erste Teil der
Vorlesung gibt wertvolle Aufschliisse iiber seine Arbeitsweise und Vorlesungstitigkeit. In besonderer
Weise aber wird interessieren, wie dieses Werk sich zu fritheren Arbeiten und andererseits zum
Ethikteil der Kirchlichen Dogmatik verhilt. Der vorliegende erste Teil enthilt ein Einleitungskapitel
iiber die Verhiltnisbestimmung von Ethik und Dogmatik, theologische und philosophische Ethik und
den “Weg der theologischen Ethik™”. In einem ersten Kapitel folgt die allgemeine Ethik mit den
zentralen Stichworten: Offenbarung, Gebot und Gericht. Das zweite Kapitel enthilt die spezielle
Schopfungsethik mit den Uberschriften: Gebot des Lebens (Eigenart des ethischen Gesichtspunktes),
Beruf (der Ort, an dem mich das Gebot trifft), Ordnung (Inhalt, Forderung des Gebotes) und Glaube
(Erfullung unserer Lebensnotwendigkeit) (vgl. S. 92—-101, 193).

Die besondere Bedeutung der Ethik-Vorlesung liegt darin, dass der Kampf der dialektischen
Theologic einer anthropozentrischen, weil unter der Dominanz der Psychologie und der Ethik
stchenden Theologie galt. Im Briefwechsel mit Thurneysen, soweit er bisher zuginglich ist, ldsst sich
deutlich das negative Vorzeichen feststellen, das mit der Nennung der Worte “Ethik”, “‘ethisch”
verbunden ist. Um so autmerksamer wurde man dann auch, als sich Barth nun doch an dieses Kapitel
heranwagen zu miissen meinte. In einem Brief driickt er diese Problematik so aus: “Es ist nicht leicht,
den transzendentalen Standort unentwegt festzuhalten und dann doch das ganze Feld des Lebens
wenigstens grundsidtzlich bestindig zu berithren und sich dann doch wieder alle Entscheidungen
daselbst konsequent zu enthalten” (Barth & Thurneysen, Briefwechsel, 2, S. 588).

Dicse Problematik hatte zwei Grundentscheidungen zufolge. Erstens wurde die Ethik ihrer
Selbstindigkeit entkleidet. Sie gehort nun in die Dogmatik und ist ihre Hilfswissenschaft. Denn werden
beide Disziplinen grundsitzlich unterschieden, dann findet ein ““Ubergang des Blickes von Gott auf den
Menschen” statt, “den wir so grundsitzlich nicht gutheissen konnen” (S. 77). Zum anderen wurde ein
vollig neu konzipierter Aufbau erforderlich. Dabei spielte der beachtliche Wille Barths zur Systematik
eine besondere Rolle. Dass ihm in der Vorlesung diese Aufgabe jedenfalls nicht vollstindig gelang, ldsst
sich aus obiger Inhaltsangabe erschen, davon sprechen aber auch seine Briefe, so findet sich einmal die
Aussage, es handle sich um ein “Torso” (Barth & Thurneysen, ebd., S. 588).

Aber nicht nur die Torsohaftigkeit wurde spiiter beklagt. Thurneysen berichtet nach Angabe des
Herausgebers, Barth wire gegen einen Abdruck der Vorlesung gewesen, weil er in ihr noch als Anwalt
der Schopfungsordnung erscheine. Trotzdem ist eine starke Kontinuitit festzustellen. Am deutlichsten
zeigt sich das im § 3 (“Der Weg der theologischen Ethik”™), der fast vollstindig im 2. Abschnitt des
§ 36 von Die kirchliche Dogmatik aufgenommen worden ist. Auch an anderen Stellen wird wortlich
zitiert. Dass die Frage des Totens, der Kriegsideologie u.a., zwar aus historisch etwas verschobener
Sicht, aber doch im wesentlichen in gleicher Weise bedacht wurde, dass die Behandlung von Liebe und
Ehe auch schon damals nicht gerade den traditionellen Mustern entsprach, darin zeigt sich Kontinuitat.



54 Rezensionen

Anders aber in den grundsitzlichen Aussagen. Es wird theozentrisch argumentiert, noch nicht
christozentrisch. Christus ist noch nicht der Kreuzungspunkt aller Linien und in ihm losen sich noch
nicht alle Aporien, wie in Die kirchliche Dogmatik.

Dieser Band erscheint also als ein wichtiges und hochst bemerkenswertes Dokument. Die
Herausgabe ist korrekt besorgt worden, die Einleitung ist instruktiv und einleuchtend. Querverweise zu
Die kirchliche Dogmatik wiren begriissenswert gewesen.

Johannes Dantine, Wien

Karl Rahner, Schriften zur Theologie, 10. Zurich, Benziger, 1972. 590 S. Fr. 38.—.

Der vorgelegte Aufsatzband mit dem Untertitel “im Gespriach mit der Zukunft” kann unter dem
durchgehenden Gesichtspunkt des Zusammenhanges von transzendentaler Theologie und theologischer
Praxis heute gelesen werden. Rahner stellt die Prognose: “Die kiinftige Theologie wird sehr viel
ausdriicklicher als bisher eine transzendentale Theologie sein™ (S. 54). Zugleich prizisiert er jedoch:
“Zur transzendentalen Theologie gehort gerade ihre eigene, aber reflektierte Selbstbeschrinkung, das
heisst das durchdachte Verstindnis dafiir, dass ein Mensch nicht allein aus einer Wesensmetaphysik, ja
nicht einmal aus einer Philosophie seiner Geschichtlichkeit leben kann, sondern nur im Erleiden und
verantwortlichen Tun seiner von der theoretischen Vernunft nie adiquat, weder nach vorne noch nach
hinten, reflek tierten Geschichte™ (S. 55).

Fur Rahners theologische Konzeption ist die Reihenfolge der Themenkreise kennzeichnend: Nach
einer fundamentalen Besinnung tber die “Theologie als Wissenschaft™ (S. 11ff.) wendet sich der
Verfasser zunichst der “Anthropologie” (S. 115ff.) zu. Nachdem die Strukturen des nach Gott
fragenden Menschen freigelegt sind, kann die ““Christologie™ (S. 203ff.) entfaltet werden: Jesus ist die
Antwort auf die Frage, “die der Mensch nicht nur eventuell hat, die er im Grunde vielmehr selber ist”
(S. 214). Inkarnation ist der exemplarische ‘“Hohepunkt des Verhiltnisses des Logos-Gottes zu seiner
Welt iiberhaupt™ (S. 233). Unter dem oben erwihnten Gesichtspunkt des Zusammenhanges von
Theologie und Praxis stellt sich daraufhin notwendig die Frage nach der Kirche. Unter dem Titel
“Ekklesiologie™ werden einige grundsiatzliche Fragen tiber das Wesen der Kirche verhandelt (S. 241ff.).
Innerkirchliche Probleme, wie die Bedeutung des Sakraments heute, die neuen Aspekte des
Bischofsamtes, des Amtspriestertums und der Ordensgemeinschaften kommen im Kapitel “Fragen in
der Kirche” zur Sprache (S. 377ff.). Der Abschnitt “Kirche in der Welt” befasst sich mit den
gegenwirtig und auch zukiinftig brennenden Problemen: Okumene, Sozialisierung, anonymes
Christentum, Humanisierung und Revolution (S. 493ff.).

Wer das vorliegende Werk zur Hand nimmt, wird keine leicht verstindlich geschriebenen
Zukunftsprognosen erwarten diirfen, sondern wird in die Pflicht eines zukunftsoffenen Denkens und
Mitverantwortens genommen. Der aufmerksame Leser wird hier fiir sich neue Aufgaben entdecken. So
wird z.B. die Erforschung des Zusammenhanges von transzendentaler Theologie und einem der
heutigen Empirie verpflichteten theologischen Vorgehen noch griindlicher betrieben werden miissen,
als es im vorliegenden Band geschieht. Denn der transzendental-theologische Ansatz wird praktisch erst
dann wirklich fruchtbar, wenn die zukiinftige Theologie das “Erleiden und verantwortliche Tun” des
heutigen Menschen auch nach empirischen Kriterien erfasst.

Klaus Otte, Arisdorf, Kt. Baselland



Rezensionen 55

Karl-Wilhelm Dahm & Hermann Stenger (Hrsg.), Gruppendynamik in der kirchlichen Praxis.
Erfahrungsberichte. = Gesellschaft und Theologie, Abt. Praxis der Kirche, 16. Miinchen, Kaiser,
1974. 258 S. DM 26.—.

Die Gruppendynamik hat in zahlreichen kirchlichen Titigkeitsbereichen Einzug gehalten und
teilweise zu Umgestaltungen der Arbeitsweise gefiithrt. Sogar an der Weltmissionskonferenz in Bangkok
machte sie sich bemerkbar. Das Thema des Sammelbandes ist ohne Zweifel aktuell. K. W. Dahm klirt
einleitend die Begriffe, setzt sich mit Kritikern auseinander und gibt einen Uberblick iiber Geschichte
und gegenwirtigen Stand gruppendynamischer Bemiihungen. Dann folgen Erfahrungsberichte katho-
lischer und evangelischer Autoren iiber gruppendynamische Veranstaltungen, meistens in der Form
von mehrtagigen Kursen: mit Theologiestudenten, in der Vikarausbildung, beim Training von
Gruppenleitern, mit Religionslehrern, in einer lindlichen Kirchgemeinde, bei der Ausbildung von
Jugendleitern, in einem Lehrgang fiir kirchliche Vorgesetzte, in Kursen fiir Militdrpfarrer, in der
klinischen Seelsorgeausbildung, bei TZI-Kursen fir Ordensleute und Priester und bei der kirchlichen
Supervision. Ob der Leser aus solchen Texten mit “‘narrativer Psychologie™ freilich viel lernen wird, ist
mir fraglich. Die Veranstaltungen sind sich (mit Ausnahme der klinischen Seelsorgeausbildung und der
Supervision) zu dhnlich und verlaufen meistens nach Schema Lehrbuch. Die Urteile der Erzihler iiber
den Erfolg enthalten einen ungekldarten Rest von Subjektivitdt des Urteilenden, und die auftauchenden
Schwierigkeiten, uber die er berichtet, lassen sich mit dem vorhandenen wissenschaftlichen
Instrumentarium kaum so analysieren, dass daraus mehr zu lernen wire als iiber den Daumen gepeilte
Erfahrungsregeln.

Zwei grundsatzliche Artikel bemithen sich um die theologischen Fragen, die durch die
gruppendynamischen Aktivititen aufgeworfen sind. — A. Hollweg macht auf eine Fehlentwicklung
aufmerksam, die gruppendynamische Siichtigkeit: Menschen, die “‘sich nur im kiinstlichen Setting
cines gruppendynamischen Laboratoriums wohlfithlen und dort Emotionen “‘verkonsumieren” wie
andere saure Gurken oder Schlagsahne”. Hollweg warnt auch, den Teilaspekt von Wirklichkeit, der sich
im Laboratorium zeigt, mit Wirklichkeit und die emotionale Dichte mit menschlicher Nihe zu
verwechseln. Er ruft den Theologen zur kritischen Wachsamkeit auf, dass das empirisch Erkannte nicht
unter der Hand zur Norm werde, sondern dass sich die sozialen Phinomene jederzeit durch die
Absolutheit Gottes relativieren lassen. Der Theologe hat nach Hollweg aber auch die Aufgabe, die
gruppendynamischen Erfahrungen vor Gottes Angesicht zu werten, zu ordnen und zu integrieren. —
Fur H. Stenger konnen gruppendynamische Erfahrungen in dreierlei Weise. transparent werden:
vorpersonale kann sich zur personalen Erfahrung vertiefen, personale Erfahrung kann zum Medium
numinoser Erfahrung werden, und numinose ist fiir transpersonal-gliubige Erfahrung im Sinne von

Matth. 18,20 offen.
Walter Neidhart, Basel

Wolfgang Deresch, Handbuch fiir kirchliche Erwachsenenbildung. Hamburg, Furche, 1973. 197 S.
Fr. 33.40.

“Nach den Jahren des Probens scheint es an der Zeit, die Stellungnahmen und Uberlegungen zu den
verschiedenen Aspekten kirchlicher Erwachsenenbildung zusammenzufassen und eine Gesamtkonzep-
tion zu wagen.” Man stimmt dieser Absicht des Verfassers, wie sie in der Verlagsanzeige formuliert
wird, gern zu, auch der kiithnen Prognose, es werde von einer leistungsfihigen Erwachsenenbildung
“nicht zum geringsten Teil die Zukunft der Gesellschaft abhingen”.

Fiir Deresch ist Erwachsenenbildung als Folge von Aufklirung zu verstehen. Die Kirche weiss sich
der Bildung verpflichtet, weil Christentum Aufklarung in Gang gesetzt hat, somit Sikularisierung,
recht verstanden, Frucht christlichen Glaubens ist. Aus diesem grundlegenden Tatbestand ist die
theologische Grundlegung zu erheben. Weil kirchliche Bildung sich derart von Aufklirung herleitet, ist
sie als solche emanzipatorisch, d.h. auch theologisch vom emanzipativen Freiheitsverstindnis aus zu



56 Rezensionen

begreifen. Es ist folgerichtig, wenn Deresch aus diesem Globalziel drei fundamentale Lernziele ableitet:
Individuierung, Emanzipation und herrschaftsfreien Dialog (S. 64ff.). Interessant und lehrreich ist im
Zusammenhang dieser Konzeption das Kapitel ‘“Vorbilder kirchlicher Erwachsenenbildung”
(S.35-52), das anhand von Kurzbiographien (Emil Fuchs, Leonhard Ragaz, Emil Blum, Carl
Mennicke) das religios-sozialistische Bildungsprogramm der Weimarerzeit vorstellt. — Damit ist klar
umrissen, welches hier die Aufgabe der Kirche ist: als Bildungsziel nicht ‘“‘eine irgendwie geartete
Harmonie” anzustreben, sondern ‘“die Bewusstseinsbildung iiber die Heteronomie unserer Gesell-
schaft” (S. 56). Kirchliche Bildung hat ihren Ort, so folgert Deresch, in der ‘neuzeitlichen
Frommigkeitsgeschichte™, ja sie ist direkt als “‘Bildungsfrommigkeit” zu praktizieren. Dieses Postulat
zielt auf reife Gestalt erwachsenen Glaubens, auf Mundigkeit und kognitive Offenheit. Zu ihren
Themen kommt die kirchliche Erwachsenenbildung “nicht erst im Umweg iiber Bibel, Katechismus
und Kirchengeschichte”, vielmehr thematisiert sie unterdriickte Konflikte, durchschaut die entspre-
chenden gesellschaftlichen Mechanismen und bt ein in herrschaftsfreie Diskussion. — Von da her
ergibt sich fiir Deresch auch ein klares Konzept hinsichtlich der Methode in der Kkirchlichen
Erwachsenenbildung. Nach kritischer Auseinandersetzung mit dem curricularen Ansatz pladiert der
Verfasser fiir die ihm wichtige ‘‘konfliktverarbeitende Methode™. Sie ist fiir ihn verkniipft mit der
Bereitschaft, in Gruppen zu lernen, die Lehrer-Schiiler-Situation abzubauen und durch geeignetes
Arbeitsmaterial dem Teilnehmer optimale Mitbestimmung im Lernprozess zu ermdglichen. Wie dies
praktisch geschehen kann, beleuchten drei (im 2. Teil des Buches entfaltete) Praxisbeispiele. — Deresch
fordert Nachdenken heraus, vor allem in bezug auf eine Reflexion des theologischen Ansatzes
kirchlicher Bildung. Dass die Motivation zur Bildung hier aus dem Verstindnis der Kirche bzw. des
Christentums hergeleitet wird, leuchtet ein. Besonders anregend ist das Buch dort, wo es der Kirche im
gesamtgesellschaftlichen Bildungsbemiihen einen eigenstindigen Ort zuweist. Bildung sei als Bildungs-
frommigkeit zu praktizieren. Kirche miisse den Menschen entschlossen hinfithren zum Erwachsensein,
gerade in der Sache des Glaubens. Bildung konne nicht “primir Erziehung und Wissen bedeuten,
sondern vor allem ein Hinzielen auf einen Gewinn an Freiheit durch Verhaltenssicherheit, Identitat,
Selbst- und Seinsvertrauen” (S. 63).

Gewiss werden zu diesem Konzept auch kritische Einwiande laut. Zunichst fragt man sich, ob
Dereschs theologische Grundlegung sachlich stimmt. Ist die These von der “‘christlichen Aufkldrung”
in dieser Zuspitzung richtig, d.h. ist sie historisch und theologiegeschichtlich zu halten? Wird hier
Aufklirung nicht zu schnell christlich vereinnahmt? Hat das Evangelium so direkt und linear
emanzipative Freiheit in Gang gesetzt? Verwechselt man nicht zumindest den Impuls mit der
Wirkungsgeschichte? Dementsprechend hat man auch Mihe, wenn Deresch die Gestalt kirchlicher
Bildung auf ein Globalziel ‘“Emanzipation” ausrichten will, das fiir ihn aus dem gesellschaftlichen
Kontext zu erheben ist. Ist wirklich schon alles gewonnen, wenn man die vielgestaltige Verflechtung in
Zwinge transparent macht? Vermag Aufklirung, auch gesellschaftsbezogene, schon zu befreien? Muss
hier aus theologischen Griinden nicht tiefer angesetzt werden, in der Dimension, wie sie Rom. 7
aufdeckt? Aus eigener Moglichkeit ist der Mensch ja nicht imstande, Emanzipation heilvoll zu
verwirklichen. Er ist Gottes bediirftig, soll er Herrschaftsfreiheit erreichen, ohne sich nicht sogleich
wieder in neue Zwinge zu verstricken. — Auch im Bereich der Methoden muss die Diskussion in
grosserer Weite gefilhrt werden. Selbstverstindlich ist ernstzunehmen, dass unerkannte und nichtarti-
kulierte Konflikte den Lernprozess hemmen und daher Erwachsenenbildung in jedem Fall mit dem
Konflikt arbeiten muss, auch mit dem Ristzeug gruppendynamischer Erfahrung und moderner
Konfliktregelung. Aber Erwachsenenbildung als solche konfliktorientiert zu nennen, heisst doch, die
methodischen Probleme im Bildungsprozess eher zu verdecken als sie zu erkldren. — Auch die
kirchlich-theologischen Momente, die in Dereschs Entwurf mitgesetzt sind, miissten diskutiert werden.
Die These, in der kirchlichen Erwachsenenbildung seien die Inhalte aus der menschlichen und sozialen
Situation herzuleiten, ist dann vertretbar, wenn auch dem christlichen (und biblischen) Glauben
gestattet wird, von den ihm eigenen Kriterien her die offen gelegte Situation zu erhellen und zu
befreien.



Rezensionen 57

Der Verfasser spornt an, die vitalen Probleme kirchlicher Bildungsarbeit anzugehen; dafiir hat man
ihm zu danken. Wir sind, was die Orientierung in Bildungsfragen betrifft, alle auf der Suche und wissen
uns deshalb bereichert durch so entschiedene Voten wie dasjenige Dereschs. Vielleicht eben ist die Zeit
eher reif fiir ein engagiertes “‘Pladoyer’ als schon fiir ein ““Handbuch’ kirchlicher Erwachsenenbildung.

Theophil Vogt, Ziirich

Gerhard Schmidtchen, Gottesdienst in einer rationalen Welt. Religionssoziologische Untersuchungen
im Bereich der VELKD. Stuttgart, Calwer, & Freiburg, Herder, 1973. 275 S. DM 38.—.

Wie schon der Titel und die beigegebenen Fotos zeigen, ist diese religionssoziologische
Untersuchung vorwiegend am Gottesdienst interessiert. Es wird davon ausgegangen, dass der
Gottesdienst die ‘‘zentrale Reprisentation Kirchlicher Aktivitdt™ ist. Auch ein Jahrzehnt gottes-
dienstlicher Experimente habe den reguliren Gottesdienst am Sonntag vormittag nicht nennenswert
idndern konnen. Getreu der Pramisse von der “‘rationalen Welt” wird in Verbindung mit dem Institut
fur Demoskopie Allensbach statistisches Material betr. Einstellung zu Kirche und Kirchenbesuch
beigebracht. Kirchliches Denken und kirchliches Ritual erscheinen recht anschaulich im gesellschaft-
lichen Kontext, und wer nur schon diesen Kontext im Blickfeld behilt, muss sich fragen, wie die These
vom Gottesdienst als einer ‘“‘zentralen Lebensiusserung der Christen” (S. 151) so ungebrochen
durchgehalten werden kann. Wenn schon die Vorstellung von der Kirche und der Kirchenbesuch als
operationalisierbare Grossen erscheinen, so ruft die Arbeit einer Relativierung bestehender Begriff-
lichkeit von Kirche und Gottesdienst. Erst wenn es gelingt, den weltlichen Kontext ekklesiologisch
und gottesdienstlich in den Blick zu bekommen (logiké latreia), erhiilt der spezielle Gottesdienst, den
die Untersuchung im Auge hat, wieder seinen richtigen Stellenwert, wird er entsprechend modifiziert
und erhalten die Pfarrer (und Kirchenmitglieder) wieder ein gutes Gewissen bei all ihrem Tun.
Vermehrt missten dann aber auch tiefenpsychologische Einsichten verwertet werden, denn der
Mensch als religioses Wesen (und ihm verdankt die Volkskirche bis heute ihre Existenz) hat in einer
rationalen Welt inbezug auf Abendmahl, Tod etc. noch ganz andere Probleme, als es die an und fir
sich interessanten Statistiken der vorliegenden Untersuchung glaubhaft machen wollen.

Otto Wullschleger, Aarburg, Kt. Aargau



	Rezensionen

