
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


38 Rezensionen

Rezensionen

Haralds Biezais (ed.), The Myth of the State. Based on Papers read at the Symposium on the Myth of
the State held at Abo on the 6th-8th Sept. 1971. Scripta Inst. Donneriani Aboensis 6.

Stockholm, Almqvist & Wiksell, 1972. 188 S. Skr. 40.-.

Mit Recht macht H. von Sicard (Afrikanist) darauf aufmerksam, dass unser Staatsbegriff aus der
Zeit des Absolutismus stammt (S. 128). Insofern schlagen die vertretenen religionshistorischen
Disziplinen Kapital aus einer modernen Unsicherheit, die unübertroffen durch E. Cassirer in seiner
nachgelassenen Studie "The Myth of the State" aufgedeckt worden ist. Staatsmythen sind darum
bestenfalls die Legenden um einen 1. August, 14. Juli, 4. Juli o.a., aber doch keineswegs etwa ein
Kodex Hammurabi (S. 43), denn eine soziale Utopie, als die A. Haldar nach A. L. Oppenheim dieses

Gesetzeskorpus sehr schön bezeichnet, ist kein Staatsmythus. Man wird im Gegensatz dazu viel eher
nach Cassirer den Gesetzesstaat als Antityp zum totalitären Mythusstaat verstehen und mit dem
Referat von B. Gustafsson über E. Dürkheim die Relation Mythus-Ritus und Mythus-Gesellschaft als

konstitutiv ansehen. Demzufolge gehören eigentlich nur die Beiträge von A. V. Ström über den

germanischen Gottesstaat (mehrere fragwürdige Etymologien), Ejerfeldt über die mittelalterliche,
auf der christologischen 2-Naturen-Lehre beruhende, die lutherische 2-Reiche-Lehre präludierende
Staatsauffassung in ihrer doppelten Begründung durch römisches und kanonisches Recht (nach E. H.

Kantorowicz) sowie die abschliessenden religionsphilosophischen Impressionen (Wurzeln des
modernen indonesischen Nationalismus) von C. M. Edsman strikte zum Thema, sieht man von L. Honkos
Beitrag zur Definition des Mythus ab. In dieser Hinsicht wird man es bedauern, dass J. Bergman nicht
seinen am Symposium gehaltenen Vortrag "Zum 'Mythus von der Nation' in den sogenannten
Mysterienreligionen der Spätantike" veröffentlicht, sondern um einer rein kulturgeschichtlichen
Vollständigkeit willen die Zirkulation der Maat (Ordnung) als den "Blutkreislauf im ägyptischen
Staatsorganismus" (S. 905 darstellt.

Die übrigen Beiträge sind - lucus a non lucendo - durch die Entmythologisierung mit dem Thema
verbunden. So werden den Theologen besonders die Beiträge zu Bibel, Kirchengeschichte und Islam
interessieren. B. Albrektson, Prophecy and Politics in the O.T., stützt sich auf G. Buccellati, der unter
den altorientalischen Gemeinwesen Territorial- und Nationalstaaten unterscheidet und Israel neben
Moab u.a. den letzteren zuzählt. Israels politische Einheit folgte aus der religiösen (S. 45) - eine
bemerkenswerte Modifikation etwa der Sicht J. Wellhausens: "Die alten Israeliten haben nicht von
Anfang an eine Kirche, sondern zuerst ein Haus zum Wohnen gebaut" (Prolegomena6, S. 252). Danach
wäre das Königtum Gottes der religiöse Ausdruck der Staatsgründung durch Saul und David (ebd.
S. 412). Das sagt nun freilich Albrektson auch (S. 47); aber was ihm für die alte stammesgebundene
Ladeidcologie recht ist, ist ihm für das nach ihm sakrale Gottkönigtum nicht mehr billig: hier
überkleidet die Mythologie ganz im Sinne Wellhausens die Realität. Gegenüber einem offenbarungs-
positivistischen (Elliger) bzw. apologetischen (Kraus) Prophetenbild nimmt Albrektson selbst, von
einer Position liberalen Engagements her, die Rechte eines früheren religiös-utopischen Prophetiever-
ständnisses (Troeltsch, Weber, Weinrich) wahr: die Propheten sind "das Gewissen des Staates" (S. 54).
Sowenig wie die klassische Prophétie enthält das N.T., von G. Lindeskog anhand der Zelotenfrage
dargestellt, eine ausgebaute Staatslehre, die sich darum vielmehr aus der Christologie heraus entwickelt
hat (Kantorowicz, s.o.). Ganz anders Islam und alte Kirche, die nach der von H. Ringgren
beschriebenen Theorie von al-Mäwardl (gest. 1058) und der von Metropolit Johannes dargestellten
Sicht der ökumenischen Konzilien nur einen rechtgläubigen Staat kennen: eine Religion, ein Gott, ein
Staat (S. 106, vgl. S. 123). Charakteristisch für die minoritäre christliche Urliteratur ist demgegenüber
der Eingang von 1. Klent.: "Die Gemeinde Gottes zu Rom in der Fremde an die Gemeinde Gottes zu
Korinth in der Fremde." Dass man, wo ein Staatsmythus bestand, mit ihm auch zu handeln und zu
politisieren verstand, zeigt die Studie von P. Bruun über den von den Römern etwa bei der Eroberung
Etruriens angewandten Ritus der evocatio deorum.

Thomas Willi, Eichberg, Kt. St. Gallen



Rezensionen 39

Herbert G. May, Geoffrey N. S. Hunt & Robert W. Hamilton, Oxford Bible Atlas. 2nd ed. London,
Oxford Univ. Press, 1974. 144 S. £ 2.75.

May ist emeritierter Alttestamentler in Oberlin, Ohio, Hunt ein archäologisch und topographisch
kenntnisreicher Verlagslektor in Oxford und Hamilton emeritierter Vorsteher des Ashmolean Museum
daselbst. Die erste Auflage ihres hübschen Bilder- und Kartenwerks erschien 1962. Für die zweite

Auflage wurde Mays Artikel über die Geschichte Israels (S. 9-47) und Hamiltons über die Archäologie
der Bibel (S. 99-119) revidiert, während May und Hunt die übrigen Texte modernisierten und die

Bilder und Karten um neues Material ergänzten. Der informatorische Wert des ansprechenden Bandes

ist gross: 26 deutliche Karten werden durch zahlreiche archäologische Photographien und zuverlässige

geschichtliche Erklärungen lebendig gemacht.
Bo Reicke, Basel

Karl Huber & Hans Heinrich Schmid, Zürcher Bibel-Konkordanz. Vollständiges Wort-, Namen- und
Zahlen-Verzeichnis zur Zürcher Bibelübersetzung mit Einschluss der Apokryphen. Hrsg. vom
Kirchenrat des Kantons Zürich. 2-3. Zürich, Theol. Verl., 1971-73. VII +823; VII + 751 S.

Fr. 70.-; 70.-.

Der mit vorbildlicher Genauigkeit redigierte erste Band der Konkordanz zur Zürcher Bibel kam
1969 heraus und wurde seinerzeit in dieser Zeitschrift besprochen1. Mit derselben Präzision wurden
von Orell Füssli der zweite und dritte Band gedruckt. Verleger ist nicht mehr der Zwingli-Verlag,
sondern der Theologische Verlag. Der dritte Band enthält auf S. 739-51 Nachträge zum ersten und
zweiten Band. Es schien dem Rezensenten aussichtslos, mit der Gründlichkeit der Redaktion zu
wetteifern und nach Lücken zu suchen.

Für das grossartige Instrument werden viele Bibelleser und Bibelforscher den Redaktoren, ihren
Mitarbeitern und dem Kirchenrat des Kantons Zürich dankbar sein.

Bo Reicke, Basel

Theophil Middendorp, Die Stellung Jesu Siras zwischen Judentum und Hellenismus. Leiden, Brill,
1972. XVI + 186 S.

Wie die Weisheitsliteratur im allgemeinen, so hat auch Jesus Sirachs Weisheitsschrift in den letzten
Jahren vermehrte Aufmerksamkeit gefunden, nachdem sich das Interesse seit den grundlegenden
Arbeiten von I. Levi (1898/1904), V. Ryssel (1900), R. Smend (1906/7) und N.Peters (31913)
während Jahrzehnten weithin andern Gegenständen zugewendet hatte. Das schwierige Textproblem
nahmen W. Fuss (1963), A. di Lella (1966) und H. P. Rüger (1970) wieder in Angriff, wozu neue
Textfunde (u.a. auf Massada, ed. 1965), wissenschaftliche Ausgaben der griech. (1965) und lat. (1964)
Übersetzungen und eine synoptische Zusammenstellung aller bekannten hebr. syr. griech. und lat.
Texte (1968) wertvolle Beihilfen lieferten, kürzlich noch ergänzt durch eine nach den hebr. und syr.
Vokabeln geordnete Konkordanz (1973). Der siracidischen Theologie anderseits galten viele kleinere
Arbeiten, von denen hier nur jene G. v. Rads (Die Weisheit des Jesus Sirach, 1969) erwähnt sei, die
Kommentare von M.H. Segal (2 1958, hebr.) und von V. Hamp (1962) und vor allem die eindringlichen
Monographien von J. Haspecker (Gottesfurcht bei Jesus Sirach, 1967) und von J. Marböck (Weisheit
im Wandel, 1971), wozu noch M. Hengel (Judentum und Hellenismus, 1969, 2 1973) zu ziehen wäre.
In diesem Kontext ist Th. Middendorps Arbeit zu beurteilen.

1

Theol. Zeits. 27 (1971), S. 429



40 Rezensionen

Sein Ziel ist begrenzt: er will den seiner Meinung nach ausserordentlich starken hellenistischen
Einfluss aufzeigen. Dazu führt er aus der umfänglichen griech. Literatur an die 100 Stellen an

(ungefähr zur Hälfte aus Theognis), welche Anklänge an siracidische Gedankengänge aufweisen.
Danach reiht er mit kurzer Kommentierung alttestamentliche Verse an, auf die sich Sir. bezogen habe,
beschäftigt sich mit der Massadarolle und nicht-siracidischen Buchteilen (vornehmlich c. 51 und

36,1-17) und untersucht abschliessend die politische und kulturelle zeitgenössische Umwelt. Er
kommt zum Schluss, dass Sir. den Versuch machte, "zwischen griech. Bildung und lat. Überlieferung
eine Brücke zu schlagen", wobei dies "natürlich eine bestimmte, stoisch geprägte Schriftauslegung"

bedingt habe (S. 174). Damit nimmt er, etwas vereinfacht, Marböcks Urteil auf, veranschlagt
den hellenistischen Einfluss aber höher. Antihellenistisch ist ihm bloss noch das Festhalten am
mosaischen Gesetz, am Kult und an der Priesterherrschaft.

Hier aber liegt die Schwäche des Buches. Es wird einem nach den vielen Darlegungen über den

griech. Einschlag nicht recht verständlich, warum sich Sir. nun am Ende doch so traditionell-konservativ

verhält. Der Verfasser ist von seiner These des enormen hellenistischen Einflusses offensichtlich
so stark beseelt gewesen, dass er nur noch nach Parallelen (die im ersten Teil seiner Arbeit wegen ihrer
Allgemeinheit nur begrenzt überzeugen können) gesucht und den Text nur noch danach abgefragt hat,
ob er für seine Ansicht etwas hergebe. Statt zuerst auf den Text zu hören, ist er ihm mit einer petitio
prineipii begegnet, die seinen Blick so einengte, dass er andere Herleitungsmöglichkeiten nicht mehr
sah. Dass hellenistischer Einfluss vorliegt, leugnet heute niemand mehr - insofern rennt der Verfasser
offene Türen ein. Fraglich sind aber dessen Umfang und das Ausmass innerjüdischer Traditionen. Hier
indessen kann man nicht urteilen, wenn man nicht zuerst nach der Theologie des Siraciden fragt, d.h.
sein Weisheitsverständnis in den Rahmen der übrigen altorientalischen und speziell biblischen Weisheit
stellt. Davon ist jedoch in diesem Buch nur am Rande und in äusserlicher Nebeneinanderstellung die
Rede. Die ausgezeichneten Arbeiten v. Rads, Haspeckers und vor allem Marböcks hätten ihn warnen
müssen, er erwähnt sie aber nicht einmal alle, geschweige, dass er sich mit ihnen auseinandersetzt. So

verwundert es auch nicht allzusehr, dass er an andern wichtigen Werken wie jenem von H. H. Schmid
(Wesen und Geschichte der Weisheit, 1966) stillschweigend vorübergeht. Der Verfasser fusst mehr auf
der Forschung der früheren Jahrzehnte als auf jener der Gegenwart.

Nach des Verfassers Meinung hat Sir. ein Schulbuch für sein "Lehrhaus" verfasst. Daraus wird nun
wiederum eine petitio prineipii gemacht und alles aufgeführt, was dafür sprechen kann, nicht aber, was

dagegen einzuwenden wäre. So entgeht ihm, dass der Text keineswegs nur aus Memoriersprüchen
besteht ("Sirach ist ein Zitatensammler", S. 28), sondern an den wesentlichen Orten grosse und

grossartige, sich für Schulzwecke schlecht eignende Kompositionen enthält, die theologisch schwer
befrachtet sind. Das schliesst zwar die Verwendung der Schrift im Unterricht Sirachs nicht aus, wohl
aber die Behauptung, Sir. habe nichts als ein Schulbuch verfassen wollen. Das Fehlurteil rührt daher,
dass der Verfasser in Sir. statt des bedeutenden Theologen nur einen Schulmann sieht, der sich vor
allem bei seinen Lesern anbiedern will und dabei auch der Raffinesse nicht entbehrt (S. 11, 66 u.ö.).
So aber darf man heute nicht mehr von Sir. reden. - Ein anderes wäre die Textkritik. Der Verfasser

schlägt vor, das komplizierte Problem der Varianten und Dubletten in den Versionen kurzerhand aus

der Praxis des Schulbetriebs zu erklären (wissen wir überhaupt, wie er in der Antike aussah? sieht
sich aber nicht veranlasst, sich mit den grundlegenden Arbeiten di Leilas und besonders Rügers
auseinanderzusetzen, sodass es auch hier zumeist bei Behauptungen (vgl. das stereotype "m.E.")
bleibt.

So wird man sagen müssen, dass der Verfasser viel Textmaterial gesammelt hat, für das man
dankbar ist, dass er im einzelnen zweifellos auch manch Richtiges beiträgt, das man gerne anerkennt,
dass er aber dem Ganzen des siracidischen Werkes nicht gerecht wird, weshalb seine Thesen auch wenig
überzeugen können. Sein ab und zu undeutscher Stil wird vermutlich auf seine holländische

Muttersprache zurückgehen.
Max Wagner, Basel



Rezensionen 41

Siegfried Schulz, Q, die Spruchquelle der Evangelisten, mit griechisch-deutscher Synopse der Q
Überlieferungen. Zürich, Theol. Verl., 1972. 508 + 106 S. Fr. 78.- + 18.80.

Seit der Arbeit von H. E. Tödt im Jahre 1959 (Der Menschensohn in der synoptischen
Überlieferung) steht Q neu im Blickpunkt der Forschung. Schulz legt in Verarbeitung der seitdem
geführten Diskussion das umfassendste Werk zur Frage der Textgestalt und der Theologie von Q vor.
Mag auch dieses oder jenes Einzelproblem nach wie vor umstritten bleiben, keine Frage ist, dass uns
durch seine Arbeit die Überlieferung und die Theologie der Spruchquelle sehr viel greifbarer geworden
ist.

Q ist in traditionsgeschichtlicher Hinsicht keine Einheit. Neben ältestem palästinensisch-judenchristlichem

Material finden sich jüngere und jüngste Stoffe, die dem hellenistisch-judenchristlichen
Überlieferungsstadium angehören. "Dieser traditionsgeschichtlichen Differenzierung entspricht der
formgeschichtliche Befund. Die ältesten Q-Stoffe bestanden ausschliesslich aus prophetisch-enthusiastischem

Spruchgut, während demgegenüber die jüngeren Q-Traditionen 'neue' formale Gattungen
aufweisen, wie z.B. die Geschichtserzählung, zahlreiche Apophthegmata, apokalyptische Worte und

sogar eine Apokalypse, Gleichnisse und mehrere Parabeln und schliesslich 'Ich-Worte', die auf die
abgeschlossene Wirksamkeit des irdischen Jesus zurückblicken" (S. 481). Der Geschichte, dem
Überlieferungsprozess dieser Q-Stoffe vom palästinensischen über den hellenistischen Bereich und
ersten Sammlungen bis hin zu einer "bewussten Q-Redaktion" (S. 42) spürt Schulz in seiner Arbeit
nach. In dem Aufweis dieses Traditionsprozesses und seiner theologischen Interpretation liegt die
eigentliche Leistung dieser Arbeit.

Hinter Q steht "eine bestimmte Gemeinde als Traditionsträger" (S. 42). Sie ist palästinensischen
Ursprungs und findet später ihren Ort in Transjordanien - Dekapolis (S. 481). Diese Ortsveränderung
der einen Trägergemeinde erscheint dem Rezensenten problematisch. Sollte man sich nicht besser mit
dem Hinweis auf den palästinensisch-syrischen Grenzraum bescheiden? Sehr wichtig aber ist eine

negative Abgrenzung: Die Jerusalemer Urgemeinde scheidet als Trägergemeinde aus, da Q im
Unterschied zu dieser im prophetisch-apokalyptischen Enthusiasmus wurzelt (S. 166f.).

Um der Arbeit von Schulz gerecht zu werden, kann auf eine kurze Skizze der beiden grossen
Etappen des Überlieferungsprozesses nicht verzichtet werden. Für die älteste Traditionsschicht nimmt
Schulz folgende Texte in Anspruch: Luk. 12,8f. par.; 6,20bf. par.; Matth. 6,9-13 par.; 23,4, 6-7a,
13, 23, 25, 27, 29-31 par.; 5,18 par.; 5,32 par.; 5,39-42 par.; 5,44-48 par.; Luk. 6,31 par.; Matth.
6,19-21 par.; 6, 25-34 par.; Luk. 6,37-42 par.; 12,4-7 par.; Matth. 7,7-11 par. (S. 52). Schon
Käsemann (Sätze heiligen Rechtes im Neuen Testament, 1964) hatte einen prophetisch-apokalyptischen

Enthusiasmus für das älteste palästinensische Urchristentum nachgewiesen. Schulz findet diese
These in seiner Analyse der légo hymîn-Formel im ältesten Spruchgut bestätigt (S. 57ff.). Dieses
älteste palästinensische Judenchristentum weiss sich von dem für die Endzeit verheissenen Geist des

"erhöht-gegenwärtigen Menschensohns" inspiriert. Als "Gemeinde der Endzeit" lebt es in der

apokalyptischen Naherwartung. Es kennt keine gesetzesfreie Heidenmission, sondern hält an dem
Gesetz des Mose und der Beschneidung fest (S. 165ff.). Das alttestamentliche Gesetz wird radikalisiert
im schlechthinigen Verbot der Ehescheidung, dem Gebot der Feindesliebe und dem rigorosen Verzicht
auf das eigene Recht. Der Seligpreisung der "wirklich Armen" entspricht die Forderung des radikalen
Verzichts auf Kapital und Besitz. Dieses Christentum kennt "keine kerygmatische Bedeutung der
Passion Jesu" (S. 170). Es fehlt auch jeder kerygmatische Rückgriff auf den historischen Jesus

(S. 165). Die Erhöhungsvorstellung im Rahmen der prophetischen Apokalyptik ist Angelpunkt des

ältesten Q-Kerygmas (S. 74f.).
Für die jüngeren Q=Stoffe ist - wahrscheinlich unter dem Einfluss der älteren Markus-Tradition

und unter dem Eindruck der Parusieverzögerung - "die kerygmatische Qualifizierung des irdischen
Jesus", der Rückgriff auf seine Worte und Taten kennzeichnend (S. 481 f.). "Aus enthusiastischen
Prophetensprüchen werden jetzt Worte des irdischen Jesus als des Endzeitpropheten vor der nahen
Menschensohn-Parusie" (S. 482). Das Auftreten des irdischen Jesus geschieht "im Zeichen der

göttlichen Sophia". Im Unterschied zu den gemordeten Propheten in der Geschichte Israels ist Jesus,
der letzte Gesandte der Sophia, nicht im Tode geblieben, "sondern zu Gott als der verborgene
Menschensohn erhöht". Zusammen mit der Sophia wird er in Bälde erscheinen, "um das Regiment des



42 Rezensionen

apokalyptischen Menschensohns für den gesamten Kosmos sichtbar zu übernehmen" (S. 483). Mit
dem Rückgriff auf das Wirken des irdischen Jesu rückt auch sein Tod in den Blickpunkt, ohne jedoch
kerygmatisch qualifiziert zu werden. Er wird vielmehr auf der Linie "der deuteronomistischen Aussage

vom gewaltsamen Geschick der Propheten" gedeutet (S. 483). "Er ist Frevel der Juden" (S. 484). Von
hier aus versteht man erst eigentlich, aus welchem Grunde Q ein Passions- und Osterkerygina fremd ist.
"Auch die jüngere hellenistisch-judenchristliche Q=Gemeinde steht zu der Toraauslegung ihrer Väter."
Im Unterschied zu den Heiligungsbewegungen von Qumran und der Pharisäer lädt sie aber die "Zöllner
und Sünder" ein; und anders als die spätjüdische Apokalyptik erwartete sie "nicht die totale
Vernichtung der Heiden, sondern die apokalyptische Völkerwallfahrt zum Zion" (S. 485). Von einer
gesetzesfreien Heidenmission kann auch im Bereich der jüngeren hellenistisch-judenchristlichen
Q=Gemeinde keine Rede sein.

In Auseinandersetzung mit der Arbeit von D. Lührmann (Die Redaktion der Logienquellc, 1969)
wehrte sich noch P. Hoffmann (Studien zur Theologie der Logienquelle, 1972) gegen die These, die
Redaktion von Q sei in der hellenistischen Gemeinde etwa der fünfziger oder sechziger Jahre

anzusetzen. Hoffmann versuchte, die gesamte Spruchquelle in die palästinensische Gemeindetradition
einzuordnen. Diese Auseinandersetzung ist nun doch wohl durch die Arbeit von Schulz entschieden.
So ist z.B. das Phänomen der Parusieverzögerung für die jüngere Q=Tradition schwerlich zu bestreiten,
und der Versuch Hoffmanns, den hellenistischen Einfluss auf das wichtige Stück Matth. 1 1,25 -27 par.
in Abrede zu stellen, muss als gescheitert angesehen werden.

Das sich im Prozess der Überlieferung entfaltende Q=Kerygma erscheint in der Darstellung von
Schulz in systematisch eindrücklicher Weise. Dieser systematische Entwurf, der an den Texten

gewonnen wurde, in den aber auch umgekehrt die Texte eingeordnet werden, macht die Arbeit sehr

durchsichtig, könnte aber hier und da Anlass zu Fragen geben. In der Rekonstruktion der Q=Texte
wird man gelegentlich anderer Meinung sein. So hält der Rezensent die von Hoffmann gegebene

Analyse vom Matth. 11,12f. / Luk. 16,16 für begründeter: Matthäus - und nicht Lukas - dürfte hier
Q näher stehen. Problematisch ist vor allem die Art und Weise, wie Schulz fast alles, was für die

Herstellung des Q=Textes nicht in Betracht kommt, auf das Konto der Redaktion des ersten bzw.
dritten Evangelisten setzt. Zwischen der z.B. von Lührmann herausgearbeiteten Q=Redaktion
einerseits und dem Matthäus- bzw. Lukas-Evangelium andererseits liegen möglicherweise aber doch
noch (schriftlich fixierte) Zwischenstadien der Überlieferung. Dass Schulz solchen Zwischenstadien
kaum Rechnung trägt, sondern allzuschnell die Redaktion der Evangelisten bemüht, liegt wohl nicht
zuletzt in der grosszügigen Art seiner vokabelstatistischen Methode begründet. Endlich ist zu
bedauern, dass Schulz kaum die Frage nach der Verkündigung des historischen Jesus stellt. Der Ansatz
beim Q=Kerygma ist prinzipiell sicher richtig, darf uns aber die Frage nach Kontinuität und Differenz
zur Verkündigung Jesu nicht ersparen.

Die dem Buch von Schulz beigegebene griechisch-deutsche Synopse der Q=Überlieferungen
verteuert die Arbeit unnötig und erscheint dem Rezensenten durchaus entbehrlich.

Wilhelm Wilkens, Lienen, Westf.

Siegfried Schulz, Das Evangelium nach Johannes. N.T. Deutsch, 4. 12. Aufl. Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1972. 262 S. DM 17.50.

Nach Fr. Büchsei und H. Strathmann bearbeitet jetzt S. Schulz das Evangelium nach Johannes in
der Kommentarreihe N.T. Deutsch. Von Strathmann unterscheidet sich Schulz in der Frage der
Verfasserschaft und in der religionsgeschichtlichen Hinsicht, indem er nur mit den Einflüssen eines

orientalisch-gnostisierenden Judenchristentums rechnet (S. 10).
Seine Auslegung teilt Schulz in zwei Hauptabschnitte ein: a) 2,1 12,50, b) 13,1 20,31. Wir

fragen, ob es nicht besser wäre, den 1. Hauptabschnitt in Kap. 2-6 und 7-12 (anstatt in Kap. 2-4
und 5-12) einzuteilen. Denn nach den eigenen Worten des Verfassers wird mit 6,64f. "ein Abschnitt
und ein Einschnitt im Evangelium selbst markiert" (S. 111



Rezensionen 43

Im Unterschied von Bultmann reiht Schulz einzelne Perikopen nicht in die logischen Einheiten,
sondern er erklärt sie nacheinander. Er lässt nicht einmal die Perikope 7,53-8,11 weg. Es scheint uns,
dass seine Auslegung nicht die überzeugende Kraft des Kommentarwerkes von Bultmann hat, dass sie

aber sachlicher ist.
Unter den zahlreichen Ausführungen vermissen wir noch die Erhellung der theologia gloriae bei

Johannes. Schulz behauptet nämlich, dass Johannes zwar gegen die Gnosis daran festhält, "dass der
Gesandte mit einem bestimmten Menschen eins wurde". Er sei aber von der gnostisch beeinflussten
Heilskonzeption der Offenbarung direkt abhängig, und "Gott wurde zwar Mensch nach Johannes, aber
sein himmlisches Wesen wird durch seine Existenzweise in der Welt nicht betroffen" (S. 211). Eine
nähere Ausführung wäre umso dringlicher, als Joh. 1,14 "in gar keiner Weise im Sinne einer

Niedrigkeitschristologie" auszulegen sei.

Ludovit Fazekas, Levice, CSSR

Pierre Bonnard, L'épître de Saint Paul aux Galates, 2e éd. revue et augm. Commentaire du Nouveau

Testament, 9. Neuchâtel, Delachaux et Niestie, 1972. 175 S.

Gegenüber der ersten Autlage dieses bewährten Kommentars (1953) sind neu: eine Einleitung, die
sich mit der Bestimmung der galatischen Gegner als Gnostiker durch W. Schmithals auseinandersetzt,
und fast vierzig Seiten Anhang, auf denen sich Bonnard ausführlich mit den seit der Erstauflage
erschienenen Artikeln und Monographien zum Galaterbrief auseinandersetzt. Die Grundtendenz des

Kommentars hat sich nicht geändert.
Ulrich Luz, Göttingen

Jean-François Collange, L'épître de Saint Paul aux Philippiens. Commentaire du Nouveau
Testament, 10a. Neuchâtel, Delachaux & Niestlé, 1973, 139 S.

Der neue Kommentar zum Phil, ist zu empfehlen. Er verbindet knappe Darstellung, solide

Information, sorgfältige Literaturangaben tauf diese Weise neu in der Reihe und gut geglückt) mit ein

paar mutigen eigenen Thesen, die ihm ein eigenes Gepräge geben und ihn nicht nur für den Pfarrer,
sondern auch für den Fachwissenschaftler zu einem interessanten Buch machen. Natürlich konzentriert

sich das Interesse auf die eigenen Thesen von Collange, die in gebotener Kürze und Auswahl
gewürdigt werden sollen.

Collange teilt den Philipperbrief in drei Briefe auf: A.4,10-20 (23?); B. 1,1-3, la; 4,2-7;
4,21 23? ; C. 3, lb 4,1; 4,8f. Er folgt damit einem Schema, das im Prinzip zahlreiche andere
Forscher auch annehmen, allerdings mit denjenigen kleinen Differenzen untereinander, die dem
Beobachter immer wieder vor Augen führen, wie ungesichert solche Teilungshypothesen noch sind.
Die Achillesferse aller solcher Teilungshypothesen ist die Erklärung von Motiven und Vorgehen des

nachpaulinischen "Redaktors" der einzelnen Briefe, dem ein ziemliches (und in der gesamten Antike
m.W. singuläres) Raffinement beim Zusammensetzen zugemutet wird: Die Philipper waren im Besitz
kurzer Billets des Apostels und stellten diese aus praktischen und Prestigegründen zu einem längeren
Brief zusammen, als Paulusbriefe gesammelt wurden (S. 24). Dieser Erklärungsversuch Collanges ist

originell, aber unhaltbar: Wenn überhaupt so eine Redaktion erklärt werden kann, dann sicher nicht
die hier vorausgesetzte komplizierte.

Zur Situation von Phil. B äussert Collange eine gewagte These (S. 25ff.; im Kommentar bes.

S. 5 Iff.): Während seiner ephesinischen Gefangenschaft hatte Paulus sich erst nachträglich entschlossen,

seine Identität als römischer Bürger preiszugeben und hatte jetzt so gute Chance, freigelassen zu
werden. Mit dieser Hypothese liessen sich eine Reihe von Einzelheiten in Phil. B erklären: die

Aufmerksamkeit, die Paulus im Prätorium findet (1,12f.), der Mut der Gemeinde zur Verkündigung
(1,14), die Existenz von Gegnern, die wie Paulus das Evangelium verkünden, aber Paulus gerade vom



44 Rezensionen

Kreuz her seine Feigheit zum Vorwurf machen (1,15-17: kein Exkurs), kurz sie ergäbe einen
geschlossenen, situationsbezogenen Gedankengang vor allem in 1,12ff. Trotzdem halte ich sie für
unwahrscheinlich: Angenommen, Paulus hätte sein römisches Bürgerrecht überhaupt so lange
geheimhalten können, so hätte ihm seine endliche Bekanntgabe nicht die Aussicht auf Freilassung,
sondern nur die auf einen Kapitalprozess in Rom eröffnet. Ob nun die Fesseln (nicht die Aussicht auf
Freilassung) in 1,14 den Glauben der Gemeinde im Herrn stärken oder direkt die Verkündigung der
Gemeinde anspornen: der Verweis auf die Hoffnung auf baldige Freilassung als Motivation ist

jedenfalls unnötig, wenn nicht störend. Und schliesslich rechnet Paulus nach wie vor mit seiner

Hinrichtung als einer Möglichkeit, wie 1,20 und 2,17 (gequälte, wenn nicht falsche Übersetzung S. 97)
zeigen.

Originell und interessant sind die langen Ausführungen zum Hymnus in 2,5-11. Er teilt (wie
Lohmeyer u.a.) den Hymnus in zwei symmetrische Hauptteile ein mit Zäsur zwischen V. 8 und 9, die
beiden Teile aber nicht in dreizeilige, sondern in je zwei vierzeilige Strophen, so dass die Hinweise von
Jeremias, Gnilka u.a. auf den Parallelismus membrorum ernst genommen werden können. Die so

entstehenden vier Strophen sind inhaltlich geschlossen und in sich durch Stichworte verbunden. V. 8

fin. (thanâtou dè stauroû) und V. 11 fin. (eis dôxan toû patrôs) schiessen über, sind aber keine
Zusätze, sondern der jeweils organisch nachgestellte Abschluss der beiden Hauptteile. Diese

Rekonstruktion hat den Vorzug, dass sie den ganzen Text des Hymnus aufnimmt und die teilweise
sehr willkürlichen Ausscheidungen anderer Exegeten um der Symmetrie ihrer Rekonstruktionen willen
(besonders im zweiten Teil des Hymnus) vermeidet. Da Collange auch V. 8 fin. dem Hymnus
zurechnet, ist es konsequent, wenn er als seinen möglichen Verfasser Paulus selbst annimmt, allerdings
nicht ad hoc.

Die Thesen von Collange sind gut begründet und werden von der künftigen Diskussion über den

Hymnus sehr ernsthaft in Erwägung gezogen werden müssen. Die religionsgeschichtlichen Probleme
des Hymnus hält der Verfasser für weniger wichtig; sie werden (wie im ganzen Kommentar) kaum
gefördert.

Andere Abschnitte des Kommentars sind weniger originell, aber trotzdem lesenswert. Überzeugend
ist der Versuch, 1,27-2,4 eng zusammenzusehen und nicht in zwei verschiedene Abschnitte, etwa
Bedrohungen von aussen und von innen, auseinander zu reissen. Weniger überzeugt dagegen der
Versuch, Episkopen und Diakone in 1,2 als zwei Bezeichnungen eines und desselben Personenkreises

zu verstehen (S. 39ff.); die "Aufsicht" ist nach Paulus in Wirklichkeit Diakonie. Sicher, aber ist diese

Abbreviatur verständlich? In den Gegnern von Kapitel 3 (Brief C) sieht Collange mit andern nicht
ausgebackene Gnostiker, sondern Enthusiasten, ähnlich den Gegnern des Apostels im 2. Kor.. In
V. 20f. nimmt er, wie bei Phil. 2,5-11, paulinische Verfasserschaft an, unter Aufnahme traditioneller
Motive. Die ganze Kommentierung von Kap. 3 ist leider sehr knapp.

Die Übersetzung des griechischen Textes durch Collange schliesslich sei der Aufmerksamkeit des

Lesers nachdrücklich empfohlen: Sie verdeutlicht stark (natürlich im Sinn des Kommentators), ist
manchmal ziemlich, m.E. oft über das in einem Kommentar zu vertretende Mass, frei und in

Umstellungen grosszügig, aber gerade deshalb auch eine sehr eigenständige Interpretationsleistung. Man

wird diesen Kommentar mit Bereicherung und mit Freude lesen, manchmal ihn mit Vorsicht lesen

müssen, aber nicht, weil er schlecht, sondern weil er mutig und darum auch interessant ist. Es ist ihm
zu wünschen, dass er seinen Weg macht.

Ulrich Luz, Göttingen

Walter Bujard, Stilanalytische Untersuchungen zum Kolosserbrief als Beitrag zur Methodik von
Sprachvergleichen. Stud. z. Umwelt des N.T., 11. Göttingen, Vandenhoeck, 1972. 259 S.

DM 42.-.

Die im Wintersemester 1970/71 in Heidelberg vorgelegte Dissertation wurde vom Verfasser durch
kleinere Modifikationen überarbeitet. Wir haben in seinen Untersuchungen einen besseren Ansatzpunkt

zu einer wissenschaftlichen Diskussion über den Autor des Kolosserbriefes als in bekannten



Rezensionen 45

Einführungen oder Kommentaren. Hier werden die stilistischen Eigenschaften des Briefes nicht nur
impressionistisch dargestellt, sondern in einem durchdachten Zusammenhang. In einem ersten Kap.
über "die Satzfügung" werden die Verwendung der Konjunktionen, die Infinitiv- und die

Partizipialkonstruktionen und schliesslich die Relativsätze untersucht. Der Kolosserbrief "weist hier in

ganz anderer Weise als die Paulusbriefe einen locker anknüpfenden Stil auf" (S. 72). Ein zweites Kap.,
"zur Gedankenführung", bekräftigt dieses Resultat, indem auch diese als "locker assoziativ" erscheint

(S. 129). Dem dritten Kap. über "das rhetorische Engagement" stehen methodische und sachliche

Schwierigkeiten im Wege. Aber der Verfasser kann bestimmte Tendenzen wahrnehmen: den stark
pleophoren Charakter des Kolosserbriefes und die im Vergleich zu anderen Paulusbriefen (mit
Ausnahme des 1. und 2. Thess.) geringe Dichte der Anwendung von Klangmitteln. Mit Hilfe dieser

"ganzheitlichen Betrachtungsweise" meint der Verfasser den Nachweis erbracht zu haben, dass "die
Differenz zwischen dem Stil des Kol und dem der Paulusbriefe nach Einheitlichkeit, Art und Grösse so

gravierend ist, dass eine Verfasserschaft des Paulus für den Kol schon allein von daher ausgeschlossen
werden muss" (S. 220).

Bujard nimmt nach unserer Meinung mit Recht Abstand von manchen Analysen von E. Percy, und
im besonderen von W. G. Kümmel, der sich irrtümlicherweise auf Percy beruft, wenn er den

liturgisch-hymnischen Stil des Briefes hervorhebt (für Percy sind nur einige Verse hymnisch-liturgisch).
Der Verfasser beruft sich für seine ganzheitliche Stilbetrachtung auf L. Spitzer. Er hätte noch eher

die Linguistik zu Rate ziehen können. Die moderne Stilistik ist ein weites Feld, dass ihm besonders in
seinem dritten Kap. neue Aspekte verliehen hätte. In seinem Ausblick nennt der Verfasser
L. Weisgerber, deutet auch an, dass wir eine Bearbeitung der paulinischen Rhetorik bedürften. Schade,
dass der Verfasser nicht selbst einige der vorgeschlagenen Aufgaben in seinem Buch verarbeitet hat, wie
z.B. "die Untersuchung von Denkbewegung und Gestaltungsweisen, von Argumentationsstrukturen
und Gedankenführungen" (S. 235). Manche statistische Resultate der zwei ersten Kapitel kann dem
Leser immer noch eine gewisse Freiheit lassen, den Kolosserbrief trotzdem Paulus zuzuschreiben.
Hingegen würde eine noch stringentere Analyse des "rhetorischen Engagements", der "energetischen
oder leistungsbezogenen" Betrachtungsweise im Sinne von L. Weisgerber oder der funktionalen und
der strukturalen Stileigentümlichkeiten im Sinne von R. Barthes oder R. Jakobson wahrscheinlich eine
definitive Lösung gebracht haben. Wir sind fast überzeugt worden, dass Paulus den Kolosserbrief nicht
geschrieben hat, aber es verbleibt noch ein Zweifel; die Frage ist leider noch immer nicht ganz gelöst.

René Kieffer, Lund

Beda Rigaux, Dieu l'a ressuscité. Exégèse et théologie biblique. Préface de Mgr. A.-L. Descamps.
Gembloux, Duculot, 1973. XII + 474 S. Bfr. 550.-.

Die Diskussion um die Auferstehung Jesu hat nicht nur einen Umfang erreicht, der es schwer
macht, alle Publikationen zu überschauen; sie hat auch eine sachliche Breite der Positionen gefunden,
die weder konfessionell noch nach den traditionellen theologischen Schulen eine Einteilung
ermöglicht. Es ist in dieser Situation ein Verdienst der umfassenden Arbeit des konservativen
katholischen Exegeten, die unterschiedlichen Positionen nicht nur zu referieren und kritisch zu prüfen,
sondern auch eine bibliographische Übersicht zu geben, die in den Anmerkungen wesentlich weiter
geht als im eigentlichen Literaturverzeichnis. Die Betroffenheit, die der Autor angesichts der Position
von R. H. Schlette und X. Leon-Dufour zeigt, die ihm innerhalb der katholischen Theologie
unangemessen erscheint, würde heute im Vergleich zur Zeit des Manuskriptabschlusses (Mai 1972)
wahrscheinlich noch grösser sein.

Die Position des Autors wird im Titel ausgesprochen: "Les hommes ont crucifié Jésus. Dieu l'a
relevé d'entre les morts" (279). Die Predigt von der Auferstehung Jesu ist von Anfang an

theozentrisch, Zeugnis vom eschatologischen Handeln Gottes. Durch die Betonung dieses Theozentrismus

kann Rigaux eine grundsätzliche theologische Beziehung zur Theologie Bultmanns finden, da



46 Rezensionen

dieser das Handeln Gottes als "valeur absolue, sans possibilité de démythologisation" (S. 31 3) festhält.
Eindeutig über Bultmann hinausgehend nimmt Rigaux dies jedoch als Rechtfertigung, von der

Auferstehung als einem Ereignis (événement), einer Tatsache (fait) zu sprechen, ohne sich jedoch auf
die Diskussion eines historischen Beweises einzulassen: "L'adhésion de la foi en la Résurrection ne sera

jamais au bout d'un raisonnement historique. Le fait et ses étais apparaissent comme une question, une
invitation à découvrir la totalité de l'enseignement qui le prolonge ." (S. 301).

So weit Rigaux sich auf die Diskussion der Historizität einlässt, bedient er sich einer
Argumentation, die zuerst M. Dibelius genannt hat, leider ohne diese Quelle zu nennen: "Entre la mise
à mort de Jésus et l'événement que nous nommons la Pentecôte, entre la fuite des apôtres au cours du
procès de Jésus, leur réunion à Jérusalem et leur rassemblement en communauté à la tête des croyant
en Jésus, il s'est passé quelque chose" (S. 281 )1

Diese Beziehung ist darum wesentlich, weil sie die Möglichkeit der Aufnahme der literarkritischen
Arbeit, der historisch-kritischen Exegese durch eine konservative Theologie zeigt, für die weite Partien
des Buches von Rigaux ein Beispiel geben. Allerdings wäre eine konsequentere Diskussion der
literarkritischen Analyse ohne einen zu raschen Übergang zu historischen und theologischen
Erwägungen wünschenswert.

Der Mangel an Konsequenz in der Aufnahme literarischer Kriterien vor derartigen Erwägungen und

theologischen Prämissen zeigt sich bereits im Aufbau der Arbeit. Nach der Darstellung des

Hintergrunds im Judentum (S. 3-22) wird zuerst die Predigt Jesu über die Auferstehung untersucht
(S. 23-52), für deren Analyse mit Recht die gängigen Kategorien zur Feststellung der Authentizität
von Jesusworten ("que l'on ne pouvait attribuer à Jésus que ce que le judaïsme, la communauté et la

rédaction ne peuvent expliquer", S. 36) als unzureichend abgelehnt werden. Es folgt eine Analyse der
kerygmatischen Formeln der Acta (S. 53-105). In diesen "archaischen" Formeln, die aller
Wahrscheinlichkeit nach jerusalemisch sind, findet sich der Theozentrismus, der der Arbeit den Titel
gab. Unter die Bekenntnisformulierungen (S. 106-146) rechnet Rigaux auch 1. Kor. 15,3b 8.

Obwohl diese Zuordnung wenig Bedeutung zu haben scheint, gewinnt sie an Gewicht dadurch, dass

damit eine Analyse auf kurze kerygmatische Formeln innerhalb dieses Textes nicht erforderlich ist und
auch nicht durchgeführt wird. Die Beziehung zu den Formeln, die hinter den Acta-Reden stehen, wird
darum leider nicht untersucht.

In den christologischen Hymnen sieht der Verfasser einerseits den Ausdruck des Lebens, das vom
Glauben an den Christus bestimmt ist (S. 147- 169). Andererseits jedoch findet er gerade in der damit

erfolgenden Aufnahme der religiösen Bewegungen der Zeit durch die Urchristenheit in ihren kultischen
Formeln den "Bruch mit dem Judentum" hier manifest: "Dans la structure chrétienne de la pensée il y
avait la rupture avec le judaïsme et cette rupture pouvait avoir son mode d'expression dans l'humus
gnostique du temps" (S. 153).

Das Problem der Christophanien bestimmt den zweiten Teil der Arbeit (S. 173-307). Diese

Abtrennung der Christophanien von den vorher analysierten kerygmatischen und bekenntnisartigen
bzw. hymnischen Aussagen ist darin begründet, dass literarisch die Berichte über Erscheinungen
eindeutig als sekundär beurteilt werden, ohne dass die Möglichkeit ursprünglicher Erscheinungsberichte

am Anfang der Überlieferung erwogen wird (zu Mark. 16,1 8 werden nur die Möglichkeiten
genannt, dass die Perikope den ursprünglichen Schluss bildete oder dass der ursprüngliche Schluss

verloren ging; die von M. Dibelius genannte Hypothese, dass ein ursprünglicher Erscheinungsbericht
durch die Grabeslegende ersetzt wurde, wird nicht genannt, S. 185f.). Von daher ist auch der Aufriss
der historischen Folge der Ereignisse bestimmt, bzw. umgekehrt ist durch die Annahme der

Ereignisfolge die literarische Analyse bestimmt: "Jésus de Nazareth est mort crucifié; il fut mis au

tombeau; ce tombeau fut trouvé vide. Jésus se fit voir, apparut à ses disciples et aux apôtres. Il leur

parla et mangea avec eux. Il les envoya en mission" (S. 340). Es erscheint angesichts der Betonung des

1

M. Dibelius, Jesus (1939), S. 121: "Es muss also etwas eingetreten sein, was binnen kurzem
nicht nur einen völligen Umschlag ihrer Stimmung hervorrief (sc. der Jünger) sondern sie auch zu
neuer Aktivität und zur Gründung der Gemeinde befähigte. Dieses 'Etwas' ist der historische Kern des

Osterglaubens."



Rezensionen 47

Ereignischarakters der Auferstehung fast als inkonsequent, dass Rigaux dennoch den Osterglauben
auch in dem Wort des historischen Jesu und in dem Leben der Jünger mit Jesus begründet sieht
(S. 176). Er sucht aber von daher die Erscheinungen des Auferstandenen zu verstehen ("les âmes
étaient ouvertes à celui qui leur apparut S. 177). Und er findet von daher das Recht zu seiner

Einteilung der Überlieferung, die keine literarischen, sondern sachliche und historische Kriterien zur
Begründung hat: "11 existe deux types d'apparition: des christophanies personelles, familiales, dans le
sens de la famille spirituelle de Jésus (Mt. 28,9-10; Le 24,13- 35; Jn 20,11-18, auxquels on peut
rattacher Jn 20,24 29; 21; voir aussi Me 16,9-11, 12-13), et des christophanies apostoliques,
officielles, constitutives de l'Eglise (Mt 28,16-20; Jn 20,19-23; Le 24,36-53; Me 16,14-18;
auxquels nous joignons Mt 28,11 15)" (S. 180). Die Fragwürdigkeit dieser Einteilung wird schon
daran sichtbar, dass die Perikope der Emmausjünger darum zur ersten Gruppe gerechnet wird, weil das

Ziel der Perikope "la reconnaissance de Jésus ressuscité" (S. 231) ist. Insofern dies Kriterium im
Gegensatz zur apostolischen, kirchengründenden Funktion der anderen Gruppe von Erscheinungen
steht, ist es fragwürdig. Im Widerspruch zu der vorher genannten These, dass die knappen
kerygmatischen Formeln die Gründung der Gemeinde bezeugen, werden diejenigen Erscheinungen als

konstitutiv für die Kirche genannt, die den versammelten Aposteln geschehen sind (S. 25 3). Aber diese

Bestimmung ist für Rigaux wahrscheinlich eher eine Notlösung, da er diese Berichte als Entfaltung des

Keygmas versteht. Ihren legendären Charakter lässt er derart nicht in Gegensatz zur Faktizität des

Inhalts geraten.
Das durchgehende Insistieren auf Faktizität hat eine gute Begründung in der gegen die alte und

moderne "liberale" Interpretation gerichtete These, dass der urchristliche Glaube konkreten Inhalt
haben muss (S. 55): "Une foi sans contenu réel, non seulement dans le sujet croyant mais dans l'objet
qu'elle appréhende, serait une foi vide, philosophie, gnose ou mythe." Der Satz würde sich heute auch

gegen die jüngsten katholischen Beiträge zur Diskussion richten. Seine Berechtigung sei ausdrücklich
betont. Sie ergibt sich nicht nur aus theologischen, sondern noch mehr aus historischen Gründen. Die
heute modern erscheinende spiritualisierende, symbolisierende Interpretation der neutestamentlichen
Aussagen über die Auferstehung Christi sind der Urchristenheit nicht zumutbar. Allerdings ist damit
nicht die Antwort auf die Forderung in gleicher Weise selbstverständlich.

Die mehrfach wiederholte Forderung nach Bestimmung des konkreten Inhaltes des Osterglaubens
findet aufgrund der Analyse der Zeugnisse nur einen ebenso häufig wiederholten Satz als Antwort
(S. 313): "La Réssurection est une événement, le passage d'un être humain de la mort à la vie,
atteignant une perception humaine et soumis à un langage humain chez ceux qui en ont témoigné."
Dass dies Ereignis Acte de Dieu ist, ist die einzige - allerdings entscheidende und theologisch
entfaltete - nähere Bestimmung. Es wird jedoch kaum einsichtig, inwiefern bei dieser Inhaltsbestimmung

das Handeln Gottes in der Auferstehung als Offenbarung des Heils, erlösend und erneuernd zu
begreifen ist. Rigaux tut dies, weil er es als eine notwendige Bedingung des Auferstehungsleibes Christi
nennt, dass er un corps glorifie ist (S. 355): "La réssurection de Jésus ne peut être pour lui et pour
l'Eglise primitive que le retour à la vie, psyché et corps réunie et pneuma divin qui est vie divine."
Zwar weist er häufig auf den Zusammenhang der Erscheinungen, der Auferstehung mit der

Eschatologie hin, er nennt den apokalyptischen Kontext und zieht die Linien zurück zu den jüdischen
Apokalypsen. Dieser Kontext ist besonders eindrücklich für Matth. 28,lf. in der Beziehung zu Matth.
27,51-53 dargestellt. Aber es bleibt eine mögliche Folgerung, dass der Osterglaube diesen Kontext
annimmt; es ist nicht etwa die Apokalyptik für Rigaux der Hintergrund, von dem her zuerst der

Osterglaube zu verstehen ist, auf dessen Boden er entstanden ist. Dass ein Bruch mit dem Judentum als

bestimmend angenommen wird, hindert an einer sachgerechten Interpretation des Osterglaubens.
Dies wird vor allem bei der Analyse der Aussage ôfthë Këfâ (1. Kor. 15,5 Luk. 24,34) deutlich.

Die LXX kann uns angeblich keine Hilfe zum Verstehen leisten, da nicht diese Formel zum
Gegenstand der Untersuchung genommen wird, sondern das Verbum horän in allen seinen Formen.
Darum wird auch nicht die besondere Bedeutung der übrigen paulinischen Aussagen über sein Sehen

des Auferstandenen untersucht, sondern alle werden parallel gesetzt, sodass sie einander interpretieren.
Es sollte aber beachtet werden, dass Paulus in l.Kor. 15,8 die ihm gegebene Erscheinung in
Abhängigkeit von der Tradition nennt, während er in l.Kor. 9,1 und Gal. 1,15f. selbständig mit
unterschiedlicher Zielrichtung formuliert. Und ebenso sollte in der LXX das Vorkommen der



48 Rezensionen

traditionellen Formel abgehoben vom übrigen Gebrauch des Verbums untersucht werden. Gerade der
konkrete Inhalt des Osterglaubens über die von Rigaux gegebene Definition hinaus könnte dann eher
erschlossen werden. Und die Spekulationen über den Auferstehungsleib, die bei Paulus zeitgeschichtlich

bedingt begegnen, brauchen nicht theologisch entfaltet zu werden.
Die genannte Kritik mindert nicht den Dank gegenüber dem Autor für die umfassende Studie und

die Zuversicht, dass im Ansatz der Untersuchung die Möglichkeit gegenseitigen Verstehens und
Lernens gegeben ist.

Hans-Werner Bartsch, Frankfurt/M.

Harold Bertram Bumpus, The Christological Awareness of Clement of Rome and Its Sources.

Cambridge, Mass., Univ. Press, 1972. XII + 196 S.

Der amerikanische Jesuit Bumpus hat seine Arbeit im Jahre 1970 der katholisch-theologischen
Fakultät der Universität Tübingen als Dissertation vorgelegt. Er nennt als Ausgangspunkt für seine

Beschäftigung mit Klemens das Interesse an der Vielfalt der am Finde des ersten Jahrhunderts noch
unausgeglichen nebeneinanderstehenden christologischen Ansätze sowie die Einsicht, dass dem ersten
Klemensbrief gerade in diesem Zusammenhang erstrangiger Quellenwert zukommt (S. 173). Dabei
stellt sich natürlich sofort die Frage, aus welchen Quellen Klemens seinerseits schöpft, namentlich von
welcher theologischen Vorstellungs- und Begriffswelt er herkommt. Extremste Auffassungen stehen
sich bisher diesbezüglich gegenüber (S. 7): Klemens sei geprägt von hellenistisch-stoischen Einflüssen,
wird einerseits vertreten (Knoch); er sei vielmehr das Sprachrohr eines römischen Judenchristentums,
wird auf der andern Seite geltend gemacht (Beyschlag). Bumpus will diese Diskussion jedoch nicht auf
der ganzen Breite weiterführen. Er beschränkt sich auf die Untersuchung des christologischen
Aspektes, insbesondere der hierbei in Frage kommenden Quellen. Das Ziel der Studie wird eingangs
folgendermassen formuliert: "The present author wishes only to do the preliminary work of pointing
out possible sources or trends from which Clement may have drawn his own Christology" (S. 8). Auch
bezüglich der klementinischen Christologie ist die Forschung bislang nicht zu Einmütigkeit gelangt.
Bumpus ist bemüht, einen "scholarly course between the two extremes" zu steuern (S. 174), nämlich
zwischen der Annahme einer schon voll entwickelten Christologie bei Klemens einerseits (Harnack)
und der Bestreitung jeglichen christologischen Ansatzes andrerseits (Völter).

Das vom Autor formulierte Ziel wird von zwei Seiten her angegangen. In einem ersten Hauptteil
(S. 38-125) werden die von Klemens verwendeten christologischen Titel ausführlich analysiert,
sowohl hinsichtlich der Häufigkeit ihres Erscheinens als auch im Blick auf den jeweiligen Kontext und
die jedem Titel zugrundeliegende religiöse und theologische Vorstellungswelt. Schon das Ergebnis
dieses ersten Teiles weist in eine eindeutige Richtung: Klemens ist in seinem christologischen Denken

weitgehend von spätjüdischen Kategorien geprägt, wie sie sich in der apokryphen und pseudepigraphi-
schen Literatur der zwischentestamentlichen Zeit niedergeschlagen haben (S. 114ff.). So stehen z.B.
der ethische Vorbildcharakter und das Lehramt Jesu im Vordergrund, während stellvertretendes
Leiden und Versöhnung nur am Rande angedeutet werden. In einem zweiten Hauptteil (S. 126-72)
beleuchtet Bumpus die funktionellen Strukturen der Christologie des Klemens. Methodisch geht er
dabei so vor, dass er die Gottesbezeichnungen untersucht und von daher Rückschlüsse auf die

Funktionen zieht, die Jesus innerhalb des göttlichen Heilsplanes zugewiesen sind. Das Bild, das sich
hier abzeichnet, bestätigt die Ergebnisse des ersten Teils: Klemens schreibt zwar unbestreitbar als

christlicher Autor, aber er formuliert seinen christlichen Glauben im wesentlichen mittels einer

spätjüdischen theologischen Begrifflichkeit (S. 168ff.). Insofern also bezieht Bumpus seine Position
"between the extremes", und äusserlich verleiht dieser Mittelstellung auch die Wahl des Buchtitels
Ausdruck: "Christological Awareness", nicht "Christology".

Die Arbeit enthält neben den beiden erwähnten Hauptteilen auch eine literarische und eine sehr

detaillierte inhaltliche Analyse des ersten Klemensbriefes (S. 18-37). Verschiedene Tabellen geben
Aufschluss über Häufigkeit, Verteilung und Verwendungsart der von Klemens gebrauchten christo-



Rezensionen 49

logischen Titel und Gottesbezeichnungen (S. 51-7). Erwähnenswert ist zudem das hervorragende
"Summary", dessen straffe sprachliche und gedankliche Gliederung ins Auge springt (S. 173-83).
Hingegen fallen - namentlich dem deutschsprachigen Leser - die relativ häufigen orthographischen
Ungenauigkeiten beim Zitieren deutscher Buchtitel und Verfassernamen etwas unangenehm auf.

Christoph Stücklin, Buchs, Kt. St. Gallen

Ernst Benz, Endzeiterwartung zwischen Ost und West. Studien zur christlichen Eschatologie. Samml.
Rombach, N.F. 20. Freiburg, Rombach, 1973. 259 + 7 S.

Die acht in diesem Buch als Festschrift zum 65. Geburtstag des Verfassers versammelten Aufsätze
waren in Zeitschriften 1933-1936 veröffentlicht worden. Seither erschien die Vortragsreihe, die Benz
1964 im Süddeutschen Rundfunk gehalten hatte, unter dem Titel "Schöpfungsglaube und
Endzeiterwartung" im Druck. Dort wurden einerseits die alte Kirche, anderseits Darwin, Marx, Nietzsche und
Teilhard de Chardin betrachtet. Hier nun wird die Zwischenzeit von der Mitte des 13. bis zum Anfang
des 19. Jahrhunderts erfasst, wobei Benz sein breites ökumenisches Interesse betätigt. Der 1. und
früheste Aufsatz behandelt das apokalyptische Zeitbewusstsein in den Spekulationen des Petrus Olivi,
Johannes Ubertino und Joachim de Fiore über Franz von Assisi. Der 2. Aufsatz untersucht die
Stellung Deutschlands in der Geschichtstheologie der Anhänger Böhmes, Arnd(t)s, Bengels und
Speners bis hin zu Jung-Stilling. Zum 3. Aufsatz "Ost und West in der christlichen
Geschichtsauffassung" bemerkt der Rezensent, dass früher als bei Hugo von St. Viktor und bei Otto von Freising
die theologische Unterscheidung zwischen östlicher und westlicher Welt in Irland verbreitet war. Von
Jung-Stilling, der auch in diesem Aufsatz wieder vorkommt, ist dann im 4. Aufsatz über das Reich
Gottes im Osten nach den Vorstellungen deutscher Auswanderer nach Russland ausführlich die Rede,
indem Benz deutsch-evangelisches Verständnis für den Osten besonders in Erweckungsbewegungen
z.B. in Jung-Stillings Roman "Heimweh" und in seiner (ins Russische übersetzten) "Siegesgeschichte
des christlichen Glaubens" verfolgt. Der 5. Aufsatz berichtet über die Kritik des Jenaer Theologen
Buddeus an dem Unionsvorschlag der Sorbonne 1717, der 6. über Interesse an deutschen evangelischen
Gemeinden in Russland beleuchtende Briefe von und an Aug. Herrn. Francke, der 7. vom Einfluss
Jung-Stillings auf Soloviev. Der Schlussaufsatz "Der Tod Gottes" (aus Deutsche Zeitung 1935/36) ist
interessant nicht nur als Vorahnung theologischer Entwicklungen, sondern auch als Summe der

vorangegangenen Aufsätze, die auf Grund intimer Kenntnis oft abgelegenen Materials die Verbundenheit

in der Tradition der Endzeiterwartung quer durch die Zeiten und Räume der Christenheit
beleuchten. Die bereits 1964 vorgenommene Abgrenzung dieser Tradition von der Futurologie wird
präzisiert. Die Darstellung der Tradition der christlichen Eschatologie in Einzelbildern ist dem

Gegenstand angemessen und entspricht dem Wirklichkeitssinn, durch den sich alle Schriften von Benz
auszeichnen.

John Hennig, Basel

Ulrich Asendorf, Gekreuzigt und auferstanden. Luthers Herausforderung an die moderne Christologie.
Arb. z. Gesch. u. Theol. des Luthertums, 25. Hamburg, Luther. Verlagshaus, 1971. 402 S.

Das Geleitwort des katholischen Theologen Brandenburg deutet an, dass Asendorf einen
wesentlichen Beitrag zur Diskussion über Kreuz und Auferstehung geliefert hat: "Hier geht es um
mehr, als um eine Spezialuntersuchung über Luther: Es geht letztlich darum, der im Gefolge einer
einseitig übersteigerten und aufdringlichen Kerygmatheologie erschütterten (und damit irgendwie auch
gefährdeten katholischen) Theologie ein neues Fundament zu geben. Ein opus arduum et grande et
efficax, zu dem herzlich zu gratulieren ist Wir atmen erleichtert auf: Es gibt in der evangelischen
Theologie nicht nur Existentialtheologie und Sozialethik und Lehre von Mitmenschlichkeit und
Theologie der Revolution. Es weht ein neuer Wind."



50 Rezensionen

Asendorf versteht den Reformator in einer Weise, in der sich Luther selbst wiedererkennen würde.
Viele würden sagen, so erkennt man geschichtliche Personen nicht mehr, vielmehr gilt es zu
bestimmen, wie ihre geschichtlichen Konzeptionen in unserer Lage zu verstehen sind und welche von
unseren Fragen diese beleuchten können. Asendorf zeigt, wie moderne Lutherinterpretationen, die
darauf hinzielen, das bei Luther heute Relevante auszuarbeiten, oft grundlegende Aspekte bei Luther
unbeachtet lassen und sogar von Luther wegführen. Er bemüht sich also, die Theologie Luthers aus
dessen eigenen Voraussetzungen und Fragestellungen heraus zu verstehen. Demgemäss wird Christi
Tod als Sühne gedeutet, und seine Auferstehung wird, indem sie die reale Auferweckung vom Grabe
und die Erhöhung zur Rechten Gottes ist, als unsere Gerechtigkeit verstanden.

Vor diesem Hintergrund wird das Verständnis des Todes und der Auferstehung Jesu bei folgenden
Theologen präsentiert und bewertet: Bultmann, Ebeling, Käsemann, Fuchs, Braun, Gogarten, D. Solle,
Pannenberg, Moltmann, Marxsen, Barth. Asendorf bemerkt zunächst, dass moderne Theologen oft
durch Luther positiv beeinflusst wurden, zeigt aber dann, wie die Problematisierung der realen
Auferstehung Christi und des zukünftigen Endgerichtes auf die Exegese in der Weise zurückwirkt, das

genuin evangelische Elemente ausfallen. Ebeling z.B. sieht ein, dass schon in Luthers Dictata super
Psalterium (1513-15) mit der engen Verbindung von sensus litteralis Christus) und sensus

tropologicus fides Christi) die Urform der reformatorischen Rechtfertigungslehre vorhanden ist
(S. 10); doch hat bei ihm die Auferstehung in ihrer Einheit mit dem Kreuz keinen unmittelbaren
Zusammenhang mit der Rechtfertigung (S. 74). Wenn es dazu kommt, dass die Rechtfertigung nicht
mehr auf das futurische Endgericht einen Bezug hat, wird jede Aussage über die Rechtfertigung
ziemlich leer (S. 84).

Vielleicht finden wir hier den Grund, warum es den heutigen Theologen so schwer ist, Luthers
reformatorische Entdeckung klar zu bestimmen. Ihre eigentliche Pointe war: der Glaube macht gerecht
und selig. Aber vor Gott gilt auch im Endgericht der Glaube exklusiv als fides apprehensiva Christi.
Noch im Gericht finden die Werke ihren theologischen Ort extra locum iustificationis. Wenn bei den

Theologen diese Ausrichtung auf das kommende Endgericht wegfällt, mag schon Luthers tatsächlich
katholische erste Psalmenvorlesung ein genügendes Zeugnis des Reformatorischen abgeben.

Asendorf bietet konzise Referate und treffende Analysen. Es lohnt sich, sein Buch durchzuarbeiten,

und man stimmt Brandenburgs Urteil gerne zu.
Ole Modalsli, Oslo

John H. Yoder (ed.), The Legacy of Michael Sattler Translated and Edited. Classics of the Radical
Reformation, 1. Scottdale, Pa., Herald Press, 1973. 191 S.

Um dem englischsprachigen Leser wichtige deutsche und holländische Quellen aus dem Bereich des

sogenannten Linken Flügels der Reformation zugänglich zu machen, wurde unter der Verantwortung
des "Institute of Mennonite Studies" in Elkhart, Indiana, die Reihe "Classics of the Radical
Reformation" ins Leben gerufen. Der erste Band enthält das "Vermächtnis" Sattlers (+1527), nämlich
dessen sichere und umstrittene Schriften und Briefe sowie den Bericht über die Hinrichtung und einige
erläuternde Aktenstücke. Der mit dem Stoff bestens vertraute John H. Yoder sorgte für eine flüssig
lesbare Übersetzung sowie Einleitungen und erklärende Anmerkungen. Dem ersten Band nach zu
schliessen, versucht die Reihe sowohl einen wissenschaftlichen Leserkreis wie ein breiteres Publikum
zu erreichen. Die nächsten Bände werden sich Pilgram Marbeck, Hans Denck, Andreas Karlstadt, Dirk
Philips, Balthasar Hubmaier sowie den mährischen und böhmischen Gruppen widmen.

Ulrich Gäbler, Zürich



Rezensionen 51

W. Speed Hill (ed.), Studies in Richard Hooker. Essays Preliminary to an Edition of His Works.
Cleveland & London, The Press of Case Western Reserve University, 1972. xviii + 363 S. £ 5.50.

Richard Hooker (um 1554-1600) legte die theoretischen Grundlagen für das anglikanische
Staatskirchentum. Die kurz vor seinem Tod erschienenen und teilweise aus dem Nachlass herausgegebenen

"Laws of Ecclesiastical Polity" setzen sich grundlegend mit der calvinistischen Kirchenordnung

auseinander. Das Werk wendet sich gegen die Benutzung der neutestamentlichen Ämter als

Vorbilder für die Verfassung der sichtbaren Kirche und tritt dagegen für den Gebrauch der
menschlichen Vernunft bei kirchlichen Verfassungsfragen ein. Der Ratio wird insofern wesentlich
mehr Vertrauen entgegengebracht als bei den kontinentalen Reformatoren (vgl. S. 31). Hookers
Hauptwerk spielte in der Auseinandersetzung zwischen Anglikanern und Puritanern bzw. Calvinisten
immer wieder eine bedeutende Rolle und erlebte deshalb mehrere Teil- und Gesamtausgaben. Die
letzte umfassende Edition in drei Bänden durch John Keble geht auf das Jahr 1836 zurück, in 7.

verbesserter Auflage 1888 erschienen, 1970 nachgedruckt. Diese Edition soll nun durch eine neue
Gesamtausgabe, die sogenannte "Folger Library Edition", benannt nach der Folger Shakespeare

Library, Washington, D.C., ersetzt werden. Die auf sechs Bände berechnete Ausgabe wird in den drei
ersten Bänden die "Laws of Ecclesiastical Polity" enthalten, in einem vierten Band "Tractates and
Sermons" bieten, der fünfte Band soll "Contemporary Documents" gewidmet sein, für den
abschliessenden sechsten Band sind Bibliographie, weitere Aktenstücke sowie Indices geplant. Als

Vorbereitung auf die Edition erschien einmal W. Speed Hill, Richard Hooker. A Descriptive
Bibliography of the Early Editions, 1593-1724 (1970), und zum anderen der angezeigte Band, für
dessen Zustandekommen ebenfalls der verantwortliche Herausgeber der Werke besorgt war. Das

Sammelwerk bietet ein schönes Beispiel für die Zusammenarbeit an der Werkausgabe, denn

Kirchenhistoriker, Profanhistoriker und Literaturwissenschaftler versuchen entscheidende Fragen der

Hooker-Interpretation anzugehen. Ohne hier auf die Beiträge näher eingehen zu können, seien

wenigstens die Titel genannt: W. D. J. C. Cargill Thompson, The Philosopher of the "Politic Society".
Richard Hooker as a Political Thinker; H. C. Porter, Hooker, the Tudor Constitution, and the Via
Media; W. Speed Hill, The Evolution of Hooker's Laws of Ecclesiastical Polity; Egil Grislis, The
Hermeneutical Problem in Richard Hooker (dieser Beitrag ist ein Teil aus einem in Vorbereitung
befindlichen Buch über Hookers Theologie); John E. Booty, Hooker and Anglicanism; Georges Edelen,
Hooker's Style; Egil Grislis und W. Speed Hill, Richard Hooker. An Annotated Bibliography. Notizen
über die Mitarbeiter und die geplante Ausgabe sowie ein gründliches und differenziertes Register
schliessen den Band ab. Die Vorbereitung einer Edition durch einen solchen Sammelband, zumal dieser
Güte in Inhalt und Aufmachung, scheint eine glückliche und nachahmenswerte Lösung zu sein. Sie

macht zudem neugierig auf die Ausgabe der Werke, deren Bedeutung zur Erhellung der leitenden Ideen
der englischen Staatskirche sowie deren Gegner kaum überschätzt werden kann.

Ulrich Gäbler, Zürich

Hansjörg Bräumer, August von Arnswaldt. 1 798-1855. Ein Beitrag zur Geschichte der Erweckungs-
bewegung und des Neuluthertums in Hannover. Stud. Kirchengesch. Niedersachsens, 20.

Göttingen, Vandenhoeck, 1972, 270 S.

Diese Monographie ist einem der bedeutendsten Vorkämpfer des hannoverschen Neuluthertums aus

dem Laienstand gewidmet. Arnswaldt war Sohn eines begüterten altadeligen hannoverschen
Staatsministers und Kurators der Univ. Göttingen. Den ersten Unterricht erhielt er im religiös
indifferenten Elternhaus durch Privatlehrer. Nach der Konfirmation bezog er 1813 das Gymnasium
Gotha. Hier wurde die Freundschaft mit dem späteren Heidelberger Alttestamentler Umbreit
begründet; in Gotha sah er den in Leipzig geschlagenen Napoleon beim Rückzug und begeisterte sich
für Theodor Körners Freiheitsgesänge. Ab 1815 Jura-Student in Göttingen, schloss er sich der

"Schusterinnung" an, in der Hans Sachs und Jacob Boehme gefeiert wurden. In der Zeitschrift



52 Rezensionen

"Wünschelruthe" meldete er im Sinne der 68 Thesen von Claus Harms Bedenken an gegen die Unionen
von 1817. Im Hause der Familie von Haxthausen lernt er Annette von Droste-Hülshoff kennen. Doch
zerbrach die Freundschaft mit ihr ebenso wie die mit Ludwine von Haxthausen an der Bekehrungssucht

dieser beiden eifrigen Katholikinnen. Der inzwischen zum Legationsrat ernannte Arnswaldt
verheiratete sich zur masslosen Enttäuschung Ludwines mit deren jüngerer Schwester Anna, willigte
auch in eine katholische Trauung ein, doch mussten die Söhne lutherisch, die Töchter katholisch
werden. Eine Romreise 1828/9 und viele Diskussionen mit dem damaligen Gesandtschaftsprediger
Tholuck liessen die Institution Kirche als notwendig erscheinen, so dass die kirchenkritischen Akzente
der Erweckungsbewegung neutralisiert wurden. Eine Abendmahlsschrift von 1834 machte die

Naturphilosophie Boehmes, Oetingers, Schellings, Schuberts, Franz von Baaders und St. Martins für
den Erweis der Realpräsenz fruchtbar, während die communicatio idiomatum übergangen wurde. Viele
Neulutheraner übernahmen Arnswaldts theosophische Begründungen. Der Gustav-Adolf-Verein schien
ihm nicht lutherisch genug, da er nur Protestanten in katholischen, nicht aber Lutheraner in

reformierten und unierten Gebieten unterstützte. Dafür förderte Arnswaldt den lutherischen
Gotteskasten, den sein Schüler Miinchmeyer 1852 ins Leben rief. Der Legationsrat hatte schon 1834
sein Amt aufgegeben, lebte vom Ertrag seiner Güter und wendete seine Zeit an zur Förderung der

Leipziger Mission (die norddeutsche wurde als unionistisch abgelehnt), der lutherischen Separationen
in Schlesien und Baden. Das schloss aber keineswegs aus, dass Umbreit jeweils Grüsse an Ullmann und
Rothe bestellen durfte. Missverständlich ist es, wenn Schöberlein als Vertreter der badischen Union
bezeichnet wird. Er war von Hause aus bayrischer Lutheraner und hat nur von 1850-55 eine Gastrolle
als a.o. Prof. in Heidelberg gespielt. Wenn Schöberlein als Göttinger Professor der systematischen und

praktischen Theologie theosophische Bestandteile aus Arnswaldts Abendmahlslehre übernommen hat,
so kehrte er nur zu seinen Ursprüngen zurück, hatte er doch in München bei Baader, Schubert und
Sehe hing gehört.

Der Vorwurf eines heimlichen Katholizismus, der Arnswaldt immer wieder von liberalen
Protestanten gemacht wurde, wird durch seine Laientheologie widerlegt, die Bräumer hier erstmals

veröffentlicht (S. 184-228). Arnswaldt hatte an ihr 10 Jahre lang gearbeitet. Hier wird die lutherische
Lehre scharf im Gegensatz zur tridentinischen entwickelt. Aber die Urteile über die Reformierten sind

voller Vorurteile: die reformierte Kirche erscheint als "wälsche" Form des Protestantismus, und der
reformierten Konfession wird die Schuld am Dreissigjährigen Krieg aufgebürdet. Die romantische
Theorie eines Arndt und Jahn von den Deutschen als dem "Urvolk der Menschheit" wird biblisch
gewendet, und Deutschland erscheint als der "Adam der Menschheit". Daran werden merkwürdige
Spekulationen geknüpft, die auch in die Deutung der 48er Revolution hineinspielen. Auch die

mittelalterlichen Mystiker hat Arnswaldt geliebt. Er erwarb sogar ihre Manuskripte, und vier solche

von Ruysbrock hat er ediert.
In jedem Falle war Arnswaldt eine interessante Persönlichkeit, die in dieser ebenso interessanten

Monographie neu erschlossen wird.
Wilhelm August Schulze, Mannheim

Urs Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto. Die Entstehungsgeschichte der
nationalen Volksorganisationen im Schweizer Katholizismus 1848-1919. Zürich, Benziger, 1972.
468 S. Fr. 38.-.

Kurz nach dem zweiten Weltkrieg ist eine Studie über den politischen Katholizismus erschienen,
worin dargelegt wurde, wie gefährlich die zunehmende Aktivität römisch-katholischer Politiker für das

evangelische Lager sei und wie ein Katholik immer zuerst auf die Stimme seiner Kirche höre und erst

in zweiter Linie imstande sei, andere Interessen zu vertreten. Der Lauf der Ereignisse hat diesen

Befürchtungen nicht recht gegeben, aber ganz offensichtlich weiss man auf evangelischer Seite zu

wenig über die politischen Folgen der Niederlage des Sonderbundes für die Mitarbeit der Katholiken in
der eidgenössischen Politik und ihren langen Weg zu einem neuen Selbstbewusstsein. Hier füllt das mit

grosser Sachkenntnis geschriebene und reich dokumentierte Werk von Altermatt eine Lücke aus. Unter



Rezensionen 53

dem Begriff "katholisches Ghetto" versteht der Verfasser das Faktum, dass ein Teil der Schweizer
Katholiken seit der Gründung des weltanschaulich pluralistischen Bundesstaates eine mehr oder
weniger geschlossene gesellschaftliche Gruppierung bildet. Er beschreibt die Entstehung der
Volksorganisationen des "Schweizerischen Katholischen Volksvereins" und der "Schweizerischen Konservativen

Volkspartei" mit ihren Vorläuferorganisationen. Er kommt dabei zum Schluss, dass einzig der
Weg ins Ghetto auch der Weg sein konnte, der wieder aus dem Ghetto hinausgeführt hat zu

"Anerkennung und Gleichberechtigung in der Eidgenossenschaft" (S. 428).
Paul Handschin, Basel

Karl Barth, Ethik I. Vorlesung Münster Sommersemester 1928, wiederholt in Bonn, Sommersemester
1930. Hrsg. von Dietrich Braun. K. Barth, Gesamtausgabe, 2. Akademische Werke 1928. Zürich,
Theol. Verl., 1973. XVI +435 S.

Mit dem Erscheinen der bisher unveröffentlichten Ethikvorlesung in der Gesamtausgabe wird eine
der wichtigsten Arbeiten des "mittleren Barth" dem Studium zugänglich gemacht. Der erste Teil der

Vorlesung gibt wertvolle Aufschlüsse über seine Arbeitsweise und Vorlesungstätigkeit. In besonderer
Weise aber wird interessieren, wie dieses Werk sich zu früheren Arbeiten und andererseits zum
Ethikteil der Kirchlichen Dogmatik verhält. Der vorliegende erste Teil enthält ein Einleitungskapitel
über die Verhältnisbestimmung von Ethik und Dogmatik, theologische und philosophische Ethik und
den "Weg der theologischen Ethik". In einem ersten Kapitel folgt die allgemeine Ethik mit den

zentralen Stichworten: Offenbarung, Gebot und Gericht. Das zweite Kapitel enthält die spezielle
Schöpfungsethik mit den Überschriften: Gebot des Lebens (Eigenart des ethischen Gesichtspunktes),
Beruf (der Ort, an dem mich das Gebot trifft), Ordnung (Inhalt, Forderung des Gebotes) und Glaube

(Erfüllung unserer Lebensnotwendigkeit) (vgl. S. 92- 101, 193).
Die besondere Bedeutung der Ethik-Vorlesung liegt darin, dass der Kampf der dialektischen

Theologie einer anthropozentrischen, weil unter der Dominanz der Psychologie und der Ethik
stehenden Theologie galt. Im Briefwechsel mit Thurneysen, soweit er bisher zugänglich ist, lässt sich

deutlich das negative Vorzeichen feststellen, das mit der Nennung der Worte "Ethik", "ethisch"
verbunden ist. Um so aufmerksamer wurde man dann auch, als sich Barth nun doch an dieses Kapitel
heranwagen zu müssen meinte. In einem Brief drückt er diese Problematik so aus: "Es ist nicht leicht,
den transzendentalen Standort unentwegt festzuhalten und dann doch das ganze Feld des Lebens

wenigstens grundsätzlich beständig zu berühren und sich dann doch wieder alle Entscheidungen
daselbst konsequent zu enthalten" (Barth & Thurneysen, Briefwechsel, 2, S. 588).

Diese Problematik hatte zwei Grundentscheidungen zufolge. Erstens wurde die Ethik ihrer
Selbständigkeit entkleidet. Sie gehört nun in die Dogmatik und ist ihre Hilfswissenschaft. Denn werden
beide Disziplinen grundsätzlich unterschieden, dann findet ein "Übergang des Blickes von Gott auf den

Menschen" statt, "den wir so grundsätzlich nicht gutheissen können" (S. 77). Zum anderen wurde ein

völlig neu konzipierter Aufbau erforderlich. Dabei spielte der beachtliche Wille Barths zur Systematik
eine besondere Rolle. Dass ihm in der Vorlesung diese Aufgabe jedenfalls nicht vollständig gelang, lässt

sich aus obiger Inhaltsangabe ersehen, davon sprechen aber auch seine Briefe, so findet sich einmal die

Aussage, es handle sich um ein "Torso" (Barth & Thurneysen, ebd., S. 588).
Aber nicht nur die Torsohaftigkeit wurde später beklagt. Thurneysen berichtet nach Angabe des

Herausgebers, Barth wäre gegen einen Abdruck der Vorlesung gewesen, weil er in ihr noch als Anwalt
der Schöpfungsordnung erscheine. Trotzdem ist eine starke Kontinuität festzustellen. Am deutlichsten
zeigt sich das im § 3 ("Der Weg der theologischen Ethik"), der fast vollständig im 2. Abschnitt des

§ 36 von Die kirchliche Dogmatik aufgenommen worden ist. Auch an anderen Stellen wird wörtlich
zitiert. Dass die Frage des Tötens, der Kriegsideologie u.a., zwar aus historisch etwas verschobener
Sicht, aber doch im wesentlichen in gleicher Weise bedacht wurde, dass die Behandlung von Liebe und
Ehe auch schon damals nicht gerade den traditionellen Mustern entsprach, darin zeigt sich Kontinuität.



54 Rezensionen

Anders aber in den grundsätzlichen Aussagen. Es wird theozentrisch argumentiert, noch nicht
christozentrisch. Christus ist noch nicht der Kreuzungspunkt aller Linien und in ihm lösen sich noch
nicht alle Aporien, wie in Die kirchliche Dogmatik.

Dieser Band erscheint also als ein wichtiges und höchst bemerkenswertes Dokument. Die
Herausgabe ist korrekt besorgt worden, die Einleitung ist instruktiv und einleuchtend. Querverweise zu
Die kirchliche Dogmatik wären begrüssenswert gewesen.

Johannes Dantine, Wien

Karl Rahner, Schriften zur Theologie, 10. Zürich, Benziger, 1972. 590 S. Fr. 38.-.

Der vorgelegte Aufsatzband mit dem Untertitel "im Gespräch mit der Zukunft" kann unter dem

durchgehenden Gesichtspunkt des Zusammenhanges von transzendentaler Theologie und theologischer
Praxis heute gelesen werden. Rahner steht die Prognose: "Die künftige Theologie wird sehr viel
ausdrücklicher als bisher eine transzendentale Theologie sein" (S. 54). Zugleich präzisiert er jedoch:
"Zur transzendentalen Theologie gehört gerade ihre eigene, aber reflektierte Selbstbeschränkung, das

heisst das durchdachte Verständnis dafür, dass ein Mensch nicht allein aus einer Wesensmetaphysik, ja
nicht einmal aus einer Philosophie seiner Geschichtlichkeit leben kann, sondern nur im Erleiden und
verantworthehen Tun seiner von der theoretischen Vernunft nie adäquat, weder nach vorne noch nach

hinten, reflektierten Geschichte" (S. 55).
Für Rahners theologische Konzeption ist die Reihenfolge der Themenkreise kennzeichnend: Nach

einer fundamentalen Besinnung über die "Theologie als Wissenschaft" (S. 11 ff.) wendet sich der
Verfasser zunächst der "Anthropologie" (S. 115ff.) zu. Nachdem die Strukturen des nach Gott
fragenden Menschen freigelegt sind, kann die "Christologie" (S. 203ff.) entfaltet werden: Jesus ist die

Antwort auf die Frage, "die der Mensch nicht nur eventuell hat, die er im Grunde vielmehr selber ist"
(S. 214). Inkarnation ist der exemplarische "Höhepunkt des Verhältnisses des Logos-Gottes zu seiner
Welt überhaupt" (S. 233). Unter dem oben erwähnten Gesichtspunkt des Zusammenhanges von
Theologie und Praxis steht sich daraufhin notwendig die Frage nach der Kirche. Unter dem Titel
"Ekklesiologie" werden einige grundsätzliche Fragen über das Wesen der Kirche verhandelt (S. 241 ff.).
Innerkirchliche Probleme, wie die Bedeutung des Sakraments heute, die neuen Aspekte des

Bischofsamtes, des Amtspriestertums und der Ordensgemeinschaften kommen im Kapitel "Fragen in

der Kirche" zur Sprache (S. 377ff.). Der Abschnitt "Kirche in der Welt" befasst sich mit den

gegenwärtig und auch zukünftig brennenden Problemen: Ökumene, Sozialisierung, anonymes
Christentum, Humanisierung und Revolution (S. 493ff.).

Wer das vorliegende Werk zur Hand nimmt, wird keine leicht verständlich geschriebenen
Zukunftsprognosen erwarten dürfen, sondern wird in die Pflicht eines zukunftsoffenen Denkens und
Mitverantwortens genommen. Der aufmerksame Leser wird hier für sich neue Aufgaben entdecken. So

wird z.B. die Erforschung des Zusammenhanges von transzendentaler Theologie und einem der

heutigen Empirie verpflichteten theologischen Vorgehen noch gründlicher betrieben werden müssen,
als es im vorliegenden Band geschieht. Denn der transzendental-theologische Ansatz wird praktisch erst
dann wirklich fruchtbar, wenn die zukünftige Theologie das "Erleiden und verantwortliche Tun" des

heutigen Menschen auch nach empirischen Kriterien erfasst.
Klaus Otte, Arisdorf, Kt. Baselland



Rezensionen 55

Karl-Wilhelm Dahm & Hermann Stenger (Hrsg.), Gruppendynamik in der kirchlichen Praxis.

Erfahrungsberichte. Gesellschaft und Theologie, Abt. Praxis der Kirche, 16. München, Kaiser,
1974. 258 S. DM 26.-.

Die Gruppendynamik hat in zahlreichen kirchlichen Tätigkeitsbereichen Einzug gehalten und
teilweise zu Umgestaltungen der Arbeitsweise geführt. Sogar an der Weltmissionskonferenz in Bangkok
machte sie sich bemerkbar. Das Thema des Sammelbandes ist ohne Zweifel aktuell. K. W. Dahm klärt
einleitend die Begriffe, setzt sich mit Kritikern auseinander und gibt einen Überblick über Geschichte
und gegenwärtigen Stand gruppendynamischer Bemühungen. Dann folgen Erfahrungsberichte
katholischer und evangelischer Autoren über gruppendynamische Veranstaltungen, meistens in der Form
von mehrtägigen Kursen: mit Theologiestudenten, in der Vikarausbildung, beim Training von
Gruppenleitern, mit Religionslehrern, in einer ländlichen Kirchgemeinde, bei der Ausbildung von
Jugendleitern, in einem Lehrgang für kirchliche Vorgesetzte, in Kursen für Militärpfarrer, in der
klinischen Seelsorgeausbildung, bei TZI-Kursen für Ordensleute und Priester und bei der kirchlichen
Supervision. Ob der Leser aus solchen Texten mit "narrativer Psychologie" freilich viel lernen wird, ist
mir fraglich. Die Veranstaltungen sind sich (mit Ausnahme der klinischen Seelsorgeausbildung und der
Supervision) zu ähnlich und verlaufen meistens nach Schema Lehrbuch. Die Urteile der Erzähler über
den Erfolg enthalten einen ungeklärten Rest von Subjektivität des Urteilenden, und die auftauchenden
Schwierigkeiten, über die er berichtet, lassen sich mit dem vorhandenen wissenschaftlichen
Instrumentarium kaum so analysieren, dass daraus mehr zu lernen wäre als über den Daumen gepeilte
Erfahrungsregeln.

Zwei grundsätzliche Artikel bemühen sich um die theologischen Fragen, die durch die

gruppendynamischen Aktivitäten aufgeworfen sind. - A. Hollweg macht auf eine Fehlentwicklung
aufmerksam, die gruppendynamische Süchtigkeit: Menschen, die "sich nur im künstlichen Setting
eines gruppendynamischen Laboratoriums wohlfühlen und dort Emotionen "verkonsumieren" wie
andere saure Gurken oder Schlagsahne". Hollweg warnt auch, den Teilaspekt von Wirklichkeit, der sich
im Laboratorium zeigt, mit Wirklichkeit und die emotionale Dichte mit menschlicher Nähe zu
verwechseln. Er ruft den Theologen zur kritischen Wachsamkeit auf, dass das empirisch Erkannte nicht
unter der Hand zur Norm werde, sondern dass sich die sozialen Phänomene jederzeit durch die
Absolutheit Gottes relativieren lassen. Der Theologe hat nach Hollweg aber auch die Aufgabe, die

gruppendynamischen Erfahrungen vor Gottes Angesicht zu werten, zu ordnen und zu integrieren. -
Für H. Stenger können gruppendynamische Erfahrungen in dreierlei Weise, transparent werden:
vorpersonale kann sich zur personalen Erfahrung vertiefen, personale Erfahrung kann zum Medium
numinoser Erfahrung werden, und numinose ist für transpersonal-gläubige Erfahrung im Sinne von
Matth. 18,20 offen.

Walter Neidhart, Basel

Wolfgang Deresch, Handbuch für kirchliche Erwachsenenbildung. Hamburg, Furche, 1973. 197 S.

Fr. 33.40.

"Nach den Jahren des Probens scheint es an der Zeit, die Stellungnahmen und Überlegungen zu den
verschiedenen Aspekten kirchlicher Erwachsenenbildung zusammenzufassen und eine Gesamtkonzeption

zu wagen." Man stimmt dieser Absicht des Verfassers, wie sie in der Verlagsanzeige formuliert
wird, gern zu, auch der kühnen Prognose, es werde von einer leistungsfähigen Erwachsenenbildung
"nicht zum geringsten Teil die Zukunft der Gesellschaft abhängen".

Für Deresch ist Erwachsenenbildung als Folge von Aufklärung zu verstehen. Die Kirche weiss sich
der Bildung verpflichtet, weil Christentum Aufklärung in Gang gesetzt hat, somit Säkularisierung,
recht verstanden, Frucht christlichen Glaubens ist. Aus diesem grundlegenden Tatbestand ist die

theologische Grundlegung zu erheben. Weil kirchliche Bildung sich derart von Aufklärung herleitet, ist
sie als solche emanzipatorisch, d.h. auch theologisch vom emanzipativen Freiheitsverständnis aus zu



56 Rezensionen

begreifen. Es ist folgerichtig, wenn Deresch aus diesem Globalziel drei fundamentale Lernziele ableitet:
Individuierung, Emanzipation und herrschaftsfreien Dialog (S. 64ff.). Interessant und lehrreich ist im
Zusammenhang dieser Konzeption das Kapitel "Vorbilder kirchlicher Erwachsenenbildung"
(S. 35-52), das anhand von Kurzbiographien (Emil Fuchs, Leonhard Ragaz, Emil Blum, Carl
Mennicke) das religiös-sozialistische Bildungsprogramm der Weimarerzeit vorstellt. - Damit ist klar
umrissen, welches hier die Aufgabe der Kirche ist: als Bildungsziel nicht "eine irgendwie geartete
Harmonie" anzustreben, sondern "die Bewusstseinsbildung über die Heteronomie unserer
Gesellschaft" (S. 56). Kirchliche Bildung hat ihren Ort, so folgert Deresch, in der "neuzeitlichen
Frömmigkeitsgeschichte", ja sie ist direkt als "Bildungsfrömmigkeit" zu praktizieren. Dieses Postulat
zielt auf reife Gestalt erwachsenen Glaubens, auf Mündigkeit und kognitive Offenheit. Zu ihren
Themen kommt die kirchliche Erwachsenenbildung "nicht erst im Umweg über Bibel, Katechismus
und Kirchengeschichte", vielmehr thematisiert sie unterdrückte Konflikte, durchschaut die
entsprechenden gesellschaftlichen Mechanismen und übt ein in herrschaftsfreie Diskussion. - Von da her
ergibt sich für Deresch auch ein klares Konzept hinsichtlich der Methode in der kirchlichen
Erwachsenenbildung. Nach kritischer Auseinandersetzung mit dem curricularen Ansatz plädiert der
Verfasser für die ihm wichtige "konfliktverarbeitende Methode". Sie ist für ihn verknüpft mit der

Bereitschaft, in Gruppen zu lernen, die Lehrer-Schüler-Situation abzubauen und durch geeignetes
Arbeitsmaterial dem Teilnehmer optimale Mitbestimmung im Lernprozess zu ermöglichen. Wie dies

praktisch geschehen kann, beleuchten drei (im 2. Teil des Buches entfaltete) Praxisbeispiele. - Deresch
fordert Nachdenken heraus, vor allem in bezug auf eine Reflexion des theologischen Ansatzes
kirchlicher Bildung. Dass die Motivation zur Bildung hier aus dem Verständnis der Kirche bzw. des

Christentums hergeleitet wird, leuchtet ein. Besonders anregend ist das Buch dort, wo es der Kirche im
gesamtgesellschaftlichen Bildungsbemühen einen eigenständigen Ort zuweist. Bildung sei als

Bildungsfrömmigkeit zu praktizieren. Kirche müsse den Menschen entschlossen hinführen zum Erwachsensein,
gerade in der Sache des Glaubens. Bildung könne nicht "primär Erziehung und Wissen bedeuten,
sondern vor allem ein Hinzielen auf einen Gewinn an Freiheit durch Verhaltenssicherheit, Identität,
Selbst- und Seinsvertrauen" (S. 63).

Gewiss werden zu diesem Konzept auch kritische Einwände laut. Zunächst fragt man sich, ob
Dereschs theologische Grundlegung sachlich stimmt. Ist die These von der "christlichen Aufklärung"
in dieser Zuspitzung richtig, d.h. ist sie historisch und theologiegeschichtlich zu halten? Wird hier
Aufklärung nicht zu schnell christlich vereinnahmt? Hat das Evangelium so direkt und linear
emanzipative Freiheit in Gang gesetzt? Verwechselt man nicht zumindest den Impuls mit der
Wirkungsgeschichte? Dementsprechend hat man auch Mühe, wenn Deresch die Gestalt kirchlicher
Bildung auf ein Globalziel "Emanzipation" ausrichten will, das für ihn aus dem gesellschaftlichen
Kontext zu erheben ist. Ist wirklich schon alles gewonnen, wenn man die vielgestaltige Verflechtung in
Zwänge transparent macht? Vermag Aufklärung, auch gesellschaftsbezogene, schon zu befreien? Muss
hier aus theologischen Gründen nicht tiefer angesetzt werden, in der Dimension, wie sie Rom. 7

aufdeckt? Aus eigener Möglichkeit ist der Mensch ja nicht imstande, Emanzipation heilvoll zu
verwirklichen. Er ist Gottes bedürftig, soll er Herrschaftsfreiheit erreichen, ohne sich nicht sogleich
wieder in neue Zwänge zu verstricken. - Auch im Bereich der Methoden muss die Diskussion in
grösserer Weite geführt werden. Selbstverständlich ist ernstzunehmen, dass unerkannte und nichtarti-
kulierte Konflikte den Lernprozess hemmen und daher Erwachsenenbildung in jedem Fall mit dem

Konflikt arbeiten muss, auch mit dem Rüstzeug gruppendynamischer Erfahrung und moderner
Konfliktregelung. Aber Erwachsenenbildung als solche konfliktorientiert zu nennen, heisst doch, die
methodischen Probleme im Bildungsprozess eher zu verdecken als sie zu erklären. - Auch die
kirchlich-theologischen Momente, die in Dereschs Entwurf mitgesetzt sind, müssten diskutiert werden.
Die These, in der kirchlichen Erwachsenenbildung seien die Inhalte aus der menschlichen und sozialen
Situation herzuleiten, ist dann vertretbar, wenn auch dem christlichen (und biblischen) Glauben
gestattet wird, von den ihm eigenen Kriterien her die offen gelegte Situation zu erhellen und zu
befreien.



Rezensionen 57

Der Verfasser spornt an, die vitalen Probleme kirchlicher Bildungsarbeit anzugehen; dafür hat man
ihm zu danken. Wir sind, was die Orientierung in Bildungsfragen betrifft, alle auf der Suche und wissen

uns deshalb bereichert durch so entschiedene Voten wie dasjenige Dereschs. Vielleicht eben ist die Zeit
eher reif für ein engagiertes "Plädoyer" als schon für ein "Handbuch" kirchlicher Erwachsenenbildung.

Theophil Vogt, Zürich

Gerhard Schmidtchen, Gottesdienst in einer rationalen Welt. Religionssoziologische Untersuchungen
im Bereich der VELKD. Stuttgart, Calwer, & Freiburg, Herder, 1973. 275 S. DM 38.-.

Wie schon der Titel und die beigegebenen Fotos zeigen, ist diese religionssoziologische
Untersuchung vorwiegend am Gottesdienst interessiert. Es wird davon ausgegangen, dass der
Gottesdienst die "zentrale Repräsentation kirchlicher Aktivität" ist. Auch ein Jahrzehnt
gottesdienstlicher Experimente habe den regulären Gottesdienst am Sonntag vormittag nicht nennenswert
ändern können. Getreu der Prämisse von der "rationalen Welt" wird in Verbindung mit dem Institut
für Demoskopie Allensbach statistisches Material betr. Einstellung zu Kirche und Kirchenbesuch
beigebracht. Kirchliches Denken und kirchliches Ritual erscheinen recht anschaulich im gesellschaftlichen

Kontext, und wer nur schon diesen Kontext im Blickfeld behält, muss sich fragen, wie die These

vom Gottesdienst als einer "zentralen Lebensäusserung der Christen" (S. 151) so ungebrochen
durchgehalten werden kann. Wenn schon die Vorstellung von der Kirche und der Kirchenbesuch als

operationalisierbare Grössen erscheinen, so ruft die Arbeit einer Relativierung bestehender Begrifflichkeit

von Kirche und Gottesdienst. Erst wenn es gelingt, den weltlichen Kontext ekklesiologisch
und gottesdienstlich in den Blick zu bekommen (logike latreia), erhält der spezielle Gottesdienst, den
die Untersuchung im Auge hat, wieder seinen richtigen Stellenwert, wird er entsprechend modifiziert
und erhalten die Pfarrer (und Kirchenmitglieder) wieder ein gutes Gewissen bei all ihrem Tun.
Vermehrt müssten dann aber auch tiefenpsychologische Einsichten verwertet werden, denn der
Mensch als religiöses Wesen (und ihm verdankt die Volkskirche bis heute ihre Existenz) hat in einer
rationalen Welt inbezug auf Abendmahl, Tod etc. noch ganz andere Probleme, als es die an und für
sich interessanten Statistiken der vorliegenden Untersuchung glaubhaft machen wollen.

Otto Wullschleger, Aarburg, Kt. Aargau


	Rezensionen

