Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 1

Artikel: Der Ursprung des Osterglaubens
Autor: Bartsch, Hans-Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878661

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

16 H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens

Der Ursprung des Osterglaubens

Nachdem in der protestantischen Theologie die These von der Entstehung des
Osterglaubens im vorosterlichen Glauben an Jesus als den Messias relativ breit vertreten
wurde! | hat nunmehr Rudolf Pesch in der Theologischen Quartalschrift Tiibingen? diese
These mit ausgewihlten Kontrahenten (K. H. Schelkle, W. Kasper, P. Stuhlmacher und
M. Hengel) diskutiert. Er nennt fiir die These folgende Kriterien: (1) Weder das leere Grab
noch die Ersterscheinung vor Petrus (1. Kor. 15,5; Luk. 24,34) sind fiir den Osterglauben
konstitutiv. (2) Die Auferstehungszeugnisse, vor allem 1.Kor. 15,5-8, sind nicht
eigentlich *‘Auferstehungszeugnisse, sondern vielmehr als Legitimationsnachweise der
Minner, die bleibende Autoritit in der Kirche hatten”?, zu verstehen. (3) Es besteht kein
Grund anzunehmen, dass Jesu Tod fiir die Jiinger ein uniiberwindliches Skandalon
bedeutete, das nur durch eine Erscheinung tiberwunden werden konnte; denn wir haben
iber die Verfassung der Jiinger nach dem Karfreitag keinerlei Nachricht, die uns notigt
vorauszusetzen, dass die Jiinger ““die Mission Jesu resigniert fiir gescheitert gehalten™
haben. — Die These gewinnt bei Pesch dann folgende Form: Die Entstehung des
Osterglaubens ““‘muss entscheidend durch Jesus selbst, sein Wirken, sein Geschick, seinen
Tod, seine Person vermittelt sein: Durch den Glauben, den er gestiftet hat . .. Die Rede
von der Auferstehung Jesu ist dann Ausdruck des gldubigen Bekenntnisses zur
eschatologischen Bedeutung Jesu, seiner Sendung und Autoritit, seiner gottlichen
Legitimation angesichts seines Todes®.”

Die These und ihre Begriindung fordern zum Widerspruch heraus. Dies ist umso mehr
der Fall, als die Argumentation sich ausdriicklich gegen die “von der Dialektischen
Theologie inaugurierte, Geschichte missverstehende Kerygma-Theologie’” wendet, und
dariiber hinaus das Ergebnis der formgeschichtlichen Forschung, dass “alle Uber-
lieferungen, etwa der Evangelien . . ., vom Osterglauben bestimmt und gepragt” seien, als
“schlichtweg falsch” bezeichnet wird®. Der Widerspruch darf in Replik auf die genannten
Begriindungskriterien vorgetragen werden.

1.

Es ist — trotz der entgegengesetzten Bemiihungen H. von Campenhausens’ — sicher
richtig, dass die Grabeslegende nicht den Ursprung des Osterglaubens reflektiert, sondern
das, was der Osterglaube aussagt, nachtraglich “bespricht”. Das leere Grab ist jedenfalls

1w, Marxsen, Die Auferstehung Jesu als historisches und theologisches Problem (1965); ders.,

Die Auferstehung Jesu von Nazareth (1971); W. Fuchs, Zur Frage nach dem historischen Jesus (1960),
bes. Jesus und der Glaube, S. 238-257; dazu kontrovers H.-W. Bartsch, Das Auferstehungszeugnis.
Sein historisches und sein theologisches Problem, = Theol. Forsch., 41 (1966).

2 R Pesch, Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu. Ein Vorschlag zur Diskussion:
Theol. Quartalschr. 153 (1973), S. 201 -228; Stellungsnahme zu den Diskussionsbeitragen, S. 27 —-283.
Ebd., S. 213.

Ebd., S. 219.
Ebd., S. 226.
Ebd., S. 273.
H. von Campenhausen, Der Ablauf der Osterereignisse und das leere Grab (2. Aufl. 1958).

N o bW



H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens 17

keine conditio sine qua non fiir den Osterglauben. Die von R. Pesch gegebene Begriindung
fordert jedoch z.T. zur Diskussion heraus, da sie der These selbst widerspricht.

(1) Gehort tatsachlich die Erzahlung von der Grablegung und der Auffindung des
leeren Grabes zur vormarkinischen Passionsgeschichte, wie Pesch nachzuweisen sich
bemiiht®, so ist die Auffindung des leeren Grabes Gegenstand des urspriinglichen
Osterkerygmas, und es bediirfte anderer Argumente, um nachzuweisen, dass in diesem
Kerygma das leere Grab nicht den Ansatz gebildet hat. Dass weder die Grablegung durch
Josef von Arimathia noch jene Auffindung des leeren Grabes sich historisch verifizieren
lassen, spricht nicht gegen die Annahme, dass das leere Grab den Auferstehungsglauben
begriindete, wenn es konstitutiver Teil des Osterkerygmas war.

Es lassen sich jedoch gute Griinde anfithren, die dieser Annahme von Pesch
widersprechen. Die gesamte Leidensgeschichte ist von Anfang, d.h. von dem Einzugs-
bericht an, bis zum Bericht iber den Tod Jesu mit apokalyptischen Motiven gestaltet. Sie
zielt darum auf einen Abschluss, der das Eschaton proklamiert, wie er noch in dem
christologischen Bekenntnis des Centurio nach Mark. 15,39 angekiindigt ist. Grablegung
und Auffindung des leeren Grabes sind aber im Gegensatz zur librigen Leidensgeschichte
als Bericht iiber historische Fakten dargestellt. Nicht ein leeres Grab, sondern die
Erscheinung des Christus bildete den urspriinglichen Abschluss der Leidensgeschichte, wie
er von der Ankiindigung in Mark. 14,62 gefordert ist. Dieser urspriingliche Schluss ist aber
durch die Legende von der Auffindung des leeren Grabes ersetzt worden, wie schon
M. Dibelius annahm?. Aber auch der legendire Charakter des Berichtes spricht gegen die
frithe Entstehung im Zusammenhang des Kems des Evangeliums, der Leidensgeschichte.

(2) Dass Mark. 6,14.16 =zeige, ‘“‘dass Aussagen iiber die Auferweckung einer
zeitgenossischen Figur ohne Hinweis auf deren leeres Grab moglich waren”'°, kann nur
unter Verkennung der Intention des Textes behauptet werden. Es geht dem Text um die
falsche Charakterisierung Jesu als wiedererstandenen Taufers durch Teile der Bevolkerung
und durch Herodes. Dabei liegt selbstverstindlich die Frage nach dem Grab des Taufers
ausserhalb der Reflexion der Uberlieferung. Keinen Anhalt in irgendeinem Text hat die
Behauptung, die Tauferjiinger hitten “das gewaltsame Todesgeschick ihres Meisters als
das messianische Geschick des eschatologischen Propheten mit der Auferweckungs-
vorstellung interpretiert”!'*.

(3) Dass das matthidische Sondergut Matth. 27,5154 und 28,2—4 auf die Redaktion
des Matthaus zuriickgehe und in Beziehung zu den beiden ‘“‘Rahmenszenen” 27,6266
(Wichter am Grab) und 28,1115 (Betrug der Hohenpriester) stehe, wie R. Kratz in
Unterstiittzung der Konzeption von R.Pesch annimmt'?, ist unwahrscheinlich. Die

2

8 R Pesch, Der Schluss der vormarkinischen Passionsgeschichte und das Markusevangelium:

M. Sabbe (Hrsg.), L’Evangile de Marc (1974), S. 365—409, die kontroverse Position bei H.-W. Bartsch,
Der urspriingliche Schluss der Leidensgeschichte: ebd., S. 411-433.

M. Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums (3. Aufl. 1959), S. 190: “Markus hat die
Erzdhlung von einer Erscheinung des Auferstandenen vor Petrus durch die Legende vom leeren Grab
ersetzt.”

9 Pesch (A.2.), S. 208.

Ebd., S. 221. Weder von Apollos, der nach Apg. 18,25 Jesus verkiindigte, aber nur von der
Taufe des Johannes wusste, noch von den in Apg. 19,1 genannten Tiuferjungern wird berichtet, dass
sie die Auferweckung ihres Meisters glaubten oder gar predigten. Die Ubernahme dieser Jiinger in die
Gemeinde durch Paulus wire in diesem Falle gar nicht denkbar.

R. Kratz, Auferweckung als Befreiung. Eine Studie zur Passions- und Auferstehungstheologie
des Matthius, = Stuttg. Bibelstud., 65 (1973), S. 57ff. Trifft es zu — wie 1. Broer, Die Urgemeinde und
das Grab Jesu, = Stud. z. A. u. N.T., 31 (1972), S. 67—78, wortstatistisch nachzuweisen sucht —, dass



18 H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens

Grabeswichter, die in Matth. 27,54 und 28 4 als hoi terountes bezeichnet werden, deren

Titigkeit 27,36 mit kai etéroun auton genannt wird, stehen traditionell in Zusammen-
hang mit den in Apg. 12,1—11 und 16,22-35 berichteten Befreiungswundern, wo mit
dem gleichen Wort die Tatigkeit der die Apostel hiitenden Wichter bezeichnet wird. Aber
es handelt sich um den — jedenfalls von Lukas so benutzten — terminus technicus fiir die
Tatigkeit von Wichtern, wie Apg. 24,23 und 25,4.21 zeigt, wo dieselbe Vokabel die
Bewachung des Paulus bezeichnet, ohne dass seine Befreiung berichtet werden kann. Die
Vokabel ist also nichts anderes als Fachausdruck fiir die Tatigkeit der Gefangenenbe-
wachung, kann aber nicht einer besonderen Tradition von Befreiungswunderberichten
zugewiesen werden. Dass sie auch nicht spezifisches Kennzeichen fiir den Stil des
Matthéus ist, geht daraus hervor, dass sie nach Matth. 19,17 und 23,3 im ubertragenen
Sinn (= Halten der Gebote) gebraucht wird und diese Stellen der matthéischen Redaktion
zuzurechnen sind.

Von daher ist die positive Folgerung naheliegend, dass zu der vormatthiischen und
vormarkinischen Leidensgeschichte nicht die Grabeslegende, sondern Matth. 28,24 als
Rest eines urspriinglichen Erscheinungsberichtes gehort, den Matthius mit der Grabes-
legende verbunden hat, ohne Briiche ganz vermeiden zu konnen. Der vom Himmel
kommende dngelos Kyriou offnet das Grab, ohne dass ein Herauskommen des
Auferstandenen berichtet wird, wihrend die Worte des Engels aus der Grabeslegende dies
als geschehen voraussetzen (28,0). Mag auch der Versuch einer Rekonstruktion dieses
Erscheinungsberichtes hypothetisch bleiben'®, so weist die Diktion des matthiischen
Zusatzes jedoch auf apokalyptischen Zusammenhang'?.

2.

Dass die Ersterscheinung vor Petrus ebensowenig wie die darauf berichteten Erschei-
nungen den Ursprung des Auferstehungsglaubens nennen, wird positiv dadurch zu
erweisen versucht, dass fiir die Nennung der Ersterscheinung eine andere Funktion
genannt wird: die knappe Formulierung 6fthe + Dativ sei Legitimationsformel und darum
nicht eigentlich Auferstehungszeugnis'®. Es ist zu fragen, ob beides wirklich alternativ
einander gegenuberzustellen ist, und ferner, ob 6fthe + Dativ iibberhaupt derart als Formel
angesprochen werden muss. Die Alternative “Auferstehungszeugnis—Legitimationsfor-
mel” ist nur dann zwingend, wenn die Legitimation Personen betrifft, wie R. Pesch

beide Perikopen von Matthdus selbst geschaffen sind, nicht nur redaktionell iiberarbeitet, so sind sie in
apologetischer Zielsetzung in Anlehnung an das Sondergut Matth. 27,51 54 und 28,2 -4 geschaffen
worden. Jedoch lassen vor allem die Hapaxlegomena koustodia und asfalizein auf vorliegende
Tradition schliessen, weil diese Vokabeln den entscheidenden Vorgang, das was die Perikope berichten
soll, betreffen,
Vgl. diesen Versuch bei Bartsch (A. 1).
Kratz (A. 12) stellt S. 64f. zutreffend fest, dass das I'rdbeben sowie die Reaktion der Wichter
zur Topik von Theophanien gehoren. Dariiber hinaus kann aber aufgrund der angegebenen
alttestamentlichen Parallelen sowie denen aus dem 1.Hen. und der Apokalypse des Johannes
geschlossen werden, dass nicht allgemein Theophanien, sondern Darstellungen der apokalyptischen
Ereil%nisse durch diese topoi charakterisiert sind.

So U. Wilckens, Auferstehung. Das biblische Auferstehungszeugnis historisch untersucht und
erklart, = Themen der Theologie, 4 (1970), S. 147. Das Zitat ist von Pesch (A.2) zustimmend
aufgenommen worden, S. 213.

14



H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens 19

annimmt, wenn also Paulus die Formulierung gebraucht, um sich selbst in die Reihe der
“iibrigen legitimierten Prediger”'® zu stellen.

Wo es Paulus jedoch um eine derartige Legitimierung der eigenen Person als Apostel
geht, verwendet er niemals diese Formulierung. Vielmehr fragt er in 1. Kor. 9,1: “Bin ich
nicht Apostel? Habe ich nicht unseren Herrn Jesus gesehen (hedraka)? ” Diese
Abwandlung in der Formulierung ist nicht zufillig, da fiir das Bemiihen um Legitimierung
die subjektive Rolle des Paulus und darum ““die starke Betonung des Sehens™!” wesentlich
ist. Das Passiv 0fthe kann die Legitimierung gerade nicht leisten, weil der Zeuge erst in
zweiter Linie von Bedeutung ist. Dagegen hat das Zeugnis inhaltlich seine Bedeutung.
Auch an der zweiten Stelle, wo Paulus sich ausdriicklich zur eigenen Legitimierung auf die
Erscheinung des Auferstandenen beruft, Gal. 1,15, verwendet er nicht die urchristliche
Formulierung: “Als es aber dem gefiel, der mich vom Mutterleib an ausgesondert und
mich durch seine Gnade berufen hatte, seinen Sohn in mir (en emor) zu offenbaren
(apokalypsai), damit ich ihn unter den Volkern verkiindigen sollte . . .” Dass Paulus die
eigene Berufung in Parallele zu der alttestamentlicher Propheten begriinden will, ist
bereits durch die betonte Bezugnahme auf Jer. 1,5; Jes. 49,1 erkennbar. Das stirkere
theologische Gewicht der Legitimation gegeniiber den Galatern verglichen mit 1. Kor. 9
lasst das Gewicht der Argumentation zugleich starker auf das Handeln Gottes fallen, der
den Apostel vor der Geburt ausgewihlt und berufen hat. Das subjektive Moment betont
Paulus demgegeniiber durch die singulire Formulierung apokalypsai . . . en emofi, die aus
dem Bemiihen verstanden werden darf, dass Paulus diese Offenbarung als ihm personlich
geschehen unterstreichen will. Es konnte als Parallele nur 1.Sam. 2,27; 3,21 genannt
werden: apokalyfthe Kyrios pros Samouel. In beiden Fillen unterstreicht die Praposition
die personliche subjektive Betroffenheit dessen, dem die Offenbarung geschah. In 1. Sam.
3,21 wird anschliessend ausdriicklich festgestellt, dass damit Samuel von ganz Israel als
Prophet geglaubt wurde (in der LXX in V. 21 ausdriicklich nach V. 20 des mas. Textes
wiederholt! ). Demgegeniiber zeigt der von C. Bussmann gebotene Exkurs iiber die
Formel 6fthe Kyrios (Theos) in der LXX'®, dass diese Formel jedenfalls keineswegs
feststehend die Legitimierung von Personen bietet. Diese kann — wie 1. Sam. 3,21 u.a.
Stellen zeigen — auch anders formuliert werden. Es wird mit der Formel das Eingreifen
Gottes in die Geschichte Israels an ‘‘ausserordentlichen Punkten™ markiert. Das ist nur
bedingt als Legitimation zu bezeichnen.

Dann darf aber gefragt werden, ob 6fthe + Dativ Gberhaupt derart generell in der
urchristlichen Uberlieferung als Formel anzusprechen ist. Sicher gewinnt die Aufzihlung
der verschiedenen Erscheinungen, die Wiederholung der Verbform + Dativ den Charakter
des Formelhaften. Wenn wir aber auf die urchristliche Uberlieferung zuriickgehen, die
hinter 1. Kor. 15,3—7 steht, so ist es jedenfalls strittig, ob und in welcher Form eine
Zusammenstellung von Erscheinungen in der Uberlieferung anzunehmen ist. Wir miissen
darum, wie R.Pesch zutreffend feststellt, auf die Ersterscheinung zuriickgehen, konnen
dann aber den formelhaften Charakter der Wiederholung nicht einfach auf eine
Formulierung wie Luk. 24,34 {ibertragen.

Geht man das Vorkommen dieser Formulierung im N.T. durch, so haben Mark. 9,4 /
Matth. 17,3 / Luk. 9,31 (abgewandelt) sicher keinen formelhaften Charakter. Obwohl die

C. Bussmann, Themen der paulinischen Missionspredigt auf dem Hintergrund der spatjudisch-
hellenistischen Missionsliteratur, = Europ. Hochschulschr., XXIII, 3 (1971), S. 106.
1 Vgl. K. H. Rengstorf, Die Auferstehung Jesu (1952), S. 39¢f.
8 Bussmann (A. 16), S. 971t



20 H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens

Erscheinung von Moses und Elia den Jingern die eschatologische Sendung Jesu
vergewissert, kann dies doch nicht in der Funktion einer Legitimierung Jesu verstanden
werden, da diese bereits in der vorher beschriebenen Verklirung gegeben ist. Ebenso
sinnlos ist es, in Luk. 1,11 die Erscheinung des Engels vor Zacharias mit einer
Legitimation in Zusammenhang zu bringen, da diese Erscheinung eines Engels erst im
Nachhinein fiir den Leser ihre Bedeutung gewinnt. Und auch die Erscheinung des Engels
in der Gethsemane-Szene Luk. 2243 hat mit einer Legitimation nichts zu tun. Es
verbleibt das relativ haufige Vorkommen in der Apostelgeschichte, das sehr unterschied-
liche Bedeutung hat. Apg. 2,3 erwihnt die Feuerzungen, und in 7,2.26.30.35 soll
allenfalls Stephanus durch seine vollmiachtige Predigt legitimiert werden. In 13,31 sind
diejenigen, denen der Auferstandene erschien, nicht einmal identifiziert, und 16,9; 26,16
interpretieren die Erscheinung des Auferstandenen vor Paulus. Die letzte Stelle, 1. Tim.
3,16, macht die formelhafte Interpretation vollends unmoglich, da Engel sicher keiner
Legitimation bediirfen!?.

Die Suche nach einer literarischen Kategorie, unter die die Bekenntnisaussagen 1. Kor.
15,3—7 gefasst werden konnen, hat hier eine Frucht gezeitigt, die sich bei niherer
Priifung in Nichts auflost. Soweit 6fthé nicht ohne Objekt gebraucht wird, muss der
Empfinger der Erscheinung notwendig im Dativ genannt werden. Eine grammatisch
notwendige Objektverbindung bildet aber noch keine Formel. Dies ldsst sich an jedem
transitiven Verbum deutlich machen: baptizein + Akk. ist — soweit das Verbum nicht
absolut gebraucht die Tatigkeit bezeichnet — eine grammatisch geforderte Verbindung.
Formelhaft kann ein Satz nur genannt werden, wenn {iber die notwendige grammatische
Verbindung hinaus oder an Stelle der normalen Formulierung eine ungewohnliche
Verbindung hiufiger begegnet, also fiir baptizein die Verbindung mit dem Dativ oder mit
eis.

Pesch hat jedoch die Behauptung von U. Wilckens iibernommen, dass am Anfang
“Formeln thetischen Charakters” stehen, die erst zu Berichten ausgestaltet wurden, als
“sich in der Mission die Gewichte verlagerten, so dass dieselben Formeln hier nun nicht so
sehr den Verkiindiger als die Verkiindigung zu legitimieren hatten?°. Fiir diese
urspriinglichen “‘Legitimationsnachweise der Minner, die aufgrund ihrer himmlischen
Beauftragung bleibende Autoritdt in der Kirche hatten, ... (war) das Kirchenrecht der
Rahmen ihrer Uberlieferung”?'. Unwahrscheinlich erscheint bereits die Analyse von
1. Kor. 15,3—7, die diese Behauptung begriindet. Danach hat Paulus zwei grundsitzlich
unterschiedene Traditionsstiicke miteinander ‘“kombiniert”, von denen V.3f. drei
“kerygmatische Formeln™ enthilt, wihrend V.57 drei “‘Legitimationsformeln” aus
“Traditionsstiicken katechetischer Art” bietet. Kann man die Aussage iiber den Stihnetod
Christi und tber seine Auferweckung zwar als kerygmatische Formeln verstehen, so ist es
bereits unwahrscheinlich, dass wir zwei selbstindige Formeln vor uns haben, wie Wilckens
allein aus dem hoti recitativum erschliesst, das ‘“‘durchweg kerygmatische bzw. homo-
logische Formeln™ einfiithrt, das aber “gerade um dieser Funktion willen an keiner Stelle
des Neuen Testaments und der mir bekannten altkirchlichen liturgischen Tradition

19 Eg sind nur diejenigen Stellen angefiihrt, die tatsidchlich diese Verbform + Dativ bieten, fiir die

also jener formelhafte Charakter angenommen werden muss, wenn es sich bei der Formulierung um
eine Formel handelt.

U. Wilckens, Der Ursprung der Uberlieferung der Erscheinungen des Auferstandenen: W. Joest
& W. Pannenberg (Hrsg.), Dogma und Denkstrukturen (1963), S. 75.

Wilckens (A. 15), S. 147.



H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens 21

wiederholt” wird??. Schon die daraus folgende notwendige Annahme, dass hoti etifé in
V. 4a ein selbstindiges Traditionsstiick ist**, fithrt die These ad absurdum.

Nun hatte bereits E. Bammel?* das hoti recitativum von eventuellen Formeln getrennt
und faktisch dem zitierenden Paulus zugewiesen. Von daher wiirde sich auch der
angebliche Bruch durch das Weglassen des hoti ab V. 6 erkliren: Die Uberlieferung hat in
selbstindigen Hauptsitzen formuliert; Paulus hat diese Sitze unter den Hauptsatz
parédoka hymin . . . untergeordnet und darum das héti recitativum eingefiigt. Von V. 6
ab lasst er diese Abhingigkeit fallen — ev. auch, weil er hier eine eigene Formulierung
einfligt, die argumentativen Wert hat*> — und fiigt die Uberlieferung in der urspriinglichen
lasst.

Ist damit das von Wilckens benutzte Argument unwirksam geworden, so erheben sich
jedoch weit gewichtigere methodische Einwinde grundsitzlicher Art gegen die von
Wilckens vorgelegte Analyse und ihre Ubernahme durch Pesch mit den daraus gezogenen
Folgerungen. Die gesamte Analyse und ihre Folgerungen bewegen sich im abstrakten
Raum literarkritischer Deduktionen. Das Auftreten gleicher Formulierungen wird zur
Formel erklart, die damit den ausgesagten Inhalt dessen, was formuliert ist, unwesentlich
macht. Als Formel erhilt die Aussage eine Funktion, die sich inhaltlich nicht begriinden
oder verifizieren ldsst. Das konkrete Geschehen, in dem die Formulierungen zuhaus sind,
ihr “Sitz im Leben” wird aufgrund derartiger abstrakter Deduktionen festgesetzt, ohne
dass die Frage gestellt wird, ob diese Festsetzung sich historisch wahrscheinlich erweisen
kann.

Am eindeutigsten ist die Diskrepanz zwischen der literarkritischen Deduktion und der
konkreten historischen Wirklichkeit bei der von Wilckens getroffenen Festsetzung, ‘‘das
Kirchenrecht war der Rahmen ihrer Uberlieferung”?®. Die Annahme, dass am Anfang der
Uberlieferung kirchenrechtliche Legitimation der Zeugen stehe, ist so fern der histo-
rischen Wirklichkeit, dass bei dieser Annahme nicht nur jener fundamentale Satz der
formgeschichtlichen Forschung hinféllt, “die Mission bot den Anlass, die Predigt das
Mittel zur Verbreitung dessen, was die Schiiler Jesu als Erinnerung bewahrten”?”. Der
Streit zwischen Harnack und Sohm iber die Entstehung des Kirchenrechts ware
iiberfliissig, wenn es bereits am Anfang der Uberlieferung zu finden ist.

Nun lisst sich allerdings sicher nicht allein mit derartigen Verweisen auf Sekundar-
literatur eine These widerlegen, aber die konkrete Wirklichkeit der Gemeinde in den
Jahren 30 bis 55 A.D. macht die Annahme unmdoglich, dass am Anfang die rechtliche
Autorisierung von Zeugen steht und nicht das, was sie inhaltlich bezeugen. Die Frage, was
ofthe inhaltlich aussagt und wie dies innerhalb der Geschichte jener Zeit an jenem Ort zu
verstehen ist, muss zuerst gestellt werden, um das Entstechen von Formeln, die der
Verkiindigung dienen, zu erkliren.

2 wilckens (A. 20), S. 73.

Wilckens (A.20) muss diese Annahme herunterspielen und bezeichnet V.4a als “eine
Erwahnung der Tatsache des Begribnisses Jesu, S. 81.

) Bammel, Herkunft und Funktion der Traditionselemente in 1. Kor. 15, 1-11: Theol. Zs. 11
(1955), S. 401 -419. Allerdings stellt Bammel keine gesonderten Uberlegungen iiber dieses Verfahren
an.

25 Bartsch (A. 1) hat S. 7f. diese Annahme vorgeschlagen.

% Wilckens (A. 21), ebd.

7 Dibelius (A.9), S.12. Er bezieht diesen Satz in der Folge ausdriicklich auch auf die Formel
1. Kor. 15,3-5.



22 H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens

Stellt man diese Frage, so gewinnt die apokalyptische Terminologie der ganzen
Leidensgeschichte und spezifisch von Matth. 27,51-54; 28,24 ihre besondere Be-
deutung. Es kann nicht bezweifelt werden, dass in der Zeit zwischen dem Entstehen der
zelotischen Bewegung am Anfang der Zeitrechnung und den jidisch-romischen Kriegen
66—70 und 132—135 die Apokalyptik die Sprache der Hoffnung prigte. Wir haben also
ein Wort wie 0fthe innerhalb dieses Sprachgebrauchs zu verstehen und zu interpretieren.
Wir konnen die Frage nicht iibergehen, welche Wirklichkeit fiir diejenigen mit dem Wort
verbunden war, die es aussprachen. Fiir sie gehorte diese Aussage auf jeden Fall zur
“erzihlten Welt”?®, und dieser Ausdruck ist noch viel zu schwach, um den proklama-
torischen Charakter des Wortes, der in Luk. 24,34 sichtbar ist, zum Ausdruck zu bringen.
Die Einfiigung der in 1. Kor. 15,5 zitierten Tradition in die Emmauslegende durch Lukas
gibt dieser Legende eine Funktion, die zu wenig gewertet wird. Die Legende erzihlt ja
exemplarisch an zwei Jiingern das Entstehen des Glaubens®’. Und zwar geht es direkt um
den Glauben an die Auferstehung Jesu, der nach der Legende nicht durch das leere Grab
entstanden ist, der ebenso wenig durch die Reflexion auf die Schrift entstehen kann,
sondern der seinen Ursprung darin hat, dass die Jiinger ihn erkennen (V. 31) und das den
Fraven und ihrem Zeugnis Fehlende kompensieren: “ihn aber sahen sie nicht” (V. 24).
Hat Lukas tatsichlich mit V. 34 anderes, altes Uberlieferungsgut in die Legende eingefiigt,
so interpretiert jedenfalls fiir Lukas die Legende erzihlend die Bedeutung des 6fthé*®. Das
gilt ebenso fiir die iibrigen Erscheinungsberichte. Auch wenn Matth. 28,17 die Proskynese
der Jinger als Reaktion auf das Sehen des Auferstandenen mit der ausdriicklichen
Einschrankung berichtet: “‘einige aber zweifelten”, so setzt jedenfalls der Evangelist
voraus, dass vor der Erscheinung der Glaube nicht vorhanden war. Die Erscheinungs-
berichte in Luk. 24 ,36ff. lassen dieselbe Intention erkennen, da dort der Zweifel konkret
bezeichnet wird: “sie glaubten einen Geist zu sehen’ (V. 37), und da Jesus darauf gerade
dieses Missverstandnis der Erscheinung tadelt. Die Perikope von dem sogenannten
unglidubigen Thomas in Joh. 20,24ff. bietet abschliessend den ausdriicklichen Beleg dafiir,
dass diese das Ofthe interpretierenden Erzahlungen den Glauben stiftenden Charakter des
Ofthe unterstreichen. Man kann natiirlich argumentieren, dass dieser Charakter der
Erscheinung erst nachtriglich beigelegt worden ist. Wilckens scheint dies anzunehmen,
wenn er aus diesen Legitimationsformeln in der Mission eine katechetische Uber-
lieferung sich entwickeln sieht, “in der die Erscheinungen des Auferstandenen die
Funktion von Erweisungen seiner ereigneten Auferstehung gewannen””'. Sieht man aber
in den jiingeren Erscheinungslegenden das Ofthe entfaltet, so ist der einzig mogliche
Riickschluss, dass die Erscheinung des Auferstandenen Ursprung des Glaubens an den
auferstandenen Christus ist.

2 Ich nehme damit auf, was Pesch (A.2) von E. Guttgemanns, Linguistische Analyse von Mk.
16,1 -8: Linguistica biblica 11/12 (Jan. 1972), S. 1353, Gibernimmt. Allerdings muss der Unterschied
zwischen Mark. 16,1-8 und der in 1. Kor. 15,3-5 vorliegenden Uberlieferung festgehalten werden.
Gilt fiir Mark. 16,6, dass die Auferstehung Jesu nicht ‘‘Inhalt fiir die Erzihlung, sondern nur fiir die
Rede” ist (Giittgemanns, S. 45), so gilt dies gerade nicht fiir 1. Kor. 15,5.

» Vgl. dazu H.-W. Bartsch, Wachet aber zu jeder Zeit. Entwurf einer Auslegung des
Lukas-Evangeliums (1963), S. 23ff.

30 Fiir diese Legende trifft die Behauptung von Pesch (A. 2), S. 216, jedenfalls nicht zu, dass es
der Uberlieferung von Ostererscheinungen “nirgendwo darum (geht) zu uberliefern, wie es zum
Glauben an die Auferstehung Jesu gekommen ist”. :

Wilckens (A. 20), S. 81.



H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens 23

Es ist selbstverstindlich unbestreitbar, dass dic Aussage ofthé Kéfa die Auferweckung Jesu nicht
“durch ein historisches Beweismittel” beglaubigt, wie Pesch feststellt®?, aber noch weniger kann
behauptet werden, dass “‘dic Autoritat der Verkiindiger” dieses leisten soll. Der Gedanke eines
historischen Beweises oder cines Beweises durch apostolische Autoritat, die ihrerseits einer
Legitimation bedarf, um die Funktion eines historischen Beweises zu iibernehmen, ist der
Urchristenheit fremd. Es ist misslich, die Frage nach dem Ursprung des Glaubens auf “die Ebene
historischer Beweisbarkeit™ zu riicken, wie Pesch dies tut, wenn er die Aussage liber die Erscheinung
vor Kephas mig Recht von dieser Ebene abhebt, um fortzufahren: **Daher bleibt auch fraglich, ob der
Formulierung ofthe¢ Kéfa eine Auskunft tiber die Entstehung des Glaubens an die Auferweckung Jesu
entnommen werden kann?3.”" Es konnte sein, dass hier der zentrale Punkt des Dissensus zu sehen ist.
Er wiirde ebenftalls zeigen, dass die Reflexion aut die konkrete Situation der Urchristenheit zu anderen
Folgerungen notigt als eine abstrakte literarkritische Analyse.

Die konkrete Situation der Urchristenheit, in der ihr Glaube an den Auferstandenen
entstand, wird erkennbar, wenn wir die Besonderheit dieses Glaubens im Vergleich zu
allen religionsgeschichtlichen Parallelen in den Blick fassen: Die Urchristenheit glaubte,
dass der gekreuzigte Jesus von Nazareth als der in Ps. 110,1; Dan. 7,13 verheissene Messias
und Menschensohn erschienen sei. Ihr Glaube war also in seinem Ursprung nicht personal,
sondern sachbezogen, insofern der Menschensohn, der Christus, zuerst eine Funktion
bezeichnet, eine Person nur insoweit, als diese Person durch die Funktion gekennzeichnet
ist, das verheissene Gottesreich zu bringen®. Ein derartiger Glaube, auf eine konkrete
Person der Gegenwart oder unmittelbaren Vergangenheit gerichtet, ist uns aus jener Zeit
nur fur die messianische Proklamation des Simeon bar Kosba unter dem nach Num. 24,17
gebildeten Namen Bar Kochba durch Rabbi Agiba bekannt. Zwar kennen wir eine Reihe
von messianischen Aufstandsbewegungen in jener Zeit, aber keine einzige hat einen
Messias proklamiert. Sie verdienen den Namen messianisch nur insofern, als sie die
messianische Zeit herbeifiihren wollten. Die einmalige Proklamation eines Messias und das
Scheitern des von diesem Sternensohn gefithrten messianischen Krieges hatte die Folge,
dass bis ins Mittelalter dieses Wagnis nicht wiederholt wurde®®. Man kann daran ermessen,
welche Bedeutung die Proklamation Jesu als Messias hatte. Es ging nicht um einen
Kyrioskult, wie Bousset meinte, auch nicht um ein Christusdogma, wie Erich Fromm
meint, sondern es ging um den Glauben, dass mit der Erscheinung des Christus das
Gottesreich begonnen habe. Der personal bezogene Glaube an Jesus Christus, der ihm
dargebrachte Kyrioskult ist erst in der folgenden Entwicklung aus dem Glauben an das
von ihm gebrachte Gottesreich erwachsen. Es gilt fiir den Anfang aber, die Bedingungen
fir diesen Glauben in Rechnung zu stellen, um seinen Ursprung zu ermitteln.

Religionsgeschichtlich sind die Bedingungen fiir diesen Glauben die jiidische Apo-
kalyptik vom Buch Daniel bis zum IV. Esra und die aktive Hoffnung auf Erfiillung der
sich darin artikulierenden Erwartung in den verschiedenen religiosen Bewegungen im
Judentum von den Pharisdern bis zu den Essenern in Qumran. Gesellschaftlich sind die
Bedingungen in dem Freiheitsdrang des von den Romern unterjochten jiidischen Volkes
zu sehen, der besonders unter den Pichtern auf dem Lande und bei den Handwerkern in

32 pesch (A. 2), S. 215.
3 Ebd.
Vgl. dazu die Entfaltung dieser These in H.-W. Bartsch, Jesus, Prophet und Messias aus Galilda
(1970), S. 32-40.
Erst die Kabbalisten haben der messianischen Hoffnung wieder eine konkrete, terminierte
Form gegeben. Sabbatai Zwi proklamierte sich selbst 1648 als der Messias und 1oste eine messianische
Bewegung aus, wie sie bis dahin nicht bekannt war.



24 H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens

den Stddten durch die driickende Steuerlast verstarkt wurde. Wie Qumran nicht als
Parallele zur Urchristenheit, sondern als deren Voraussetzung zu sehen ist, so gilt dies
ebenso fiir die gesellschaftlichen Verhiltnisse. Die Aufstandsbewegungen, deren Spuren
wir auch im Neuen Testament finden, auf die vielleicht auch Stellen wie Matth. 11,12
oder Luk. 22,37 Bezug nehmen, sind keine Parallelen zur messianischen Bewegung der
Christen; aber sie zeigen den gesellschaftlichen Hintergrund, dessen Kenntnisnahme fiir
das Verstehen und die Interpretation des Glaubens an den Auferstandenen wesentlich ist.

Fragen wir auf diesem Hintergrund, was die Aussage 6fthe Kefa (Simoni) inhaltlich
bedeutete, so werden wir in ihr jedenfalls nicht nur eine Rechtfertigung und Bestéitigung
der Verkiindigung Jesu zu sehen haben, Ausdruck fiir ““die Legitimitit seiner Sendung,
seine gerechtfertigte eschatologische Autoritit”¢. Auch wenn sich aus Martyrien ergibt,
dass “die Auferweckung ... als Legitimation des Propheten verstanden (wird), und zwar
deshalb, weil sie durch den Geist Gottes geschieht, den der Prophet ja zu besitzen
beanspruchte””, so wird die auf den Gekreuzigten bezogene Aussage gerade dadurch als
den Martyrien inkongruent erwiesen®®. Es geht bei der Aussage 6fthé nicht um den Erweis
der Lebendigkeit des verstorbenen Gekreuzigten, sondern es geht darum, dass mit seinem
Erscheinen die Prophetie von 1. Hen. 69,29 verwirklicht ist:

Von jetzt an aber wird nichts Verderbliches mehr da sein. Denn jener Mannessohn ist erschienen
und hat sich auf den Thron seiner Herrlichkeit gesetzt, und alles Bose wird vor seinem Angesichte
verschwinden und vergehen; aber das Wort jenes Mannessohnes wird kriftig sein vor dem Herrn der
Geister.

Fiir diese Verheissung finden sich in den nachbiblischen Apokalypsen Parallelen. In IV.
Esra 6,26 wird das Erscheinen derer genannt, die den Tod nicht geschmeckt haben; nach
Apoc. Bar. 39,7 ist es die Herrschaft des Messias, die erscheinen wird, und nach Asc. Mos.
10,1 das Regiment Gottes, der sich von seinem Herrschersitz erhebt.

Die entsprechende griechische Formulierung begegnet in 2. Makk. 2,8 zusammen mit
der moglichen Herkunft der Vorstellung: Kai ofthésetai he doxa tot Kyriou, kai he
neféle hos epi Moysé edeélotto, hos kai ho Salomon éxiosen hina ho topos katagiasthé
megalos. Der Riickgriff auf Moses und Salomo diirfte kein Zufall sein, sondern die
tatsiachliche Herkunft der Vorstellung aufzeigen. Der Passus aus dem Brief der
Jerusalemer Juden an die Juden in Agypten bezieht sich zwar auf die Reinigung des
Tempels nach der Verunreinigung durch Antiochus, aber dieses Geschehen hatte im
Bewusstsein der Bevolkerung und selbst der hellenistischen Schriftsteller (Jason von
Kyrene, Verfasser des 2. Makk.) apokalyptischen Charakter, wie vor allem Daniel zeigt,
und dies gilt noch z.Z. Jesu und der Urchristenheit, wie die synoptische Apokalypse zeigt.
In dem apokalyptischen Geschehen wiederholt sich, was einst den Vitern von Abraham
iiber Moses bis Salomo geschah.

3 Pesch (A. 2), S. 225.
K. Berger, Zum traditionsgeschichtlichen Hintergrund christologischer Hoheitstitel: New Test.
Stud. 17 (1970), S. 399. Es ist bei beiden Zitaten zu beachten, dass damit die grundlegende These iiber
die Legitimationsformel bereits abgewandelt ist. Der Prophet wird jetzt legitimiert, nicht mehr der
Zeuge.
% Der Unterschied wird besonders bei einer Formulierung Bergers (A. 37), S. 398, deutlich:
“Angesichts der Auferweckung Jesu von den Toten bekehrt man sich zu diesem Gott, denn er hat in
diesem Falle seine Macht erwiesen; und daher dient der Christus auch dadurch der Bekehrung zu
Gott.” Hochstens in der Areopagrede nach Apg. 17,31 kann man eine derartige Argumentation
erkennen. An den von Berger angefithrten Stellen Gal. 1,1; Rom. 4,24; 1.Petr. 1,19-21 ist die
Auferstehung nicht Argument, das zum Glauben an Gott fiihrt.



H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens 25

Damit wird sich auch erkliaren, was C. Bussmann in seinem Exkurs feststellt®®. Die
Wendung Ofthe Kyrios begegnet relativ haufig im Pentateuch (Gen. 12,7; 17,1; 18,1
Abraham; Ex. 3,2; 16,10 Moses; Lev. 9,23 Volk Israel); die Tradition wird in den
historischen Biichern weitergefiihrt (Ri. 6,12 Gideon; 1. Kon. 3,5; 9,2 Salomo; cf. 2. Chr.
1,7; 7,12). Dann aber findet sich die Wendung nicht mehr. Keine Offenbarung oder
Sendung, die den klassischen Propheten widerfihrt, wird derart berichtet. Erst in
eschatologischen Verheissungen begegnet die Wendung wieder, Jes. 40,5: Kai ofthésetai
hé doxa Kyriou, kai Opsetai pasa sarx td sotérion tou Theou (cf. Jes. 60,2; Jer. 38
(31),3). Was Abraham, Moses etc. geschah, wird jetzt als Verheissung ins Futur gewendet,
hat aber auch eine andere Dimension gewonnen. War die Erscheinung Jahwes fiir die
Viter bis zu Salomo immer auf das Volk Israel bzw. auf die Dynastie gerichtet, so ist die
Verheissung auf “alles Fleisch” bezogen. Aber auch die Erscheinung Jahwes vor den
Vitern hat bereits ihr Ziel in einer Verheissung, des Sohnes, der Ausfithrung aus Agypten
oder der Bestindigkeit der Dynastie. Damit wird der Unterschied in der Wiederaufnahme
dieser Wendung durch die eschatologischen Verheissungen noch deutlicher: Alle
Erscheinungen finden in der letzten, das Eschaton einleitenden Erscheinung ihr Ziel,
insofern diese Erscheinung das Heil fiir alle Volker bedeutet®.

Das Zuriicktreten der Wendung O0fthe Kyrios oder hebr. wjr’ jhwh hat aber, wie
Rendtorff gezeigt hat, einen weiteren Grund. Es wird in der Priesterschrift durch jd* ni.
ersetzt und entfaltet, wie inhaltlich Ex. 6,3 ausdriicklich sagt. Dagegen ist die Wendung
selbst bereits zur Uberschrift (iber Erzidhlungen geworden, die als Erscheinung Jahwes
damit charakterisiert werden. Damit ist der Einwand von Wilckens, die Wendung lasse
niemals eine Erscheinungserzahlung als Hintergrund annehmen, widerlegt*'.

Lisst schon die Parallele der einzelnen Sitze von 1.Kor. 15,3—5 mit den Aussagen
iiber den Tod Christi, sein Begribnis und seine Auferstehung annehmen, dass hinter der
Aussage, dass er auferstanden ist und dem Kephas erschien, ebenso eine Erzihlung steht,
wie hinter der Aussage, dass er fiir unsere Siinden starb, die Leidensgeschichte steht, so
erweist das Vorkommen der Wendung Ofthe + Dativ im A.T., dass die Aussage eine
erzahlbare und vielfach erzihlte Erscheinung bezeichnet. Gen. 18,1ff. ist dafiir der
instruktive Beleg. Der Satz 0fthe dé autd (Abraham) ho Theos. . . wird in der folgenden
Erzdhlung von den drei Ménnern, die Abraham besuchen, entfaltet, und dem Leser wird
durch den einleitenden Satz von Anfang an vergewissert, dass es sich um ein Erscheinen
Gottes handelt. Trifft es zu, dass in der Folgezeit “der Begriff des Sich-Zeigens Jahwes
{iberhaupt als unangemessen empfunden” wurde®?, so ldsst sich von daher sowohl das
Zuriicktreten dieser Wendung in der weiteren Uberlieferung, die Nichtverwendung bei der
Berufung der Propheten verstehen, wie auch das Wiederauftreten in den eschatologischen
Verheissungen und darauf folgend in der apokalyptischen Literatur. Eine Begegnung

3 Bussmann (A. 16), S. 97ff.

Vgl. dazu und fur das folgende R. Rendtorff, Die Offenbarungsvorstellungen im Alten Israel:
W. gimnenberg (Hrsg.), Offenbarung als Geschichte (1963), S. 24ff.

Wilckens (A. 20), S. 83. Die Berufung auf W. Michaelis, Theol. Wort. 5, S. 359, ist insofern
unzulinglich, als Michaelis lediglich das Vorkommen im N.T. untersucht, die alttestamentliche
Herkunft aber fir diese Behauptung ausser acht liasst. Er geht zudem von der allein fiir die sekundéren
Erscheinungserzihlungen Luk. 24,36ff. etc. giiltigen Annahme aus, dass die Erscheinung “‘sich nicht als
Kommen vom Himmel her darstellt” (S. 356 Anm. 204). Fiir die Ersterscheinung ist auf dem
Hintergrund des A.T. und Mark. 14,62 durchaus offen, dass es sich bei dem Erscheinen um ein
Kommen vom Himmel her handelt.

Rendtorff (A. 40), S. 25.



26 H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens

Gottes mit Menschen, ob es nun Abraham, Moses oder das ganze Volk Israel waren,
erscheint in der Wirklichkeit als derart unmoglich, dass man von ihr nur fiir die graue
Vorzeit berichtet, jener Heilszeit, in der Gott mit dem charismatischen Fiihrer “von
Angesicht zu Angesicht wie mit einem Freunde” redete (Ex. 33,11). Und wenn dies auch
noch fiir David und Salomo uberliefert wird, so entspricht dem, dass auch diese Zeit
riickblickend als Heilszeit erscheint. Entsprechend der apokalyptischen Vorstellung, dass
die Endzeit der Urzeit entspricht, die messianische Heilszeit jene Heilszeit der
Vergangenheit zuriickbringt, begegnet die Verheissung der Erscheinung Jahwes in den
prophetischen Verheissungen von Jes. 40,5; 60,2; und die Verheissung geschieht im
ausdriicklichen Ruckgriff auf die vergangene Heilszeit in Jer. 31,11f.

Die Beobachtung des Auftretens, Verschwindens und Wiederauftretens der Wendung,
mit der das Erscheinen Jahwes als eschatologisches Ereignis gekennzeichnet wird, lisst
auch die umstrittene Behauptung Lohmeyers, Mark. 16,7 weise auf die in Galilda zu
erwartende Parusie®’, unter neuem Aspekt sehen. Hatte Lohmeyer seine Behauptung
allein mit dem Nachweis gestiitzt, dass Opsesthe auton ““feste Bezeichnung der kiinftigen
Parusie” sei und dies mit Mark. 14,62; Apc. 1,7 und Test. Zeb. 9.8 belegt, ohne dass der
Nachweis als ausreichend anerkannt wurde, so lisst sich mithilfe von 6fthe als fester
Bezeichnung der eschatologischen Erscheinung Jahwes dieser Nachweis stiitzen. Der
futurischen Ansage der Erscheinung entspricht die futurische Ansage des Sehens in jenem
Satz Jes. 40,5 (0.S. 25). Dieselbe Korrespondenz beider Verbformen findet sich auch in
Jes. 60,2.5 und Jer. 31 (38), 3.33. Damit ist die Behauptung Lohmeyers fiir Mark. 14,62
und 16,7 durch die korrespondierende Verbform gestiitzt, fiir die der eschatologische bis
apokalyptische Charakter sichergestellt ist. Fiir 1. Kor. 15,5 und Luk. 24,34 ergibt sich
daraus aber die gleiche Korrespondenz zu Mark. 14,62*. Auch wenn man hinter den
knappen Formulierungen keine ausgefiihrte Erscheinungserzahlung sehen will — obwohl
diese Annahme formgeschichtlich nahezu zwingend ist —, muss der Satz inhaltlich gefiillt
verstanden werden, d.h. es muss gefragt werden, welche Vorstellung und welcher
Verkiindigungsinhalt mit dieser Formulierung ausgesagt ist. Und dafiir gibt das alttesta-
mentliche Vorkommen der Formulierung und seine Verwendung in den Apokalypsen das
Material: Die Erscheinung des Christus bedeutete den Beginn des Gottesreiches.

Dass Paulus die Aufzihlung der Erscheinungen nicht anders verstanden hat, belegt
1.Kor. 15,11. Es geht ihm weder um eine Legitimierung der “Wolke von Zeugen”, da
diese nicht einmal in der Mehrheit personell identifizierbar sind — weder fiir den heutigen
Leser noch fiir die Korinther! —, sondern es geht ihm um die Feststellung, dass seine
Verkiindigung, deren Grundlage er referierte, mit der aller anderen Apostel und
Missionare identisch ist: “Ob es um mich oder um jene geht, so predigen wir, und so seid
ihr zum Glauben gekommen.” Will man fiir diesen Zusammenhang schon von einer
Legitimierung reden, so legitimiert Paulus auf jeden Fall nicht sich selbst als Apostel,
sondern er legitimiert seine Verkiindigung. Und diese Legitimierung vollzieht sich nicht
formal, als ginge es nur um die Legitimitat der Verkiindigung des Auferstandenen,
sondern es geht um die Legitimitdat der Interpretation dieser Verkiindigung, dass der
gekreuzigte Auferstandene Grund fiir die Hoffnung auf die zukiinftige Auferstehung, auf

® g Lohmeyer, Galilia und Jerusalem (1936), S. 10ff.; dagegen W. G. Kiitmmel, Verheissung und

Erfullung (1956), S. 70ff.; diskutiert von W. Marxsen, Der Evangelist Markus (1956), S. S1{f.

Lukas, der sich bemiiht, die Erscheinung des Auferstandenen nicht apokalyptisch zu
interpretieren, hat darum durch Tilgung des Erscheinens in Luk. 22,69 diese Korrespondenz
aufgehoben.



H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens 27

das kommende Gottesreich ist. Dafiir ist die Erscheinung des Auferstandenen die
Grundlage, mit der die Verkiindigung steht und fallt (V. 12—14!). Wie sehr dies
inhaltlich bestimmt ist, geht daraus hervor, dass Paulus in umgekehrter Richtung
argumentiert, weil formal die Legitimitit des Apostels oder auch seiner Verkiindigung
nicht angegriffen ist, sondern allein das, was diese Verkiindigung konkret inhaltlich fir
die Gemeinde bedeutet. Nehmen die Korinther in ihrem Leben und in ihrer Hoffnung
nicht an, was die paulinische Verkiindigung bedeutet, dann fallt auch der formale Grund,
die Auferstehungsaussage faktisch hin. Man konnte lberspitzt behaupten, dass die
Diskussion in 1. Kor. 15 darum geht, dass der Inhalt des 6fthe recht verstanden und
akzeptiert wird.

Ist damit der Auferstehungsglaube inhaltlich prizisiert als Glaube an die Zukunft des
Gottesreiches, als Grund fiir die urchristliche Hoffnung, so 1isst sich auch allein von daher
die Frage nach seiner Entstehung beantworten. Geht es allein um den Glauben an die
“gerechtfertigte, eschatologische Autoritit™ Jesu®®, ist der Glaube an den Auferstandenen
nichts anderes als “Ausdruck des glaubigen Bekenntnisses zur eschatologischen Bedeutung
Jesu, seiner Sendung und seiner Autoritit, seiner gottlichen Legitimation angesichts seines
Todes”?, dann mag die Erscheinung des Auferstandenen nur behauptet werden, um diese
Legitimitat der eigenen Verkiindigung unter Beweis zu stellen. Sachlich stellt sich die
Frage der Legitimitidt dagegen gegenliber dem Inhalt dieser Verkiindigung. Enthalt aber
das Ofthe als Inhalt die Proklamation des Gottesreiches, so kann eine formale
Legitimierung der Verkiindigung nicht ausreichen; denn sie steht ja stindig der
entgegengesetzten Wirklichkeit gegeniiber und kann sich mit keiner Autoritit legiti-
mieren, sondern allein mit einem geschichtlich wirksamen Geschehen, das diese
Proklamation rechtfertigt. Auch eine “gottliche Legitimation”, die den hingerichteten
eschatologischen Propheten rechtfertigt und seine Richter und Henker ins Unrecht setzt,
kann den Inhalt der urchristlichen Verkiindigung nicht legitimieren, wenn dieser
entsprechend der Bedeutung des 6fthe die Proklamation des Gottesreiches ist. Diese
Legitimation wire ja stindig durch die erfahrene Wirklichkeit ins Unrecht gesetzt, sofern
es keine Erfahrung dieses Gottesreiches gab. Darum bemiiht Paulus sich in 1. Kor. 15
nicht um einen Erweis der Auferstehung durch Zeugenaussagen, sondern ein Leben der
Gemeinde, das diese mit der urchristlichen Verkiindigung proklamierte Wirklichkeit auf
der Grundlage der dadurch vermittelten Hoffnung bezeugt, ist das Ziel seiner Argumen-
tation*”. Von dieser inhaltlichen Bestimmung des 6fthe als Zeugnis des urchristlich-
paulinischen Auferstehungsglaubens ist auch die Frage der Kontinuitit zwischen dem
vorosterlichen und dem osterlichen Christusglauben zu beurteilen.

35 pesch (A. 2),S. 225, unter Berufung auf eine bisher nicht zugingliche Arbeit von K. Berger.
Ebd., S. 226. .

Es ist hier auf den Zusammenhang zwischen der paulinischen Interpretation des Osterglaubens
in 1.Kor. 15 und seiner Auseinandersetzung um das in der Mahlfeier sich reflektierende
Gemeindeleben in 1. Kor. 11 zu verweisen. Diesen Zusammenhang erwigt W. Schmithals, Die Gnosis
in Korinth (2. Aufl. 1965), S. 146ff., 323f., nicht und stellt den Auferstehungskonflikt unter “‘die
korinthische Anthropologie”, anstatt den Konflikt in der Interpretation der Auferstehungsvorstellung
begriindet zu sehen. Er hilt darum an der alten Auffassung fest, die korinthischen Irrlehrer hitten die
Auferstehung Jesu geleugnet, obwohl Paulus sich ausdriicklich in 15,11 darauf beruft, dass auch die
Korinther diesen Glauben angenommen haben.

a7



28 H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens

3.

R. Pesch bestreitet fiir die Jinger den Verlust des ‘‘vorOsterlichen” Glaubens:
“Zunichst muss festgestellt werden, dass wir iiber das Geschick und die seelische
Verfassung der Jiinger nach dem Karfreitag einfach nicht unterrichtet sind*®.”

Dies Urteil ist in der Ablehnung sowohl der Dialektischen Theologie wie der sogenannten
Kerygma-Theologie und zumindest bestimmter formgeschichtlicher Erkenntnisse begriindet*®. Es sieht
einerseits so aus, als wolle die hier vertretene katholische Exegese iiber die protestantische Dialektische
Theologie, die Theologie Bultmanns und selbst die theologische Perspektive der Formgeschichte
hinweg zu einer Modernitit finden, die den kirchlichen Glauben an die gottliche Sendung und
Autoritit Jesu, den Glauben an seine Messianitit, die im Christus-Namen sich niedergeschlagen hat, des
Skandalons sowohl eines Auferstehungswunders wie auch der Hinrichtung dieses Christus entkleidet.
Der von Jesus inaugurierte Glaube sei Ursprung des kirchlichen Glaubens und habe damit von
vorneherein das Skandalon des Kreuzes bereits tiberwunden, und dann sei die Auferstehung als Wunder
nur der Ausdruck dieses Glaubens. Andererseits findet diese theologische Position breiten Riickhalt
auf protestantischer Seite in liberal erscheinenden Arbeiten.

Ob allerdings die Dialektische Theologie fiir “die Konstruktion des sog. ‘Oster-
grabens’ 7 verantwortlich ist, kann bezweifelt werden. Einerseits ist die Erkenntnis des
Neuansatzes mit Ostern ilter. Sie wurde in der Auseinandersetzung um die “Leben-Jesu-
Bewegung”’ des vergangenen Jahrhunderts von Martin Kihler vertreten®. Er schrieb gegen
den historischen Optimismus sowohl der liberalen wie der orthodoxen Leben Jesu:

“So gewiss nicht der historische Jesus, wie er leibte und lebte, seinen Jiingern den zeugniskriftigen
Glauben an ihn selbst, sondern nur eine sehr schwankende, flucht- und verleugnungsfihige
Anhianglichkeit abgewonnen hat . . . ; so gewiss sie nachher nicht herausgetreten sind, um ihn durch
Verbreitung seiner Lehre zum Schulhaupte zu machen, sondern um seine Person und ihre
unvergingliche Bedeutung fir einen jeden Menschen zu bezeugen; ebenso gewiss waren sie auch erst
dann imstande, sein Sein und Behaben, sein Tun und sein Wort als die Darbietung der Gnade und
Treue Gottes zu erfassen, da er vollendet vor sie trat . . .”5!

Darum stellte Kihler dem ‘‘historischen Jesus” den von ihm gepragten Begriff des
“geschichtlichen Christus™ entgegen. Er fragte nach dem Ursprung seiner geschichtlichen
Wirkung, die er als den “Glauben seiner Jiinger” bezeichnet. Unter Berufung auf Paulus
und die Evangelien stellte er dafiir fest:

“Wo aber diese Gewissheit entstanden ist und gewirkt hat, da ist sie urkundlich gebunden gewesen
an die andere, dass er der Lebendige sei, der Gekreuzigte und Auferstandene . .. Der auferstandene
Herr ist nicht der historische Jesus hinter den Evangelien, sondern der Christus der apostolischen

Predigt, des ganzen Neuen Testaments®2.”

48 Ppesch (A. 2), S. 219.

Dic dialektische Theologie sieht Pesch in G. Bornkamms Jesusbuch vertreten (S. 219,
Anm. 62); gegen die Kerygma-Theologie polemisiert er in Auseinandersetzung mit W. Kasper S. 273
und bezeichnet gleichzeitig ““die Behauptung, alle Uberlieferungen, etwa der synoptischen Evangelien,
seien ‘vom Osterglauben bestimmt und geprigt’, (als) schlichtweg falsch”.

M. Kihler, Der sogenannte historische Jesus und der geschichtliche, biblische Christus (1892;
2. Aufl. 1896, Abdruck 1928); Neudruck der 1. Aufl. unter Hinzufiigung von Teilen der 2. Aufl. hrsg.
von_E. Wolf, = Theol. Biicherei, 2 (1961). Aus dieser Ausgabe sind die folgenden Zitate entnommen.

Kihler (A. 50), S. 42f.

Ebd., S. 40f. Diese Zitate entfalten die beiden beruhmten Aussagen: ‘‘unsere Doppelsammlung
(= die Bibel des A. und N.T.) ist die Urkunde iiber den Vollzug der kirchengriindenden Predigt”
(S.103) und iber die in der Auferstehung erfolgte Manifestierung des Christus: “diese Hauptsache
(macht) die eine grosse Ausnahme, die allein Gottes Gnade nicht der menschlichen Irrbarkeit
preisgeben will” (S. 93).



H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens 29

Nun hat der Vortrag Kéhlers — nachdem er lange Zeit derart vergessen war, dass
A. Schweitzer ihn in seiner Geschichte der Leben-Jesu-Forschung nicht erwihnte —
tatsichlich auch auf die Dialektische Theologie gewirkt®®, und vor allem der Ansatz des
Glaubens im Auferstandenen wird von der Dialektischen Theologie ebenso vertreten.
Wichtiger aber ist die Aufnahme und Entfaltung der systematischen Aussagen Kéhlers in
der formgeschichtlichen Forschung, ohne dass sich eine direkte Abhangigkeit aufzeigen
lisst und ohne dass ein solcher Zusammenhang anzunehmen ist. Sowohl M. Dibelius’
Formgeschichte des Evangeliums (1919, 2. Aufl. 1933) wie R. Bultmanns Geschichte der
synoptischen Tradition (1921, 2. Aufl. 1931) gehen davon aus, dass der “Sitz im Leben”
der urchristlichen Uberlieferung die Predigt, die Mission ist. Die von J. Schniewind in
einem Referat {iber die Synoptikerexegese gezogene Folgerung mag mit davon bestimmt
sein, dass er als Schiiler Martin Kihlers die Intentionen seines Meisters aufgenommen sah.
Sie trifft dennoch das, was mit der Feststellung jenes ““Sitzes im Leben™ inhaltlich gesagt
ist: “Es ist in der Tat so, dass nur, weil es ein Kerygma gibt, das einen ‘im Fleisch’
lebenden Menschen als den ‘Herm’ verkiindet, das Entstehen unserer Evangelien, ja schon
ihrer Vorformen begriffen werden kann®®.” Und dies gilt fiir die gesamte Uberlieferung
ohne Ausnahme, fiir Erzdhlungen und Spruchiiberlieferung:

“Es werden Anekdoten und Spriiche zu einem Ganzen verbunden, das seine Einheit nur vom
Kerygma her hat; denn das Kerygma verkiindet einen Lebendigen, Gegenwartigen (...), der den
Namen Jesus trdagt, d.h. den Namen eines Irdischen, eines Menschen, der in seiner Lebensform ein
Rabbi war, und von dem man daher Spriiche und Anekdoten weitergibt, wie von irgendeinem Rabbi
sonst. Diese Anekdoten und Spriiche aber bedeuten schon in der miindlichen Predigt und dann auch
im schriftlichen Niederschlag dieses Kerygma die Gegenwart des Erhohten selbst, — so jedenfalls nach
der Uberzeugung der Verkiinderss.”

Als Ergebnis der formgeschichtlichen Forschung — sicher auch im Zusammenhang mit
der Dialektischen Theologie bzw. der schon von Schniewind betonten Rolle des Kerygmas
— ist dann auch jener “Ostergraben” zu verstehen, dessen sachliche Feststellung sich im
Jesusbuch von M. Dibelius (1939) findet. Nach Darlegung bestimmter Voraussetzungen des
Auferstehungsglaubens bei den Pharisdern und in der Apokalyptik fihrt er fort:

“Aber die neutestamentlichen Berichte zeigen auch, dass mindestens im Augenblick der
Entscheidung, da Jesus gefangen und hingerichtet wurde, die Junger keine Gewissheit dieser Art (sc.
der Auferstehung Jesu) hegten. Sie flohen (Mark. 14,50) und gaben Jesu Sache verloren (Luk.
24,19-21). Es muss also etwas eingetreten sein, was binnen kurzem nicht nur einen volligen Umschlag
ihrer Stimmung hervorrief, sondern sie auch zu neuer Aktivitit und zur Grindung der Gemeinde

=2 Vegl. vor allem die vielfache Berufung K. Barths auf Martin Kdhler in Dic kirchliche Dogmatik,

vor allem in den Binden IV, 1 und IV, 2, in denen der Ansatz der Rechtfertigungslehre in Kreuz und
Auferstehung entfaltet wird (IV, 1, S. 269ff., und IV, 2, S. 151ff.). Barth steht in einer parallelen
Auseinandersetzung mit der Theologie Ritschls u.a. wie 60 Jahre frither Kdhler.

J. Schniewind, Theol. Rundschau N.F. 2 (1930), S. 183.

5 Ebd., S. 140. — Die literarkritische Forschung ist seither sicher zu abgewandelten Ergebnissen
sowohl in den Einzelheiten wie auch in der Grundkonzeption gekommen. Aber die Erkenntnis des
Ansatzes fur alle neutestamentliche Uberlieferung in der Predigt des Auferstandenen ist m.E. davon
unberuhrt giiltig. Auch der Verweis auf Worte der Bergpredigt und Gleichnisse Jesu bei Pesch (A. 2),
S. 273 Anm. 12, widerlegt diesen Ansatz nicht; denn fiir diese Uberlieferung gilt dasselbe, was spiter
das Thomasevangelium ausdriicklich im Eingang betont: “Dies sind die verborgenen Worte, die Jesus
der Lebendige (= Auferstandene) sprach.” Die Synoptiker haben in der Aufnahme von Logien in
gleicher Weise nicht zwischen den Worten des “Erhdhten”, also Gemeindebildungen, und ipsissima
verba Jesu unterschieden. Das zeigt aber, dass nicht die Autoritit eines historischen Rabbi, sondern
allein der erhohte Christus die Uberlieferung bestimmte.



30 H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens

befahigte. Dieses ‘Etwas’ ist der historische Kern des Osterglaubens. Wie es sich vollzogen hat, ist uns
nirgends berichtet5®.”

Damit soll nicht eine Weiterentwicklung und Abwandlung formgeschichtlicher
Erkenntnisse durch Anrufung einer Autoritit verhindert oder widerlegt werden. Wohl
aber ist zu fragen, ob Kriterien der Formgeschichte stringent angewandt werden konnen,
wenn der Ansatz dieser Forschung, das Verstindnis der urchristlichen Uberlieferung als
Predigt, verlassen ist, als “‘schlichtweg falsch” bezeichnet wird®’. Wird also aufgrund
philologischer Parallelen eine Formel 6fthe + Dativ innerhalb des Kirchenrechts
angenommen®®, um daraus eine Legitimationsformel werden zu lassen, so ist der Ansatz
formgeschichtlicher Argumentation verlassen. Es geht aber entscheidend nicht einmal um
den Ort und die Herkunft der Kriterien oder der Argumentation. Es geht wesentlich um
den theologischen Ansatz der christlichen Verkiindigung damals wie heute. War diese
Verkiindigung jemals ausschliesslich im historischen Jesus, seinem Wirken, seiner Predigt
begriindet, sodass man “dann nur in einem gewissen sekundaren Sinn zusehen (briuchte),
ob das Siegel Gottes, die Auferstehung, dafiir einigermassen glaubwiirdig da sei”’?, dann
hitte allerdings die Erscheinung des Christus nichts zu dieser Verkiindigung hinzuge-
tragen, das unaufgebbar wire. Aber dies hingt eben daran, ob “die Exegeten so viel
Historie oder Geschichte ‘retten’, dass man von einem unvergleichlichen Selbstverstindnis
Jesu reden kann”®® — man kann eben nicht®'. Die urchristliche Predigt ist qualitativ von
der Predigt des historischen Jesus unterschieden, insofern sie die Erfiilllung des von Jesus
Verheissenen proklamierte.

Damit ist die vielfach diskutierte Tatsache angesprochen, dass in der Predigt der
Urchristenheit “aus dem Verkiindiger ... der Verkiindigte geworden’ ist®?. Allerdings
muss diese Aussage noch differenziert werden, insofern sie bereits eine Personalisierung
der Verkiindigung anspricht, wie sie sich erst in der Bildung der synoptischen Tradition
entwickelt hat, aber keineswegs am Anfang steht®’. Daraus folgt aber notwendig: Das
gesamte Wirken Jesu, seine Predigt wie seine Taten, “alles Frithere erscheint in einem

% M. Dibelius: Jesus, =Sammlung Goschen, 1130 (1939), S. 121.

ST Es darf darauf verwiesen werden, dass die Prigung der synoptischen Uberlieferung durch den
Osterglauben die Voraussetzung dafiir ist, dass diese Uberlieferung in der Mission den Anlass fiir ihre
Verbreitung tand: Dibelius, Formgeschichte (A. 9), S. 12. Den gleichen Zusammenhang stellt Dibelius
in seiner umstrittenen Schrift Geschichtliche und iibergeschichtliche Religion im Christentum (1925),
S. 78f., fest.

% Wilckens (A. 20), S. 75.

K. Rahner in einem Briet an Pesch (A. 2), S. 228.

Ebd.

£l Vgl. dazu die Diskussion zwischen E.Fuchs und R. Bultmann: E. Fuchs, Glaube und
Geschichte: Zur Frage nach dem historischen Jesus (1960), S. 168ff.; R. Bultmann, Das Verhiltnis der
urchristlichen Christusbotschaft zum historischen Jesus (2. Aufl. 1961), S. 18f.

R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments (1953), S. 34.

Beispicle fir die Personalisierung: Mark. 11,10b fehlt bei Matth./Luk.; das Zitat aus Jes. 56,7
hat in Mark. 11,17 die Qualitit eschatologischer Verheissung, bei Matth./Luk. belegt es die Kultkritik
eines rigorosen Rabbi. Dies wird in Matth. 21, 14-17 dadurch unterstrichen, dass die Qualitiat der
Person Jesu vom Evangelisten hervorgehoben und von den Gegnern als illegitimer Anspruch verurteilt
wird. Der hinter Luk. 22,1518 stehende Mahlbericht ist nur eschatologisch — im Unterschied zu
Mark. 14,2225 Par. —, nicht kultisch ausgerichtet. Nicht die Person des Kyrios, sondern das
Geschehen des Mahls hat das Schwergewicht. Der Bericht tiber die Gefangennahme hat in Mark.
14,4352 das Schwergewicht in der Darstellung, dass auch hier Gottes Wille geschieht, wihrend die
Parallelen bei Matth./Mark./Joh. auf den Gegensatz Jesus—Verriter personalisieren. Die Beispiele
liessen sich durch Einzelheiten — Einfiigung des Namens, des Christustitels etc. — vermehren.



H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens 31

neuen Licht — und zwar seit dem Osterglauben an die Auferstehung Jesu und auf Grund
dieses Glaubens”®*. Es ist fiir die Frage nach dem Ursprung des urchristlichen Glaubens
ziemlich belanglos, ob man einen vorosterlichen Glauben, welcher Art auch immer,
annehmen will, oder nicht; wesentlich ist allein, dass der urchristliche Glaube seinen
Ansatz im Osterglauben hat und erst von daher der Bezug zum Wirken Jesu Bedeutung
gewinnt.

Diese neue, andersartige Qualitit des urchristlichen Glaubens ist personalisiert oder
sachbezogen der Glaube daran, dass Jesu Verkiindigung als aktuelle Interpretation der
alttestamentlichen Verheissungen zum Ziel, zur Erfillung gekommen ist durch sein
Erscheinen als der Christus. Nur von daher ist die Beilegung von Hoheitstiteln zum Namen
Jesus zu verstehen, die jedenfalls, solange sie im Bereich des jiidischen Denkens bleiben,
also in der Umwelt ihrer Entstehung, funktionale Bedeutung haben. Damit verweisen
diese Titel ebenso wie der Glaube an den Auferstandenen auf die Sache, die damit
bekannt, vertreten wird.

Seine Entstehung lisst sich aber nicht abgesehen von diesem Inhalt des Glaubens
bestimmen, und dieser Inhalt ist nicht allein durch das Aufzeigen literarkritisch
konstatierbarer Traditionen festzustellen, sondern er ist nur aus dem Leben und Wirken
der Urchristenheit innerhalb der Zusammenhiange ihrer Welt zu erkennen, auf das bezogen
die Aussagen und ihre literarische Tradition zu sehen sind.

Nimmt man aus diesen Griinden eine Erscheinung des Christus, wie sie in Mark. 14,62
angesagt ist, als den Ursprung des Auferstehungsglaubens, als jenes “Etwas™, das
M. Dibelius als den historischen Kern bezeichnet hat, so ist man mitten in diesem
Zusammenhang der apokalyptischen Erwartung und der gesellschaftlich und politisch
gespannten Situation in Palistina, die in der Apokalyptik ihre Deutung fand. Es wird
dann aber auch die Bedeutung der perfektischen Aussage im Unterschied zu allen
apokalyptischen Proklamationen — einschliesslich der Jesu — deutlich: Diese Erscheinung
war fiir die Urchristenheit der Beginn der Erfiillung dessen, was Jesus angekiindigt hatte.
Seine “‘Sache”, die Ankiindigung des Kommens des Gottesreiches, war mit dieser
Erscheinung zu ihrem Ziel gekommen. Aus dem eschatologischen Propheten war der
Messias geworden. Man mag fiir die Entstehung dieses Glaubens andere konkrete Griinde
nennen, so wie Rabbi Agiba andere Griinde hatte, Simeon bar Kosba zum Messias zu
proklamieren, aber man kann ihn nicht auf die Predigt Jesu allein zuriickfithren. Da die
urchristliche Uberlieferung uns keinen anderen Grund als die Erscheinung des Aufer-
standenen nennt, bleibt es immer noch am wahrscheinlichsten, hinter dieser Angabe den
tatsichlichen Ursprung des Auferstehungsglaubens anzunehmen®®,

Hans-Werner Bartsch, Frankfurt

% R. Bultmann (A. 62), S. 43.

5 Die hier vorgelegten Uberlegungen sind weitergefiihrt in H.-W. Bartsch, Inhalt und Funktion
des urchristlichen Osterglaubens: H. Temporini (Hrsg.), Aufstieg und Niedergang der rdmischen Welt
2, 2 (im Druck).



	Der Ursprung des Osterglaubens

