
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 1

Artikel: Der Ursprung des Osterglaubens

Autor: Bartsch, Hans-Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878661

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


16 H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens

Der Ursprung des Osterglaubens

Nachdem in der protestantischen Theologie die These von der Entstehung des

Osterglaubens im vorösterlichen Glauben an Jesus als den Messias relativ breit vertreten
wurde1, hat nunmehr Rudolf Pesch in der Theologischen Quartalschrift Tübingen2 diese
These mit ausgewählten Kontrahenten (K. H. Schelkle, V. Kasper, P. Stuhlmacher und
M. Hengel) diskutiert. Er nennt für die These folgende Kriterien: (1) Weder das leere Grab
noch die Ersterscheinung vor Petrus (1. Kor. 15,5; Luk. 24,34) sind für den Osterglauben
konstitutiv. (2) Die Auferstehungszeugnisse, vor allem l.Kor. 15,5—8, sind nicht
eigentlich "Auferstehungszeugnisse, sondern vielmehr als Legitimationsnachweise der
Männer, die bleibende Autorität in der Kirche hatten"3, zu verstehen. (3) Es besteht kein
Grund anzunehmen, dass Jesu Tod für die Jünger ein unüberwindliches Skandalon
bedeutete, das nur durch eine Erscheinung überwunden werden konnte; denn wir haben
über die Verfassung der Jünger nach dem Karfreitag keinerlei Nachricht, die uns nötigt
vorauszusetzen, dass die Jünger "die Mission Jesu resigniert für gescheitert gehalten"4
haben. — Die These gewinnt bei Pesch dann folgende Form: Die Entstehung des

Osterglaubens "muss entscheidend durch Jesus selbst, sein Wirken, sein Geschick, seinen
Tod, seine Person vermittelt sein: Durch den Glauben, den er gestiftet hat Die Rede

von der Auferstehung Jesu ist dann Ausdruck des gläubigen Bekenntnisses zur
eschatologischen Bedeutung Jesu, seiner Sendung und Autorität, seiner göttlichen
Legitimation angesichts seines Todes5."

Die These und ihre Begründung fordern zum Widerspruch heraus. Dies ist umso mehr
der Fall, als die Argumentation sich ausdrücklich gegen die "von der Dialektischen
Theologie inaugurierte, Geschichte missverstehende Kerygma-Theologie" wendet, und
darüber hinaus das Ergebnis der formgeschichtlichen Forschung, dass "alle
Überlieferungen, etwa der Evangelien vom Osterglauben bestimmt und geprägt" seien, als

"schlichtweg falsch" bezeichnet wird6. Der Widerspruch darf in Replik auf die genannten
Begründungskriterien vorgetragen werden.

1.

Es ist — trotz der entgegengesetzten Bemühungen H. von Campenhausens7 — sicher
richtig, dass die Grabeslegende nicht den Ursprung des Osterglaubens reflektiert, sondern
das, was der Osterglaube aussagt, nachträglich "bespricht". Das leere Grab ist jedenfalls

1
W. Marxsen, Die Auferstehung Jesu als historisches und theologisches Problem (1965); ders.,

Die Auferstehung Jesu von Nazareth (1971); W. Fuchs, Zur Frage nach dem historischen Jesus (1960),
bes. Jesus und der Glaube, S. 238-257; dazu kontrovers H.-W. Bartsch, Das Auferstehungszeugnis.
Sein historisches und sein theologisches Problem, Theol. Forsch., 41 (1966).

2 R. Pesch, Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu. Ein Vorschlag zur Diskussion:
Theol. Quartalschr. 153 (1973), S. 201-228; Stellungsnahme zu den Diskussionsbeiträgen, S. 27-283.

3
Ebd., S. 213.

4 Ebd., S. 219.
5 Ebd., S. 226.
6

Ebd., S. 273.
7 H. von Campenhausen, Der Ablauf der Osterereignisse und das leere Grab (2. Aufl. 1958).



H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens 17

keine conditio sine qua non für den Osterglauben. Die von R. Pesch gegebene Begründung
fordert jedoch z.T. zur Diskussion heraus, da sie der These selbst widerspricht.

(1) Gehört tatsächlich die Erzählung von der Grablegung und der Auffindung des

leeren Grabes zur vormarkinischen Passionsgeschichte, wie Pesch nachzuweisen sich
bemüht8, so ist die Auffindung des leeren Grabes Gegenstand des ursprünglichen
Osterkerygmas, und es bedürfte anderer Argumente, um nachzuweisen, dass in diesem

Kerygma das leere Grab nicht den Ansatz gebildet hat. Dass weder die Grablegung durch
Josef von Arimathia noch jene Auffindung des leeren Grabes sich historisch verifizieren
lassen, spricht nicht gegen die Annahme, dass das leere Grab den Auferstehungsglauben
begründete, wenn es konstitutiver Teil des Osterkerygmas war.

Es lassen sich jedoch gute Gründe anführen, die dieser Annahme von Pesch

widersprechen. Die gesamte Leidensgeschichte ist von Anfang, d.h. von dem Einzugsbericht

an, bis zum Bericht über den Tod Jesu mit apokalyptischen Motiven gestaltet. Sie

zielt darum auf einen Abschluss, der das Eschaton proklamiert, wie er noch in dem

christologischen Bekenntnis des Centurio nach Mark. 15,39 angekündigt ist. Grablegung
und Auffindung des leeren Grabes sind aber im Gegensatz zur übrigen Leidensgeschichte
als Bericht über historische Fakten dargestellt. Nicht ein leeres Grab, sondern die

Erscheinung des Christus bildete den ursprünglichen Abschluss der Leidensgeschichte, wie
er von der Ankündigung in Mark. 14,62 gefordert ist. Dieser ursprüngliche Schluss ist aber
durch die Legende von der Auffindung des leeren Grabes ersetzt worden, wie schon
M. Dibelius annahm9. Aber auch der legendäre Charakter des Berichtes spricht gegen die
frühe Entstehung im Zusammenhang des Kems des Evangeliums, der Leidensgeschichte.

(2) Dass Mark. 6,14.16 zeige, "dass Aussagen über die Auferweckung einer
zeitgenössischen Figur ohne Hinweis auf deren leeres Grab möglich waren"10, kann nur
unter Verkennung der Intention des Textes behauptet werden. Es geht dem Text um die
falsche Charakterisierung Jesu als wiedererstandenen Täufers durch Teile der Bevölkerung
und durch Herodes. Dabei liegt selbstverständlich die Frage nach dem Grab des Täufers
ausserhalb der Reflexion der Überlieferung. Keinen Anhalt in irgendeinem Text hat die

Behauptung, die Täuferjünger hätten "das gewaltsame Todesgeschick ihres Meisters als

das messianische Geschick des eschatologischen Propheten mit der Auferweckungs-
vorstellung interpretiert"11.

(3) Dass das matthäische Sondergut Matth. 27,51—54 und 28,2-4 auf die Redaktion
des Matthäus zurückgehe und in Beziehung zu den beiden "Rahmenszenen" 27,62—66
(Wächter am Grab) und 28,11 — 15 (Betrug der Hohenpriester) stehe, wie R. Kratz in
Unterstützung der Konzeption von R. Pesch annimmt12, ist unwahrscheinlich. Die

8
R. Pesch, Der Schluss der vormarkinischen Passionsgeschichte und das Markusevangelium:

M. Sabbe (Hrsg.), L'Evangile de Marc (1974), S. 365-409, die kontroverse Position bei H.-W. Bartsch,
Der ursprüngliche Schluss der Leidensgeschichte: ebd., S. 411-433.

9 M. Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums (3. Aufl. 1959), S. 190: "Markus hat die
Erzählung von einer Erscheinung des Auferstandenen vor Petrus durch die Legende vom leeren Grab
ersetzt."

10 Pesch (A. 2.), S. 208.
11

Ebd., S. 221. Weder von Apollos, der nach Apg. 18,25 Jesus verkündigte, aber nur von der
Taufe des Johannes wusste, noch von den in Apg. 19,1 genannten Täuferjüngern wird berichtet, dass
sie die Auferweckung ihres Meisters glaubten oder gar predigten. Die Übernahme dieser Jünger in die
Gemeinde durch Paulus wäre in diesem Falle gar nicht denkbar.

12 R. Kratz, Auferweckung als Befreiung. Eine Studie zur Passions- und Auferstehungstheologie
des Matthäus, Stuttg. Bibelstud., 65 (1973), S. 57ff. Trifft es zu - wie I. Broer, Die Urgemeinde und
das Grab Jesu, Stud. z. A. u. N.T., 31 (1972), S. 67-78, wortstatistisch nachzuweisen sucht -, dass



18 H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens

Grabeswächter, die in Matth. 27,54 und 28,4 als hoi teroûntes bezeichnet werden, deren

Tätigkeit 27,36 mit kai etêroun autôn genannt wird, stehen traditionell in Zusammenhang

mit den in Apg. 12,1 — 11 und 16,22—35 berichteten Befreiungswundern, wo mit
dem gleichen Wort die Tätigkeit der die Apostel hütenden Wächter bezeichnet wird. Aber
es handelt sich um den — jedenfalls von Lukas so benutzten — terminus technicus für die

Tätigkeit von Wächtern, wie Apg. 24,23 und 25,4.21 zeigt, wo dieselbe Vokabel die
Bewachung des Paulus bezeichnet, ohne dass seine Befreiung berichtet werden kann. Die
Vokabel ist also nichts anderes als Fachausdruck für die Tätigkeit der Gefangenenbewachung,

kann aber nicht einer besonderen Tradition von Befreiungswunderberichten
zugewiesen werden. Dass sie auch nicht spezifisches Kennzeichen für den Stil des

Matthäus ist, geht daraus hervor, dass sie nach Matth. 19,17 und 23,3 im übertragenen
Sinn Halten der Gebote) gebraucht wird und diese Stellen der matthäischen Redaktion
zuzurechnen sind.

Von daher ist die positive Folgerung naheliegend, dass zu der vormatthäischen und
vormarkinischen Leidensgeschichte nicht die Grabeslegende, sondern Matth. 28,2—4 als

Rest eines ursprünglichen Erscheinungsberichtes gehört, den Matthäus mit der Grabeslegende

verbunden hat, ohne Brüche ganz vermeiden zu können. Der vom Himmel
kommende ängelos Kyriou öffnet das Grab, ohne dass ein Herauskommen des

Auferstandenen berichtet wird, während die Worte des Engels aus der Grabeslegende dies
als geschehen voraussetzen (28,6). Mag auch der Versuch einer Rekonstruktion dieses

Erscheinungsberichtes hypothetisch bleiben13, so weist die Diktion des matthäischen
Zusatzes jedoch auf apokalyptischen Zusammenhang14.

2.

Dass die Ersterscheinung vor Petrus ebensowenig wie die darauf berichteten Erscheinungen

den Ursprung des Auferstehungsglaubens nennen, wird positiv dadurch zu
erweisen versucht, dass für die Nennung der Ersterscheinung eine andere Funktion
genannt wird: die knappe Formulierung ôfthë + Dativ sei Legitimationsformel und darum
nicht eigentlich Auferstehungszeugnis15. Es ist zu fragen, ob beides wirklich alternativ
einander gegenüberzustellen ist, und ferner, ob ofthë + Dativ überhaupt derart als Formel
angesprochen werden muss. Die Alternative "Auferstehungszeugnis—Legitimationsformel"

ist nur dann zwingend, wenn die Legitimation Personen betrifft, wie R. Pesch

beide Pcrikopcn von Matthäus selbst geschaffen sind, nicht nur redaktionell überarbeitet, so sind sie in

apologetischer Zielsetzung in Anlehnung an das Sondergut Matth. 27,5 1 54 und 28,2-4 geschaffen
worden. Jedoch lassen vor allem die Hapaxlegomena koustödia und asfalizein auf vorliegende
Tradition schliessen, weil diese Vokabeln den entscheidenden Vorgang, das was die Perikope berichten
soll betreffen.

Vgl. diesen Versuch bei Bartsch A. 1).
14 Kratz (A. 12) stellt S. 64f. zutreffend fest, dass das Erdbeben sowie die Reaktion der Wächter

zur Topik von Theophanien gehören. Darüber hinaus kann aber aufgrund der angegebenen
alttestamentlichen Parallelen sowie denen aus dem l.Hen. und der Apokalypse des Johannes
geschlossen werden, dass nicht allgemein Theophanien, sondern Darstellungen der apokalyptischen
Ereignisse durch diese topoi charakterisiert sind.

So U. Wilckcns, Auferstehung. Das biblische Auferstehungszeugnis historisch untersucht und
erklärt, Themen der Theologie, 4 (1970), S. 147. Das Zitat ist von Pesch (A. 2) zustimmend
aufgenommen worden, S. 213.



H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens 19

annimmt, wenn also Paulus die Formulierung gebraucht, um sich selbst in die Reihe der

"übrigen legitimierten Prediger"16 zu stellen.
Wo es Paulus jedoch um eine derartige Legitimiemng der eigenen Person als Apostel

geht, verwendet er niemals diese Formulierung. Vielmehr fragt er in 1. Kor. 9,1 : "Bin ich
nicht Apostel? Habe ich nicht unseren Herrn Jesus gesehen (heôraka)? " Diese

Abwandlung in der Formulierung ist nicht zufällig, da für das Bemühen um Legitimierung
die subjektive Rolle des Paulus und darum "die starke Betonung des Sehens"17 wesentlich
ist. Das Passiv Ôfthë kann die Legitimiemng gerade nicht leisten, weil der Zeuge erst in
zweiter Linie von Bedeutung ist. Dagegen hat das Zeugnis inhaltlich seine Bedeutung.
Auch an der zweiten Stelle, wo Paulus sich ausdrücklich zur eigenen Legitimiemng auf die

Erscheinung des Auferstandenen beruft, Gal. 1,15, verwendet er nicht die urchristliche
Formulierung: "Als es aber dem gefiel, der mich vom Mutterleib an ausgesondert und
mich durch seine Gnade berufen hatte, seinen Sohn in mir (en emoi) zu offenbaren
(apokalypsai), damit ich ihn unter den Völkern verkündigen sollte ." Dass Paulus die

eigene Berufung in Parallele zu der alttestamentlicher Propheten begründen will, ist
bereits durch die betonte Bezugnahme auf Jer. 1,5; Jes. 49,1 erkennbar. Das stärkere

theologische Gewicht der Legitimation gegenüber den Galatern verglichen mit 1. Kor. 9

lässt das Gewicht der Argumentation zugleich stärker auf das Handeln Gottes fallen, der
den Apostel vor der Geburt ausgewählt und berufen hat. Das subjektive Moment betont
Paulus demgegenüber durch die singuläre Formulierung apokalypsai en emoi, die aus

dem Bemühen verstanden werden darf, dass Paulus diese Offenbarung als ihm persönlich
geschehen unterstreichen will. Es könnte als Parallele nur l.Sam. 2,27; 3,21 genannt
werden: apokalyfthë Kyrios prös Samouël. In beiden Fällen unterstreicht die Präposition
die persönliche subjektive Betroffenheit dessen, dem die Offenbarung geschah. In 1. Sam.

3,21 wird anschliessend ausdrücklich festgestellt, dass damit Samuel von ganz Israel als

Prophet geglaubt wurde (in der LXX in V. 21 ausdrücklich nach V. 20 des mas. Textes
wiederholt! Demgegenüber zeigt der von C. Bussmann gebotene Exkurs über die

Formel Ôfthë Kyrios (Theos) in der LXX18, dass diese Formel jedenfalls keineswegs
feststehend die Legitimierung von Personen bietet. Diese kann — wie 1. Sam. 3,21 u.a.
Stellen zeigen — auch anders formuliert werden. Es wird mit der Formel das Eingreifen
Gottes in die Geschichte Israels an "ausserordentlichen Punkten" markiert. Das ist nur
bedingt als Legitimation zu bezeichnen.

Dann darf aber gefragt werden, ob Ôfthë + Dativ überhaupt derart generell in der
urchristlichen Überlieferung als Formel anzusprechen ist. Sicher gewinnt die Aufzählung
der verschiedenen Erscheinungen, die Wiederholung der Verbform + Dativ den Charakter
des Formelhaften. Wenn wir aber auf die urchristliche Überlieferung zurückgehen, die
hinter 1. Kor. 15,3—7 steht, so ist es jedenfalls strittig, ob und in welcher Form eine
Zusammenstellung von Erscheinungen in der Überlieferung anzunehmen ist. Wir müssen
darum, wie R. Pesch zutreffend feststellt, auf die Ersterscheinung zurückgehen, können
dann aber den formelhaften Charakter der Wiederholung nicht einfach auf eine
Formulierung wie Luk. 24,34 übertragen.

Geht man das Vorkommen dieser Formulierung im N.T. durch, so haben Mark. 9,4 /
Matth. 17,3 / Luk. 9,31 (abgewandelt) sicher keinen formelhaften Charakter. Obwohl die

C. Bussmann, Themen der paulinischen Missionspredigt auf dem Hintergrund der spätjüdisch-
hellenistischen Missionsliteratur, Europ. Hochschulschr., XXIII, 3 (1971), S. 106.

17
Vgl. K. H. Rengstorf, Die Auferstehung Jesu (1952), S. 39f.

18 Bussmann (A. 16), S. 97ff.



20 H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens

Erscheinung von Moses und Elia den Jüngern die eschatologische Sendung Jesu

vergewissert, kann dies doch nicht in der Funktion einer Legitimierung Jesu verstanden
werden, da diese bereits in der vorher beschriebenen Verklärung gegeben ist. Ebenso
sinnlos ist es, in Luk. 1,11 die Erscheinung des Engels vor Zacharias mit einer
Legitimation in Zusammenhang zu bringen, da diese Erscheinung eines Engels erst im
Nachhinein für den Leser ihre Bedeutung gewinnt. Und auch die Erscheinung des Engels
in der Gethsemane-Szene Luk. 22,43 hat mit einer Legitimation nichts zu tun. Es

verbleibt das relativ häufige Vorkommen in der Apostelgeschichte, das sehr unterschiedliche

Bedeutung hat. Apg. 2,3 erwähnt die Feuerzungen, und in 7,2.26.30.35 soll
allenfalls Stephanus durch seine vollmächtige Predigt legitimiert werden. In 13,31 sind
diejenigen, denen der Auferstandene erschien, nicht einmal identifiziert, und 16,9; 26,16
interpretieren die Erscheinung des Auferstandenen vor Paulus. Die letzte Stelle, l.Tim.
3,16, macht die formelhafte Interpretation vollends unmöglich, da Engel sicher keiner
Legitimation bedürfen19.

Die Suche nach einer literarischen Kategorie, unter die die Bekenntnisaussagen 1. Kor.
15,3—7 gefasst werden können, hat hier eine Frucht gezeitigt, die sich bei näherer

Prüfung in Nichts auflöst. Soweit öfthe nicht ohne Objekt gebraucht wird, muss der

Empfänger der Erscheinung notwendig im Dativ genannt werden. Eine grammatisch
notwendige Objektverbindung bildet aber noch keine Formel. Dies lässt sich an jedem
transitiven Verbum deutlich machen: baptizein + Akk. ist — soweit das Verbum nicht
absolut gebraucht die Tätigkeit bezeichnet — eine grammatisch geforderte Verbindung.
Formelhaft kann ein Satz nur genannt werden, wenn über die notwendige grammatische
Verbindung hinaus oder an Stelle der normalen Formulierung eine ungewöhnliche
Verbindung häufiger begegnet, also für baptizein die Verbindung mit dem Dativ oder mit
eis.

Pesch hat jedoch die Behauptung von U. Wilckens übernommen, dass am Anfang
"Formeln thetischen Charakters" stehen, die erst zu Berichten ausgestaltet wurden, als

"sich in der Mission die Gewichte verlagerten, so dass dieselben Formeln hier nun nicht so
sehr den Verkündiger als die Verkündigung zu legitimieren hatten"20. Für diese

ursprünglichen "Legitimationsnachweise der Männer, die aufgrund ihrer himmlischen
Beauftragung bleibende Autorität in der Kirche hatten, (war) das Kirchenrecht der
Rahmen ihrer Überlieferung"21. Unwahrscheinlich erscheint bereits die Analyse von
1. Kor. 15,3 -7, die diese Behauptung begründet. Danach hat Paulus zwei grundsätzlich
unterschiedene Traditionsstücke miteinander "kombiniert", von denen V. 3f. drei
"kerygmatische Formeln" enthält, während V. 5—7 drei "Legitimationsformeln" aus
"Traditionsstücken katechetischer Art" bietet. Kann man die Aussage über den Sühnetod
Christi und über seine Auferweckung zwar als kerygmatische Formeln verstehen, so ist es

bereits unwahrscheinlich, dass wir zwei selbständige Formeln vor uns haben, wie Wilckens
allein aus dem höti recitativum erschliesst, das "durchweg kerygmatische bzw.
homologische Formeln" einführt, das aber "gerade um dieser Funktion willen an keiner Stelle
des Neuen Testaments und der mir bekannten altkirchlichen liturgischen Tradition

19 Es sind nur diejenigen Stellen angeführt, die tatsächlich diese Verbform + Dativ bieten, für die
also jener formelhafte Charakter angenommen werden muss, wenn es sich bei der Formulierung um
eine Formel handelt.

20 U. Wilckens, Der Ursprung der Überlieferung der Erscheinungen des Auferstandenen: W. Joest
& W. Pannenberg (Hrsg.), Dogma und Denkstrukturen (1963), S. 75.

21 Wilckens (A. 15), S. 147.



H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens 21

wiederholt" wird22. Schon die daraus folgende notwendige Annahme, dass hôti etâfë in
V. 4a ein selbständiges Traditionsstück ist23, führt die These ad absurdum.

Nun hatte bereits E. Bammel24 das hôti recitativum von eventuellen Formeln getrennt
und faktisch dem zitierenden Paulus zugewiesen. Von daher würde sich auch der

angebliche Bruch durch das Weglassen des hôti ab V. 6 erklären: Die Überlieferung hat in
selbständigen Hauptsätzen formuliert; Paulus hat diese Sätze unter den Hauptsatz
parcdoka hymfn untergeordnet und darum das höti recitativum eingefügt. Von V. 6

ab lässt er diese Abhängigkeit fallen — ev. auch, weil er hier eine eigene Formulierung
einfügt, die argumentativen Wert hat25 — und fügt die Überlieferung in der ursprünglichen
lässt.

Ist damit das von Wilckens benutzte Argument unwirksam geworden, so erheben sich

jedoch weit gewichtigere methodische Einwände grundsätzlicher Art gegen die von
Wilckens vorgelegte Analyse und ihre Übernahme durch Pesch mit den daraus gezogenen
Folgerungen. Die gesamte Analyse und ihre Folgerungen bewegen sich im abstrakten
Raum literarkritischer Deduktionen. Das Auftreten gleicher Formulierungen wird zur
Formel erklärt, die damit den ausgesagten Inhalt dessen, was formuliert ist, unwesentlich
macht. Als Formel erhält die Aussage eine Funktion, die sich inhaltlich nicht begründen
oder verifizieren lässt. Das konkrete Geschehen, in dem die Formulierungen zuhaus sind,
ihr "Sitz im Leben" wird aufgrund derartiger abstrakter Deduktionen festgesetzt, ohne
dass die Frage gestellt wird, ob diese Festsetzung sich historisch wahrscheinlich erweisen
kann.

Am eindeutigsten ist die Diskrepanz zwischen der literarkritischen Deduktion und der
konkreten historischen Wirklichkeit bei der von Wilckens getroffenen Festsetzung, "das
Kirchenrecht war der Rahmen ihrer Überlieferung"26. Die Annahme, dass am Anfang der
Überlieferung kirchenrechtliche Legitimation der Zeugen stehe, ist so fern der
historischen Wirklichkeit, dass bei dieser Annahme nicht nur jener fundamentale Satz der
formgeschichtlichen Forschung hinfällt, "die Mission bot den Anlass, die Predigt das

Mittel zur Verbreitung dessen, was die Schüler Jesu als Erinnerung bewahrten"27. Der
Streit zwischen Harnack und Sohm über die Entstehung des Kirchenrechts wäre

überflüssig, wenn es bereits am Anfang der Überlieferung zu finden ist.
Nun lässt sich allerdings sicher nicht allein mit derartigen Verweisen auf Sekundärliteratur

eine These widerlegen, aber die konkrete Wirklichkeit der Gemeinde in den

Jahren 30 bis 55 A.D. macht die Annahme unmöglich, dass am Anfang die rechtliche
Autorisierung von Zeugen steht und nicht das, was sie inhaltlich bezeugen. Die Frage, was
Ôfthë inhaltlich aussagt und wie dies innerhalb der Geschichte jener Zeit an jenem Ort zu
verstehen ist, muss zuerst gestellt werden, um das Entstehen von Formeln, die der

Verkündigung dienen, zu erklären.

22 Wilckens (A. 20), S. 73.
23 Wilckens A. 20) muss diese Annahme herunterspielen und bezeichnet V. 4a als "eine

Erwähnung der Tatsache des Begräbnisses Jesu", S. 81.
24 E. Bammel, Herkunft und Funktion der Traditionselemente in 1. Kor. 15, 1-11 : Theol. Zs. 11

(1955), S. 401-419. Allerdings stellt Bammel keine gesonderten Überlegungen über dieses Verfahren
an.

25 Bartsch (A. 1) hat S. 7f. diese Annahme vorgeschlagen.
26 Wilckens (A. 21), ebd.
27 Dibelius (A. 9), S. 12. Er bezieht diesen Satz in der Folge ausdrücklich auch auf die Formel

1. Kor. 15,3-5.



22 H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens

Stellt man diese Frage, so gewinnt die apokalyptische Terminologie der ganzen
Leidensgeschichte und spezifisch von Matth. 27,51—54; 28,2—4 ihre besondere
Bedeutung. Es kann nicht bezweifelt werden, dass in der Zeit zwischen dem Entstehen der
zelotischen Bewegung am Anfang der Zeitrechnung und den jüdisch-römischen Kriegen
66—70 und 132—135 die Apokalyptik die Sprache der Hoffnung prägte. Wir haben also
ein Wort wie Ôfthë innerhalb dieses Sprachgebrauchs zu verstehen und zu interpretieren.
Wir können die Frage nicht übergehen, welche Wirklichkeit für diejenigen mit dem Wort
verbunden war, die es aussprachen. Für sie gehörte diese Aussage auf jeden Fall zur
"erzählten Welt"28, und dieser Ausdruck ist noch viel zu schwach, um den proklama-
torischen Charakter des Wortes, der in Luk. 24,34 sichtbar ist, zum Ausdruck zu bringen.
Die Einfügung der in 1. Kor. 15,5 zitierten Tradition in die Emmauslegende durch Lukas
gibt dieser Legende eine Funktion, die zu wenig gewertet wird. Die Legende erzählt ja
exemplarisch an zwei Jüngern das Entstehen des Glaubens29. Und zwar geht es direkt um
den Glauben an die Auferstehung Jesu, der nach der Legende nicht durch das leere Grab
entstanden ist, der ebenso wenig durch die Reflexion auf die Schrift entstehen kann,
sondern der seinen Ursprung darin hat, dass die Jünger ihn erkennen (V. 31) und das den
Frauen und ihrem Zeugnis Fehlende kompensieren: "ihn aber sahen sie nicht" (V. 24).
Hat Lukas tatsächlich mit V. 34 anderes, altes Überlieferungsgut in die Legende eingefügt,
so interpretiert jedenfalls für Lukas die Legende erzählend die Bedeutung des ôfthë30. Das

gilt ebenso für die übrigen Erscheinungsberichte. Auch wenn Matth. 28,17 die Proskynese
der Jünger als Reaktion auf das Sehen des Auferstandenen mit der ausdrücklichen
Einschränkung berichtet: "einige aber zweifelten", so setzt jedenfalls der Evangelist
voraus, dass vor der Erscheinung der Glaube nicht vorhanden war. Die Erscheinungsberichte

in Luk. 24,36ff. lassen dieselbe Intention erkennen, da dort der Zweifel konkret
bezeichnet wird: "sie glaubten einen Geist zu sehen" (V. 37), und da Jesus darauf gerade
dieses Missverständnis der Erscheinung tadelt. Die Perikope von dem sogenannten
ungläubigen Thomas in Joh. 20,24ff. bietet abschliessend den ausdrücklichen Beleg dafür,
dass diese das Ôfthë interpretierenden Erzählungen den Glauben stiftenden Charakter des

Ôfthë unterstreichen. Man kann natürlich argumentieren, dass dieser Charakter der

Erscheinung erst nachträglich beigelegt worden ist. Wilckens scheint dies anzunehmen,
wenn er aus diesen Legitimationsformeln in der Mission eine katechetische
Überlieferung sich entwickeln sieht, "in der die Erscheinungen des Auferstandenen die

Funktion von Erweisungen seiner ereigneten Auferstehung gewannen"31. Sieht man aber
in den jüngeren Erscheinungslegenden das ôfthë entfaltet, so ist der einzig mögliche
Rückschluss, dass die Erscheinung des Auferstandenen Ursprung des Glaubens an den

auferstandenen Christus ist.

28 Ich nehme damit auf, was Pesch (A. 2) von E. Güttgemanns, Linguistische Analyse von Mk.
16,1 8: Linguistica biblica 11/12 (Jan. 1972), S. 13—53, übernimmt. Allerdings muss der Unterschied
zwischen Mark. 16,1-8 und der in 1. Kor. 15,3-5 vorliegenden Überlieferung festgehalten werden.
Gilt für Mark. 16,6, dass die Auferstehung Jesu nicht "Inhalt für die Erzählung, sondern nur für die
Rede" ist (Güttgemanns, S. 45), so gilt dies gerade nicht für 1. Kor. 15,5.

29
Vgl. dazu H.-W. Bartsch, Wachet aber zu jeder Zeit. Entwurf einer Auslegung des

Lukas-Evangeliums (1963), S. 23ff.
30 Für diese Legende trifft die Behauptung von Pesch (A. 2), S. 216, jedenfalls nicht zu, dass es

der Überlieferung von Ostererscheinungen "nirgendwo darum (geht) zu überliefern, wie es zum
Glauben an die Auferstehung Jesu gekommen ist".

31 Wilckens (A. 20), S. 81.



H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens 23

Es ist selbstverständlich unbestreitbar, dass die Aussage ôfthê Këfâ die Auferweckung Jesu nicht
"durch ein historisches Beweismittel" beglaubigt, wie Pesch feststellt32, aber noch weniger kann

behauptet werden, dass "die Autorität der Verkündiger" dieses leisten soll. Der Gedanke eines

historischen Beweises oder eines Beweises durch apostolische Autorität, die ihrerseits einer
Legitimation bedarf, um die Funktion eines historischen Beweises zu übernehmen, ist der
Urchristenheit fremd. Es ist misslich, die Frage nach dem Ursprung des Glaubens auf "die Ebene
historischer Beweisbarkeit" zu rücken, wie Pesch dies tut, wenn er die Aussage über die Erscheinung
vor Kephas mit Recht von dieser Ebene abhebt, um fortzufahren: "Daher bleibt auch fraglich, ob der

Formulierung öfthe Kefâ eine Auskunft über die Entstehung des Glaubens an die Auferweckung Jesu

entnommen werden kann33." Es könnte sein, dass hier der zentrale Punkt des Dissensus zu sehen ist.
Er würde ebenfalls zeigen, dass die Reflexion auf die konkrete Situation der Urchristenheit zu anderen

Folgerungen nötigt als eine abstrakte literarkritische Analyse.
Die konkrete Situation der Urchristenheit, in der ihr Glaube an den Auferstandenen

entstand, wird erkennbar, wenn wir die Besonderheit dieses Glaubens im Vergleich zu
allen religionsgeschichtlichen Parallelen in den Blick fassen: Die Urchristenheit glaubte,
dass der gekreuzigte Jesus von Nazareth als der in Ps. 110,1; Dan. 7,13 verheissene Messias
und Menschensohn erschienen sei. Ihr Glaube war also in seinem Ursprung nicht personal,
sondern sachbezogen, insofern der Menschensohn, der Christus, zuerst eine Funktion
bezeichnet, eine Person nur insoweit, als diese Person durch die Funktion gekennzeichnet
ist, das verheissene Gottesreich zu bringen34. Ein derartiger Glaube, auf eine konkrete
Person der Gegenwart oder unmittelbaren Vergangenheit gerichtet, ist uns aus jener Zeit
nur für die messianische Proklamation des Simeon bar Kosba unter dem nach Num. 24,17
gebildeten Namen Bar Kochba durch Rabbi Aqiba bekannt. Zwar kennen wir eine Reihe

von messianischen Aufstandsbewegungen in jener Zeit, aber keine einzige hat einen
Messias proklamiert. Sie verdienen den Namen messianisch nur insofern, als sie die
messianische Zeit herbeiführen wollten. Die einmalige Proklamation eines Messias und das

Scheitern des von diesem Stemensohn geführten messianischen Krieges hatte die Folge,
dass bis ins Mittelalter dieses Wagnis nicht wiederholt wurde35. Man kann daran emiessen,
welche Bedeutung die Proklamation Jesu als Messias hatte. Es ging nicht um einen

Kyrioskult, wie Bousset meinte, auch nicht um ein Christusdogma, wie Erich Fromm
meint, sondern es ging um den Glauben, dass mit der Erscheinung des Christus das

Gottesreich begonnen habe. Der personal bezogene Glaube an Jesus Christus, der ihm
dargebrachte Kyrioskult ist erst in der folgenden Entwicklung aus dem Glauben an das

von ihm gebrachte Gottesreich erwachsen. Es gilt für den Anfang aber, die Bedingungen
für diesen Glauben in Rechnung zu stellen, um seinen Ursprung zu ermitteln.

Religionsgeschichtlich sind die Bedingungen für diesen Glauben die jüdische Apo-
kalyptik vom Buch Daniel bis zum IV. Esra und die aktive Hoffnung auf Erfüllung der
sich darin artikulierenden Erwartung in den verschiedenen religiösen Bewegungen im
Judentum von den Pharisäern bis zu den Essenern in Qumran. Gesellschaftlich sind die

Bedingungen in dem Freiheitsdrang des von den Römern unterjochten jüdischen Volkes
zu sehen, der besonders unter den Pächtern auf dem Lande und bei den Handwerkern in

M Pesch (A. 2), S. 215.
33 Ebd.
34

Vgl. dazu die Entfaltung dieser These in H.-W. Bartsch, Jesus, Prophet und Messias aus Galiläa
(1970), S. 32 40.

35 Erst die Kabbalisten haben der messianischen Hoffnung wieder eine konkrete, terminierte
Form gegeben. Sabbatai Zwi proklamierte sich selbst 1648 als der Messias und löste eine messianische
Bewegung aus, wie sie bis dahin nicht bekannt war.



24 H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens

den Städten durch die drückende Steuerlast verstärkt wurde. Wie Qumran nicht als
Parallele zur Urchristenheit, sondern als deren Voraussetzung zu sehen ist, so gilt dies
ebenso für die gesellschaftlichen Verhältnisse. Die Aufstandsbewegungen, deren Spuren
wir auch im Neuen Testament finden, auf die vielleicht auch Stellen wie Matth. 11,12
oder Luk. 22,37 Bezug nehmen, sind keine Parallelen zur messianischen Bewegung der
Christen; aber sie zeigen den gesellschaftlichen Hintergrund, dessen Kenntnisnahme für
das Verstehen und die Interpretation des Glaubens an den Auferstandenen wesentlich ist.

Fragen wir auf diesem Hintergrund, was die Aussage Ôfthë Këfâ (Simöni) inhaltlich
bedeutete, so werden wir in ihr jedenfalls nicht nur eine Rechtfertigung und Bestätigung
der Verkündigung Jesu zu sehen haben, Ausdruck für "die Legitimität seiner Sendung,
seine gerechtfertigte eschatologische Autorität"36. Auch wenn sich aus Martyrien ergibt,
dass "die Auferweckung als Legitimation des Propheten verstanden (wird), und zwar
deshalb, weil sie durch den Geist Gottes geschieht, den der Prophet ja zu besitzen
beanspruchte"37, so wird die auf den Gekreuzigten bezogene Aussage gerade dadurch als

den Martyrien inkongruent erwiesen38. Es geht bei der Aussage ôfthë nicht um den Erweis
der Lebendigkeit des verstorbenen Gekreuzigten, sondern es geht darum, dass mit seinem
Erscheinen die Prophétie von 1. Hen. 69,29 verwirklicht ist:

Von jetzt an aber wird nichts Verderbliches mehr da sein. Denn jener Mannessohn ist erschienen
und hat sich auf den Thron seiner Herrlichkeit gesetzt, und alles Böse wird vor seinem Angesichte
verschwinden und vergehen; aber das Wort jenes Mannessohnes wird kräftig sein vor dem Herrn der
Geister.

Für diese Verheissung finden sich in den nachbiblischen Apokalypsen Parallelen. In IV.
Esra 6,26 wird das Erscheinen derer genannt, die den Tod nicht geschmeckt haben; nach

Apoc. Bar. 39,7 ist es die Herrschaft des Messias, die erscheinen wird, und nach Asc. Mos.
10,1 das Regiment Gottes, der sich von seinem Herrschersitz erhebt.

Die entsprechende griechische Formulierung begegnet in 2. Makk. 2,8 zusammen mit
der möglichen Herkunft der Vorstellung: Kai ofthesetai hë doxa toû Kyriou, kai hë
nefélë hös epi Môysê edëloûto, hös kai ho Salomon ëxiosen hina ho topos katagiasthê
megälös. Der Rückgriff auf Moses und Salomo dürfte kein Zufall sein, sondern die
tatsächliche Herkunft der Vorstellung aufzeigen. Der Passus aus dem Brief der
Jerusalemer Juden an die Juden in Ägypten bezieht sich zwar auf die Reinigung des

Tempels nach der Verunreinigung durch Antiochus, aber dieses Geschehen hatte im
Bewusstsein der Bevölkerung und selbst der hellenistischen Schriftsteller (Jason von
Kyrene, Verfasser des 2. Makk.) apokalyptischen Charakter, wie vor allem Daniel zeigt,
und dies gilt noch z.Z. Jesu und der Urchristenheit, wie die synoptische Apokalypse zeigt.
In dem apokalyptischen Geschehen wiederholt sich, was einst den Vätern von Abraham
über Moses bis Salomo geschah.

36 Pesch (A. 2), S. 225.
37 K. Berger, Zum traditionsgeschichtlichen Hintergrund christologischer Hoheitstitel: New Test.

Stud. 17 (1970), S. 399. Es ist bei beiden Zitaten zu beachten, dass damit die grundlegende These über
die Legitimationsformel bereits abgewandelt ist. Der Prophet wird jetzt legitimiert, nicht mehr der
Zeuge.

Der Unterschied wird besonders bei einer Formulierung Bergers (A. 37), S. 398, deutlich:
"Angesichts der Auferweckung Jesu von den Toten bekehrt man sich zu diesem Gott, denn er hat in
diesem Falle seine Macht erwiesen; und daher dient der Christus auch dadurch der Bekehrung zu
Gott." Höchstens in der Areopagrede nach Apg. 17,31 kann man eine derartige Argumentation
erkennen. An den von Berger angeführten Stellen Gal. 1,1; Rom. 4,24; 1. Petr. 1,19-21 ist die
Auferstehung nicht Argument, das zum Glauben an Gott führt.



H.-W. Bartsch, Der Ursprang des Osterglaubens 25

Damit wird sich auch erklären, was C. Bussmann in seinem Exkurs feststellt39. Die
Wendung ôfthë Kyrios begegnet relativ häufig im Pentateuch (Gen. 12,7; 17,1; 18,1

Abraham; Ex. 3,2; 16,10 Moses; Lev. 9,23 Volk Israel); die Tradition wird in den
historischen Büchern weitergeführt (Ri. 6,12 Gideon; 1. Kön. 3,5; 9,2 Salomo; cf. 2. Chr.
1,7; 7,12). Dann aber findet sich die Wendung nicht mehr. Keine Offenbarung oder
Sendung, die den klassischen Propheten widerfährt, wird derart berichtet. Erst in
eschatologischen Verheissungen begegnet die Wendung wieder, Jes. 40,5: Kai ofthesetai
hë doxa Kyriou, kai ôpsetai pâsa sàrx to söterion toû Theoû (cf. Jes. 60,2; Jer. 38

(31),3). Was Abraham, Moses etc. geschah, wird jetzt als Verheissung ins Futur gewendet,
hat aber auch eine andere Dimension gewonnen. War die Erscheinung Jahwes für die

Väter bis zu Salomo immer auf das Volk Israel bzw. auf die Dynastie gerichtet, so ist die

Verheissung auf "alles Fleisch" bezogen. Aber auch die Erscheinung Jahwes vor den

Vätern hat bereits ihr Ziel in einer Verheissung, des Sohnes, der Ausführung aus Ägypten
oder der Beständigkeit der Dynastie. Damit wird der Unterschied in der Wiederaufnahme
dieser Wendung durch die eschatologischen Verheissungen noch deutlicher: Alle
Erscheinungen finden in der letzten, das Eschaton einleitenden Erscheinung ihr Ziel,
insofern diese Erscheinung das Heil für alle Völker bedeutet40.

Das Zurücktreten der Wendung Ôfthë Kyrios oder hebr. wjr' jhwh hat aber, wie
Rendtorff gezeigt hat, einen weiteren Grund. Es wird in der Priesterschrift durch jd' ni.
ersetzt und entfaltet, wie inhaltlich Ex. 6,3 ausdrücklich sagt. Dagegen ist die Wendung
selbst bereits zur Überschrift über Erzählungen geworden, die als Erscheinung Jahwes
damit charakterisiert werden. Damit ist der Einwand von Wilckens, die Wendung lasse

niemals eine Erscheinungserzählung als Hintergmnd annehmen, widerlegt41.
Lässt schon die Parallele der einzelnen Sätze von l.Kor. 15,3—5 mit den Aussagen

über den Tod Christi, sein Begräbnis und seine Auferstehung annehmen, dass hinter der
Aussage, dass er auferstanden ist und dem Kephas erschien, ebenso eine Erzählung steht,
wie hinter der Aussage, dass er für unsere Sünden starb, die Leidensgeschichte steht, so

erweist das Vorkommen der Wendung ôfthë + Dativ im A.T., dass die Aussage eine
erzählbare und vielfach erzählte Erscheinung bezeichnet. Gen. 18,Iff. ist dafür der
instruktive Beleg. Der Satz ôfthë dè autô (Abraham) ho Theôs. wird in der folgenden
Erzählung von den drei Männern, die Abraham besuchen, entfaltet, und dem Leser wird
durch den einleitenden Satz von Anfang an vergewissert, dass es sich um ein Erscheinen
Gottes handelt. Trifft es zu, dass in der Folgezeit "der Begriff des Sich-Zeigens Jahwes

überhaupt als unangemessen empfunden" wurde42, so lässt sich von daher sowohl das

Zurücktreten dieser Wendung in der weiteren Überlieferung, die NichtVerwendung bei der
Berufung der Propheten verstehen, wie auch das Wiederauftreten in den eschatologischen
Verheissungen und darauf folgend in der apokalyptischen Literatur. Eine Begegnung

39 Bussmann (A. 16), S. 97ff.
40

Vgl. dazu und für das folgende R. Rendtorff, Die Offenbarungsvorstellungen im Alten Israel:
W. Pannenberg (Hrsg.), Offenbarung als Geschichte (1963), S. 24ff.

Wilckens (A. 20), S. 83. Die Berufung auf W. Michaelis, Theol. Wort. 5, S. 359, ist insofern
unzulänglich, als Michaelis lediglich das Vorkommen im N.T. untersucht, die alttestamentliche
Herkunft aber für diese Behauptung ausser acht lässt. Er geht zudem von der allein für die sekundären
Erscheinungserzählungen Luk. 24,36ff. etc. gültigen Annahme aus, dass die Erscheinung "sich nicht als

Kommen vom Himmel her darstellt" (S. 356 Anm. 204). Für die Ersterscheinung ist auf dem
Hintergrund des A.T. und Mark. 14,62 durchaus offen, dass es sich bei dem Erscheinen um ein
Kommen vom Himmel her handelt.

42 Rendtorff (A. 40), S. 25.



26 H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens

Gottes mit Menschen, ob es nun Abraham, Moses oder das ganze Volk Israel waren,
erscheint in der Wirklichkeit als derart unmöglich, dass man von ihr nur für die graue
Vorzeit berichtet, jener Heilszeit, in der Gott mit dem charismatischen Führer "von
Angesicht zu Angesicht wie mit einem Freunde" redete (Ex. 33,11). Und wenn dies auch
noch für David und Salomo überliefert wird, so entspricht dem, dass auch diese Zeit
rückblickend als Heilszeit erscheint. Entsprechend der apokalyptischen Vorstellung, dass

die Endzeit der Urzeit entspricht, die messianische Heilszeit jene Heilszeit der

Vergangenheit zurückbringt, begegnet die Verheissung der Erscheinung Jahwes in den

prophetischen Verheissungen von Jes. 40,5; 60,2; und die Verheissung geschieht im
ausdrücklichen Rückgriff auf die vergangene Heilszeit in Jer. 31,1 ff.

Die Beobachtung des Auftretens, Verschwindens und Wiederauftretens der Wendung,
mit der das Erscheinen Jahwes als eschatologisches Ereignis gekennzeichnet wird, lässt
auch die umstrittene Behauptung Lohmeyers, Mark. 16,7 weise auf die in Galiläa zu
erwartende Parusie43, unter neuem Aspekt sehen. Hatte Lohmeyer seine Behauptung
allein mit dem Nachweis gestützt, dass ôpsesthe autôn "feste Bezeichnung der künftigen
Parusie" sei und dies mit Mark. 14,62; Apc. 1,7 und Test. Zeb. 9,8 belegt, ohne dass der
Nachweis als ausreichend anerkannt wurde, so lässt sich mithilfe von Ôfthë als fester
Bezeichnung der eschatologischen Erscheinung Jahwes dieser Nachweis stützen. Der
futurischen Ansage der Erscheinung entspricht die futurische Ansage des Sehens in jenem
Satz Jes. 40,5 (o.S. 25). Dieselbe Korrespondenz beider Verbformen findet sich auch in
Jes. 60,2.5 und Jer. 31 (38), 3.33. Damit ist die Behauptung Lohmeyers fürMark. 14,62
und 16,7 durch die korrespondierende Verbform gestützt, für die der eschatologische bis

apokalyptische Charakter sichergestellt ist. Für 1. Kor. 15,5 und Luk. 24,34 ergibt sich
daraus aber die gleiche Korrespondenz zu Mark. 14,6244. Auch wenn man hinter den

knappen Formulierungen keine ausgeführte Erscheinungserzählung sehen will — obwohl
diese Annahme formgeschichtlich nahezu zwingend ist —, muss der Satz inhaltlich gefüllt
verstanden werden, d.h. es muss gefragt werden, welche Vorstellung und welcher
Verkündigungsinhalt mit dieser Formulierung ausgesagt ist. Und dafür gibt das alttesta-
mentliche Vorkommen der Formulierung und seine Verwendung in den Apokalypsen das

Material: Die Erscheinung des Christus bedeutete den Beginn des Gottesreiches.
Dass Paulus die Aufzählung der Erscheinungen nicht anders verstanden hat, belegt

1. Kor. 15,11. Es geht ihm weder um eine Legitimierung der "Wolke von Zeugen", da

diese nicht einmal in der Mehrheit personell identifizierbar sind — weder für den heutigen
Leser noch für die Korinther! —, sondern es geht ihm um die Feststellung, dass seine

Verkündigung, deren Grundlage er referierte, mit der aller anderen Apostel und
Missionare identisch ist: "Ob es um mich oder um jene geht, so predigen wir, und so seid

ihr zum Glauben gekommen." Will man für diesen Zusammenhang schon von einer

Legitimierung reden, so legitimiert Paulus auf jeden Fall nicht sich selbst als Apostel,
sondern er legitimiert seine Verkündigung. Und diese Legitimierung vollzieht sich nicht
formal, als ginge es nur um die Legitimität der Verkündigung des Auferstandenen,
sondern es geht um die Legitimität der Interpretation dieser Verkündigung, dass der

gekreuzigte Auferstandene Grund für die Hoffnung auf die zukünftige Auferstehung, auf

43 E. Lohmeyer, Galiläa und Jerusalem (1936), S. 1 Off.; dagegen W. G. Kümmel, Verheissung und
Erfüllung (1956), S. 70ff.; diskutiert von W. Marxsen, Der Evangelist Markus (1956), S. 51 ff.

44
Lukas, der sich bemüht, die Erscheinung des Auferstandenen nicht apokalyptisch zu

interpretieren, hat darum durch Tilgung des Erscheinens in Luk. 22,69 diese Korrespondenz
aufgehoben.



H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens 27

das kommende Gottesreich ist. Dafür ist die Erscheinung des Auferstandenen die

Grundlage, mit der die Verkündigung steht und fällt (V. 12—14! Wie sehr dies

inhaltlich bestimmt ist, geht daraus hervor, dass Paulus in umgekehrter Richtung
argumentiert, weil formal die Legitimität des Apostels oder auch seiner Verkündigung
nicht angegriffen ist, sondern allein das, was diese Verkündigung konkret inhaltlich für
die Gemeinde bedeutet. Nehmen die Korinther in ihrem Leben und in ihrer Hoffnung
nicht an, was die paulinische Verkündigung bedeutet, dann fällt auch der formale Grund,
die Auferstehungsaussage faktisch hin. Man könnte überspitzt behaupten, dass die
Diskussion in 1. Kor. 15 darum geht, dass der Inhalt des ôfthë recht verstanden und
akzeptiert wird.

Ist damit der Auferstehungsglaube inhaltlich präzisiert als Glaube an die Zukunft des

Gottesreiches, als Grund für die urchristliche Hoffnung, so lässt sich auch allein von daher
die Frage nach seiner Entstehung beantworten. Geht es allein um den Glauben an die

"gerechtfertigte, eschatologische Autorität" Jesu45, ist der Glaube an den Auferstandenen
nichts anderes als "Ausdruck des gläubigen Bekenntnisses zur eschatologischen Bedeutung
Jesu, seiner Sendung und seiner Autorität, seiner göttlichen Legitimation angesichts seines
Todes"46, dann mag die Erscheinung des Auferstandenen nur behauptet werden, um diese

Legitimität der eigenen Verkündigung unter Beweis zu stellen. Sachlich stellt sich die

Frage der Legitimität dagegen gegenüber dem Inhalt dieser Verkündigung. Enthält aber
das ôfthë als Inhalt die Proklamation des Gottesreiches, so kann eine formale
Legitimierung der Verkündigung nicht ausreichen; denn sie steht ja ständig der
entgegengesetzten Wirklichkeit gegenüber und kann sich mit keiner Autorität
legitimieren, sondern allein mit einem geschichtlich wirksamen Geschehen, das diese

Proklamation rechtfertigt. Auch eine "göttliche Legitimation", die den hingerichteten
eschatologischen Propheten rechtfertigt und seine Richter und Henker ins Unrecht setzt,
kann den Inhalt der urchristlichen Verkündigung nicht legitimieren, wenn dieser

entsprechend der Bedeutung des Ôfthë die Proklamation des Gottesreiches ist. Diese

Legitimation wäre ja ständig durch die erfahrene Wirklichkeit ins Unrecht gesetzt, sofern
es keine Erfahrung dieses Gottesreiches gab. Darum bemüht Paulus sich in l.Kor. 15

nicht um einen Erweis der Auferstehung durch Zeugenaussagen, sondern ein Leben der
Gemeinde, das diese mit der urchristlichen Verkündigung proklamierte Wirklichkeit auf
der Grundlage der dadurch vermittelten Hoffnung bezeugt, ist das Ziel seiner Argumentation47.

Von dieser inhaltlichen Bestimmung des ôfthë als Zeugnis des urchristlich-
paulinischen Auferstehungsglaubens ist auch die Frage der Kontinuität zwischen dem
vorösterlichen und dem österlichen Christusglauben zu beurteilen.

45 Pesch (A. 2), S. 225, unter Berufung auf eine bisher nicht zugängliche Arbeit von K. Berger.
46 Ebd., S. 226.
47 Es ist hier auf den Zusammenhang zwischen der paulinischen Interpretation des Osterglaubens

in l.Kor. 15 und seiner Auseinandersetzung um das in der Mahlfeicr sich reflektierende
Gemeindelebcn in 1. Kor. 11 zu verweisen. Diesen Zusammenhang erwägt W. Schmithals, Die Gnosis
in Korinth (2. Aufl. 1965), S. 146ff., 3231'., nicht und stellt den Auferstehungskonflikt unter "die
korinthische Anthropologie", anstatt den Konflikt in der Interpretation der Auferstehungsvorstellung
begründet zu sehen. Er hält darum an der alten Auffassung fest, die korinthischen Irrlehrer hätten die
Auferstehung Jesu geleugnet, obwohl Paulus sich ausdrücklich in 15,11 darauf beruft, dass auch die
Korinther diesen Glauben angenommen haben.



28 H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens

3.

R. Pesch bestreitet für die Jünger den Verlust des "vorösterlichen" Glaubens:
"Zunächst muss festgestellt werden, dass wir über das Geschick und die seelische

Verfassung der Jünger nach dem Karfreitag einfach nicht unterrichtet sind48."
Dies Urteil ist in der Ablehnung sowohl der Dialektischen Theologie wie der sogenannten

Kerygma-Theologie und zumindest bestimmter formgeschichtlicher Erkenntnisse begründet49. Es sieht
einerseits so aus, als wolle die hier vertretene katholische Exegese über die protestantische Dialektische
Theologie, die Theologie Bultmanns und selbst die theologische Perspektive der Eormgeschichte
hinweg zu einer Modernität finden, die den kirchlichen Glauben an die göttliche Sendung und
Autorität Jesu, den Glauben an seine Messianität, die im Christus-Namen sich niedergeschlagen hat, des

Skandalons sowohl eines Auferstehungswunders wie auch der Hinrichtung dieses Christus entkleidet.
Der von Jesus inaugurierte Glaube sei Ursprung des kirchlichen Glaubens und habe damit von
vorneherein das Skandalon des Kreuzes bereits überwunden, und dann sei die Auferstehung als Wunder

nur der Ausdruck dieses Glaubens. Andererseits findet diese theologische Position breiten Rückhalt
auf protestantischer Seite in liberal erscheinenden Arbeiten.

Ob allerdings die Dialektische Theologie für "die Konstruktion des sog.
'Ostergrabens' " verantwortlich ist, kann bezweifelt werden. Einerseits ist die Erkenntnis des

Neuansatzes mit Ostern älter. Sie wurde in der Auseinandersetzung um die "Leben-Jesu-
Bewegung" des vergangenen Jahrhunderts von Martin Kähler vertreten50. Er schrieb gegen
den historischen Optimismus sowohl der liberalen wie der orthodoxen Leben Jesu:

"So gewiss nicht der historische Jesus, wie er leibte und lebte, seinen Jüngern den zeugniskräftigen
Glauben an ihn selbst, sondern nur eine sehr schwankende, flucht- und verleugnungsfähige
Anhänglichkeit abgewonnen hat ; so gewiss sie nachher nicht herausgetreten sind, um ihn durch

Verbreitung seiner Lehre zum Schulhaupte zu machen, sondern um seine Person und ihre
unvergängliche Bedeutung für einen jeden Menschen zu bezeugen; ebenso gewiss waren sie auch erst
dann imstande, sein Sein und Behaben, sein Tun und sein Wort als die Darbietung der Gnade und
Treue Gottes zu erfassen, da er vollendet vor sie trat ,"51

Darum stellte Kähler dem "historischen Jesus" den von ihm geprägten Begriff des

"geschichtlichen Christus" entgegen. Er fragte nach dem Urspmng seiner geschichtlichen
Wirkung, die er als den "Glauben seiner Jünger" bezeichnet. Unter Berufung auf Paulus
und die Evangelien stellte er dafür fest:

"Wo aber diese Gewissheit entstanden ist und gewirkt hat, da ist sie urkundlich gebunden gewesen
an die andere, dass er der Lebendige sei, der Gekreuzigte und Auferstandene Der auferstandene
Herr ist nicht der historische Jesus hinter den Evangelien, sondern der Christus der apostolischen
Predigt, des ganzen Neuen Testaments52."

48 Pesch (A. 2), S. 219.
49 Die dialektische Theologie sieht Pesch in G. Bornkamms Jesusbuch vertreten (S. 219,

Anm. 62); gegen die Kerygma-Theologie polemisiert er in Auseinandersetzung mit W. Kasper S. 273
und bezeichnet gleichzeitig "die Behauptung, alle Überlieferungen, etwa der synoptischen Evangelien,
seien 'vom Osterglauben bestimmt und geprägt', (als) schlichtweg falsch".

50 M. Kähler, Der sogenannte historische Jesus und der geschichtliche, biblische Christus (1892;
2. Aufl. 1896, Abdruck 1928); Neudruck der 1. Aufl. unter Hinzufügung von Teilen der 2. Aufl. hrsg.
von E. Wolf, Theol. Bücherei, 2 (1961). Aus dieser Ausgabe sind die folgenden Zitate entnommen.

51 Kähler (A. 50), S. 42f.
52

Ebd., S. 40f. Diese Zitate entfalten die beiden berühmten Aussagen: "unsere Doppelsammlung
die Bibel des A. und N.T.) ist die Urkunde über den Vollzug der kirchengründenden Predigt"

(S. 103) und über die in der Auferstehung erfolgte Manifestierung des Christus: "diese Hauptsache
(macht) die eine grosse Ausnahme, die allein Gottes Gnade nicht der menschlichen Irrbarkeit
preisgeben will" (S. 93).



H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens 29

Nun hat der Vortrag Kählers — nachdem er lange Zeit derart vergessen war, dass

A. Schweitzer ihn in seiner Geschichte der Leben-Jesu-Forschung nicht erwähnte -
tatsächlich auch auf die Dialektische Theologie gewirkt53, und vor allem der Ansatz des

Glaubens im Auferstandenen wird von der Dialektischen Theologie ebenso vertreten.
Wichtiger aber ist die Aufnahme und Entfaltung der systematischen Aussagen Kählers in
der formgeschichtlichen Forschung, ohne dass sich eine direkte Abhängigkeit aufzeigen
lässt und ohne dass ein solcher Zusammenhang anzunehmen ist. Sowohl M. Dibelius'
Formgeschichte des Evangeliums (1919, 2. Aufl. 1933) wie R. Bultmanns Geschichte der

synoptischen Tradition (1921, 2. Aufl. 1931) gehen davon aus, dass der "Sitz im Leben"
der urchristlichen Überlieferung die Predigt, die Mission ist. Die von J. Schniewind in
einem Referat über die Synoptikerexegese gezogene Folgerung mag mit davon bestimmt
sein, dass er als Schüler Martin Kählers die Intentionen seines Meisters aufgenommen sah.

Sie trifft dennoch das, was mit der Feststellung jenes "Sitzes im Leben" inhaltlich gesagt
ist: "Es ist in der Tat so, dass nur, weil es ein Kerygma gibt, das einen 'im Fleisch'
lebenden Menschen als den 'Herrn' verkündet, das Entstehen unserer Evangelien, ja schon
ihrer Vorformen begriffen werden kann54." Und dies gilt für die gesamte Überlieferung
ohne Ausnahme, für Erzählungen und Spruchüberlieferung:

"Es werden Anekdoten und Sprüche zu einem Ganzen verbunden, das seine Einheit nur vom
Kerygma her hat; denn das Kerygma verkündet einen Lebendigen, Gegenwärtigen der den
Namen Jesus trägt, d.h. den Namen eines Irdischen, eines Menschen, der in seiner Lebensform ein
Rabbi war, und von dem man daher Sprüche und Anekdoten weitergibt, wie von irgendeinem Rabbi
sonst. Diese Anekdoten und Sprüche aber bedeuten schon in der mündlichen Predigt und dann auch
im schriftlichen Niederschlag dieses Kerygma die Gegenwart des Erhöhten selbst, - so jedenfalls nach
der Überzeugung der Verkünder55."

Als Ergebnis der formgeschichtlichen Forschung — sicher auch im Zusammenhang mit
der Dialektischen Theologie bzw. der schon von Schniewind betonten Rolle des Kerygmas
— ist dann auch jener "Ostergraben" zu verstehen, dessen sachliche Feststellung sich im
Jesusbuch von M. Dibelius (1939) findet. Nach Darlegung bestimmter Voraussetzungen des

Auferstehungsglaubens bei den Pharisäern und in der Apokalyptik fährt er fort:
"Aber die neutestamentlichen Berichte zeigen auch, dass mindestens im Augenblick der

Entscheidung, da Jesus gefangen und hingerichtet wurde, die Jünger keine Gewissheit dieser Art (sc.
der Auferstehung Jesu) hegten. Sie flohen (Mark. 14,50) und gaben Jesu Sache verloren (Luk.
24,19-21). F.s muss also etwas eingetreten sein, was binnen kurzem nicht nur einen völligen Umschlag
ihrer Stimmung hervorrief, sondern sie auch zu neuer Aktivität und zur Gründung der Gemeinde

53
Vgl. vor allem die vielfache Berufung K. Barths auf Martin Kahler in Die kirchliche Dogmatik,

vor allem in den Bänden IV, 1 und IV, 2, in denen der Ansatz der Rechtfertigungslehre in Kreuz und
Auferstehung entfaltet wird (IV, 1. S. 269fl\, und IV, 2, S. 15 Iff.). Barth steht in einer parallelen
Auseinandersetzung mit der Theologie Ritschis u.a. wie 60 Jahre früher Kähler.

54 J. Schniewind, Theol. Rundschau N.F. 2 (1930), S. 183.
55 Ebd., S. 140. - Die literarkritische Forschung ist seither sicher zu abgewandelten Ergebnissen

sowohl in den Einzelheiten wie auch in der Grundkonzeption gekommen. Aber die Erkenntnis des
Ansatzes für alle neutestamentliche Überlieferung in der Predigt des Auferstandenen ist m.E. davon
unberührt gültig. Auch der Verweis auf Worte der Bergpredigt und Gleichnisse Jesu bei Pesch (A. 2),
S. 273 Anm. 12, widerlegt diesen Ansatz nicht; denn für diese Überlieferung gilt dasselbe, was später
das Thomasevangelium ausdrücklich im Eingang betont: "Dies sind die verborgenen Worte, die Jesus
der Lebendige Auferstandene) sprach." Die Synoptiker haben in der Aufnahme von Logien in
gleicher Weise nicht zwischen den Worten des "Erhöhten", also Gemeindebildungen, und ipsissima
verba Jesu unterschieden. Das zeigt aber, dass nicht die Autorität eines historischen Rabbi, sondern
allein der erhöhte Christus die Überlieferung bestimmte.



30 H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens

befähigte. Dieses 'Etwas' ist der historische Kern des Osterglaubens. Wie es sich vollzogen hat, ist uns
nirgends berichtet56."

Damit soll nicht eine Weiterentwicklung und Abwandlung formgeschichtlicher
Erkenntnisse durch Anrufung einer Autorität verhindert oder widerlegt werden. Wohl
aber ist zu fragen, ob Kriterien der Formgeschichte stringent angewandt werden können,
wenn der Ansatz dieser Forschung, das Verständnis der urchristlichen Überlieferung als

Predigt, verlassen ist, als "schlichtweg falsch" bezeichnet wird57. Wird also aufgrund
philologischer Parallelen eine Formel ôfthë + Dativ innerhalb des Kirchenrechts
angenommen58, um daraus eine Legitimationsformel werden zu lassen, so ist der Ansatz
formgeschichtlicher Argumentation verlassen. Es geht aber entscheidend nicht einmal um
den Ort und die Herkunft der Kriterien oder der Argumentation. Es geht wesentlich um
den theologischen Ansatz der christlichen Verkündigung damals wie heute. War diese

Verkündigung jemals ausschliesslich im historischen Jesus, seinem Wirken, seiner Predigt
begründet, sodass man "dann nur in einem gewissen sekundären Sinn zusehen (bräuchte),
ob das Siegel Gottes, die Auferstehung, dafür einigermassen glaubwürdig da sei"59, dann
hätte allerdings die Erscheinung des Christus nichts zu dieser Verkündigung hinzugetragen,

das unaufgebbar wäre. Aber dies hängt eben daran, ob "die Exegeten so viel
Historie oder Geschichte 'retten', dass man von einem unvergleichlichen Selbstverständnis
Jesu reden kann"60 — man kann eben nicht61. Die urchristliche Predigt ist qualitativ von
der Predigt des historischen Jesus unterschieden, insofern sie die Erfüllung des von Jesus

Verheissenen proklamierte.
Damit ist die vielfach diskutierte Tatsache angesprochen, dass in der Predigt der

Urchristenheit "aus dem Verkündiger der Verkündigte geworden" ist62. Allerdings
rnuss diese Aussage noch differenziert werden, insofern sie bereits eine Personalisierung
der Verkündigung anspricht, wie sie sich erst in der Bildung der synoptischen Tradition
entwickelt hat, aber keineswegs am Anfang steht63. Daraus folgt aber notwendig: Das

gesamte Wirken Jesu, seine Predigt wie seine Taten, "alles Frühere erscheint in einem

M. Dibelius: Jesus, =Sammlung Göschen, 1130 (1939), S. 121.
57 Es darf darauf verwiesen werden, dass die Prägung der synoptischen Überlieferung durch den

Osterglauben die Voraussetzung dafür ist, dass diese Überlieferung in der Mission den Anlass für ihre
Verbreitung fand: Dibelius, Formgeschichte (A. 9), S. 12. Den gleichen Zusammenhang stellt Dibelius
in seiner umstrittenen Schrift Geschichtliche und übergeschichtliche Religion im Christentum (1925),
S. 78f., fest.

58 Wilckens (A. 20), S. 75.
59 K. Rahner in einem Brief an Pesch (A. 2), S. 228.
60 Ebd.
61

Vgl. dazu die Diskussion zwischen E. Fuchs und R. Bultmann: F.. Fuchs, Glaube und
Geschichte: Zur Frage nach dem historischen Jesus (1 960), S. 168ff.; R. Bultmann, Das Verhältnis der
urchristlichen Christusbotschaft zum historischen Jesus (2. Aufl. 1961), S. 18f.

62 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments (1953), S. 34.
63

Beispiele für die Personalisierung: Mark. 11,10b fehlt bei Matth./Luk.; das Zitat aus Jes. 56,7
hat in Mark. 11,17 die Qualität cschatologischer Verheissung, bei Matth./Luk. belegt es die Kultkritik
eines rigorosen Rabbi. Dies wird in Matth. 21, 14-17 dadurch unterstrichen, dass die Qualität der
Person Jesu vom Evangelisten hervorgehoben und von den Gegnern als illegitimer Anspruch verurteilt
wird. Der hinter Luk. 22,15-18 stehende Mahlbericht ist nur eschatologisch - im Unterschied zu
Mark. 14,22-25 Par. -, nicht kultisch ausgerichtet. Nicht die Person des Kyrios, sondern das

Geschehen des Mahls hat das Schwergewicht. Der Bericht über die Gefangennahme hat in Mark.
14,43-52 das Schwergewicht in der Darstellung, dass auch hier Gottes Wille geschieht, während die
Parallelen bei Matth./Mark./Joh. auf den Gegensatz Jesus-Verräter personalisieren. Die Beispiele
liessen sich durch Einzelheiten - Einfügung des Namens, des Christustitels etc. - vermehren.



H.-W. Bartsch, Der Ursprung des Osterglaubens 31

neuen Licht — und zwar seit dem Osterglauben an die Auferstehung Jesu und auf Grund
dieses Glaubens"64. Es ist für die Frage nach dem Ursprung des urchristlichen Glaubens
ziemlich belanglos, ob man einen vorösterlichen Glauben, welcher Art auch immer,
annehmen will, oder nicht; wesentlich ist allein, dass der urchristliche Glaube seinen
Ansatz im Osterglauben hat und erst von daher der Bezug zum Wirken Jesu Bedeutung
gewinnt.

Diese neue, andersartige Qualität des urchristlichen Glaubens ist personalisiert oder
sachbezogen der Glaube daran, dass Jesu Verkündigung als aktuelle Interpretation der
alttestamentlichen Verheissungen zum Ziel, zur Erfüllung gekommen ist durch sein

Erscheinen als der Christus. Nur von daher ist die Beilegung von Hoheitstiteln zum Namen
Jesus zu verstehen, die jedenfalls, solange sie im Bereich des jüdischen Denkens bleiben,
also in der Umwelt ihrer Entstehung, funktionale Bedeutung haben. Damit verweisen
diese Titel ebenso wie der Glaube an den Auferstandenen auf die Sache, die damit
bekannt, vertreten wird.

Seine Entstehung lässt sich aber nicht abgesehen von diesem Inhalt des Glaubens
bestimmen, und dieser Inhalt ist nicht allein durch das Aufzeigen literarkritisch
konstatierbarer Traditionen festzustellen, sondern er ist nur aus dem Leben und Wirken
der Urchristenheit innerhalb der Zusammenhänge ihrer Welt zu erkennen, auf das bezogen
die Aussagen und ihre literarische Tradition zu sehen sind.

Nimmt man aus diesen Gründen eine Erscheinung des Christus, wie sie in Mark. 14,62
angesagt ist, als den Ursprung des Auferstehungsglaubens, als jenes "Etwas", das

M. Dibelius als den historischen Kern bezeichnet hat, so ist man mitten in diesem

Zusammenhang der apokalyptischen Erwartung und der gesellschaftlich und politisch
gespannten Situation in Palästina, die in der Apokalyptik ihre Deutung fand. Es wird
dann aber auch die Bedeutung der perfektischen Aussage im Unterschied zu allen
apokalyptischen Proklamationen — einschliesslich der Jesu — deutlich: Diese Erscheinung
war für die Urchristenheit der Beginn der Erfüllung dessen, was Jesus angekündigt hatte.
Seine "Sache", die Ankündigung des Kommens des Gottesreiches, war mit dieser

Erscheinung zu ihrem Ziel gekommen. Aus dem eschatologischen Propheten war der
Messias geworden. Man mag für die Entstehung dieses Glaubens andere konkrete Gründe

nennen, so wie Rabbi Aqiba andere Gründe hatte, Simeon bar Kosba zum Messias zu
proklamieren, aber man kann ihn nicht auf die Predigt Jesu allein zurückführen. Da die
urchristliche Überlieferung uns keinen anderen Grund als die Erscheinung des
Auferstandenen nennt, bleibt es immer noch am wahrscheinlichsten, hinter dieser Angabe den

tatsächlichen Ursprung des Auferstehungsglaubens anzunehmen65.

Hans- Werner Bartsch, Frankfurt

R. Bultmann (A. 62), S. 43.
65 Die hier vorgelegten Überlegungen sind weitergeführt in H.-W. Bartsch, Inhalt und Funktion

des urchristlichen Osterglaubens: H. Temporini (Hrsg.), Aufstieg und Niedergang der römischen Welt

2, 2 (im Druck).


	Der Ursprung des Osterglaubens

