
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 1

Artikel: Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens : zur Phänomenologie
biblischer Religion

Autor: Müller, Hans-Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878659

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 31 Heft 1 Januar/Februar 1975

Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens

Zur Phänomenologie biblischer Religion

Es kennzeichnet die Bedeutung und Funktion des Mythischen vielleicht nicht nur für
unsere Epoche, wenn Thomas Mann in einem Brief an Karl Kerényi über den Begriff des

"Bundes", zugleich aber auch über die Absicht seines Josephromans den folgenden Satz
schreibt: "Die Idee hat einen stark humoristischen Einschlag, wie die ganze Theologie des

'Joseph', und mit dem Humoristischen steht es eigentümlich: ganz unernst ist es zwar
nicht, will aber auch nicht streng beim Worte genommen sein, sondern ist eine Art von
Wahrheitsspass, der sich wohl hören lassen kann, aber mit wirklicher Wissenschaft nicht
konkurriert1Hat Mann mit der Berufung des Nicht-ganz-Unernsten, das doch nicht
streng beim Worte genommen werden will, am Ende eine Eigenart des Mythischen
überhaupt getroffen2? Freilich fasst der Dichter einer sublimen Ironie die fortschreitende
Desintegration mythischer Verwurzelung ins Auge, wenn er später über seinen Helden
mitzuteilen weiss, dass er "zwar auch noch teilhat am Kollektiv-Mythischen, aber auf eine

witzig-vergeistigte und verspielte, zweckhaft-bewusste Art"; dabei verwandle sich das Ich
in einem Akt der Selbstbefreiung sehr bald zu einem künstlerischen, dessen zwielichtige
Hintergründigkeit als "reizvoll, heikel und gefährdet" beschrieben wird3. Aberliegt dem
Wesen des Mythos das Ironische wirklich ursprünglich so fem, wie wegen dessen

Erscheinen beim Schwinden des Mythischen so gern vorausgesetzt wird? Kann umgekehrt
der Wiedergewinn des Mythischen in einer nachkritischen Naivität, die die ursprüngliche
Ambivalenz seines Ernstes zur Bedingung hätte, auch für die Interpretation der
biblisch-christlichen Tradition wirksam werden? Es müsste sich dazu freilich zeigen
lassen, inwieweit diese Tradition selbst noch an Sprach- und Denkstrukturen des

Mythischen teilhat. Vor allem aber: in welchen Kategorien könnten danach der Mythos
und seine In-Frage-Stellung samt der Interpretation biblisch-christlicher Tradition gedacht
und ausgesprochen werden?

1

Thomas Mann, Altes und Neues, Stockholmer Gesamtausgabe, 14 (1961 S. 720; der Brief ist
auf den 7.10.1936 datiert.

2 Die "angeborene und durchaus unentbehrliche Neigung des Geistes, sich eine gedachte Welt von
lebenden Wesen zu schaffen", hat bereits J. Huizinga ein Spiel des Geistes zu nennen erwogen: Homo
ludens. Versuch einer Bestimmung des Spielelementes der Kultur (31940), S. 219; vgl. S. 42, 208.

3 So in einem Vortrag, den Mann am 17.11.1942 in der Library of Congress in Washington
gehalten hat, unter der Überschrift "Joseph und seine Brüder" in Neue Studien (Stockholm 1948),
S. 173-174.



2 H.-P. Müller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens

1.

Wie also verhalten sich Mythos und Ironie zueinander?
Unter der Voraussetzung eines elementaren Erlebens andringender Macht wird das

Mythische dadurch realisiert, dass die Macht in Göttern Gestalt annimmt und dazu einen
Namen, einen Willen und ein Schicksal unterlegt bekommt, wie sie gemeinsam auch das

menschliche Person-Sein bestimmen4. Darüber wird die Gottheit zum urbildlichen und
regenerativen Integrationspunkt zwischen einer Wirklichkeit, an deren amorpher Macht-
haftigkeit der Mensch nicht länger das ihm Entsprechende fand, und diesem selbst, der in
der Gottheit die Wirklichkeit anthropomorph bei sich aufnimmt.

Allerdings unterliegt diese Mittlerschaft einer Reihe von Antinomien und Aporien.
Gestalt und Wille widerstreiten einander: die Gestalt etwa strebt, je vollendeter sie ist,
nach der Ruhe des Seins, aus der der Wille herausdrängt. Versetzt aber die dynamische
Antinomie von Gestalt und Wille schon die Welt des Menschen in geschichtliche
Bewegung, so gilt das noch mehr von der Welt der mythischen Göttergeschichte5. Die

Bewegung als Ausgleich der Antinomie wird dann in beiden Bereichen noch einmal durch
das Einwirken des Schicksals herausgefordert, freilich auch durch dessen Definitivität
zurückgehalten. Das schafft dem göttlichen wie dem menschlichen Dasein seine
herrscherliche wie leidenshafte Lebendigkeit, zugleich aber auch ein Stück Selbstaufhebung,

das schon den primitiven Menschen in einer Ambivalenz von Geborgenheit und
Daseinsangst zurücklässt.

Darüber hinaus erweist sich auch die Integration von Wirklichkeit und Mensch durch
die Gottheit als durchaus zwielichtig. Wird der Mensch von einer Wirklichkeit, in der ihn
die Götter, uneindeutig genug, beheimaten, nicht zugleich gefangen gehalten? Schafft die

mythische Zeit bestenfalls eine Regeneration des göttlichen Urbilds, so werden Handeln
und Leiden des Menschen auf ein Gleichmass reduziert, dem ein Mass existentialer
Heimatlosigkeit in der Welt allemal vorzuziehen wäre. Darum erzeugt die Präsenz des

Heiligen neben Liebe und Hingezogen-Sein immer auch eine spezifische Abneigung: der

mythische Gott wird nicht nur verehrt und gefürchtet, sondern auch gemieden und sogar
von Herzen gehasst6. Harmloserenfalls ist der mythisch "Gläubige" immer auch

ungläubig, und seine observante Haltung schlägt plötzlich in die scherzhafte, ja
spöttisch-distanzierte um7.

4 Zum Mythosbegriff vgl. im einzelnen H.-P. Müller, Mythos Tradition Revolution. Phänomenologische

Untersuchungen zum Alten Testament 1973), S. 9ff., auch in einem Aufsatz in Zs. Thcol. Ki.
69 (1972), 259 289, S. 260-263.

Die Definition des Mythos als "Göttergeschichte" ist von H. Gunkel wiederholt gebraucht
worden, etwa in Genesis (6 1964), S. XIV.

6 Zu den Phänomenen der Gottesmeidung und der Gottesfeindschaft vgl. G. van der Leeuw,
Phänomenologie der Religion (2 1956), S. 5 27ff., 586ff.

7 Dass "Gläubigkeit" und "Ungläubigkeit" schon in der magisch-mythischen Welt der Primitiven
nebeneinander vorkommen, hat T. Andrae, Die letzten Dinge (1940), S. 176ff., 207ff., mit vielen
Beobachtungen belegen können. Beispiele für humoristisch-ironische Züge im orientalischen und
griechischen Mythos hat der Verfasser in Mythos (A. 4), S. 36ff., gegeben. Nach W. Wundt, Märchen,
Sage und Legende als Entwickelungsformen des Mythus: Arch. Rel. wiss. 11 (1907), 200-222, S. 222,
gibt es "keine mythische Form in der die Neigung zu burlesken Varianten so lebendig ist wie die
Legende". "Je fester das Überlieferte geglaubt wird, um so leichter reizt es dazu, den Kontrast der
Gefühle in dem Wechsel von Scherz und Ernst zu entladen."



H.-P. Müller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens 3

Oft spricht schon der Mythos selbst mit dem hintersinnigen Bewusstsein, dass seine

Sprache nicht zureicht. Das gilt sowohl im Blick auf seinen göttlichen Gegenstand,
insofern dieser sich, wie wir sehen werden, das eine oder andere Mal seiner mythischen
Fesseln entledigt und den Mythos auf ein hyperbolisches Symbol reduziert. Aber es gilt
ebenso im Blick auf den Sprecher, der von der Selbstbefreiung seines Gottes in gleicher
Weise Freiheit profitiert. So durchwaltet den Mythos eine innere Unstimmigkeit: erlässt
sich wie etwas Halluzinatorisch-Übertriebenes einerseits immer nur für einen enthusiastischen

Augenblick durchhalten und scheitert doch andrerseits am Transzendenzbezug
einer Gottes- und Ich-Erfahrung, die ihn noch überbietet. Das mythische Gottesbewusst-
sein hat Gottesvergessenheit bei sich, weil es zugleich dem Wesen Gottes und des

Menschen widerspricht. Es scheint, als Hessen sich beide in einer Wirklichkeit, deren
Dasein und Zeit ihnen in gleicher Weise entgegenstehen, nicht anders als unter
Spannungen nieder8.

Nichtsdestoweniger kennt der im Mythos befangene Mensch einen Bewusstseinszu-
stand, in dem er die Antinomien und Aporien des Mythischen, das Zwielicht seiner
Integrationsleistung nicht wahrnimmt. Wir nennen diesen Bewusstseinszustand den

naiven, genauer: den einer "ersten", vorkritischen Naivität, die das Janusantlitz des

Mythischen noch verkennt. Es mag sein, dass der Mythos allermeist naiv aufgenommen
wird; wenn die Zeit der Naivität vorbei ist, wird diese in der Regel willentlich
aufrechterhalten, als fühlte der Mensch sich wohler "in einem Dunkel wo gewisse
Dinge geschehen können, die zu geschehen haben"9. Das heisst aber nicht, dass der

Mythos für den Nicht-mehr-Naiven wesenlos wäre.
Die scherzhafte, ja spöttisch-distanzierte Haltung, die der mythisch Gläubige bei aller

Observanz zuzeiten einnimmt, erscheint demgegenüber als eine solche der Ironie. Ist eines

von deren Grundelementen die Verstellung, so kann diese schon bei dem rituell-kultischen
Mimen, der mythisches Geschehen als Rolle spielt, bewusst werden: er kann die

Möglichkeit nicht übersehen, aus seiner Rolle willentlich oder unwillkürlich herauszutreten.

Wer die Verstellung durchschaut, mag die Skepsis zwar eine Weile aus sozialer

Disziplin hintanhalten. Der elementarste Zweifel wird sich aber immer schon daran
entzünden, dass die mythischen Gestalten gegenständlich nicht greifbar sind10. Schliesslich

wird die Gebrochenheit mythischer Sprache auch dadurch sichtbar, dass sie ihre
Wahrheit — etwa durch Akzentuierung des Wunderhaften ihrer Handlungen — so gern
übertreibt11. Sie oszilliert nun zwischen einer Konsequenz, die aus Masslosigkeit blind ist,
und einer zwinkernden Schalkhaftigkeit, die den eigenen Irrtum freiwillig entlarvt. Am
Ende freilich liegt die Ironie ebenso beim Sprecher wie beim Hörer, der das Oszillieren

8
Vgl. die Bemerkungen über eine mögliche Unwirksamkeit "performativer" Sprache bei

W. Trillhaas, Religionsphilosophie (1972), S. 240fr.
So Thomas Mann über den erblindenden Isaak in Joseph und seine Brüder, 1, Stockholmer

Gesamtausgabe. 5 (1966), S. 199.
10

Vgl. Andrae (A. 7), S. 215ff.
11

Hin verhaltener Vorwurf gegen Gott in Horm ironisch übersteigerten Lobs liegt vielleicht in Ps.

22,4 vor: Die unberührte Heiligkeit Jahwes, "der über den Lobgesängen Israels thront", steht in einem
sinnraubenden Gegensatz zur Not des Betenden. - Wie eine kühne Interpretation solcher Ironie klingt
eine Stelle in Scholem Alechems Roman Tewje der Milchmann: "Aber es macht nichts, Gott ist doch
der Vater. Hr regiert uns, das heisst, er sitzt oben, und wir quälen uns unten." Die Verstellung
demaskiert sich gleichsam in dem Satz: "Lesen wir doch in den Psalmen: 'Verlass dich auf den Herrn',
- dann wird er es schon so einrichten, dass du tief in der Erde liegst, aus Lehm Beugel bäckst und dazu
noch sagst: Auch dieses ist zum Besten! ": Fischer-Bücherei, 615 (1964), S. 19, 113.



4 H.-P. Müller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens

wahrnimmt: isoliert dieser die Verstellung von ihrer integralen Absicht, so geschieht
durch ihn noch einmal eine ironische Übertreibung. Die Ironie der Entmyth(olog)isierung
etwa ist von dieser Art: ihre bleibende Aufgabe besteht darin, die vorkritische,
selbstverständliche Naivität des Mythischen durch Übertreibung seines antinomisch-
aporetischen Charakters in die nachkritische zu überführen. Eben darum ist sie auch
durch einen nachkritischen Wiedergewinn des Mythischen nicht überholbar: sie bewahrt
diesen vor der Selbstverwechselung mit kritikfeindlicher Repristination. Im Sinne einer
Religionskritik grundsätzlicher Art würde sich solche Ironie freilich nur dann verwerten
lassen, wenn man nachweisen könnte, dass der Mythos durch seine Verstellung den
Menschen irreführt. Gerade das aber tut er letzthin nicht! Vielmehr enthüllt er ihm —

wie der Ironiker Sokrates12 — unter Umständen und in Kategorien, die die Wahrheit
verbergen, seine unverstellbare Situation, die Wahrheit nämlich, dass sein Dasein sich
unter anderem Dasein nicht beheimaten lässt. So ist die Selbstironie des Mythischen die
Kehrseite anthropologischer Skepsis, die sich durch das Spiel der Verstellung vor der
Verzweiflung schützt.

Freilich kann das Mythische auch existentialer (und sozialer) Verschleierung dienen
odpr, im Status nachkritischer Naivität, eine standpunktlose Subjektivität verdecken.
Auch seine faschistisch-terroristische Gefahr beginnt dort, wo, um eine Differenzierung
von Leo Frobenius aufzunehmen, das Mythische nicht mehr als "Ausdruck" von
"Ergriffenheit", sondern im Dienste endlicher Zwecke zur "Anwendung" kommt13. Die
"zweckhaft-bewusste Art", in der der Joseph Thomas Manns am Mythischen teilhat, steht
insofern gerade im Gegensatz zu der vom Dichter vermerkten witzigen Vergeistigung und
Verspieltheit, zu der auch virulenter Mythos wohl fähig ist. Die Weisen entfremdender
"Anwendung" des Mythischen dagegen sind äusserst mannigfaltig: sie reichen vom
primitiv-magischen Versuch selbstbezogener Machtmanipulation durch Zauber, Ritual
und selbst die höchsten Formen des Kultus bis hin zu den universalen Ideologien, die
Dasein und Recht des Kosmos zu garantieren suchen; sie umfassen die Verwechselung des

Mythos mit primitiver Wissenschaft ebenso wie das schier unausrottbare Missverständnis,
"dass die moralische Welt das Universum der Religion sei"14. Durch alle aufgezählten
Missbräuche des Mythos waltet eine Analogie zur gesetzlichen Entfremdung des

Evangeliums. Wo man isolierte Teilbeziehungen reflektiert, ohne das Mythische im
Ganzen und in seiner Fraglichkeit im Auge zu behalten, wo man seine Rechtfertigung
dementsprechend in einem aufweisbaren Gewinn sucht, mag dieser auch noch so

elementar oder — noch so sublim sein, wird die oft beklagte Depravierung des Mythischen
zum Herrschaftsinstrument jedenfalls nicht lange auf sich warten lassen.

Umgekehrt leistet der Mythos, wenn er durch das Medium der Ironie gleichsam in
einen Schwebezustand versetzt wird, einen notwendigen Beitrag für die Freisetzung der
menschlichen Vernunft. Dabei stellen die Elemente mythischer Verwirklichung wie
Gestalt, Name, Wille und Schicksal der diffusen Macht, an der sie sich geltend machen,
von vornherein rationale Motive gegenüber, und zwar sowohl insofern die mythische
Gestaltung rationalen Beweggründen entstammt, als auch indem sie rationale Momente

Zur Ironie des Sokrates jetzt G. Picht in Festschrift G. von Rad (1971), S. 383 -401.
L. Frobenius etwa in Paideuma. Umrisse einer Kultur- und Seelenlehre (1921); vgl. A. F.. Jensen,

Mythos und Kult bei Naturvölkern (1951), S. 5f. u.ö.
14 Mit diesem Missverständnis von Religion setzt sich F. Schleiermacher in seiner zweiten "Rede"

auseinander: Sämmtliche Werke, I, 1 (1843), S. 243.



H.-P. Müller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens 5

für anderweitige geistige Bewältigungen freilegt15. Aber erst die Interdependenz mythischen

Gottesbewusstseins und der entsprechenden Gottesvergessenheit erlaubt es der

Vernunft, neben die ständige Regeneration jenes göttlichen Urbilds im Mythos die

Verwirklichung des Humanunis und seiner Welt nach einem eigenen, selbstgewählten
Bilde zu setzen. So bedingen einander eine heimatliche Befangenheit von der unverfüg-
bar-göttlichen Wirklichkeit, wie sie der Mythos schafft, und eine wagemutige Freiheit zur
Objektivation und Veränderung der Wirklichkeit, wie sie seine Desintegration ermöglicht.
Die Vernunft kann einerseits nicht ins Bodenlose stürzen; denn der Mythos präfiguriert
eine Universalordnung, die im einzelnen nur wiederholt zu werden braucht. Die tiefe
Fraglichkeit einer solchen universalen Vorgabe aber hindert andrerseits einen unvernünftigen

Kleinmut daran, den jeweils vorfindlichen Bestand des Wirklichen endgültig auf einen
mythischen Prototyp festschreiben zu lassen.

2.

In welcher Weise nun hat die biblisch-christliche Tradition an Sprach- und Denkstrukturen

des Mythischen Anteil? Wie kann ein Wiedergewinn des Mythischen in nachkritischer

Naivität für deren Interpretation wirksam werden?
Das Kommen des transzendenten Gottes in die immanente Wirklichkeit und sein

Eingreifen in deren Geschichte, wie es beides in der Bibel als Offenbarung bezeugt wird,
sprengt einen Riss durch jenes mythische Universum, das den Menschen beheimatet und
zugleich gefangen hält sowie seine Zeit auf ein Gleichmass der Wiederholungen reduziert.
Es sei freilich sogleich ausdrücklich angemerkt, dass die Paradoxic einer mit ihrer
welthaften Ankunft nicht kommensurablen Herkunft nicht nur an der biblischen
Offenbarung, sondern auch im paganen Bereich erfahren wird: auch der Götze entledigt
sich zuzeiten seiner mythischen Fesseln, was die ironische Selbstaufhebung der

mythischen Religion in dieser selbst bedingt. Ihren vollendeten Ausdruck aber findet diese

Paradoxie in der Inkarnationslehre samt ihren Folgeproblemen.
Ist der Mensch vom Kommen und Eingreifen Gottes in die Geschichte enthusiastisch

betroffen, so führt das seine an Zeit und Raum orientierte, gegenständliche Sprache
notwendig an eine Grenze. Begeisterte Antworten auf die immanente Präsenz des

Transzendenten wie Ri. 5,4f.31; Ps. 18,8.16; 114,3—6 u.ä.16 sind, gegenständlich

genommen, nichts als inkommunikable Undenkbarkeiten.
Andrerseits aber folgt auf solche Betroffenheit doch alsbald eine distanziert-vergegen-

ständlichende Betrachtung der auf diese Weise von Gott angegangenen Geschichte;
Enthusiasmus kann nun einmal nicht Dauer haben. Dabei geschieht sowohl eine

Übertragung der mythischen Funktion an das betreffende geschichtliche Datum als auch
eine Mythisierung des geschichtlichen Gotteshandelns. — Die Übertragung der mythischen
Funktion an das geschichtliche Datum besteht darin, dass statt eines mythischen
Urzeitgeschehens nun dieses zum Prototyp erhoben wird, der alle folgenden wesentlichen
Fakta vorbildet und in sich beschliesst, ja eigentlich überhaupt erst ermöglicht. Ein solches

15 Müller (A. 4), S. 83ff.
16 Weitere Beispiele, auch aus Mesopotamien und Ägypten, hat der Verfasser in Ursprünge und

Strukturen alttestamentlicher Eschatologie (1969), S. 15ff\, und in Mythos (A. 4). S. 48ff., zusammengetragen.



6 H.-P. Müller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens

mythisches Paradigma ist innerhalb des Alten Testaments der Auszug aus Ägypten oder der

Jahwekrieg oder die Erwählung Davids17. — Umgekehrt entspricht die Mythisierung des

geschichtlichen Gotteshandelns doch nur der in ihm beschlossenen innerweltlichen
Ankunft Gottes selbst. Denn wie kann von dieser anders gesprochen werden, als indem
man ihr gegenständliche Gestalt gibt und sie damit zugleich einem raum-zeitlichen
Schicksal unterwirft? Die Geschichtserzählung muss nach den welthaften Wirkungen des

göttlichen Handelns fragen und schliesslich auch die innerweltliche Präsenz des

Transzendenten an anschaulichen Wundern ausweisen. Die Mythisierung des

Gotteshandelns wird dabei zur Mythisierung eben jener Geschichte, in der sich das
Gotteshandeln abspielt. Deren literarische Medien sind Sage und Legende, wobei die Tendenz

zur Definition und veristischen Verdinglichung des Überweltlichen, wie etwa manche
Mosewunder zeigen, gerade bei der letzteren besonders gross ist. So wird, was seinem
Wesen nach alle Dimensionen sprengt, auf mythische Weise wiederum in eine raum-zeit-
lich begrenzte Form gebannt und damit zugleich eine Macht unter anderen; in dem Masse,

wie die heilsgeschichtliche Fundierung der jeweiligen Gegenwart durch den fortschreitenden

Zeitablauf schwindet, verfallen die Wirkungen göttlichen Handelns wie dieses selbst
dem Vergehen. Die transzendente Herkunft Gottes hat sich schliesslich an seine

immanente Ankunft verloren. Die äusserste Steigerung seiner Selbstpreisgabe an das

raum-zeitliche Dasein erkennt der christliche Glaube am Sterben Christi, in der sich die

Ankunft Gottes vollendet und — aufhebt.
So führt die Mythisierung des geschichtlichen Gotteshandelns und die der Geschichte

selbst zu der Notwendigkeit einer neuen Vergeschichtlichung der göttlichen Gegenwart:
die Betroffenheit wiederholt sich gleichsam als Erwartung eines neuen göttlichen
Handelns; die transzendente Herkunft müsste sich in einer immanenten Ankunft von
endgültiger, unwiderruflicher Evidenz realisieren und so auf die heilsgeschichtliche
Vereinnahme antworten, die alles frühere Kommen und Eingreifen Gottes in Raum und
Zeit verlöschen liess18. Das christliche Kerygma von der Auferstehung Jesu Christi
vollends antizipiert die erwartete neue Vergeschichtlichung göttlicher Gegenwart vom
Eschaton in den Geschichtsablauf.

Treibt damit auch die Mythisierung der Geschichte in eine aporetische Fraglichkeit, so

wiederholen sich in dieser doch nur die Antinomien und Zwielichtigkeiten, in denen sich

der Mythos bereits als solcher befand. Aber auch die Infragestellung des Mythischen
durch das Handeln Gottes bzw. der Heilsgeschichte durch das Eschaton konvergiert mit
der Krisis, in die beide sich selbst bringen. Die Frage ist, von welchem Standpunkt aus
solche Konvergenz sichtbar wird. Vom Standpunkt der Betroffenheit und der Erwartung
offenbar ebensowenig wie von dem der Betrachtung! Betroffenheit und Erwartung
vermögen die Fraglichkeit ihrer Bezugspunkte ebensowenig zu erkennen, wie die

Betrachtung sie aus dem Spiel bringen kann. So bleibt nur das Tertium einer
unanschaulichen Metaebene, und zwar als der Standpunkt einer äussersten ironischen
Distanzierung. Der Glaube darf sich weder auf Betroffenheit und Erwartung noch auf
Betrachtung versteifen wollen; er muss vielmehr mittels eines dritten Schrittes einen

7 Die prototypische Kraft dieser Paradigmen wird man mit W. Zimmerli, Alttestamentlichc
Traditionsgeschichte und Theologie: Festschrift von Rad (A. 1 2), 632-647, S. 639, darin begründet
sehen, "dass in all die von der Tradition berichteten Geschehnisse hinein der Name Jahwes ausgerufen
wird". Dann wäre der von vornherein geschichtsbezogene Jahwename das eigentliche Motiv einer
Historisierung des Mythischen, wie sie etwa von S. Mowinckel, M. Noth u.a. beschrieben wurde.

18 Dazu im einzelnen Müller (A. 16), Ursprünge, S. 69ff.



H.-P. Müller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens 7

MetaStandpunkt einnehmen, um so das Geschäft einer ständigen Vermittlung zwischen
den Standpunkten treiben zu können. Geht es aber um Vermittlung, so darf sich der
Glaube freilich nicht aus Betroffenheit, Betrachtung und Erwartung einfach zurückziehen;

das unterscheidet seine Ironie vorletztlich von der Skepsis, die als "reine" Haltung
des Metastandpunkts etwas Aussermenschliches, Übermenschliches und darin Unmenschliches

repräsentiert.
Fragt man, was den Glauben zu seiner Ironie ermächtigt, so ist man wieder auf die

transzendente Herkunft Gottes verwiesen, ohne diese Instanz weiter hinterfragen zu
können: sie begründet den Glauben als fides qua creditur und erhebt ihn als solchen
insofern zur Notwendigkeit, als jeder Mensch der Herkunft des in der Veit ankommenden
Gottes potentiell ausgesetzt bleibt. Da die Ankunft Gottes in der Zeit geschieht, ist der

Metastandpunkt des Glaubens in die Zeitdialektik des Seins einbezogen. Dies gilt
insbesondere, weil wir als Christen das Zeitereignis der Auferstehung Christi für den

eigentlichen Ermächtigungsgrund ansehen, den Metastandpunkt des Glaubens
einzunehmen.

Fragt man, wozu den Glauben seine Ironie ermächtigt, so kann es sich zunächst nur
um eine Kritik jener Antinomien und Zwielichtigkeiten handeln, in denen sich der
Mythos wie die Heilsgeschichte befinden, letztlich aber um eine Kritik der aporetischen
Struktur des menschlichen Daseins selbst, die auch Betroffenheit und Erwartung in ihrem
Bezug auf das Handeln Gottes nolens volens zur Geltung bringen.

In der Sprache einer philosophischen Religion wird der Glaube die Phänomene in ihren
eigenen Widerspruch verfolgen; im Glauben des Menschen führen die Phänomene
gleichsam einen Dialog, in dem sich ihr innerer Widerspruch polarisiert. Indem aber der
Glaube den Widerspruch der Dinge sich aussprechen lässt, reduziert er ihre Proportionen
auf das ihnen Zukommende und ehrt darin die sie aufhebende Transzendenz.

Auch die Skepsis ironisiert er, wie es, wohl eher unwillkürlich als planvoll, G. E. Lessing in "Nathan
der Weise" tat, als er die Ringparabel durch deren Kontext - sozusagen in abermaliger Skepsis - ins

Spielerische hinüberführte19. Der Dichter nämlich lässt die Frage nach der wahren Religion an einen
Juden stellen, der, fern aller Gelegenheit zu grämlich-vernünftelndcm Illuminatenernst, schlicht vor der

Notwendigkeit steht, sich mit Witz und Würde bei seinem Sultan herauszureden. Denn der ebenso

mächtige wie verschwenderische Saladin hat den reichen Händler als seinen Gläubiger in Aussicht

genommen, und nun darf dieser ihm keinen Vorwand in die Hand geben, sich am Ende zu rauben, was
ihm freiwillig nicht gewährt wird. Sittah, die Schwester des Sultan, hat sich die verfängliche Frage
ausgedacht und dazu ihrem Bruder das Vergnügen versprochen.

19 Zwar schrieb Lessing — im Blick auf die Vorlage zur Ringparabel bei G. Boccaccio in
Decamerone I, 3 - am 1 1.8.1778 an seinen Bruder Karl: "Ich glaube, eine sehr interessante Episode
dazu erfunden zu haben, dass sich alles sehr gut soll lesen lassen, und ich gewiss den Theologen einen
ärgeren Possen damit spielen will, als noch mit zehn Fragmenten." Daraufhin vermuteten Karl Lessing
und Moses Mendelssohn (Brief Karls vom 25.8.), es solle eine Komödie im Stil der Polemik Voltaires
werden. Dagegen Lessing am 20.10.: "Es wird nichts weniger, als ein satirisches Stück, um den
Kampfplatz mit Hohngelächter zu verlassen. Es wird ein so rührendes Stück, als ich nur immer
gemacht habe, und Herr Moses (Mendelssohn) hat ganz recht geurteilt, dass sich Spott und Lachen zu
dem Tone nicht schicken würde, den ich in meinem letzten Blatte (seil, gegen Goezc)
angestimmt .": G. E. Lessing, Sämmtliche Werke, 29, Briefwechsel 3 (1825), S. 337, 344. Aber zuletzt
wird doch Thomas Mann in seiner "Rede über Lessing" das Richtige treffen, wenn er schreibt: "Dass
dieser grosse Dialektiker kein satirischer Nihilist wurde, 'um den Kampfplatz mit Hohngelächter zu
verlassen', dass er gütig war, das ist es, was sein Volk und die Völker ihm am höchsten anrechnen
sollten. Er spielte wohl mit dem, worüber er tief und lange nachgedacht, aber er spielte nicht um des

Spieles willen": Ade] des Geistes, Stockholmer Gesamtausgabe, 13 (1967), S. 25.



8 H.-P. Müller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens

Zu hören, wie ein solcher Mann sich ausredt;
Mit welcher dreisten Stärk' entweder er
Die Stricke kurz zerreisset; oder auch
Mit welcher schlauen Vorsicht er die Netze
Vorbey sich windet (111,4).

Saladin willigt in das Komplott mit einer Art Resignation vor der Pfiffigkeit und Gewandtheit des

Weibes. Die Ironie des Spiels kommt in der Szene dadurch zum Ausdruck, dass Saladin seine frage,
wie zu erwarten, mit einiger Verstellung vorträgt und gleichzeitig seine Schwester - zu Unrecht als

Lauscherin hinter der Tür vermutet (III, 5 Ende -7). - Nathan freilich durchschaut seine Situation
genau:

Gewiss, gewiss: er stürzte mit
Der Thüre so ins Haus! Man pocht doch, hört
Doch erst, wenn man als Freund sich naht. - Ich muss
Behutsam gehn! - Und wie? Wiedas? So ganz
Stockjude seyn zu wollen, geht schon nicht. -
Und ganz und gar nicht Jude, geht noch minder.
Denn, wenn kein Jude, dürft' er mich nur fragen.
Warum kein Muselmann? (III, 6).
Immerhin verlautet auf diese Weise eine "notwendige Vernunftwahrheit", wenn es sich denn um

eine solche gehandelt haben sollte, nicht nur aus zufälligem und einigermassen unedlem geschichtlichem

Anlass; das in der Parabel explizierte skeptische Wissen um das Nicht-Wissen der drei

Weltreligionen erwächst dazu noch aus der Theaterlogik20 einer Identifikationskomödie mit ihren
Kabalen und Verdächtigungen. Am Ende dient die Parabel den ökonomischen Interessen ihres

bedrängten Erzählers genauso gut wie den literarischen des Dichters, der Saladin, den Templer und
Nathans Mündel, die einander unbekannten Verwandten, nun einmal zusammenführen muss. Die

Lösung der auf der entscheidenden Szene (III, 6) liegenden Spannung bringt dementsprechend ein

Echappieren geradezu ins Rhetorisch-Unverbindliche:
Das war's! Das kann

Mich retten! - Nicht die Kinder bloss speist man
Mit Mährchen ab. - Er kommt. Er komme nur! (daselbst).
Das Märchen ist - die Ringparabel, ein philosophischer Mythos, der am Ende mehr vexiert als

erklärt: niemand weiss, ob der rechte Ring, um den der unentschlossene Vater sich so raffinierte Mühe
gemacht hat, nicht am Ende gerade dadurch verloren gegangen ist. Das ist nicht der Anspruch auf
einen neuen Wahrheitsbesitz, auf den man etwas Plausibel-Verlässliches aufbauen könnte, sondern ein

- leicht schmerzlicher - "Wahrheitsspass", mit einem Worte: es ist ironisch und vielleicht gerade
darum in so völliger Harmonie mit dem humanen Geist des Stücks, auch wenn von keiner
kerygmatischen Motivation der Ironie im Sinne unseres Begriffs die Rede sein kann21.

20 Eine Anmerkung zur Theaterlogik legt Lessing selbst seinem Patriarchen in den Mund, als ihm
der Tempelherr den Fall der überkonfessionellen Erziehung Dajas zur Beurteilung vorlegt:

Ich will den Herrn damit auf das Theater
verwiesen haben, wo dergleichen pro
et contra sich mit vielem Beyfall könnte
behandeln lassen (IV, 2).
21 Zitate des "Nathan" aus Lessing, Sämmtliche Werke, 10, Theater 4 (1823). - Nichts als eine

geschickte Ausrede, mit der sich ein reicher, aber geiziger Jude vor dem finanziell bedrängten Saladin
aus der Schlinge zieht, ist die Erzählung auch in Decamerone I, 3. Saladin hat es darauf angelegt, "ihm
unter einem scheinbaren Vorwand Gewalt anzutun"; der Jude "sah daher ein, dass er keine von den
drei Lehren mehr als die andere loben dürfe". Nach ihren einleitenden Sätzen beweist die Geschichte
darum lediglich, wie "der Verstand den Weisen grossen Gefahren entzieht und ihm vollkommene und
sichere Ruhe verschafft" (Übersetzung nach W. Röder). Eine ältere, kürzere Fassung aus dem
"Novellino", ed. G. Favati (1970), Nr. 73, S. 295f., in der die Absicht des Sultans ganz die nämliche
ist, verschleiert durch die Rahmenerzählung, dass auch das Christentum mit in der Konkurrenz steht;



H.-P. Müller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens 9

Allerdings kann sich die Ironie des Glaubens nicht mit der extravertierten Kritik einer
philosophischen Religion begnügen. Zwar fühlt sich der Glaube umgekehrt auch nicht zur
Kritik der seine Ironie erst ermächtigenden Offenbarung befugt, wenigstens soweit diese
in der transzendenten Herkunft des sich offenbarenden Gottes ihren Grund hat;
andernfalls würde er sich aus Betroffenheit, Betrachtung und Erwartung - statt auf einen
vermittelnden Metastandpunkt — nun doch vorschnell in die Skepsis zurückziehen. Wohl
aber weiss er sich zur Kritik an der Offenbarungsreligion ermächtigt, d.h. an Inhalt und
Form der Glaubensaussage, deren credere ein Modus der Betrachtung ist. Da sich die
immanente Ankunft Gottes selbst der Vergänglichkeit preisgibt, unterliegt die biblische
Offenbarungsreligion nicht zuletzt auch dem Gespräch mit Bekennern anderer Religionen,
und zwar um so mehr, als die sprengende Paradoxie der Ankunft Gottes auch in
ausserbiblischen Religionen als Aufhebung mythischer Sprach- und Denkstrukturen, ja als

Ende des religiös Vorstellbaren überhaupt erfahren wird. Wackelt der Götze dort wie hier,
so wird das Gespräch, da es seit Sokrates das bevorzugte Medium der Ironie ist, alle

Glaubensaussagen auf ihr von mannigfaltiger Entstellung bestimmtes Verhältnis zur fides

qua creditur befragen.
Die Empfehlung eines Dialogs der Weltchristenheit mit nichtchristlichen Religionen und Ideologien

ist auf der Konferenz des Zentralausschusses des Ökumenischen Rats der Kirchen in Addis Abeba
1971 offiziell angenommen worden. Bereits im März 1970 war es zu einer vom Ökumenischen Rat der
Kirchen veranstalteten Konsultation zwischen Hindus, Buddhisten, Christen und Muslimen in Ajaltün
(Libanon) gekommen, deren Ergebnisse dann im Mai 1970 bei einem innerchristlichen Gespräch in
Zürich ausgewertet wurden22. Ph. A. Potter hat auf der Weltmissionskonferenz in Bangkok 1972/73
die Förderung dieses Dialogs die wichtigste Entwicklung in der Arbeit der Kommission für Weltmission
und Evangelisation genannt23. Da ohnehin, durch Gastarbeiter und ausländische Studenten, nicht
zuletzt aber auf Grund des weltweiten Tourismus, die Präsenz nichtchristlicher religiöser
Lebensanschauungen in unseren Gesellschaften ständig wächst und die Nivellierung der Überlieferungsinhalte
den Globus umgreift, käme es für die sachgemässe Ausrichtung des biblischen Kerygmas heute in
jedem Falle auf eine nicht zu zaghafte Rückkehr der Religionsgeschichte und ihrer Nachbarwissenschaften

in den Arbeitshorizont der Theologie und der kirchlichen Praxis an. Wie könnte diese

Rückkehr besser als durch den lebendigen Dialog mit unserer religiösen Umwelt gefördert werden?
Auch auf religiösem Gebiet gilt es, drohenden europäischen Provinzialismus abzuwehren, ganz zu
schweigen von der Herausforderung, in die die Religionen miteinander durch die zahlreichen Entwürfe
einer theoretischen Religionskritik in der geistigen Situation unserer Zeit geraten sind.

Dass der Glaube vom Standpunkt einer ironischen Distanzierung mit dem Pathos der
Vermittlung redet, kommt vielleicht schon in dem Ausgleichswillen zum Ausdruck, mit
dem der hebräische Begriff "glauben" das polare Verhältnis von Subjektivität und
Objektivität überschreitet. An anderer Stelle meint der Verfasser nachgewiesen zu haben,
dass es sich bei hä'ämin um eine innerlich faktitive Hiph'ilbildung handelt, bei der das
innere Objekt die Daseinsverfassung ist, in die sich das Subjekt durch die bezeichnete

die skeptische Tendenz der Parabel wird dabei noch durch die Bemerkung ermässigt, dass der Vater,
der die Ringe gab, den besseren sehr wohl kenne. Ein Spiel mit der Wahrheit liegt fern. - Gegenüber
beiden Fassungen hebt die Lessingsche die Ironisierung des bedeutungsschweren Histörchens durch das

Rahmengeschehen auf ein wesentlich höheres Niveau: hier gibt es bei Saladin wie bei Nathan einen
heiteren philosophischen Ernst, der durch die Umstände noch einmal ironisch ins Spiel gebracht wird.

22
Vgl. Ed. H. J. Margull, Dialog mit anderen Religionen (1972), S. 48f., zu Ajaltan S. 17ff., zu

Zürich S. 32ff.
23

Vgl. Ed. Ph. A. Potter, Das Heil der Welt heute. Ende oder Beginn der Weltmission?
Dokumente der Weltmissionskonferenz Bangkok 1973 (1973), S. 28.



10 H.-P. Müller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens

Handlung bringt: es versetzt sich in Festigkeit24. 1st das "Glauben" somit zunächst eine

Einwirkung des Subjekts auf sich selbst, so haftet einem Satz wie Jes. 7,9b etwas
Tautologisches an: "Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht" besagt dann, dass das Handeln
des Subjekts an sich selbst nicht ohne — stabilisierende — Wirkung ist. Und doch handelt
es sich nicht einfach um ein innersubjektives Geschehen. Denn einerseits erfolgt der
Gewinn einer gefestigten Daseinsverfassung in der Aussicht auf das Rettungshandeln
Jahwes, die innerhalb von Jes. 7,3—9 das vorangehende Heilsorakel (V. 4—9a) eröffnet;
andrerseits soll sich die gewonnene Festigkeit gerade an aussersubjektiver Wirklichkeit
bewähren: das Glauben ist Bedingung für ein Bleiben in konkreter geschichtlicher Not.
Die Aufnahme aussersubjektiver Wirklichkeit in das Subjekt — mit dem Ziel, vor anderer
aussersubjektiver Wirklichkeit Bestand zu haben, — bezeichnet formal eine Interdepen-
denz von Subjekt und Objekt, material eine gegenseitige Vermittlung göttlichen und
menschlichen Handelns25, gleichsam einen Ausgleich der Vergegenständlichungen beider,
wie sie in der Vorstellung auf Grund der Subjekt-Objekt-Differenzierung zwar unvermeidlich

sind, aber im Blick auf die transzendente Herkunft Gottes, der sich die fides qua
creditur stellt, überschritten werden können.

3.

Schliesslich ennächtigt die Ironie den Glauben aber auch zu einem nachkritischen
Wiedergewinn des Mythischen: sie vermittelt das unanschau liehe Hic et nunc von ihrem
eigenen unanschaulichen Standpunkt her mit den verdinglichenden Vorstellungen aus

Mythos und Heilsgeschichte, vermittelt die fides qua creditur mit der fides quae creditur
und bringt so Offenbarung und Religion — auch ausserbiblische Religion! — in ein

komplementäres Verhältnis. Dabei ist, wie bereits erwähnt, das Zeitereignis der
Auferstehung Christi der eigentliche Ermöglichungsgrund des Glaubens. Obwohl das

Kerygma von der Auferstehung Christi diese innerhalb der Geschichte beheimatet,
eröffnet es doch nicht einfach eine neue Übertragung mythischer Funktionen an ein

geschichtliches Datum. Schon weil die Auferstehung Christi als das antizipierte Ende der
Geschichte nicht mehr bloss ein geschichtliches Datum ist — auch nicht in dem Sinne, wie
es jede immanente Ankunft des transzendenten Gottes war —, führt sie zu keiner neuen
Mythisierung der Geschichte, die einfach den Aporien der Heilsgeschichte auf gleiche
Weise wieder unterläge. Der von Christi Auferstehung als einem summum incredibile
ermächtigte Glaube lenkt nicht zur "ersten" mythischen oder heilsgeschichtlichen
Naivität zurück. Gerade die nachkritische Naivität aber vermag umgekehrt das Mythische
mit seinen Aporien (ironisch) zu versöhnen, weil sie ihrerseits jenseits beider und zugleich
in beiden ihr Wesen hat.

Die Vermittlung des durch die transzendente Herkunft Gottes ermächtigten Glaubens
(fides qua creditur) mit seinen Inhalten (fides quae creditur) nennen wir in Anknüpfung

24 H.-P. Müller, Glauben und Bleiben. Zur Denkschrift Jesajas vi 1-viii 18: Vet. Test. Suppl. 26
(1974), S. 26-53.

25 Vgl. dazu die Erörterungen zum dialogischen Geschehen zwischen Gott und Mensch im Werk
M. Bubers und neuerdings G. Fohrer, Die Korrelation zwischen Gott und Mensch: Theologische
Grundstrukturen des AT (1972), S. 154-164.



H.-P. Müller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens 11

an I. Kant, J. F. Fries, R. Otto u.a. eine ästhetische26. Als eine solche ist sie weder ein
"reines" Denken des Transzendenten noch ein blosses Konstatieren des Gegenständlichen
im subjektiven oder objektiven Bereich je nach dessen Kategorien, sondern vielmehr eine
Wahrnähme, die das Transzendente — jenseits des Scheitern der Betroffenheit unter der

Betrachtung — gleichsam noch einmal zum Gegenständlichen hinbringt und umgekehrt.
Sie ist eine Wahrnähme ihrer letzten gegenseitigen Klärung und insofern eine Alternative
der Erwartung. Die ästhetische Vermittlung des Transzendenten mit dem Gegenständlichen

bedeutet, so verstanden, keineswegs eine Überführung der beiden eigenen Gehalte
ins Folgenlos-Unverbindliche. Gegenständliche Wirklichkeit im subjektiven und objektiven

Bereich würde vielmehr als möglicher Ort einer Ankunft Gottes ernstgenommen,
ohne dass dies zu einer ungebrochenen Apotheose welthafter Gegebenheiten herhalten
müsste. Zugleich würde der Mensch von vordergründig sanktionierenden Wahrheiten
freigemacht, insofern die ästhetische Distanzierung eine Instanz, welche in der
divergenten Wirklichkeit die einheitsetzende Norm darstellt, immer wieder jenseits dieser
Wirklichkeit selbst verlegte. Gott vollends würde aus keiner Distanz einfach sichtbar, da er
auch noch für dasjenige, welches Betroffenheit und Betrachtung hinterfragt, das

Geheimnis bleibt und so der Ironie ihre hintergründige Tiefe schenkt. Dass Gott sich bei
aller Zuwendung selbst vorbehält, ist im übrigen die tiefste Wahrheit des von den
Lutheranern polemisch sogenannten Extra Calvinisticum.

Die transzendentale Uneindeutigkeit der Wirklichkeit und die ihr entsprechende
Freiheit des Menschen — beides auf dem Flintergrund des Vorbehaltes Gottes — bedingen,
dass ein ästhetisches Urteil der bezeichneten Art nicht allgemein einsichtig zu machen ist.
Seine Norm mag die subjektive Ergriffenheit als Grund, die objektive kathartische
Wirkung als Ziel ästhetischer Rede sein; das eine wie das andere aber wird im Wechselspiel
von Transzendenz und Gegenständlichkeit niemals als plausibel bzw. erstrebenswert
erweisbar werden können. Hierin hat die ästhetische Rede ihr Analogon am Gebet, das

nicht einmal in erster Linie auf mitmenschliche Kommunikation angelegt, aber doch eben

zum Zuhören bestimmt sein kann. In seiner gelegentlich geradezu alogischen Struktur
kann es sich gleichsam von der eigenen Ergriffenheit auf die Katharsis des anderen
zubewegen und dabei in einem Jenseits von wahrnehmbarer Betroffenheit und verständiger

Betrachtung ein arcanum wahren.
Für das ästhetisch vermittelnde Urteil wird dabei aus dem Heiligen das Schöne.

Während der Betroffene im Heiligen das zugleich Erschreckende und Anziehende erfährt
und der Betrachter vielleicht gerade diese Wirkung ätiologisch durchleuchtet, sucht die

Vermittlung beider das Durchscheinen der Transzendenz im Gegenständlichen und
dadurch die Einheit in der Vielfalt und Mannigfaltigkeit der Phänomene wahrnehmbar zu
machen. In der Tat besteht, wenn man die Verschiedenheit der Apperzeptionsebenen
beider im Auge behält, zwischen dem Heiligen und dem Schönen eine Analogie: am Ende

vermag das Heilige den Menschen als etwas Schönes anzuziehen, und das Schöne kann ihn
umgekehrt wie etwas Heiliges erschrecken.

Wird die Transparenz der Transzendenz im Gegenständlichen zum Zielpunkt einer
theologischen Befragung der biblischen Literatur, so kann es freilich weder um die
Transzendenz oder das Gegenständliche als solches gehen. Auf diese Weise wird die Frage
nach dem gegenständlichen Faktum im kerygmatischen Traditum grundsätzlich
entschärft. Form- und Traditionsgeschichte führen nicht mehr zu der rückwärts gewandten

26 Zum vorausgesetzten Begriff des Ästhetischen R. Otto, Kantisch=Fries'sche Religionsphilosophie
und ihre Anwendung auf die Theologie 1909), bes. S. 1 1 2ff.



12 H.-P. Müller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens

Frage, "wie es wirklich gewesen ist"; sie suchen vielmehr vorwärts blickend zu erheben,
wie der Text als dichterisches Gebilde an Fakten und Überlieferungsinhalten die
transzendente Transparenz des Gegenständlichen geltend gemacht hat: nicht was am
Anfang des Traditionsvorgangs als historischer Kristallisationspunkt allenfalls auffindbar
sein möchte, sondern was an dessen Ende als Ergebnis des Transzendenz und
Gegenständlichkeit immer wieder vermittelnden Kristallisationsgeschehens steht, ist das

einer theologischen Exegese aufgegebene Interpretandum.
Das Ergebnis der form- und traditionsgeschichtlich orientierten Faktensuche hat die gegenwärtige

Forschung, gerade was etwa die Kernstücke des alttestamentlichen Kerygmas anbetrifft, beinahe zum
Verlust des historischen Gegenstandes, ja zu einem Desinteresse an ihm geführt. M. Noth hat mit seiner
"Überlieferungsgeschichte des Pentateuch" (1948) dazu unbeabsichtigterweise die Bahn gebrochen.
Was neuerdings L. Perlitt als "zureichenden Überlieferungskcrn" der Sinaiperikope eruiert21, ist als

Sequenz von Geschehnissen kaum noch fassbar. H. Schulte vollends bezeichnet die Auszugserzählung
rundheraus als "reine Dichtung", eine "gesamtisraelitische Fiktion, wenn auch gestaltet auf Grund
typischer Erfahrungen beduinischer Südstämme mit ägyptischen Grenzbeamten unter Beimengung
midianitischer Kades- und Mose-Traditionen"28. Die neutestamentliche Forschung weiss sich bekanntlich

schon länger vor ein ähnliches Dilemma gestellt.
Allerdings sollte man nicht vergessen, dass die Bibelwissenschaft beinahe bereits am Anfang ihres

Weges mit einem solchen Dilemma im Rücken angetreten ist. So hat schon der junge W. M. L. de Wette

- anders als sein Lehrer J. G. Herder, der sich im künstlerischen Nacherleben eher unkritisch-selbstvergessen

mit seinem Gegenstand zu identifizieren suchte29 - aus der Diastase von Faktizität und
"historischer Poesie"30 kein Hehl gemacht; vielmehr entnahm er gerade aus ihr die Möglichkeit, den
Text im Sinne der letzteren ernstzunehmen. Mit grundsätzlicher historischer Skepsis sah er sich allein
an den Erzähler und sein Medium gewiesen31; "die Geschichte thue daher Verzicht auf diesen Theil
ihres Gebiets"32. Freilich wird es uns ebensowenig befriedigen, wenn der Pentateuch deshalb, "als
Poesie und Mythe betrachtet", nur für "eine der ersten Quellen der Cultur- und Religionsgeschichtc"
gehalten werden darf33; denn damit bliebe man bei der Betrachtung und Verdinglichung.

Ein ästhetisches Anliegen im Sinne des von uns verwendeten Begriffs bringt de Wette erst da zum
Zuge, wo er, unter Anleitung des Mythosbegriffs seines philosophischen Freundes J. F. Fries, nach
dem eigentümlichen Wahrheitsanspruch des in solchen poetischen Formen Ausgesprochenen fragt34.
Nun erkennt er den Mythos als eine nicht-überholbare Ausdrucksform der "Ahn(d)ung", die die

Gegenstände der Anschauung bzw. des Wissens auf die Ideen der Vernunft (besser: des Vernunftglaubens)

bezieht und dabei ästhetischen Urteilen unterliegt, die sich im Gefühl verwirklichen. Eben damit
aber ist ein MetaStandpunkt eingenommen, wobei, unter Voraussetzung einer frühidealistischen
Ontologie, die Anschauung bzw. das Wissen funktional die Stelle unserer Betrachtung, der

Vernunftumgang mit der Idee aber die unserer Betroffenheit einnimmt. Ein ironischer kann der

27 L. Perlitt, Bundestheologie im Alten Testament (1969), S. 233f.
28

11. Schulte, Die Entstehung der Geschichtsschreibung im Alten Israel (1972), S. 206.
2 Zur Preisgabe der historischen Kritik durch Herder vgl. K. Scholder, Herder und die Anfänge

der historischen Theologie: Ev. Theol. 22 1962), 425-440, S. 433.
30 W. M. L. de Wette, Beiträge zur Einleitung in das Alte Testament, 2 (1807), S. III.
31

Daselbst, S. 9, 13.
32

Daselbst, S. 397.
33

Daselbst, S. 398.
34 In Band 2 seiner "Beiträge" begnügte sich de Wette, was die Wahrheitsfrage anbetrifft, mit der

pauschalen Auskunft für die "Verständigen, Eingeweihten", "dass wenn auch nicht das Objekt des

Glaubens wahr ist, es doch der Glaube selbst ist" (S. 406-7), freilich mit einem wehmütigen Blick
zurück: "Glücklich waren unsere Alten, die, noch unkundig der kritischen Künste, treu und ehrlich all das

selbst glaubten, was sie lehrten! Die Geschichte verlor, aber die Religion gewann! " (S. 408). Eine
ähnliche Haltung hat de Wette in bezug auf die Evangelienkritik eingenommen; vgl. R. Smend, Wilhelm
Martin Leberecht de Wettes Arbeit am Alten und Neuen Testament (1958), S. 167f., ferner S. 55, 109.



H.-P. Müller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens 13

MetaStandpunkt wegen der identitäts-philosophischen Verknüpfung von Anschauung und Idee freilich
nicht werden; in solchem Mangel an transzendentaler Radikalität liegt für uns die erkenntnistheoretische

Schwäche des Entwurfs. Immerhin findet auch nach de Wette das ästhetische Urteil der

Ahn(d)ung, "welches die Unterordnung des Besondern unter eine nach Begriffen unaussprechliche
Regel macht" (nämlich die der "Einheit und Zweckmässigkeit der Dinge"), allein "in der freien Einheit
und Zweckmässigkeit des Schönen und Erhabenen seine Befriedigung"35. Da die Ahn(d)ung aber
weder über eine besondere Anschauung noch über andere als negative Begriffe vom Verhältnis der

Gegenstände zu den Ideen verfügt, ist ihre Konzeptions- und Mitteilungsweise eine rein bildliche. Eben
darum bleibt die Faktizität der erzählten Geschichte immer noch relativ gleichgültig. Selbst die

Dogmen haben "bloss eine symbolische Bedeutung"36. "Wir werden aber der ästhetischen Umgestaltung

der christlichen Symbole vorarbeiten, wenn wir sie in der Dogmatik als solche behandeln, und
den ideal-ästhetischen Gehalt derselben aus den Banden der Verstandesbegriffe lösen und der
ästhetischen Anschauung anheim geben37." Welches dabei sein ästhetisches Kriterium ist, hat de Wette
einmal fast beiläufig bei der Erörterung der Vcrsöhnungslehre bemerkt: "Fassen wir die Lehre
schwebend und geistig auf so erhalten wir ein schönes ästhetisch-religiöses Symbol, welches zumal
von der Kunst verherrlicht, die wohlthätigste Wirkung auf das fromme Gemüth äussert und ihm die

letzte und höchste Beruhigung gibt38."
Doch bedarf es am Schluss einer energischen Einschränkung. Auch das Schöne wird

niemals unmittelbar, etwa auf Grund einer höheren Wahrnehmung, zur Larve Gottes, als

gäbe es doch ein Organ, das die Alternative von Betroffenheit und Betrachtung
überspielte. Die "Ahn(d)ung" steht nicht anders denn als die ausnahmsweise Möglichkeit,
ja als die geschenkweise verwirklichte Unmöglichkeit zur Verfügung. Und so ist das

Letzte, das über das Schöne gesagt werden muss, die Erkenntnis, dass es dem Menschen
ausbleibt, es sei denn, dass er es kraft der Auferstehung Christi und aus Gnaden für sich
erhoffe. Damit rückt die Ironie des Glaubens nun letztlich doch in die Nähe einer
anthropologischen Skepsis, die, per usum elenchthicum legis, den Menschen im endlichen
Wesen und in der Sünde befangen bleiben lässt, weil ihn das transzendente Gegenüber, das

auch sein Verhältnis zu ihm selbst vermittelt, eben bei dieser Endlichkeit und Sünde
behaftet. Schliesslich verhindert die Ironie also dasjenige, was in ihren guten Zeiten immer
als der tiefste Sündenfall der Theologie galt: die Vergöttlichung des Menschen.

Hans-Peter Müller, Münster

35 de Wette, Biblische Dogmatik Alten und Neuen Testaments (1831), S. 17f.
36

Ders., Über Religion und Theologie (2 1821), S. 228.
37 Daselbst, S. 229.
38

Daselbst, S. 254.


	Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens : zur Phänomenologie biblischer Religion

