Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 31 (1975)

Heft: 1

Artikel: Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens : zur Phdnomenologie
biblischer Religion

Autor: Muller, Hans-Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878659

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 31 Heft 1 Januar/Februar 1975

Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens

Zur Phianomenologie biblischer Religion

Es kennzeichnet die Bedeutung und Funktion des Mythischen vielleicht nicht nur fur
unsere Epoche, wenn Thomas Mann in einem Brief an Karl Kerényi iiber den Begriff des
“Bundes”, zugleich aber auch uber die Absicht seines Josephromans den folgenden Satz
schreibt: “Die Idee hat einen stark humoristischen Einschlag, wie die ganze Theologie des
‘Joseph’, und mit dem Humoristischen steht es eigentiimlich: ganz unernst ist es zwar
nicht, will aber auch nicht streng beim Worte genommen sein, sondern ist eine Art von
Wahrheitsspass, der sich wohl horen lassen kann, aber mit wirklicher Wissenschaft nicht
konkurriert! > Hat Mann mit der Berufung des Nicht-ganz-Unernsten, das doch nicht
streng beim Worte genommen werden will, am Ende eine Eigenart des Mythischen
iiberhaupt getroffen®? Freilich fasst der Dichter einer sublimen Ironie die fortschreitende
Desintegration mythischer Verwurzelung ins Auge, wenn er spiter iber seinen Helden
mitzuteilen weiss, dass er ““‘zwar auch noch teilhat am Kollektiv-Mythischen, aber auf eine
witzig-vergeistigte und verspielte, zweckhaft-bewusste Art”; dabei verwandle sich das Ich
in einem Akt der Selbstbefreiung sehr bald zu einem kiinstlerischen, dessen zwielichtige
Hintergriindigkeit als “reizvoll, heikel und gefihrdet” beschrieben wird®. Aber liegt dem
Wesen des Mythos das Ironische wirklich urspriinglich so fern, wie wegen dessen
Erscheinen beim Schwinden des Mythischen so gern vorausgesetzt wird? Kann umgekehrt
der Wiedergewinn des Mythischen in einer nachkritischen Naivitit, die die urspriingliche
Ambivalenz seines Ernstes zur Bedingung hitte, auch fur die Interpretation der
biblisch-christlichen Tradition wirksam werden? Es miisste sich dazu freilich zeigen
lassen, inwieweit diese Tradition selbst noch an Sprach- und Denkstrukturen des
Mythischen teilhat. Vor allem aber: in welchen Kategorien konnten danach der Mythos
und seine In-Frage-Stellung samt der Interpretation biblisch-christlicher Tradition gedacht
und ausgesprochen werden?

' Thomas Mann, Altes und Neues, = Stockholmer Gesamtausgabe, 14 (1961), S. 720; der Brief ist

auf den 7.10.1936 datiert.

Die “‘angeborene und durchaus unentbehrliche Neigung des Geistes, sich eine gedachte Welt von
lebenden Wesen zu schaffen”, hat bereits J. Huizinga ein Spiel des Geistes zu nennen erwogen: Homo
ludens. Versuch einer Bestimmung des Spielelementes der Kultur (*1940), S. 219; vgl. S. 42, 208.

So in einem Vortrag, den Mann am 17.11.1942 in der Library of Congress in Washington
gehalten hat, unter der Uberschrift “Joseph und seine Briider” in Neue Studien (Stockholm 1948),
S.173-174.



2 H.-P. Muiller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens

Wie also verhalten sich Mythos und [ronie zueinander?

Unter der Voraussetzung eines elementaren Erlebens andringender Macht wird das
Mythische dadurch realisiert, dass die Macht in Gottern Gestalt annimmt und dazu einen
Namen, einen Willen und ein Schicksal unterlegt bekommt, wie sie gemeinsam auch das
menschliche Person-Sein bestimmen®. Dariiber wird die Gottheit zum urbildlichen und
regenerativen Integrationspunkt zwischen einer Wirklichkeit, an deren amorpher Macht-
haftigkeit der Mensch nicht linger das ihm Entsprechende fand, und diesem selbst, der in
der Gottheit die Wirklichkeit anthropomorph bei sich aufnimmt.

Allerdings unterliegt diese Mittlerschaft einer Reihe von Antinomien und Aporien.
Gestalt und Wille widerstreiten einander: die Gestalt etwa strebt, je vollendeter sie ist,
nach der Ruhe des Seins, aus der der Wille herausdringt. Versetzt aber die dynamische
Antinomie von Gestalt und Wille schon die Welt des Menschen in geschichtliche
Bewegung, so gilt das noch mehr von der Welt der mythischen Gottergeschichte®. Die
Bewegung als Ausgleich der Antinomie wird dann in beiden Bereichen noch einmal durch
das Einwirken des Schicksals herausgefordert, freilich auch durch dessen Definitivitit
zurlickgehalten. Das schafft dem gottlichen wie dem menschlichen Dasein seine
herrscherliche wie leidenshafte Lebendigkeit, zugleich aber auch ein Stiick Selbstauf-
hebung, das schon den primitiven Menschen in einer Ambivalenz von Geborgenheit und
Daseinsangst zurticklasst.

Dartiber hinaus erweist sich auch die Integration von Wirklichkeit und Mensch durch
die Gottheit als durchaus zwielichtig. Wird der Mensch von einer Wirklichkeit, in der ihn
die Gotter, uneindeutig genug, beheimaten, nicht zugleich gefangen gehalten? Schafft die
mythische Zeit bestenfalls eine Regeneration des gottlichen Urbilds, so werden Handeln
und Leiden des Menschen auf ein Gleichmass reduziert, dem ein Mass existentialer
Heimatlosigkeit in der Welt allemal vorzuziehen wire. Darum erzeugt die Priasenz des
Heiligen neben Liebe und Hingezogen-Sein immer auch eine spezifische Abneigung: der
mythische Gott wird nicht nur verehrt und gefiirchtet, sondern auch gemieden und sogar
von Herzen gehasst®. Harmloserenfalls ist der mythisch “Gliubige” immer auch
unglidubig, und seine observante Haltung schlagt plotzlich in die scherzhafte, ja
spottisch-distanzierte um”.

4 Zum Mythosbegriff vgl. im einzelnen H.-P. Miller, Mythos Tradition Revolution. Phinomeno-

logische Untersuchungen zum Alten Testament (1973), S. 9ff., auch in einem Aufsatz in Zs. Theol. Ki.
69 21972), 259-289, S. 260-263.

Die Definition des Mythos als “Gottergeschichte™ ist von H. Gunkel wiederholt gebraucht
worden, etwa in Genesis (° 1964), S. XIV.

Zu den Phinomenen der Gottesmeidung und der Gottesfeindschaft vgl. G. van der Lecuw,
Phinomenologie der Religion (21956), S. 527ff., 586ft.

Dass “Glaubigkeit” und “Unglaubigkeit” schon in der magisch-mythischen Welt der Primitiven
nebeneinander vorkommen, hat T. Andrae, Die letzten Dinge (1940), S. 176ff., 207ff., mit vielen
Beobachtungen belegen konnen. Beispiele fiir humoristisch-ironische Ziige im orientalischen und
griechischen Mythos hat der Verfasser in Mythos (A. 4), S. 36ff., gegeben. Nach W. Wundt, Mirchen,
Sage und Legende als Entwickelungsformen des Mythus: Arch. Rel. wiss. 11 (1907), 200222, S. 222,
gibt es “‘keine mythische Form . . ., in der die Neigung zu burlesken Varianten so lebendig ist wie die
Legende”. “‘Je fester das Uberlieferte geglaubt wird, um so leichter reizt es dazu, den Kontrast der
Gefiihle in dem Wechsel von Scherz und Ernst zu entladen.”



H.-P. Miiller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens 3

Oft spricht schon der Mythos selbst mit dem hintersinnigen Bewusstsein, dass seine
Sprache nicht zureicht. Das gilt sowohl im Blick auf seinen gottlichen Gegenstand,
insofern dieser sich, wie wir sehen werden, das eine oder andere Mal seiner mythischen
Fesseln entledigt und den Mythos auf ein hyperbolisches Symbol reduziert. Aber es gilt
ebenso im Blick auf den Sprecher, der von der Selbstbefreiung seines Gottes in gleicher
Weise Freiheit profitiert. So durchwaltet den Mythos eine innere Unstimmigkeit: er lasst
sich wie etwas Halluzinatorisch-Ubertriebenes einerseits immer nur fiir einen enthusiasti-
schen Augenblick durchhalten und scheitert doch andrerseits am Transzendenzbezug
einer Gottes- und Ich-Erfahrung, die ihn noch tberbietet. Das mythische Gottesbewusst-
sein hat Gottesvergessenheit bei sich, weil es zugleich dem Wesen Gottes und des
Menschen widerspricht. Es scheint, als liessen sich beide in einer Wirklichkeit, deren
Dasein und Zeit ihnen in gleicher Weise entgegenstehen, nicht anders als unter
Spannungen nieder®.

Nichtsdestoweniger kennt der im Mythos befangene Mensch einen Bewusstseinszu-
stand, in dem er die Antinomien und Aporien des Mythischen, das Zwielicht seiner
Integrationsleistung nicht wahrnimmt. Wir nennen diesen Bewusstseinszustand den
naiven, genauer: den einer “ersten’, vorkritischen Naivitat, die das Janusantlitz des
Mythischen noch verkennt. Es mag sein, dass der Mythos allermeist naiv aufgenommen
wird; wenn die Zeit der Naivitat vorbei ist, wird diese in der Regel willentlich
aufrechterhalten, als fiihlte der Mensch sich wohler “in einem Dunkel . .., wo gewisse
Dinge geschehen konnen, die zu geschehen haben”. Das heisst aber nicht, dass der
Mythos fiir den Nicht-mehr-Naiven wesenlos wire.

Die scherzhafte, ja spottisch-distanzierte Haltung, die der mythisch Glaubige bei aller
Observanz zuzeiten einnimmt, erscheint demgegentber als eine solche der Ironie. Ist eines
von deren Grundelementen die Verstellung, so kann diese schon bei dem rituell-kultischen
Mimen, der mythisches Geschehen als Rolle spielt, bewusst werden: er kann die
Moglichkeit nicht iibersehen, aus seiner Rolle willentlich oder unwillkiirlich herauszu-
treten. Wer die Verstellung durchschaut, mag die Skepsis zwar eine Weile aus sozialer
Disziplin hintanhalten. Der elementarste Zweifel wird sich aber immer schon daran
entziinden, dass die mythischen Gestalten gegenstiindlich nicht greifbar sind'®. Schliess-
lich wird die Gebrochenheit mythischer Sprache auch dadurch sichtbar, dass sie ihre
Wahrheit — etwa durch Akzentuierung des Wunderhaften ihrer Handlungen — so gern
iibertreibt'!. Sie oszilliert nun zwischen einer Konsequenz, die aus Masslosigkeit blind ist,
und einer zwinkernden Schalkhaftigkeit, die den eigenen Irrtum freiwillig entlarvt. Am
Ende freilich liegt die Ironie ebenso beim Sprecher wie beim Horer, der das Oszillieren

B Vgl. die Bemerkungen iiber cine mogliche Unwirksamkeit “performativer™ Sprache bei

W. Trillhaas, Religionsphilosophie (1972), S. 240ft1.

So Thomas Mann iiber den erblindenden Isaak in Joseph und seine Briider, 1, = Stockholmer
Gesamtausgabe, 5 (1966), S. 199.

Vel Andrae (A. 7), S. 215ff.

Fin verhaltener Vorwurf gegen Gott in F'orm ironisch tibersteigerten Lobs liegt vielleicht in Ps.
22.4 vor: Die unberithrte Heiligkeit Jahwes, “*der tiber den Lobgesidngen Israels thront™, steht in einem
sinnraubenden Gegensatz zur Not des Betenden. — Wie eine kiihne Interpretation solcher Ironie klingt
eine Stelle in Scholem Alechems Roman Tewje der Milchmann: ““Aber es macht nichts, Gott ist doch
der Vater. Er regiert uns, das heisst, er sitzt oben, und wir quilen uns unten.” Die Verstellung
demaskiert sich gleichsam in dem Satz: “"Lesen wir doch in den Psalmen: “Verlass dich auf den Herm’,

dann wird er es schon so einrichten, dass du tief in der Erde liegst, aus Lehm Beugel bickst und dazu

noch sagst: Auch dieses ist zum Besten! : Fischer-Buicherei, 615 (1964), S. 19, 113.



4 H.-P. Miiller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens

wahrnimmt: isoliert dieser die Verstellung von ihrer integralen Absicht, so geschieht
durch ihn noch einmal eine ironische Ubertreibung. Die Ironie der Entmyth(olog)isierung
etwa ist von dieser Art: ihre bleibende Aufgabe besteht darin, die vorkritische,
selbstverstindliche Naivitait des Mythischen durch Ubertreibung seines antinomisch-
aporetischen Charakters in die nachkritische zu tberfiihren. Eben darum ist sie auch
durch einen nachkritischen Wiedergewinn des Mythischen nicht tiberholbar: sie bewahrt
diesen vor der Selbstverwechselung mit kritikfeindlicher Repristination. Im Sinne einer
Religionskritik grundsatzlicher Art wiirde sich solche Ironie freilich nur dann verwerten
lassen, wenn man nachweisen konnte, dass der Mythos durch seine Verstellung den
Menschen irrefiihrt. Gerade das aber tut er letzthin nicht! Vielmehr enthiillt er ihm
wie der Ironiker Sokrates'*> — unter Umstinden und in Kategorien, die die Wahrheit
verbergen, seine unverstellbare Situation, die Wahrheit namlich, dass sein Dasein sich
unter anderem Dasein nicht beheimaten lisst. So ist die Selbstironie des Mythischen die
Kehrseite anthropologischer Skepsis, die sich durch das Spiel der Verstellung vor der
Verzweiflung schiitzt.

Freilich kann das Mythische auch existentialer (und sozialer) Verschleierung dienen
oder, im Status nachkritischer Naivitat, eine standpunktlose Subjektivitit verdecken.
Auch seine faschistisch-terroristische Gefahr beginnt dort, wo, um eine Differenzierung
von Leo Frobenius aufzunehmen, das Mythische nicht mehr als “Ausdruck™ von
“Ergriffenheit”, sondern im Dienste endlicher Zwecke zur “Anwendung” kommt"'?. Die
“zweckhaft-bewusste Art”, in der der Joseph Thomas Manns am Mythischen teilhat, steht
insofern gerade im Gegensatz zu der vom Dichter vermerkten witzigen Vergeistigung und
Verspieltheit, zu der auch virulenter Mythos wohl fihig ist. Die Weisen entfremdender
“Anwendung” des Mythischen dagegen sind dusserst mannigfaltig: sie reichen vom
primitiv-magischen Versuch selbstbezogener Machtmanipulation durch Zauber, Ritual
und selbst die hochsten Formen des Kultus bis hin zu den universalen Ideologien, die
Dasein und Recht des Kosmos zu garantieren suchen; sie umfassen die Verwechselung des
Mythos mit primitiver Wissenschaft ebenso wie das schier unausrottbare Missverstindnis,
“dass die moralische Welt das Universum der Religion sei”'*. Durch alle aufgezihlten
Missbrauche des Mythos waltet eine Analogie zur gesetzlichen Entfremdung des
Evangeliums. Wo man isolierte Teilbeziehungen reflektiert, ohne das Mythische im
Ganzen und in seiner Fraglichkeit im Auge zu behalten, wo man seine Rechtfertigung
dementsprechend in einem aufweisbaren Gewinn sucht, mag dieser auch noch so
elementar oder — noch so sublim sein, wird die oft beklagte Depravierung des My thischen
zum Herrschaftsinstrument jedenfalls nicht lange auf sich warten lassen.

Umgekehrt leistet der Mythos, wenn er durch das Medium der Ironie gleichsam in
einen Schwebezustand versetzt wird, einen notwendigen Beitrag fiir die Freisetzung der
menschlichen Vernunft. Dabei stellen die Elemente mythischer Verwirklichung wie
Gestalt, Name, Wille und Schicksal der diffusen Macht, an der sie sich geltend machen,
von vornherein rationale Motive gegeniiber, und zwar sowohl insofern die mythische
Gestaltung rationalen Beweggriinden entstammt, als auch indem sie rationale Momente

12 7ur Tronie des Sokrates jetzt G. Picht in Festschrift G. von Rad (1971), S. 383 401.
L. Frobenius etwa in Paideuma. Umrisse einer Kultur- und Seelenlehre (1921); vgl. A. L=, Jen-
sen, Mythos und Kult bei Naturvolkern (1951), S. 5f. u.o.
Mit diesem Missverstindnis von Religion setzt sich IF. Schleiermacher in seiner zweiten ““Rede™
auseinander: Saimmtliche Werke, I, 1 (1843), S. 243.



H.-P. Miiller, My thos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens 5

fiir anderweitige geistige Bewiltigungen freilegt's. Aber erst die Interdependenz mythi-

schen Gottesbewusstseins und der entsprechenden Gottesvergessenheit erlaubt es der
Verunft, neben die stindige Regeneration jenes gottlichen Urbilds im Mythos die
Verwirklichung des Humanums und seiner Welt nach einem eigenen, selbstgewihlten
Bilde zu setzen. So bedingen einander eine heimatliche Befangenheit von der unverfiig-
bar-gottlichen Wirklichkeit, wie sie der Mythos schafft, und eine wagemutige Freiheit zur
Objektivation und Verinderung der Wirklichkeit, wie sie seine Desintegration ermoglicht.
Die Vernunft kann einerseits nicht ins Bodenlose stiirzen; denn der Mythos prafiguriert
eine Universalordnung, die im einzelnen nur wiederholt zu werden braucht. Die tiefe
Fraglichkeit einer solchen universalen Vorgabe aber hindert andrerseits einen unverntnfti-
gen Kleinmut daran, den jeweils vorfindlichen Bestand des Wirklichen endgiltig auf einen
mythischen Prototyp festschreiben zu lassen.

2.

In welcher Weise nun hat die biblisch-christliche Tradition an Sprach- und Denkstruk-
turen des Mythischen Anteil? Wie kann ein Wiedergewinn des Mythischen in nachkri-
tischer Naivitat fiir deren Interpretation wirksam werden?

Das Kommen des transzendenten Gottes in die immanente Wirklichkeit und sein
Eingreifen in deren Geschichte, wie es beides in der Bibel als Offenbarung bezeugt wird,
sprengt einen Riss durch jenes mythische Universum, das den Menschen beheimatet und
zugleich gefangen hilt sowie seine Zeit auf ein Gleichmass der Wiederholungen reduziert.
Es sei freilich sogleich ausdriicklich angemerkt, dass die Paradoxie einer mit ihrer
welthaften Ankunft nicht kommensurablen Herkunft nicht nur an der biblischen
Offenbarung, sondern auch im paganen Bereich erfahren wird: auch der Gotze entledigt
sich zuzeiten seiner mythischen Fesseln, was die ironische Selbstaufhebung der
mythischen Religion in dieser selbst bedingt. Ihren vollendeten Ausdruck aber findet diese
Paradoxie in der Inkarnationslehre samt ihren Folgeproblemen.

Ist der Mensch vom Kommen und Eingreifen Gottes in die Geschichte enthusiastisch
betroffen, so fuhrt das seine an Zeit und Raum orientierte, gegenstindliche Sprache
notwendig an eine Grenze. Begeisterte Antworten auf die immanente Prasenz des
Transzendenten wie Ri. 5,4f.31; Ps. 18,8.16; 11436 u.i.'® sind, gegenstindlich
genommen, nichts als inkommunikable Undenkbarkeiten.

Andrerseits aber folgt auf solche Betroffenheit doch alsbald eine distanziert-vergegen-
standlichende Betrachtung der auf diese Weise von Gott angegangenen Geschichte;
Enthusiasmus kann nun einmal nicht Dauer haben. Dabei geschieht sowohl eine
Ubertragung der mythischen Funktion an das betreffende geschichtliche Datum als auch
eine Mythisierung des geschichtlichen Gotteshandelns. — Die Ubertragung der mythischen
Funktion an das geschichtliche Datum besteht darin, dass statt eines mythischen
Urzeitgeschehens nun dieses zum Prototyp erhoben wird, der alle folgenden wesentlichen
Fakta vorbildet und in sich beschliesst, ja eigentlich iiberhaupt erst ermoglicht. Ein solches

S Miiller (A. 4), S. 83ff.
Weitere Beispiele, auch aus Mesopotamien und Agypten, hat der Verfasser in Urspriinge und
Strukturen alttestamentlicher Eschatologie (1969), S. 15ff., und in Mythos (A. 4), S. 48ff., zusammen-
getragen.



6 H.-P. Muiller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens

mythisches Paradigma ist innerhalb des Alten Testaments der Auszug aus Agypten oder der
Jahwekrieg oder die Erwihlung Davids'”. — Umgekehrt entspricht die Mythisierung des
geschichtlichen Gotteshandelns doch nur der in ihm beschlossenen innerweltlichen
Ankunft Gottes selbst. Denn wie kann von dieser anders gesprochen werden, als indem
man ihr gegenstindliche Gestalt gibt und sie damit zugleich einem raum-zeitlichen
Schicksal unterwirft? Die Geschichtserzidhlung muss nach den welthaften Wirkungen des
gottlichen Handelns fragen und schliesslich auch die innerweltliche Prisenz des
Transzendenten an anschaulichen Wundern ausweisen. Die Mythisierung des Gottes-
handelns wird dabei zur Mythisierung eben jener Geschichte, in der sich das Gottes-
handeln abspielt. Deren literarische Medien sind Sage und Legende, wobei die Tendenz
zur Definition und veristischen Verdinglichung des Uberweltlichen, wie etwa manche
Mosewunder zeigen, gerade bei der letzteren besonders gross ist. So wird, was seinem
Wesen nach alle Dimensionen sprengt, auf mythische Weise wiederum in eine raum-zeit-
lich begrenzte Form gebannt und damit zugleich eine Macht unter anderen; in dem Masse,
wie die heilsgeschichtliche Fundierung der jeweiligen Gegenwart durch den fortschreiten-
den Zeitablauf schwindet, verfallen die Wirkungen gottlichen Handelns wie dieses selbst
dem Vergehen. Die transzendente Herkunft Gottes hat sich schliesslich an seine
immanente Ankunft verloren. Die dusserste Steigerung seiner Selbstpreisgabe an das
raum-zeitliche Dasein erkennt der christliche Glaube am Sterben Christi, in der sich die
Ankunft Gottes vollendet und — aufhebt.

So fuhrt die Mythisierung des geschichtlichen Gotteshandelns und die der Geschichte
selbst zu der Notwendigkeit einer neuen Vergeschichtlichung der gottlichen Gegenwart:
die Betroffenheit wiederholt sich gleichsam als Erwartung eines neuen gottlichen
Handelns; die transzendente Herkunft musste sich in einer immanenten Ankunft von
endgiiltiger, unwiderruflicher Evidenz realisieren und so auf die heilsgeschichtliche
Vereinnahme antworten, die alles frithere Kommen und Eingreifen Gottes in Raum und
Zeit verloschen liess'®. Das christliche Kerygma von der Auferstehung Jesu Christi
vollends antizipiert die erwartete neue Vergeschichtlichung gottlicher Gegenwart vom
Eschaton in den Geschichtsablauf.

Treibt damit auch die Mythisierung der Geschichte in eine aporetische Fraglichkeit, so
wiederholen sich in dieser doch nur die Antinomien und Zwielichtigkeiten, in denen sich
der Mythos bereits als solcher befand. Aber auch die Infragestellung des Mythischen
durch das Handeln Gottes bzw. der Heilsgeschichte durch das Eschaton konvergiert mit
der Krisis, in die beide sich selbst bringen. Die Frage ist, von welchem Standpunkt aus
solche Konvergenz sichtbar wird. Vom Standpunkt der Betroffenheit und der Erwartung
offenbar ebensowenig wie von dem der Betrachtung! Betroffenheit und Erwartung
vermogen die Fraglichkeit ihrer Bezugspunkte ebensowenig zu erkennen, wie die
Betrachtung sie aus dem Spiel bringen kann. So bleibt nur das Tertium einer
unanschaulichen Metaebene, und zwar als der Standpunkt einer dussersten ironischen
Distanzierung. Der Glaube darf sich weder auf Betroffenheit und Erwartung noch auf
Betrachtung versteifen wollen; er muss vielmehr mittels eines dritten Schrittes einen

7" Die prototypische Kraft dieser Paradigmen wird man mit W. Zimmerli, Alttestamentliche
Traditionsgeschichte und Theologie: Festschrift von Rad (A. 12), 632647, S. 639, darin begrindet
sehen, ““dass in all die von der Tradition berichteten Geschehnisse hinein der Name Jahwes ausgerufen
wird”. Dann wire der von vornherein geschichtsbezogene Jahwename das eigentliche Motiv einer
Historisierung des My thischen, wie sie etwa von S. Mowinckel, M. Noth u.a. beschrieben wurde.

Dazu im einzelnen Miller (A. 16), Ursprunge, S. 69ft.



H.-P. Miiller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens 7

Metastandpunkt einnehmen, um so das Geschift einer standigen Vermittlung zwischen
den Standpunkten treiben zu konnen. Geht es aber um Vermittlung, so darf sich der
Glaube freilich nicht aus Betroffenheit, Betrachtung und Erwartung einfach zuriick-
ziehen; das unterscheidet seine Ironie vorletztlich von der Skepsis, die als “reine’” Haltung
des Metastandpunkts etwas Aussermenschliches, Ubermenschliches und darin Unmensch-
liches repriisentiert.

Fragt man, was den Glauben zu seiner Ironie ermichtigt, so ist man wieder auf die
transzendente Herkunft Gottes verwiesen, ohne diese Instanz weiter hinterfragen zu
konnen: sie begriindet den Glauben als fides qua creditur und erhebt ihn als solchen
insofern zur Notwendigkeit, als jeder Mensch der Herkunft des in der Welt ankommenden
Gottes potentiell ausgesetzt bleibt. Da die Ankunft Gottes in der Zeit geschieht, ist der
Metastandpunkt des Glaubens in die Zeitdialektik des Seins einbezogen. Dies gilt
insbesondere, weil wir als Christen das Zeitereignis der Auferstehung Christi fir den
eigentlichen Ermichtigungsgrund ansehen, den Metastandpunkt des Glaubens einzu-
nehmen.

Fragt man, wozu den Glauben seine Ironie ermichtigt, so kann es sich zundchst nur
um eine Kritik jener Antinomien und Zwielichtigkeiten handeln, in denen sich der
Mythos wie die Heilsgeschichte befinden, letztlich aber um eine Kritik der aporetischen
Struktur des menschlichen Daseins selbst, die auch Betroffenheit und Erwartung in ihrem
Bezug auf das Handeln Gottes nolens volens zur Geltung bringen.

In der Sprache einer philosophischen Religion wird der Glaube die Phinomene in ihren
eigenen Widerspruch verfolgen; im Glauben des Menschen fithren die Phinomene
gleichsam einen Dialog, in dem sich ihr innerer Widerspruch polarisiert. Indem aber der
Glaube den Widerspruch der Dinge sich aussprechen lisst, reduziert er ihre Proportionen
auf das ihnen Zukommende und ehrt darin die sie aufhebende Transzendenz.

Auch dic Skepsis ironisiert er, wie es, wohl eher unwillkiirlich als planvoll, G. E. Lessing in ““Nathan
der Weise™ tat, als er die Ringparabel durch deren Kontext — sozusagen in abermaliger Skepsis — ins
Spielerische hiniiberfuthrte'?. Der Dichter namlich ldsst die Frage nach der wahren Religion an einen
Juden stellen, der, fern aller Gelegenheit zu gramlich-verniinftelndem Illuminatenernst, schlicht vor der
Notwendigkeit steht, sich mit Witz und Wiirde bei seinem Sultan herauszureden. Denn der ebenso
machtige wie verschwenderische Saladin hat den reichen Hindler als seinen Gliubiger in Aussicht
genommen, und nun darf dieser ihm keinen Vorwand in die Hand geben, sich am Ende zu rauben, was
ihm freiwillig nicht gewihrt wird. Sittah, die Schwester des Sultan, hat sich die verfingliche Frage
ausgedacht und dazu ihrem Bruder das Vergniigen versprochen,

¥ Zwar schrieb Lessing — im Blick auf die Vorlage zur Ringparabel bei G. Boccaccio in

Decamerone I, 3 — am 11.8.1778 an seinen Bruder Karl: “Ich glaube, eine sehr interessante Lpisode
dazu erfunden zu haben, dass sich alles sehr gut soll lesen lassen, und ich gewiss den Theologen einen
argeren Possen damit spielen will, als noch mit zehn Fragmenten.” Daraufhin vermuteten Karl Lessing
und Moses Mendelssohn (Brief Karls vom 25.8.), es solle eine Komodie im Stil der Polemik Voltaires
werden. Dagegen Lessing am 20.10.: “Es wird nichts weniger, als ein satirisches Stiick, um den
Kampfplatz mit Hohngelichter zu verlassen. Es wird ein so rithrendes Stiick, als ich nur immer
gemacht habe, und Herr Moses (Mendelssohn) hat ganz recht geurteilt, dass sich Spott und Lachen zu
dem Tone nicht schicken wiirde, den ich in meinem letzten Blatte (scil. gegen Goeze) ange-
stimmt . ..”": G. E. Lessing, Sammtliche Werke, 29, Briefwechsel 3 (1825), S. 337, 344. Aber zuletzt
wird doch Thomas Mann in seiner “‘Rede tiber Lessing” das Richtige treffen, wenn er schreibt: “‘Dass
dieser grosse Dialektiker kein satirischer Nihilist wurde, ‘um den Kampfplatz mit Hohngelichter zu
verlassen’, dass er glitig war, das ist es, was sein Volk und die Volker ihm am hochsten anrechnen
sollten. Er spielte wohl mit dem, woriiber er tief und lange nachgedacht, aber er spielte nicht um des
Spieles willen™: Adel des Geistes, = Stockholmer Gesamtausgabe, 13 (1967), S. 25.



8 H.-P. Miiller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens

Zu horen, wie ein solcher Mann sich ausredt:

Mit welcher dreisten Stirk’ entweder er

Die Stricke kurz zerreissct; oder auch

Mit welcher schlauen Vorsicht er die Netze

Vorbey sich windet . . . (I11,4).

Saladin willigt in das Komplott mit ciner Art Resignation vor der Pfiffigkeit und Gewandtheit des
Weibes. Die Ironie des Spiels kommt in der Szene dadurch zum Ausdruck, dass Saladin seine Frage,
wie zu erwarten, mit einiger Verstellung vortrigt und gleichzeitig seine Schwester — zu Unrecht — als
Lauscherin hinter der Tir vermutet (III, 5 Ende—7). — Nathan freilich durchschaut seine Situation
genau:

... Gewiss, gewiss: er stiirzte mit

Der Thiire so ins Haus! Man pocht doch, hort

Doch erst, wenn man als Freund sich naht. — Ich muss

Behutsam gehn! — Und wie? wie das? — So ganz

Stockjude seyn zu wollen, geht schon nicht. —

Und ganz und gar nicht Jude, geht noch minder.

Denn, wenn kein Jude, diirft’ er mich nur fragen,

Warum kein Muselmann? . .. (I, 6).

Immerhin verlautet auf diese Weise eine “‘notwendige Vernunftwahrheit”, wenn es sich denn um
cine solche gehandelt haben sollte, nicht nur aus zufilligem und cinigermassen unedlem geschicht-
lichem Anlass; das in der Parabel explizierte skeptische Wissen um das Nicht-Wissen der drei
Weltreligionen erwichst dazu noch aus der Theaterlogik?® einer Identifikationskomodie mit ihren
Kabalen und Verdiachtigungen. Am Ende dient die Parabel den okonomischen Interessen ihres
bedringten Erzihlers genauso gut wie den literarischen des Dichters, der Saladin, den Templer und
Nathans Miindel, die einander unbekannten Verwandten, nun einmal zusammenfithren muss. Die
Losung der auf der entscheidenden Szene (I, 6) liegenden Spannung bringt dementsprechend ein
Echappieren geradezu ins Rhetorisch-Unverbindliche:

... Das war’s! Das kann

Mich retten! — Nicht die Kinder bloss speist man

Mit Mihrchen ab. — Er kommt. Er komme nur! (daselbst).

Das Mirchen ist — die Ringparabel, ein philosophischer Mythos, der am Ende mehr vexiert als
erklart: niemand weiss, ob der rechte Ring, um den der unentschlossene Vater sich so raffinierte Mithe
gemacht hat, nicht am Ende gerade dadurch verloren gegangen ist. Das ist nicht der Anspruch auf
einen neuen Wahrheitsbesitz, auf den man etwas Plausibel-Verlassliches autbauen konnte, sondern ein
— leicht schmerzlicher — “Wahrheitsspass™, mit einem Worte: es ist ironisch und vielleicht gerade
darum in so volliger Harmonie mit dem humanen Geist des Stiicks, auch wenn von keiner
kerygmatischen Motivation der Ironie im Sinne unseres Begriffs die Rede sein kann?'.

2 Eine Anmerkung zur Theaterlogik legt Lessing selbst seinem Patriarchen in den Mund, als ihm
der Tempelherr den Fall der iiberkonfessionellen Erzichung Dajas zur Beurteilung vorlegt:

Ich will den Herrn damit auf das Theater

verwiesen haben, wo dergleichen pro

et contra sich mit vielem Beyfall konnte

behandeln lassen (IV, 2).

Zitate des ““Nathan™ aus Lessing, Simmtliche Werke, 10, Theater 4 (1823). — Nichts als eine
geschickte Ausrede, mit der sich ein reicher, aber geiziger Jude vor dem finanziell bedringten Saladin
aus der Schlinge zieht, ist die Erzidhlung auch in Decamerone [, 3. Saladin hat es darauf angelegt, “‘ihm
unter einem scheinbaren Vorwand Gewalt anzutun™; der Jude ‘sah daher ein, dass er keine von den
drei Lehren mehr als die andere loben diirfe’’. Nach ihren einleitenden Siatzen beweist die Geschichte
darum lediglich, wie “der Verstand den Weisen grossen Gefahren entzieht und ihm vollkommene und
sichere Ruhe verschafft” (Ubersetzung nach W. Roder). Eine iltere, kiirzere Fassung aus dem
“Novellino”, ed. G. Favati (1970), Nr. 73, S. 295f., in der die Absicht des Sultans ganz die namliche
ist, verschleiert durch die Rahmenerzihlung, dass auch das Christentum mit in der Konkurrenz steht;



H.-P. Miiller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens 9

Allerdings kann sich die Ironie des Glaubens nicht mit der extravertierten Kritik einer
philosophischen Religion begniigen. Zwar fiihlt sich der Glaube umgekehrt auch nicht zur
Kritik der seine Ironie erst ermachtigenden Offenbarung befugt, wenigstens soweit diese
in der transzendenten Herkunft des sich offenbarenden Gottes ihren Grund hat;
andernfalls wiirde er sich aus Betroffenheit, Betrachtung und Erwartung — statt auf einen
vermittelnden Metastandpunkt — nun doch vorschnell in die Skepsis zurtickziehen. Wohl
aber weiss er sich zur Kritik an der Offenbarungsreligion ermichtigt, d.h. an Inhalt und
Form der Glaubensaussage, deren credere ein Modus der Betrachtung ist. Da sich die
immanente Ankunft Gottes selbst der Verginglichkeit preisgibt, unterliegt die biblische
Offenbarungsreligion nicht zuletzt auch dem Gespriich mit Bekennern anderer Religionen,
und zwar um so mehr, als die sprengende Paradoxie der Ankunft Gottes auch in
ausserbiblischen Religionen als Aufhebung mythischer Sprach- und Denkstrukturen, ja als
Ende des religios Vorstellbaren iiberhaupt erfahren wird. Wackelt der Gotze dort wie hier,
so wird das Gesprach, da es seit Sokrates das bevorzugte Medium der Ironie ist, alle
Glaubensaussagen auf ihr von mannigfaltiger Entstellung bestimmtes Verhiltnis zur fides
qua creditur befragen.

Die Empfehlung eines Dialogs der Weltchristenheit mit nichtchristlichen Religionen und Ideologien
ist auf der Konferenz des Zentralausschusses des Okumenischen Rats der Kirchen in Addis Abeba
1971 offiziell angenommen worden. Bereits im Mirz 1970 war es zu einer vom Okumenischen Rat der
Kirchen veranstalteten Konsultation zwischen Hindus, Buddhisten, Christen und Muslimen in Ajaltun
(Libanon) gekommen, deren Ergebnisse dann im Mai 1970 bei einem innerchristlichen Gesprich in
Zurich ausgewertet wurden??. Ph. A. Potter hat auf der Weltmissionskonferenz in Bangkok 1972/73
die Forderung dieses Dialogs die wichtigste Entwicklung in der Arbeit der Kommission fiir Weltmission
und Evangelisation genannt??®. Da ohnehin, durch Gastarbeiter und auslindische Studenten, nicht
zuletzt aber auf Grund des weltweiten Tourismus, die Prisenz nichtchristlicher religioser Lebens-
anschauungen in unseren Gesellschaften stindig wichst und die Nivellierung der Uberlieferungsinhalte
den Globus umgreift, kime es fur die sachgemaisse Ausrichtung des biblischen Kerygmas heute in
jedem Falle auf eine nicht zu zaghafte Riickkehr der Religionsgeschichte und ihrer Nachbarwissen-
schaften in den Arbeitshorizont der Theologie und der kirchlichen Praxis an. Wie konnte diese
Riickkehr besser als durch den lebendigen Dialog mit unserer religiosen Umwelt getordert werden?
Auch auf religiosem Gebiet gilt es, drohenden europiischen Provinzialismus abzuwehren, ganz zu
schweigen von der Herausforderung, in die die Religionen miteinander durch die zahlreichen Entwiirfe
einer theoretischen Religionskritik in der geistigen Situation unserer Zeit geraten sind.

Dass der Glaube vom Standpunkt einer ironischen Distanzierung mit dem Pathos der
Vermittlung redet, kommt vielleicht schon in dem Ausgleichswillen zum Ausdruck, mit
dem der hebriische Begriff ‘“glauben” das polare Verhdltnis von Subjektivitit und
Objektivitit liberschreitet. An anderer Stelle meint der Verfasser nachgewiesen zu haben,
dass es sich bei ha’dmin um eine innerlich faktitive Hiph‘ilbildung handelt, bei der das
innere Objekt die Daseinsverfassung ist, in die sich das Subjekt durch die bezeichnete

die skeptische Tendenz der Parabel wird dabei noch durch die Bemerkung ermissigt, dass der Vater,
der die Ringe gab, den besseren sehr wohl kenne. Ein Spiel mit der Wahrheit liegt fern. — Gegeniiber
beiden Fassungen hebt die Lessingsche die [ronisierung des bedeutungsschweren Historchens durch das
Rahmengeschehen auf ein wesentlich hoheres Niveau: hier gibt es bei Saladin wie bei Nathan einen
heiteren philosophischen Emst, der durch die Umstinde noch einmal ironisch ins Spiel gebracht wird.

Vgl. Ed. H. J. Margull, Dialog mit anderen Religionen (1972), S. 48f., zu Ajaltan S. 17ff., zu
Ziirich S. 32ff.

Vgl. Ed. Ph. A. Potter, Das Heil der Welt heute. Ende oder Beginn der Weltmission?
Dokumente der Weltmissionskonferenz Bangkok 1973 (1973), S. 28.



10 H.-P. Miiller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens

Handlung bringt: es versetzt sich in Festigkeit®*. Ist das “Glauben’ somit zunichst eine
Einwirkung des Subjekts auf sich selbst, so haftet einem Satz wie Jes. 7,9b etwas
Tautologisches an: “Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht™ besagt dann, dass das Handeln
des Subjekts an sich selbst nicht ohne — stabilisierende — Wirkung ist. Und doch handelt
es sich nicht einfach um ein innersubjektives Geschehen. Denn einerseits erfolgt der
Gewinn einer gefestigten Daseinsverfassung in der Aussicht auf das Rettungshandeln
Jahwes, die innerhalb von Jes. 7,39 das vorangehende Heilsorakel (V. 4—-9a) eroffnet;
andrerseits soll sich die gewonnene Festigkeit gerade an aussersubjektiver Wirklichkeit
bewihren: das Glauben ist Bedingung fiir ein Bleiben in konkreter geschichtlicher Not.
Die Aufnahme aussersubjektiver Wirklichkeit in das Subjekt — mit dem Ziel, vor anderer
aussersubjektiver Wirklichkeit Bestand zu haben, — bezeichnet formal eine Interdepen-
denz von Subjekt und Objekt, material eine gegenseitige Vermittlung gottlichen und
menschlichen Handelns?®, gleichsam einen Ausgleich der Vergegenstindlichungen beider,
wie sie in der Vorstellung auf Grund der Subjekt-Objekt-Differenzierung zwar unvermeid-
lich sind, aber im Blick auf die transzendente Herkunft Gottes, der sich die fides qua
creditur stellt, tiberschritten werden konnen.

3.

Schliesslich ermichtigt die Ironie den Glauben aber auch zu einem nachkritischen
Wiedergewinn des Mythischen: sie vermittelt das unanschauliche Hic et nunc von ihrem
eigenen unanschaulichen Standpunkt her mit den verdinglichenden Vorstellungen aus
Mythos und Heilsgeschichte, vermittelt die fides qua creditur mit der fides quae creditur
und bringt so Offenbarung und Religion — auch ausserbiblische Religion! — in ein
komplementires Verhaltnis. Dabei ist, wie bereits erwihnt, das Zeitereignis der
Auferstehung Christi der eigentliche Ermoglichungsgrund des Glaubens. Obwohl das
Kerygma von der Auferstehung Christi diese innerhalb der Geschichte beheimatet,
eroffnet es doch nicht einfach eine neue Ubertragung mythischer Funktionen an ein
geschichtliches Datum. Schon weil die Auferstehung Christi als das antizipierte Ende der
Geschichte nicht mehr bloss ein geschichtliches Datum ist — auch nicht in dem Sinne, wie
es jede immanente Ankunft des transzendenten Gottes war —, fithrt sie zu keiner neuen
Mythisierung der Geschichte, die einfach den Aporien der Heilsgeschichte auf gleiche
Weise wieder unterldge. Der von Christi Auferstehung als einem summum incredibile
ermichtigte Glaube lenkt nicht zur ‘‘ersten” mythischen oder heilsgeschichtlichen
Naivitit zurlick. Gerade die nachkritische Naivitit aber vermag umgekehrt das Mythische
mit seinen Aporien (ironisch) zu versdhnen, weil sie ihrerseits jenseits beider und zugleich
in beiden ihr Wesen hat.

Die Vermittlung des durch die transzendente Herkunft Gottes ermichtigten Glaubens
(fides qua creditur) mit seinen Inhalten (fides quae creditur) nennen wir in Ankniipfung

2 H.-P. Miiller, Glauben und Bleiben. Zur Denkschrift Jesajas vi 1—viii 18: Vet. Test. Suppl. 26
(1974), S. 26 -53.

- Vgl. dazu die Erorterungen zum dialogischen Geschehen zwischen Gott und Mensch im Werk
M. Bubers und neuerdings G. Fohrer, Die Korrelation zwischen Gott und Mensch: Theologische Grund-
strukturen des AT (1972), S. 154—-164.



H.-P. Miiller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens 11

an 1. Kant, J. F. Fries, R. Otto u.a. eine asthetische?®. Als eine solche ist sie weder ein
“reines” Denken des Transzendenten noch ein blosses Konstatieren des Gegenstindlichen
im subjektiven oder objektiven Bereich je nach dessen Kategorien, sondern vielmehr eine
Wahrnahme, die das Transzendente — jenseits des Scheitern der Betroffenheit unter der
Betrachtung — gleichsam noch einmal zum Gegenstindlichen hinbringt und umgekehrt.
Sie ist eine Wahrnahme ihrer letzten gegenseitigen Kliarung und insofern eine Alternative
der Erwartung. Die dsthetische Vermittlung des Transzendenten mit dem Gegenstind-
lichen bedeutet, so verstanden, keineswegs eine Uberfiihrung der beiden eigenen Gehalte
ins Folgenlos-Unverbindliche. Gegenstidndliche Wirklichkeit im subjektiven und objek-
tiven Bereich wiirde vielmehr als moglicher Ort einer Ankunft Gottes ernstgenommen,
ohne dass dies zu einer ungebrochenen Apotheose welthafter Gegebenheiten herhalten
miisste. Zugleich wiirde der Mensch von vordergriindig sanktionierenden Wahrheiten
freigemacht, insofern die ésthetische Distanzierung eine Instanz, welche in der diver-
genten Wirklichkeit die einheitsetzende Norm darstellt, immer wieder jenseits dieser
Wirklichkeit selbst verlegte. Gott vollends wiirde aus keiner Distanz einfach sichtbar, da er
auch noch fiur dasjenige, welches Betroffenheit und Betrachtung hinterfragt, das
Geheimnis bleibt und so der Ironie ihre hintergrindige Tiefe schenkt. Dass Gott sich bei
aller Zuwendung selbst vorbehilt, ist im ibrigen die tiefste Wahrheit des von den
Lutheranern polemisch sogenannten Extra Calvinisticum.

Die transzendentale Uneindeutigkeit der Wirklichkeit und die ihr entsprechende
Freiheit des Menschen — beides auf dem Hintergrund des Vorbehaltes Gottes — bedingen,
dass ein dsthetisches Urteil der bezeichneten Art nicht allgemein einsichtig zu machen ist.
Seine Norm mag die subjektive Ergriffenheit als Grund, die objektive kathartische
Wirkung als Ziel dsthetischer Rede sein; das eine wie das andere aber wird im Wechselspiel
von Transzendenz und Gegenstindlichkeit niemals als plausibel bzw. erstrebenswert
erweisbar werden konnen. Hierin hat die dsthetische Rede ihr Analogon am Gebet, das
nicht einmal in erster Linie auf mitmenschliche Kommunikation angelegt, aber doch eben
zum Zuhoren bestimmt sein kann. In seiner gelegentlich geradezu alogischen Struktur
kann es sich gleichsam von der eigenen Ergriffenheit auf die Katharsis des anderen
zubewegen und dabei in einem Jenseits von wahrnehmbarer Betroffenheit und verstindi-
ger Betrachtung ein arcanum wahren.

Fiir das asthetisch vermittelnde Urteil wird dabei aus dem Heiligen das Schone.
Wihrend der Betroffene im Heiligen das zugleich Erschreckende und Anziehende erfihrt
und der Betrachter vielleicht gerade diese Wirkung dtiologisch durchleuchtet, sucht die
Vermittlung beider das Durchscheinen der Transzendenz im Gegenstindlichen und
dadurch die Einheit in der Vielfalt und Mannigfaltigkeit der Phinomene wahrnehmbar zu
machen. In der Tat besteht, wenn man die Verschiedenheit der Apperzeptionsebenen
beider im Auge behilt, zwischen dem Heiligen und dem Schonen eine Analogie: am Ende
vermag das Heilige den Menschen als etwas Schones anzuziehen, und das Schone kann ihn
umgekehrt wie etwas Heiliges erschrecken.

Wird die Transparenz der Transzendenz im Gegenstindlichen zum Zielpunkt einer
theologischen Befragung der biblischen Literatur, so kann es freilich weder um die
Transzendenz oder das Gegenstindliche als solches gehen. Auf diese Weise wird die Frage
nach dem gegenstindlichen Faktum im kerygmatischen Traditum grundsitzlich ent-
schirft. Form- und Traditionsgeschichte fiihren nicht mehr zu der riickwirts gewandten
% Zum vorausgesetzten Begriff des Asthetischen R. Otto, Kantisch=Fries’sche Religionsphilo-
sophie und ihre Anwendung auf die Theologie (1909), bes. S. 112ff.



12 H.-P. Miiller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens

Frage, “wie es wirklich gewesen ist”; sie suchen vielmehr vorwirts blickend zu erheben,
wie der Text als dichterisches Gebilde an Fakten und Uberlieferungsinhalten die
transzendente Transparenz des Gegenstindlichen geltend gemacht hat: nicht was am
Anfang des Traditionsvorgangs als historischer Kristallisationspunkt allenfalls auffindbar
sein mochte, sondern was an dessen Ende als Ergebnis des Transzendenz und
Gegenstindlichkeit immer wieder vermittelnden Kristallisationsgeschehens steht, ist das
einer theologischen Exegese aufgegebene Interpretandum.

Das Ergebnis der form- und traditionsgeschichtlich orientierten Faktensuche hat die gegenwirtige
Forschung, gerade was etwa die Kernstiicke des alttestamentlichen Kerygmas anbetrifft, beinahe zum
Verlust des historischen Gegenstandes, ja zu einem Desinteresse an ihm gefithrt. M. Noth hat mit seiner
“Uberlieferungsgeschichte des Pentateuch™ (1948) dazu unbeabsichtigterweise die Bahn gebrochen.
Was neuerdings L. Perlitt als “zureichenden Uberlieferungskemn”™ der Sinaiperikope eruiert?’, ist als
Sequenz von Geschehnissen kaum noch fassbar. H. Schulte vollends bezeichnet die Auszugserzihlung
rundheraus als “reine Dichtung”, eine *“‘gesamtisraelitische I'iktion, wenn auch gestaltet auf Grund
typischer Erfahrungen beduinischer Sudstimme mit dgyptischen Grenzbeamten unter Beimengung
midianitischer Kades- und Mose-Traditionen™?®. Die neutestamentliche Forschung weiss sich bekannt-
lich schon linger vor ein dhnliches Dilemma gestellt.

Allerdings sollte man nicht vergessen, dass die Bibelwissenschaft beinahe bereits am Anfang ihres
Weges mit einem solchen Dilemma im Riicken angetreten ist. So hat schon der junge W. M. L. de Wette
— anders als sein Lehrer J. G. Herder, der sich im kiinstlerischen Nacherleben eher unkritisch-selbst-
vergessen mit seinem Gegenstand zu identifizieren suchte?® — aus der Diastase von Faktizitit und
“historischer Poesie”3° kein Hehl gemacht; vielmehr entnahm er gerade aus ihr die Moglichkeit, den
Text im Sinne der letzteren ernstzunehmen. Mit grundsitzlicher historischer Skepsis sah er sich allein
an den Erziihler und sein Medium gewiesen®'; “die Geschichte thue daher Verzicht auf diesen Theil
ihres Gebiets”?2. Freilich wird es uns ebensowenig befriedigen, wenn der Pentateuch deshalb, “als
Poesie und Mythe betrachtet”, nur fiir “eine der ersten Quellen der Cultur- und Religionsgeschichte”
gehalten werden darf??; denn damit bliebe man bei der Betrachtung und Verdinglichung.

Ein dsthetisches Anliegen im Sinne des von uns verwendeten Begriffs bringt de Wette erst da zum
Zuge, wo er, unter Anleitung des Mythosbegriffs seines philosophischen Freundes J. F. Fries, nach
dem eigentiimlichen Wahrheitsanspruch des in solchen poetischen ‘Formen Ausgesprochenen fragt®®.
Nun erkennt er den Mythos als eine nicht-iiberholbare Ausdrucksform der “Ahn(d)ung”, die die
Gegenstinde der Anschauung bzw. des Wissens auf die Ideen der Vernunft (besser: des Vernunftglau-
bens) bezieht und dabei dsthetischen Urteilen unterliegt, die sich im Gefihl verwirklichen. Eben damit
aber ist ein Metastandpunkt eingenommen, wobei, unter Voraussetzung einer frithidealistischen
Ontologie, die Anschauung bzw. das Wissen funktional die Stelle unserer Betrachtung, der
Vernunftumgang mit der Idee aber die unserer Betroffenheit einnimmt. Fin ironischer kann der

* ., Perlitt, Bundestheologie im Alten Testament (1969), S. 233f.
il ) Schulte, Die Entstehung der Geschichtsschreibung im Alten Israel (1972), S. 206.
Zur Preisgabe der historischen Kritik durch Herder vgl. K. Scholder, Herder und die Anfinge
der historischen Theologie: Ev. Theol. 22 (1962),425-440, S. 433.
5 W. M. L. de Wette, Beitrige zur Einleitung in das Alte Testament, 2 (1807), S. III.
Daselbst, S. 9, 13. '

32 Daselbst, S. 397.

33 Daselbst, S. 398.

3% In Band 2 seiner “Beitrige”” begniigte sich de Wette, was die Wahrheitsfrage anbetrifft, mit der
pauschalen Auskunft fiir die “Verstindigen, Eingeweihten”, “dass wenn auch nicht das Objekt des
Glaubens wahr ist, es doch der Glaube selbst ist” (S. 406 —7), freilich mit einem wehmiitigen Blick zu-
riick: “Gliucklich waren unsere Alten, die, noch unkundig der kritischen Kiinste, treu und ehrlich all das
selbst glaubten, was sie lehrten! Die Geschichte verlor, aber die Religion gewann! > (S. 408). Eine
dhnliche Haltung hat de Wette in bezug auf die Evangelienkritik eingenommen; vgl. R. Smend, Wilhelm
Martin Leberecht de Wettes Arbeit am Alten und Neuen Testament (1958), S. 167f., ferner S. 55, 109.



H.-P. Miiller, Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens 13

Metastandpunkt wegen der identitits-philosophischen Verkniipfung von Anschauung und Idee freilich
nicht werden; in solchem Mangel an transzendentaler Radikalitat liegt fiir uns die erkenntnistheore-
tische Schwiche des Entwurfs. Immerhin findet auch nach de Wette das dsthetische Urteil der
Ahn(d)ung, “welches die Unterordnung des Besondern unter eine nach Begriffen unaussprechliche
Regel macht” (nimlich die der “Einheit und Zweckmassigkeit der Dinge”), allein “in der freien Einheit
und Zweckmiissigkeit des Schonen und Erhabenen seine Befriedigung?*. Da die Ahn(d)ung aber
weder iiber eine besondere Anschauung noch iiber andere als negative Begriffe vom Verhiltnis der
Gegenstiande zu den Ideen verfiigt, ist ihre Konzeptions- und Mitteilungsweise eine rein bildliche. Eben
darum bleibt die Faktizitat der erzihlten Geschichte immer noch relativ gleichgiltig. Selbst die
Dogmen haben “bloss eine symbolische Bedeutung™?¢. “Wir werden aber der asthetischen Umgestal-
tung der christlichen Symbole vorarbeiten, wenn wir sie in der Dogmatik als solche behandeln, und
den ideal-asthetischen Gehalt derselben aus den Banden der Verstandesbegriffe losen und der
asthetischen Anschauung anheim geben®’.”” Welches dabei sein édsthetisches Kriterium ist, hat de Wette
einmal fast beildufig bei der Erorterung der Versohnungslehre bemerkt: “Fassen wir die Lehre . . .
schwebend und geistig auf . . . , so erhalten wir ein schones dsthetisch-religioses Symbol, welches zumal
von der Kunst verherrlicht, die wohlthiitigste Wirkung auf das fromme Gemiith dussert und ihm die
letzte und hochste Beruhigung gibt3®.”

Doch bedarf es am Schluss einer energischen Einschrinkung. Auch das Schone wird
niemals unmittelbar, etwa auf Grund einer hoheren Wahrnehmung, zur Larve Gottes, als
gibe es doch ein Organ, das die Alternative von Betroffenheit und Betrachtung
liberspielte. Die “Ahn(d)ung” steht nicht anders denn als die ausnahmsweise Moglichkeit,
ja als die geschenkweise verwirklichte Unmdoglichkeit zur Verfigung. Und so ist das
Letzte, das iiber das Schone gesagt werden muss, die Erkenntnis, dass es dem Menschen
ausbleibt, es sei denn, dass er es kraft der Auferstehung Christi und aus Gnaden fiir sich
erhoffe. Damit riickt die Ironie des Glaubens nun letztlich doch in die Nihe einer
anthropologischen Skepsis, die, per usum elenchthicum legis, den Menschen im endlichen
Wesen und in der Stinde befangen bleiben lisst, weil ihn das transzendente Gegeniiber, das
auch sein Verhiltnis zu ihm selbst vermittelt, eben bei dieser Endlichkeit und Siinde
behaftet. Schliesslich verhindert die Ironie also dasjenige, was in ihren guten Zeiten immer
als der tiefste Siindenfall der Theologie galt: die Vergottlichung des Menschen.

Hans-Peter Miiller, Mlinster

35 de Wette, Biblische Dogmatik Alten und Neuen Testaments (1831), S. 17f.

Ders., Uber Religion und Theologie (>1821), S. 228.
Daselbst, S. 229.
3 Daselbst, S. 254.

37



	Mythos, Ironie und der Standpunkt des Glaubens : zur Phänomenologie biblischer Religion

