Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 30 (1974)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen 359

Rezensionen

Emst Kutsch, Verheissung und Gesetz. Untersuchungen zum sogenannten ‘‘Bund’ im Alten

Testament. = Zeits. f. d. alttest. Wiss. Reih. 131. Berlin, de Gruyter, 1973. XII + 230 S. DM 98.—.

In der letzten Zeit sind in der alttestamentlichen Wissenschaft mehrere der scheinbar unentbehr-
lichsten Tragsdulen ins Wanken geraten. Es ist so weit gekommen, dass sich heute kaum ein serioser
Alttestamentler noch getraut, solch diskreditierte Ausdriicke wie z.B. ‘‘Amphiktyonie”, ‘“Kleines
Credo” oder ‘“‘Heiliger Krieg” in den Mund zu nehmen. Und jetzt scheint es, dass in Gefolge von Ernst
Kutsch bald auch der Begriff “Bund” nicht mehr salonfihig sein wird.

Der vorliegende Band vereinigt die wichtigsten Aufsitze, die E. Kutsch seit 1967 zum Problemkreis
“Bund — bé&rit” verdéffentlicht hat'. Die meisten Beitrige sind dabei stark iiberarbeitet, teilweise sogar
neu gefasst worden, so dass das Buch durchaus als ein eigenstindiges und homogenes Werk betrachtet
werden muss. Uberhaupt kann man dem Verfasser dankbar sein, dass er die Miihe nicht gescheut hat,
seine folgenschweren Thesen dem interessierten Leserkreis in konsequenter Darstellung und definiti-
ver Form zuginglich zu machen. Ein vollstindiger Stellenindex erleichtert sowohl die Nachpriifung der
Argumentation als auch die Verwertung der zahlreichen exegetischen Einzelbeobachtungen.

Die Hauptthese des Buches wird gleich im ersten Kapitel entfaltet. In Anerkennung wichtiger
Ansitze durch J. Ch. K. von Hoffmann, F. Miihlau, W. Volck, J. Begrich und A. Jepsen unternimmt es
Kutsch, den Nachweis zu fiihren, dass die hebrdische Vokabel b&rit primir nicht “Bund” bedeutet,
sondern eher unserem Wort ““Verpflichtung’ entspricht. Anders als beim deutschen Ausdruck “Bund”
ist mit bérit kein ‘‘gegenseitiges Verhiltnis” ins Auge gefasst, sondern immer nur eine von einem
Einzelnen ausgehende Handlung. Und zwar kann berit — besonders in der charakteristischen Wendung
karat bérit — in zweifacher Weise gebraucht werden: erstens im Sinne einer Selbstverpflichtung, einer
Zusage also, durch die sich das Subjekt der berit selber bindet (z.B. Gen. 15,8; Jos. 9,15), zweitens im
Sinne einer Fremdverpflichtung, d.h. eines Gesetzes oder eines Gebotes, das das Subjekt der berit einem
anderen auferlegt (z.B. Jer. 34,13f. 18a; Ez. 17,13—14). Daneben kann berit in weit selteneren Fillen
auch eine wechselseitige Verpflichtung oder Inpflichtnahme bezeichnen, d.h. eine Doppelverpflichtung,
bei der zwei Partner sich gegenseitige Zusagen machen (z.B. Gen. 31,44; 1. Reg. 5,26). Schliesslich
kommt berit noch vor als ““die Verpflichtung, die ein Dritter einem Gegeniiber zugunsten eines anderen
auferlegt (S. 27; z.B. Hos. 2,20).

Nach zwei aufschlussreichen Kapiteln uber die Etymologie von beérit und karat (Kap. II und III)
versucht Kutsch, die Geschichte des Begriffs berit in der alttestamentlichen Literatur nachzuzeichnen.
Dabei stellt sich heraus, dass in vordeuteronomischer Zeit (Kap. IV) das Wort berit — freilich immer in
den in Kap. I aufgezeigten semantischen Grenzen — nur im zwischenmenschlichen Bereich eine
Verwendung findet, nicht aber in Beziehung auf das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch. Und nun
wird dem Leser, an einem Text nach dem anderen, vordemonstriert, warum das Wort berit nicht der
vordeuteronomischen Textgestalt zugerechnet werden kann (so z.B. in Gen. 15,18; Ex. 19,5; 24,7.8;
34,27.28; Deut. 33,9; Jos. 7,11.15; 2. Sam, 23,5; Hos. 8,1; Ps. 89,4.29.35.40). Weder im Sinne einer
Zusage Jahwes noch im Sinne einer von Jahwe auferlegten Verpflichtung soll berit in den alten,
vordeuteronomischen Texten vertreten sein. Hier muss man sich m.E. fragen, ob nicht Kutsch
zusammen mit seinem ‘‘Bundes”-genossen Lothar Perlitt einer gewissen Tendenz zum “overkill”
erliegt? . Ich bleibe zum Beispiel fest davon iiberzeugt, dass berit im Sinne von ‘‘Selbstverpflichtung’” in
Gen. 15,18 zur alten Visionserzahlung gehort.

Mit der spiten Konigszeit und dem Exil (Kap. V) dndert sich das Bild insofern, als jetzt die berit im
theologischen Bereich eine ausgesprochen profilierte Rolle spielt, und zwar sowohl als Selbstverpflich-

! Uberblick auch in seinem Artikel b&rit—Verpflichtung: Theol. Handwort. z. A.T., 1 (1971),
Sp. 339-352.
L. Perlitt, Bundestheologie im Alten Testament (1969).



360 Rezensionen

tung Gottes als auch als Inpflichtnahme des Menschen durch Gott. Jetzt erst ist berit in vollem Masse
“Verheissung’ und “Gesetz”, wie es der Titel des Buches programmatisch festhalt.

In einem weiteren Kapitel (Kap. VI) wird dann, wie nicht anders zu erwarten war, dem sog.
“Bundes(erneuerungs)fest” sowie einem allfilligen “Verpflichtungsfest’ die Existenzgrundlage in aller
Form entzogen. Im letzten, sehr eindriicklichen Kapitel wird schliesslich untersucht, wie in den
Bibeliibersetzungen des Altertums sowie des deutschen Mittelalters bis Luther b. wiedergegeben
ist, wobei Kutsch den Eindruck entstehen ldsst, dass ohne Hieronymus und Luther, die fir die
Gleichung berit = pactum/foedus/Bund verantwortlich sind, das ganze Missverstindnis hitte
vermieden werden koOnnen.

Wie sind nun Kutschs Thesen im Ganzen zu beurteilen? Zunichst steht es fiir mich ausser Zweifel,
dass Kutsch mit seiner semantischen Analyse grundsitzlich im Recht ist. In zahlreichen Texten ist hier
der Sinn von berit zum ersten Mal scharf und richtig herausgearbeitet worden. Der exegetische Gewinn
ist unbestreitbar. Eine andere Frage ist es allerdings, ob der ‘‘Bundesgedanke” und die ‘““Bundestheolo-
gie’” damit definitiv erledigt sind?®. Fiir Kutsch ist das Bemerkenswerte an der altisraelitischen Religion,
dass sie das Verhiltnis zwischen Jahwe und Israel gerade nicht als einen Bund verstanden hat. Das
theologische Problem scheint mir aber auf einer anderen Ebene zu liegen. Gewiss, Kutsch hat den
Beweis erbracht, dass berit, besonders im theologischen Bereich, nie ein Verhdltnis oder gar einen
Bund im juristischen Sinne bezeichnet. Man wird also heute nicht mehr behaupten kdnnen, dass die
Essenz des Jahweglaubens sich im juristischen Konzept eines “Staatsvertrages™ oder eines ‘“Vasallen-
vertrages’ niedergeschlagen habe. Und dennoch ist damit das Problem nicht abgetan. Man muss doch
irgendwie dem ‘‘Verhiltnis” zwischen Jahwe und Israel in seinem ganzen institutionellen Gewicht
Rechnung tragen. Es geht ndmlich ebenso unleugbar aus den Texten hervor, dass die berit als
“Verpflichtung” nur im Rahmen eines bestehenden oder zumindest anbrechenden Verhaltnisses
denkbar ist. Sowohl die Selbstverpflichtung (die Verheissung) als auch die Inpflichtnahme (das Gesetz)
rufen eine ‘‘bund”-artige Beziehung hervor, falls sie diese nicht schon voraussetzen. In diesem
Zusammenhang mag man sich iiberhaupt wundern, dass unter den theologischen Kernbegriffen der
hebriischen Bibel — wie haesaed, saedaeq, miSpat, ’€maet, *Emunah, $alom — sich kein einzi-
ger Ausdruck befindet (soweit ich sehe), der das Verhaltnis Gott—Mensch bzw. Jahwe—Israel als sol-
ches umschreibt oder benennt. Immer werden nur bestimmte Zustande, Haltungen oder Handlungswei-
sen innerhalb dieses Verhdltnisses ins Auge gefasst. Trotzdem ist keiner der erwidhnten Begriffe ohne die
Bezugnahme auf das schon bestehende, grundlegende Verhiltnis verstindlich. Mit anderen Worten,
berit bedeutet zwar nicht “‘Bund”’, setzt aber den “Bund’’ voraus oder ruft ihn hervor.

Damit verlegt sich die Frage auf das Gebiet der deutschen (oder franzdsischen, englischen)
Semantik. Wie soll man in einer modernen Sprache von einem religiésen Verhiltnis sprechen, das vom
alten Israel selber nicht benannt worden ist (weil es damals nur von innen erlebt und nicht wie heute
von aussen beobachtet wurde)? Waire es da nicht von Nutzen gewesen, unsere modernen Worter
“Bund”’, “‘alliance” oder ‘“‘covenant’ einer ebenso griindlichen semantischen Analyse zu unterziehen
wie das hebriische berit? Vielleicht hitte es sich da ergeben, dass unser Wort “Bund”, zwar nicht in
seinem juristischen Sinne, aber doch in seiner seit Luther eingebiirgerten “‘theologischen” Bedeutung,
durchaus angemessen ist, um das durch berit, d.h. durch Verheissung und Gesetz, hervorgerufene

Verhiltnis zu umschreiben.
Albert de Pury, Neuchatel

3 Zur selben Frage W. Eichrodt, Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden? :
Theol. Zeits. 30 (1974), S. 193 -206. Unsere Stellungnahme wurde vor der Erscheinung dieses Artikels
formuliert.



Rezensionen 361

Karl Elliger, Jesgje II. = Bibl. Kommentar, A.T., 11, 1-3. Neukirchen-Vluyn, Erziehungsverein,
1970-71. 240 pp.

Les trois premiers fascicules consacrés a Es. 40—-55 laissent bien augurer du commentaire de
I'ensemble de ’oeuvre du Deutéroésaie, confié au professeur Karl Elliger. Ecrite dans un style précis et
alerte, cette explication s’attache a ’essentiel sans négliger les détails importants; elle examine avec
minutie le texte hébreu en tenant compte des découvertes de Qumran; elle étudie avec soin le
vocabulaire utilisé par le prophéte anonyme; elle analyse les genres littéraires mis en oeuvre par le
Second Esaie et dégage la signification théologique de ses interventions.

Le premier fascicule commente une grande partie du chapite 40 (40,1-40,20) et traite en
particulier de la vocation du prophéte (40,1-8) et de Yahvé en tant qu’il est maitre de I’histoire
(40,12—17); le deuxiéme fascicule s’étend de 40,21 a 41,17 et comprend notamment une controverse
(40,27-31), une déclaration de jugement (41,1 -4ss., ou il fait allusion pour la premiére fois aux
succes de Cyrus), un oracle de salut (41,8—13); le troisieme fascicule est consacré a la fin du chapitre
41 et au premier cantique du Serviteur (41,17—-42,9). A propos de ce dernier texte, M. Elliger estime
qu’il est constitué seulement par les versets 1 a 4 et sert a confirmer la vocation du Second Esaie; par
contre les versets 5 a 9, qui forment une unité et ont l'allure d’une controverse, se réferent a I’action
de Cyrus. Selon cette exégese, il appartient au souverain perse et non au Serviteur d’étre la lumiére des
nations en leur apportant une libération politique.

Le commentaire du professeur Elliger qui prend souvent position par rapport a des interprétations
récentes d’Es. 40ss. (comme celles de G. Fohrer et de C. Westermann) mérite de retenir 'attention de
tous ceux qui cherchent a retrouver le message d’une des figures les plus étonnantes de la tradition
yahviste, celle de Deutéroésaie.

Robert Martin-Achard, Genéve

Lothar Ruppert, Der leidende Gerechte. Eine motivgeschichtliche Untersuchung zum Alten Testament
und zwischentestamentlichen Judentum. = Forschung zur Bibel, 5. Wiirzburg, Echter Verl., 1972,
XII +274.

Das als Habilitationsschrift gedachte Buch geht dem Thema der Passio justi nach: in den
kanonischen, deuterokanonischen Schriften, in der Qumranliteratur und in der spatjiidischen
Apokalyptik. Einleitungs- und textkritische Fragen kommen ausfiihrlich zu Wort. Anmerkungslisten,
Literaturverzeichnis, Stellen- und Wortregister bezeugen ebenso wie der Text selbst das griindliche
Fachwissen des Autors. Der Leser beginnt am besten mit der im 4. Kapitel gegebenen Zusammenfas-
sung, um die reiche Auseinanderfaltung des Motivs der Passio justi in den Blick zu bekommen. Es ist
der Weg “vom Skandalon zum Dogma der passio justi’’. Besonders interessant sind die Ausfithrungen
beziiglich der der Septuaginta eigenen Theologie sowie der textkritische und zeitgeschichtliche
Hintergrund von Sapientia Salomonis. Es ist ein langer Weg einer tausendjihrigen Literatur vom Beter,
der um Rechtshilfe bittet, bis zur Auffassung, dass das Leiden des Gerechten schriftgemass ist, ja eine
gottgewollte Durchgangssituation zur eschatologischen Errettung, oder als Lehrvorgang, durch den
viele zur Gerechtigkeit gefithrt werden, oder als Sithneleiden des Gottesknechts.

Ein Punkt ist zu bedauern: die Engfiihrung des Themas. Der leidende Gerechte ist nicht etwa eine
Gestalt wie Joseph in Agypten oder ein leidender Prophet oder ein sithnender Mirtyrer; diese bleiben
fast ausser Betracht, wie auch Hiob. Vielmehr geht es hier “‘ausschliesslich um das unmittelbar oder
mittelbar von aussen zugefiigte Leiden, um die Frage des Verfolgungs- oder doch Bedrangnisleidens des
Gerechten”. Das Wortfeld von saddiq resp. dikaios wird untersucht. Die summarische Auseinander-
setzung mit E. Schweizer in der FEinleitung und am Schluss kommt nicht recht zum Tragen. Was
Schweizer in seinem Buch “Die Erniedrigung und Erhohung bei Jesus und seinen Nachfolgern”
interessiert, ist der Gedanke, dass die Christusanschauung durch das Bild des leidenden und erhohten
Gerechten bestimmt wird. Nun kommt aber die Erhéhung in der Behandlung der Passio justi kaum zu
Wort. Auch miisste man das Wortfeld saddiq erweitern, damit das Gesprich mit dem Neutestamentler



362 Rezensionen

ergiebig wird. Nicht das Wortfeld, sondern das Motiv der Erniedrigung und Erhchung des Frommen
schlechthin ergiibe den Anschluss an Schweizers Uberlegungen. Diese thematische Engfiihrung trifft
auch die Leidenstheologie des Spatjudentums (wie Wichmann sie darstellte): Da es sich bei ihm um
Siihneleiden fiir eigene oder fremde Siinden handle, sowie um Krankheit, also nicht um von aussen
zugefiigte Leiden, kdnne diese Theologie unberiicksichtigt bleiben (S. 19). Das wirkt sich auch aus auf
die ungeniigende Behandlung von Jes. 53. Die drei Entwicklungslinien des Motivs: die weisheitliche,
die eschatologische und die zur Apokalyptik fithrende Linie (S. 188) lassen auch die Frage zu, ob sie
zeitlich und inhaltlich zu trennen sind. Ist iibrigens Motivgeschichte damit gegeben, dass man ein
zeitliches Nacheinander herausarbeitet? Abgesehen von den in den Psalmen und im zwischentesta-
mentlichen Schrifttum schwierigen Datierungsfragen konnten Motive auftauchen, liegengelassen und
wieder neu aufgegriffen werden. Die Einordnung des so reichhaltig gebotenen Materials macht dem
Leser zu schaffen: sei es, dass die Uberschriften im Druck ungeniigend hervorgehoben sind, sei es, dass
die Texte nicht ohne weiteres der Engfilhrung des Themas sich fiigen oder dass die wenig straffe
Kapitelordnung die Lektiire erschwert,

Dessen ungeachtet liegt ein spannendes Buch vor uns, das den Leser stindig zur Mitarbeit, zu
eigenem Nachpriifen und zu Entdeckungen fiihrt, die iiber das profunde Fachwissen hinaus anspricht
und die Christologie heraufbeschwort.

Theophil Middendorp, Stiafa, Kt. Ziirich

Gerhard Delling, Der Kreuzestod Jesu in der urchristlichen Verkiindigung. Gottingen, Vandenhoeck,
1972.187 S. DM 24.—.

Delling erginzt hier seine Mitarbeit an einer 1968 erschienenen ‘‘Stellungnahme” der Evangelischen
Kirche der Union: “Zum Verstindnis des Todes Jesu'. Drei Binde vorbereitender Vortrige wurden
von Fritz Viering in Giitersloh 1966—67 herausgegeben. Dellings Interesse an einer so kurzfristigen
Erginzung diirfte deutlich werden, wenn man vergleicht, wie volliger die Vorarbeiten Kisemanns,
Marxens und Schrages z.B. in den beherrschenden Leitsatz der Erklirung eingegangen sind als Dellings
Bemiihen. “Der Tod Jesu wird verkiindigt, weil der Gekreuzigte lebt”” — dieser Leitsatz ldsst sich ja
auch durchaus umkehren: Die Botschaft vom lebendigen Herrn wird geglaubt, weil Jesus den
Kreuzesweg ging. So wiirden die einzelnen Texte fiir sich etwas relevanter und freier von der —
imponierenden — Verklammerung mit der Auferstehungsbotschaft, in der sie sich in der Stellung-
nahme der Union befinden. Und Delling hilt nun allerdings ‘““‘die Entscheidung der Christenheit, dass
sie die Botschaft vom Galgen des Jesus von Nazareth schlechthin weitersagt”, bis heute fiir
massgebend, ohne dass ein richtiges theologisch-hermeneutisches Bezugssystem aus dem alten Text erst
Wort Gottes fiir die Gegenwart machen miisste.

In 11 knappen Kapiteln erfasst der Verfasser: die positive Weiterfithrung vorpaulinischer Aussagen
durch Paulus (Rom. 3,25); Tauf- und Abendmahlstraditionen sowie die Pardnese als eigene Triger der
Kreuzesverkiindigung; Markus, getragen von den theologischen Intentionen seiner Vorlagen; Matthéus,
wie er fiir die Reduzierung der markinischen theologia crucis einen Ausgleich schafft durch die
alttestamentlichen Erfiillungs-Zeugnisse; Lukas, der jede iiber seine Uberlieferung hinausgehende
relevante Aussage vermissen ldsst; das Johannes-Evangelium (mit dem 1. Brief) als durchgehendes
Zeugnis fiir den Widerspruch der Welt, der zur “Erhohung” des Sohnes fiihrt; schliesslich das
Bildzeugnis der Apokalypse fir den Gekreuzigten. (Der Hebr. fehlt wegen seiner besonderen
Probleme.) Eine Jesusbotschaft, die von der Verkiindigung des Heilstodes frei gewesen wire, tritt
nirgends in Erscheinung! (Die heute wichtige Auseinandersetzung iiber die Logienquelle Q und ihr
Jesuszeugnis wird mit dem Hinweis auf deren durch Dibelius richtig bestimmten Charakter in einer
Anmerkung abgetan.) — Die Formel “um unserer Siinde willen” war nicht nur Ursprung, sondern —

_bei aller Deutungsbreite und Divergenz — massgebende Norm fiir das Weitersagen des Kreuzes-
kerygmas.~
Johannes Thomas, Hermannsburg

1 Rezensiert in der Theol. Zeits. 26 (1970), S. 140f.



Rezensionen 363

Hans Clemens Caesarius Cavallin, Life After Death. Paul’s Argument for the Resurrection of the Dead
in I Cor 15.1. An Enquiry into the Jewish Background. = Coniectanea Bibl., N.T. Ser. 7,1. Lund,
Gleerup, 1974. 301 S.

Dass Cavallin bereit ist, traditionelle Ansatzpunkte fiir neutestamentliche Theologie in Frage zu
stellen und gleichzeitig wichtige Vorarbeit zu leisten, kommt in den einleitenden Bemerkungen
deutlich zum Ausdruck. Er stellt dogmatische Voraussetzungen in Frage, die von einem ‘‘jiidischen”
bzw. “‘griechischen” Lehrgedanken der Auferstehung ausgehen. Es gibt keine einfache Unterscheidung
wie zwischen “hellenistischem und palestinischem Judentum”. Der Gefahr der Verallgemeinerung und
des Harmonisierens um eines Lehrsystems willen wehrt der in den Schriften vorhandene Pluralismus
(z.B. findet er keine systematische eschatologische Lehre in einer jiidischen Apokalypse). Obwohl er in
den verwendeten Motiven eine Entwicklung feststellt, warnt er vor einer Entwicklungslehre.

Cavallin untersucht Texte, die er von 167 v.Chr. bis 110 n.Chr. datieren kann. Jedem Text legt er
vier kritische Fragen zu Grunde: (A) Spricht der Text von einem Leben nach dem Tod, (B) von einer
Auferstehung des Korpers oder Unsterblichkeit der Seele, (C) von einem neuen irdischen oder
verherrlichten himmlischen Leben? (D) Wann beginnt neues Leben nach dem Tod und wie bezieht es
sich auf das letzte Gericht? Einen verhiltnismiissig kurzen Abschnitt widmet er den hebriischen
Biblia. In diesem Zusammenhang ist der als vaticinium ex eventu betrachtete Danieltext ein wichtiger
Ausgangspunkt. Neben den paldstinisch apokalyptischen Texten untersucht er solche aus der
griechisch sprechenden Diaspora und frithe rabbinische Traditionen. Er streift ebenfalls solche Texte,
die ein Leben nach dem Tode leugnen oder nicht darauf eingehen.

Cavallins Dissertation zeichnet sich durch eine gute systematische Gliederung seines Themas aus.
Ein Kode erlaubt es, Aspekte seines Themas zu verfolgen. Der Leser hat den Eindruck, dass er beide
Moglichkeiten der Interpretation sieht und demgegeniiber die Stellungnahme des Autors. Eine gute
Tendenz der Schrift liegt darin, dass der Verfasser von den vorliegenden Texten ausgeht und eine
griindliche exegetische Arbeit betreibt.

Die vorliegende Untersuchung, die als Hintergrundmaterial zur Besprechung des paulinischen
Verstandnisses der Totenauferstehung in 1. Kor. 15 vorbereitet wurde, gibt Anlass, dem noch
ausstehenden zweiten Band mit Aufmerksamkeit entgegenzuschauen.

Reiner Blank, Friedrichshafen

Bjorn Fjirstedt, Synoptic Tradition in 1 Corinthians. Themes and Clusters of Theme Words in 1
Corinthians 1—4 and 9. (Diss. Uppsala.) Uppsala, Teologiska institutionen, 1974. 191 S.

Paulus schilderte keine Details aus dem Leben Jesu, berief sich aber fiinfmal auf Worte Jesu, die er
vielleicht zum Teil aus einer mit der sog. Logienquelle vergleichbaren Tradition hatte kennen lernen
(1. Thess. 4,15; 1. Kor. 7,10; 9,14; 11,23; 14,37). Ob es sich wirklich um Zitate aus Vorstufen der
Evangelien handelt, muss nach der Meinung des Verfassers in einem weiteren Kontext untersucht
werden. Fjarstedt analysiert und vergleicht umfassendere Komplexe der Evangelien und des 1. Kor.,
um eine Abhingigkeit des Paulus von der synoptischen Tradition zu bestitigen. Indem er Aspekte der
neueren Psycholinguistik aufnimmt, konzentriert er das Studium auf die fiir die jeweilige Texteinheit
charakteristischen Konglomerate von motivprigenden Ausdriicken, die in einer Reihe von Tabellen
illustriert werden. Es soll gezeigt werden, dass gewisse bei Matthius und vor allem bei Lukas, aber
nicht bei Markus aufbewahrte Gleichnisse und Aussagen die Wortwahl und den Gedankengang des
Paulus inspiriert haben, als er 1. Kor. 1—4 und 9 schrieb. Viele werden die interessante These a priori
ablehnen. Eine straffere Gliederung des Materials hitte das Verstindnis fiir die Beobachtungen des
Verfassers erleichtert.

Bo Reicke, Basel



364 Rezensionen

Hans-Werner Bartsch, Die konkrete Wahrheit und die Liige der Spekulation. Untersuchung iiber den
vorpaulinischen Christushymnus und seine gnostische Mythisierung. = Theologie und Wirklichkeit,
1. Bern, Lang, 1974. 133 S.

Bartsch verfolgt hier zwei Ziele: (1) Er bestreitet die Grundlage der gingigen Analyse des
Christushymnus Phil. 2,6ff. durch die Behauptung, dieser rede nicht von Inkarnation und Aufstieg des
Erlosers, sondern vom irdischen Jesus von Nazareth, wie alle anderen vorpaulinischen Stiicke in
Paulusbriefen (S. 15-110). (2) Er will zusitzlich die gesellschaftliche Bedingtheit des Hymnuszitates
in Phil. fiir Exegese und Vergegenwirtigung fruchtbar machen (S. 113-133).

(1) Der Verfasser sieht in Phil. 2,6—8 zwei chiastisch aufgebaute, einander interpretierende
vorpaulinische Vierzeiler (inkl. Kreuzeserwdhnung! ). Paulus ersetzt eine dritte Strophe, die analog zu
Rom. 1,3f. auf das eschatologische Ereignis bereits zuriickgesehen haben diirfte, durch den Hinweis
auf die “Zukunft des bereits jetzt wirklichen Heils” (S.91). Er verwendet den Hymnus, als
gemeinsame Glaubensbasis zitiert, als Begriindung der Parinese 2,1ff. und polemisch in 3,10f.20f.
(einem spiteren Brief C zugeteilt) gegen enthusiastische Hairetiker, die ‘“nicht willens sind, das
Charakteristikum christlicher Existenz auf sich zu nehmen, die Niedrigkeit, die im Kreuz Christi fiir
Paulus sichtbar ist” (S.104). — (2) Im Gegensatz zum palistinischen Raum bestand in der
hellenistischen Sklavenhaltergesellschaft “‘keine Moglichkeit fiir die reale Verwirklichung des Gottes-
reiches” (S. 131). Religion war hier Vehikel zur Flucht, konnte nicht *“‘praktisch konkret” wirken
(S. 132). Dafiir kimpft Paulus und legt in Phil. 3 “den Gemeinden in der Interpretation des Hymnus
mit dem Vokabular der Hiretiker dar, dass durch das Christusgeschehen und ein darauf bezogenes
Leben alles gewonnen wird, was die Hiretiker unter Verleugnung der konkreten Wirklichkeit
anbieten” (S. 125f.). — Ein Schlussteil versucht sich u.a. in einer aktualisierenden Paraphrase, in der
Christus als exemplarischer Mensch gepriesen wird (S. 130), und konstatiert, dass spétestens bei den
Apostolischen Vitern die Theologie spekulativ geworden sei. “Die Riickbesinnung auf den konkreten
Bezug des urchristlichen Zeugnisses muss zu einer Besinnung gegenwirtiger exegetischer und
theologischer Arbeit rufen, um die konkrete Wahrheit des urchristlichen Zeugnisses gegenwirtig
wirksam werden zu lassen” (S. 133).

Die Hauptfrage an dieses Buch ist die, ob das auf den letzten 20 Seiten geniigend geschieht. Sie
wirken nach der brillanten, neue Lichter setzenden Analyse von Hymnus und Hymnusverwendung im
Phil. aufgesetzt. Ob das mit der Schwierigkeit der Materie zusammenhingt, den beklagten Liicken der
‘“Zeitgeschichte”, was Okonomische und gesellschaftliche Verhiltnisse betrifft? Oder ldsst den
Rezensenten der (nicht gelungene) Versuch unbefriedigt, dem Trend der Theologie gemiss ‘“‘die
marxistische Religionskritik als erkenntnistheoretisches Kriterium aufzunehmen” (S. 10)? Zeitge-
schichtliche Forschung, ausgeweitet auf gesellschaftliche und 6konomische Fragen: ja — aber wenn
moglich ohne dieses ideologische Korsett! .

Hans Jakob Gabathuler, Sargans

Martin Hengel, FEigentum und Reichtum in der friithen Kirche. Aspekte einer friihchristlichen
Sozialgeschichte. Stuttgart, Calwer Verl., 1973. 96 S. DM 9.80.

Diese historisch-systematische Studie befragt die frithchristliche Sozialgeschichte, um grundlegende
Impulse fiir das eigene Glauben und Handeln einer ratlosen Christenheit zu gewinnen, die sich im
Status der Minderheit wieder auf ihre eigentliche geistliche Aufgabe besinnen muss.

Die “Krise des Privateigentums”, die zum Wesen des Menschen gehort, fand bei den Vitern des
4. Jahrhunderts (Johannes Chrystomus und Gregor von Nazianz) ihre Verdichtung, dass die
Entstehung des Privateigentums eine Folge des Siindenfalls sei. Das antike Naturrecht und die
geschichtsphilosophischen Spekulationen der Staatsutopien fithrten die Uberzeugung in die Diskus-
sion, dass der paradiesische Urzustand durch die Einfiihrung technischer Mittel und die herrschsiichtige

1 Leider sind in Bartschs Werk unverhdltnismassig viele Druckfehler stehen geblieben. Ich habe

z.B. auf den Seiten 103 -106 deren 16 gezihlt.



Rezensionen 365

Habsucht des sich dieser Mittel bedienenden Menschen zerstort wurde. Es ist zu fragen, ob die
sogenannte Gilitergemeinschaft der Urgemeinde in Jerusalem und der essenischen Gruppen in Palistina,
vor allem in Qumran, die eine “‘engelgleiche’ bzw. “himmlische” Form der Gemeinschaft zu realisieren
versuchten, sowohl vom hellenistischen Zeitgeist wie von alttestamentlichen Vorstellungen geformt
wurde (S. 17). Die kynisch-stoische Lieblingstugend der autarkeia (Selbstgeniigsamkeit) floss in die
neutestamentliche und griechisch-romische Kritik an Eigentum und Reichtum und am ‘“‘ungerechten
Mammon” jidisch-paldstinischer Herkunft und bestimmte die christliche Predigt mit dem verbreiteten
Sprichwort: “Die Wurzel aller Ubel ist die Habgier” (S. 18). Hengel zeigt im Alten Testament und
Judentum Ansdtze der “Umverteilung’” des Grundbesitzes inmitten sozialer Spannungen zwischen
Grossgrundbesitzern und landlosen Pichtern, die durch soziale Drohpredigt der Propheten und die
Reform Josias zu der Tatsache fithrten, dass ‘“‘das Recht auf Eigentum grundsitzlich der
Fiirsorgepflicht fiir die sozial Schwachen untergeordnet wurde (S. 20). Eine organisierte effektive
Armenpflege im Rabbinat gehorte zu dem ganzen Komplex der guten Werke.

Allerdings steht diese Entwicklung in Spannung zur weisheitlichen Hochschitzung des Reichtums.
Jesus, der Eigentum voraussetzt, zeigt, dass die Nihe der Gottesherrschaft Freiheit gegeniiber dem
Besitz fordert. Der Gedanke der Liebe des Vaters deckt die dimonische Wirkung des Mammon auf und
befreit den Blick zum Nichsten. Ernst Bloch hat Troltschens Bezeichnung der urchristlichen
Giitergemeinschaft in Acta 4 als “Liebeskommunismus’ bestitigt: der liebeskommunistische Aufbau
der Urgemeinde mit der eschatologischen Ausrichtung, der spontanen Freiwilligkeit und der Kritik am
Sorgen war von der Sorge um die missionarische Verantwortung bestimmt. Spiter korrigiert der
Einfluss des Paulus die Tendenz zum Selbstzweck und bereitet den Kompromiss des Problems von
Armut und Reichtum in der Gemeinde vor, um den sich die frithchristliche Gemeindeethik bemiiht.
Beispiele gibt Hengel von der romischen Gemeinde (S. 74—-78). Die schroffe apokalyptische Polemik
bedient sich des Traums vom Goldenen Zeitalter. Wirkungsvoll ist das Bild aus der Apokalypse des
Hermas, die die Reichen in der Gemeinde mit runden Steinen vergleicht. Sie miissen erst ‘““behauen”
werden, ehe sie sich zum Bau der Kirche eignen. Die individual-ethische Mahnung von Clemens von
Alexandrien, das Herz miisse von der Begierde nach Reichtum gereinigt werden, der seelsorgerliche
Protest des Cyprian gegen eine Hoffnung, die mit der Besitzvermehrung wichst, und die Betonung des
Basilius, dass Eigentum zur Beseitigung sozialer Missstinde verpflichtet, zeigen, dass die Aufgabe des
Ausgleichs nicht zuerst eine strukturelle Dimension hat, sondern vor allem eine geistliche.

Hengel deutet in seinen ‘“Zehn Schlussthesen™ (S. 87—-91) hilfreich die Implikationen an, die in der
Gemeinde heute jenseits unrealistischer Utopien und fatalistischer Resignation erarbeitet werden
sollten, um im internen und weltweiten Rahmen dahin zu wirken, dass die Damonie des Eigentums
entmachtigt wird.

Hans-Joachim Kosmahl, Kiel-Wellsee

Donald Alfred Hagner, The Use of the Old and New Testaments in Clement of Rome. = Nov. Test.
Suppl. 34. Leiden, Brill, 1973. XII + 393 p.

L’usage des deux Testaments dans la lettre de Clément montre I'imbrication des problémes exégéti-
ques et patristiques a un moment privilégié, o commence la premiére littérature non canonique, alors
que le Nouveau Testament n’est pas encore achevé. D. A. Hagner traite tour-a-tour de I'utilisation de
I’Ancien, puis du Nouveau Testament.

Les citations vétérotestamentaires sont plus nombreuses chez Clément que dans tous les livres du
Nouveau Testament (p. 23). Le Psautier est le plus cité, puis viennent Isaie, Job, Genése et Proverbes.
Job et Proverbes surprennent, parce qu’ils sont rarement utilisés par ailleurs. Les trois thémes
principaux puisés dans I’Ancien Testament concernent le Christ, I'Eglise, le kerygme. Clément s’en
tient de préférence au sens littéral, qui pour lui a valeur prophétique (p. 128).

Moins considérables sont les citations du Nouveau Testament, ou aucun livre n’est cité
nominativement. Clément connait les Synoptiques, 1’épitre aux Hébreux, les lettres de Paul, la Ia Petri
et Jacques. Des lettres pauliniennes il connait: Romains, 1 Corinthiens ( 2 Corinthiens), Galates,



366 Rezensionen

Ephésiens, Philippiens (Colossiens), Ia Timothée (2 Tim.), Tite. L’utilisation du 4e évangile est
probable, de la Ia Joannis peu stre.

Les citations du Nouveau Testament sont libres et non littérales, ce qui fait conclure que I’auteur
les fait de mémoire ou recourt a une tradition orale. Seules les lettres de saint Paul semblent constituer
un corpus.

A défaut de conclusion, M. Hagner fournit deux appendices des citations vétéro- et néo-testamen-
taires, qui enrichissent une analyse informée et rigoureuse.

Adalbert Hamman, Besancon

J. Reiling, Hermas and Christian Prophecy. A Study of the Eleventh Mandate. = Nov. Test., Suppl. 37.
Leiden, Brill, 1973. X + 197 p.

L’intérét — et les limites — de I’étude de J. Reiling provient de ce qu’elle se concentre sur ’analyse
du seul Précepte XI du Pasteur d’Hermas, ou se trouvent décrits les vrais et les faux propheétes. De la
lauteur s’efforce d’étudier a la fois la fonction des prophétes dans ’antiquité chrétienne, antérieure au
montanisme, et le contenu de la prophétie.

Une premiére partie analyse la conception chrétienne de la prophétie, le personnage d’Hermas, le
Xle Précepte. Ce qui permet de dégager avant tout les rapports qui existent entre la prophétie d’une
part, la divination, I'Esprit, Eglise, de 'autre. Il s’en dégage que loin d’étre un outsider ou un
contestataire de la hiérarchie, le prophéte apparait comme le coopérateur des chefs de la communauté
(p. 12).

La profusion de la vie dans I’Esprit est une caractéristique commune des communautés primitives,
ou I'Esprit n’est pas le monopole de privilégiés mais un don a tous dispersé. C’est dans ce milieu que
prend forme le ministére prophétique. Par ce dernier, “‘Dieu parle a son église ce qu’il veut et quand il
veut” (p. 13). Le prophéte qui délivre le message de Dieu remplit donc “une tache pastorale” (p. 14).

L’analyse des pseudo-prophétes fait conclure de maniére assez inattendue a un milieu et a une
influence pagano-chrétiens: Le 1le Précepte semble représenter “‘a struggle which was found in more
churches in a pagan milieu” (p. 171). Affirmation nouvelle peut-étre excessive, qui elle surtout tranche

sur les idées recues.
Adalbert Hamman, Besangon

Maria-Barbara von Stritzky, Zum Problem der Erkenntnis bei Gregor von Nyssa. = Miinst. Beitr. z.
Theol., 37. Miinster, Aschendorff, 1973. VIII + 119 p. DM 24—,

Le livre, thése de doctorat en philosophie, fournit plus que le titre ne promet. Il s’agit a dire vrai de
I'itinéraire de ’homme (et non seulement de I’ame) vers Dieu, dans I'optique de Grégoire de Nysse. Ce
qui explique I’analyse minutieuse de ’anthropologie du Nysséen, confrontée a la pensée grecque, qu’il
utilise eclectiquement sans s’y inféoder. Sources et autonomie de Grégoire sont bien mises en lumiére.

L’ascension vers Dieu est ancrée dans la ressemblance de homme avec Dieu, qui constitue sa
structure ontologique. (Il n’est pas exact de ramener ’eikon a la nature, ’omoiosis a la surnature,
comme le fait I’auteur, p. 19.) Elle exige purification et arrachement et se solde par une progression
sans fin, qui semble exclure 'unio mystica.

Analyse rigoureuse, ou certaines affirmations pourraient étre nuancées (p. 7; 19; 36; etc.) d’une
doctrine théologique ferme et originale, qui semble avoir influencé Augustin.

Adalbert Hamman, Besangon

Carl Andresen, Bibliographia augustiniana. Darmstadt, Wiss. Buchges., 1973. 317 p.

Nouvelle édition totalement refondue, d’une bibliographie, parue en 1962, qui a doublé de volume.
De nouvelles rubriques ont été introduites comme la langue d’Augustin, p. 22; collections spécialisées,



Rezensionen 367

p. 35; les écrits de jeunesse, p. 57; problématique spéciale, p. 145; la latinité chrétienne-classique,
p. 202;1a renaissance carolingienne, p. 202; Augustin dans I’art et la littérature, p. 251. De nombreuses
tables des citations augustiniennes, de références bibliques, de matiéres et d’auteurs eméliorent
notablement cet excellent instrument de travail.

Adalbert Hamman, Besangon

Karl Hammer, Christen, Krieg und Frieden. Olten, Walter Verlag, 1972. 191 S. Fr. 21.—.

Es geht dem Verfasser in diesem Buch, das aus einem Radiokolleg hervorgegangen ist, um die
Herausschidlung der unverfilschten Friedensbotschaft des Neuen Testaments (‘‘gewaltlose Ethik
Jesu™), die uneingeschrinkt gegen den alten christlichen ““Hurra-Patriotismus’™ und ebenso gegen den
gewalttatigen derzeitigen modischen christlichen “Hurra-Revolutionismus™ steht. Von daher gesehen
ist Hammers Schrift eine Antipode zur ‘‘Theologie der Revolution” und eines gewissenhaften
Studiums wert. Liegt doch die Bedeutung seiner Untersuchung darin, dass fiir einen Zeitraum von etwa
3000 Jahren (Altisrael-Gegenwart) aufgezeigt wird, welche Rolle die Kirche Kriegen gegeniiber
eingenommen hat.

Nach dem Alten Testament gehdrt der Krieg zum Wesenszug der Geschichte Israels. Jahwe tritt als
Kriegsherr auf. Im Neuen Testament werden Krieg und Schwert nicht geheiligt, sondern verdammt. Es
wird sie allerdings so lange geben, bis Christus “‘alles in allem” ist. Das Neue Testament verkiindet
keine Kriegs-“ethik™, sondern eine Friedensethik. — Mit der konstantinischen Ara indert sich der
urspriinglich konsequent durchgehaltene Verzicht der Christen auf Kriegsbeteiligung: aus dem
christlichen Passivismus wird christlicher Aktivismus, und zwar der geistlich gemeinte christliche
Friedenssoldatendienst. Nur Klerus und Monche diirfen neben dem gottlichen Fahneneid den
menschlichen Fahneneid nicht leisten. Die Laienchristen ‘“diirfen” dies. Die Feldziige, die im
Mittelalter der Klerus selbst fiihrt, dienen der unmittelbaren Verteidigung seiner Diozesen. Kriege von
Christen untereinander werden nach Moglichkeit vermieden. Christliche Ritter gibt es erst seit der Zeit
der Kreuzziige (“Gott will es! ” war hierfuir 1095 das Startsignal). — Fir Scholastik und
Gegenreformation gilt: Kriege sind grundsitzlich zwar ein Ubel, allerdings mit einer Ausnahme: ein
christlicher Krieg ist keine Siinde, sondern hat die Verheissung des himmlischen Lohnes. “Christliche
Kriege” sind wahrscheinlich die “gerechten Kriege”, weil sie das Unrecht richen. Uberdies sind Kriege
geboten, wenn sie der Ausbreitung des wahren Glaubens dienen. — Mit der Reformation dndert sich an
dieser Kriegstheologie nichts (Beginn einer 400-jahrigen protestantischen Kriegsethik). Nach Luther ist
der Kriegerstand “an ihm selbst recht und gottlich”. Luther entreisst allerdings das weltliche Schwert
dem Papsttum und legt es in weltliche Hdnde zuriick. Im Calvinismus bildeten sich friiher als im
Luthertum Ansdtze eines theologischen Widerstandsrechtes. Im grossen und ganzen gilt allerdings, dass
die Grosskirchen des Westens seit dem Mittelalter dem Krieg als solchem immer mehr die
Pauschalabsolution erteilten. Skepsis und Warnung vor dem Krieg waren hochst selten. Er scheint als
etwas Normales zum taglichen Leben zu gehoren. — Die Friedenssucher der Neuzeit sind zweifelsohne
Puritanismus und Pietismus. Beide Bewegungen waren aus der Staatskirche ausgezogen, um das Reich
Gottes durch ethischen Rigorismus und gelebte Briiderlichkeit in einer Gemeinde von Auserwiéhlten zu
suchen und zu errichten. Ob hier der Abscheu vor Kriegen aller Art heute verankert liegt?

Natiirlich kommen in dieser hinsichtlich der Sache kurzen Abhandlung einige Dinge zu kurz, was
der Verfasser zu Beginn einrdumt. Dazu gehort vor allem die Stellung Luthers zum Bauernkrieg und
damit eine rechte Bewertung der Lehre von Gesetz und Evangelium im Luthertum. Leider wird nicht
umfassend auf die gegenwirtige “Theologie der Revolution™ eingegangen, was bei einer Studie mit
diesem Titel eine conditio sine qua non gewesen wire, zumal Hammer iiberzeugend fiir die gewaltlose
Ethik Jesu eintritt. Gerade von daher deckt er klar auf, was die Theologie der Revolution geflissentlich
eliminiert.

Armin-Ernst Buchrucker, Wuppertal



368 Rezensionen

John Hus, The Letters. Translated from the Latin and the Czech by Matthew Spinka. Manchester,
Univ. Press, 1972. 233 S. £ 3.60.

Dies ist die erste Ausgabe der Briefe von Jan Hus in englischer Sprache. Sie bringt die
Korrespondenz des tschechischen Reformators aus drei Epochen seines Lebens. Im ersten Teil (Briefe
vor 1412) wendet sich Hus aus verschiedenen Anlidssen (wobei das grosse Anliegen der Reform der
Kirche bereits in diesen Briefen belehrend oder apologetisch im Vordergrund steht) an die weltlichen
und kirchlichen Herren, vor allem aber an seine Anhidnger und Mitstreiter in den tschechischen
Stiddten. Der zweite Teil bringt die Briefe aus der Zeit des Exils: sie gelten vor allem seinen Pragern als
Aufrufe zur Verteidigung und Weiterfithrung der gemeinsamen Reformation. Besonders wichtig sind
die Briefe des dritten Teils (1414—-15). Sie wurden in Konstanz geschrieben und geben einen
wunderbaren Einblick in die letzte Phase des reformatorischen Ringens Hus’ in der Begegnung mit dem
Konstanzer Konzil. Diese Briefe sind Dokumente von einzigartiger kirchen- und kulturgeschichtlicher
Bedeutung: sie zeigen Hus in seiner reformatorischen Leidenschaft und unbestechlichen Hingabe an
die erkannte biblische Wahrheit, zugleich aber in seiner warmen und riicksichtsvollen Mitmenschlich-
keit. Die Grosse seiner Sache und seiner Person wird hier hochst authentisch illustriert.

Die Ubersetzung der tschechischen und lateinischen Texte ins Englische ist wohl das letzte
literarische Werk des kiirzlich verstorbenen amerikanischen Kirchengeschichtlers tschechischer
Abstammung Matthew Spinka, der sich lebenslang kompetent und im anglosichsischen Raum
bahnbrechend mit der tschechischen Reformation, vor allem eben mit Hus, befasst hat. Es sei bei
dieser Gelegenheit riickblickend auch auf seine anderen Arbeiten, vor allem auf seine zusammenfas-
sende Monographie iiber Hus hingewiesen’ .

Jan Milic Lochman, Basel

Uwe Plath, Calvin und Basel in den Jahren 1552—1556. = Basl. Stud. z. hist. u. syst. Theologie, 22.
Zirich, Theol. Verl., 1974. 311 S. Fr. 44.—.

Im Jahr 1553 erlebte die Welt das Drama des Servet-Prozesses. Calvins Gegner erhielten dadurch
neuen Anlass zum Widerstand. Aus dem Blickpunkt der geistigen und kirchlichen Verhiltnisse in Basel
untersucht diese Arbeit Vorgeschichte und Reaktion der von Calvin verantwortlich beeinflussten
Genfer Ereignisse. Calvin und Basel, das ist in den Jahren 1552 bis 1556 eine spannungsgeladene und
schwankungsvolle Geschichte, gespeist aus den unterschiedlichen Einstellungen gebildeter Kreise und
der fiir die Leitung der Kirche verantwortlichen Minner in Basel.

Die Basler Kirche entfremdete sich von Calvin schon wegen des Consensus Tigurinus. Im Falle
Bolsec ergriff man Calvins Partei. Aber Basel war auch ein bevorzugter Aufenthaltsort unterschied-
licher spiritualistischer wie rationaler Kritiker reformatorischer Lehre und Kirchenpraxis. Die
Ereignisse um Servet fiigten diese heterogenen Geister zu einer vielstimmigen, in der Verurteilung
Calvins zusammenstimmenden Opposition zusammen, die von der Basler Kirche nicht unterdriickt
werden konnte. Mit der Forderung nach Toleranz hob aus dieser Opposition ein Streitschriftenkrieg
gegen Calvin an, in dessen Verlauf auch die Erwiahlungslehre und die Abendmahlsauffassung in
Diskussion gerieten. Basel war in diesen Jahren Zentrum kirchlicher wie heterodoxer Vorbehalte gegen
den Genfer Reformator. Die kirchlichen wie politischen Beziehungen zwischen Basel und Genf
gestalteten sich recht kiihl.

Durch neue Erkenntnis der Quellen und umsichtige Erorterung der Literatur bietet die Arbeit eine
ausgezeichnete Erfassung der oppositionellen, kirchenkritischen Kreise im Bezugsfeld innerschweize-
rischer wie europiischer Verbindungslinien zum Ruhme Basels, des ersten Zentrums der Neuzeit im
Streit fiir die Religionsfreiheit.

Heiner Faulenbach, Bonn

UM Spinka, John Hus. A Biography (1968).



Rezensionen 369

Stanley L. Jaki, Science and Creation. From Eternal Cycles to an Oscillating Universe. Edinburgh,
Scottish Academic Press, 1974. viii + 367 S. £ 2.25.

Der Autor, ein in Ungarn geborener Priester des Benediktinerordens, ist heute Professor fiir
Geschichte der Physik und Astronomie an der Seton Hall University in New Jersey und ein
international bekannter Historiker der Naturwissenschaften. Seine vorlaufenden Verdffentlichungen
zum Thema “Theologie — moderne Wissenschaften” sind zahlreich. Hier sei genannt “Brain, Mind and
Computers”, fiir das er 1970 den Lecomte du Nouy-Preis bekam. Das vorliegende Werk ist eine
umfassende kulturhistorische Studie zu der Frage nach den Bedingungen der Geburt der modernen
Wissenschaft. Dr. Jaki geht davon aus, dass zwischen dem 13. und 17. Jahrhundert im christlichen
Abendlande etwas Einmaliges geschehen sei. Das die moderne Welt charakterisierende Unternehmen
“moderne Wissenschaft’ erlebte seine Geburtsstunde. Was waren die kulturellen und geschichtlichen
Bedingungen, die diesen einmaligen Prozess der Menschheit auslosten? Diese Frage kann man nur
beantworten auf dem Hintergrunde einer umfassenden Kulturgeschichte der gesamten Menschheit.
Jaki formuliert selbst in der Einleitung seine Grundthese: Grosse Kulturen der Menschheit waren
unfihig fiir ein wissenschaftliches Denken, das so etwas wie ‘‘Naturgesetze” formulieren konnte, weil
die jeweiligen religiosen Voraussetzungen das Denken gefangen nahmen. Archaischer Kult und
mythische Glaubensvorstellungen waren weit entfernt von der Sicht eines personalen und den
Naturmichten absolut jenseitigen Schopfer-Gottes. Ihre Welteinsichten bewegten sich in panteistischen
und animistischen Naturvorstellungen, gefangen in der Tretmiihle ewiger unveridnderlicher Gleichldufe.
Wissenschaftliches Denken fand nur dort einen fruchtbaren Boden, wo der Glaube an einen
personalen, verniinftigen Schopfer einen ganzen Kulturkreis durchdrang. Dies war erst im hohen
Mittelalter des Abendlandes der Fall. Dies nennt Jaki durchaus keine ‘‘originale’” These. Nur ist diese
These bisher noch nicht umfassend und systematisch dargelegt worden. Deshalb sein Engagement, auf
knapp 400 engbedruckten Seiten diese These zu belegen. Er durchschreitet mit scharfsinnigen
Analysen den gesamten menschlichen Kulturkreis: den Hindu-Glauben Altindiens — “The Treadmill of
Yugas”, den Konfizianismus und Taoismus der chinesischen Kultur — “The Lull of Yin and Yang”,
weiter den letztlich fatalistischen Glauben an den rotierenden Zwangslauf der Geschichte in den
grossen Indianerkulturen der Mayas. Auch die Pyramidenwunder Agyptens weisen nach Jaki nicht auf
die Geburtsstunde ‘‘wissenschaftlichen Denkens”. Vielmehr sind die gigantischen Pyramidenbauten
Ausdruck eines Sonnengottkultes und einer animistischen Weltschau. Auch die zweifellos grossartigen
babylonischen Kulturleistungen entliessen das Denken nach Jaki noch nicht aus dem Gefingnis
mythologischer Kosmogonien. “Anfang und Ende’ konnte auf diesem Hintergrund noch nicht gedacht
werden. Freilich ist dann die Analyse der griechischen Antike nicht so eindeutig. Ublicherweise sieht
man hier die Wiege der abendlindischen Wissenschaft. Auch mit Einschluss der Hohenlage der
platonisch-aristotelischen Reflexion gilt schliesslich fiir die Grundlagen der griechischen Metaphysik,
dass der Kosmos nur in ewig wiederkehrenden Gleichlaufen gedacht werden konnte.

Gerade auf dieser Folie muss das Neuartige des biblischen Schopfungsglaubens begriffen werden.
Wie sein hollindischer Kollege R. Hooykaas, Religion and the Rise of Modern Science (1972),
widerspricht auch Jaki der gelaufigen Meinung, dass die Naturwissenschaft dank der klassischen
Voraussetzungen insbesondere der griechischen Logik und Mathematik und im Widerspruch zur
biblischen Tradition hochkam. Die Analyse der vorchristlichen Kulturen fithrt zu dem Gesamtergebnis,
dass ein Glaube an einen verniinftigen Fortschritt in der Geschichte, die Sicht irgendeiner Rationalitit
im Universum und der Glaube an einen personalen, den Naturmichtigkeiten frei gegeniiber handelnden
Schopfergott, schlichtweg unmoglich war,

In einem zweiten Gang durchschreitet Jaki die Wirkungsgeschichte des biblischen Schopfungs-
glaubens bis in die mittelalterliche Theologie des 13. Jahrhunderts. Auch hier gibt es Umwege und
Riickschlage. Es sind die Verschlingungen des christlichen Denkens mit der griechischen Metaphysik
und der Einbruch der Theologie des Islams. Schliesslich setzte sich dann aber doch am Ende des
Mittelalters die genuine Kraft des biblischen Schopfungsglaubens durch und fiihrte iiber die
Renaissance, die Reformation und die Aufklirungsschiibe zu dem einmaligen Aufbruch des
wissenschaftlichen Weltbegreifens als Konsequenz des christlichen Glaubens. Der Drang zur Aufkli-



370 Rezensionen

rung und Sikularisierung war selbst ein katalytisches Ferment im Fortgang der Befreiung des
menschlichen Denkens von animistischen und mythologischen Voraussetzungen.

Dadurch entsteht unabweislich die Riickfrage, ob sich das wissenschaftliche Denken von seinem
Mutterboden des biblischen Schopfungsglaubens emanzipieren kann. Die Schlusskapitel erortern die
moderne Situation. Interessant ist der Hinweis, dass bei allen vom christlichen Glauben emanzipierten
Geschichts- und Naturdeutungen, wie sie im deutschen Idealismus und dann links und rechts von
Hegel, im Marxismus und von Nietzsche versucht wurden, ein auffilliger Riickfall in Grundstrukturen
der antiken Metaphysik vorliegen. So in der Naturphilosophie von F. Engels, bei Nietzsches
Zarathustra mit der Lehre von der ewigen Wiederkehr des Gleichen. Auch bei modernen Kosmologien,
die mit astrophysikalischen Argumenten arbeiten, sind diese Fragen virulent. Als Physiker ist Jaki auch
hier der Meinung, dass es fiir eine Steady-State-Kosmologie keine iiberzeugende Beobachtungsevidenz
gibt. Schliesslich diagnostiziert Jaki die gegenwirtige aufgewiihlte Situation auch sozialpsychologisch:
Der breite Riickfall in den Aberglauben der Astrologie, gerade auch in den modernen Wissenschafts-
zivilisationen, und damit zusammenhingend das neue Aufkommen zyklischer Mythologien sind die
notwendige Folge des Abfalles vom biblischen Schopfungsglauben. Die Wissenschaftsgeschichte der
Vergangenheit und Gegenwart lehre, dass es letztlich nur zwei Alternativen gibe: “faith in the Creator
and in a creation once-and-for-all, or surrender to the treadmill of eternal cycles” (S. 357).

Jaki hat es sich mit der Entfaltung seiner These nicht leicht gemacht. Es diirfte in der Gegenwart
wenige geben, die eine so profunde Kulturanalyse iiberhaupt wagen konnten, und das Material mit den
bezogenen literarischen Quellen ist beinahe erdriickend. “Wissenschaft” mag in ihrer Methode
“gottlos’” sein. Wer aber ihren Ursprung samt der gegenwirtigen Explosion in all ihren Zukunfis-
perspektiven {liberhaupt begreifen will, wird neu iiber die Zusammenhinge ihres Ursprunges
nachdenken miissen. Dazu bietet Jakis These mit ihrer luziden Entfaltung ein uniibergehbares
Riistzeug.

Horst W. Beck, Basel

Bastiaan Wielenga, Lenins Weg zur Revolution. Eine Konfrontation mit Sergej Bulgakov und Petr
Struve im Interesse einer theologischen Besinnung. Miinchen, Kaiser, 1971. 535 S. DM 27.—.

Die Dissertation des jungen hollindischen Theologen, eines Schiilers von Helmut Gollwitzer,
versucht, im Rahmen des okumenischen christlich-marxistischen Dialogs ein relatives Neuland zu
erschliessen. Sie beschiftigt sich mit dem Lebenswerk des dritten ‘“Klassikers des Marxismus-
Leninismus”, der im bisherigen Dialog eher vernachlissigt wurde. Und sie tut es in einer typischen
Zuspitzung, indem sie die “harten Themen’ der leninistischen Herausforderung in den Vordergrund
stellt, vor allem das Thema der Revolution, des Klassenkampfes, der Macht- und Gewaltfrage. Diese
Themen werden in einem konkreten Rahmen entwickelt: im Vergleich der Position Lenins mit den
kontrapunktischen Stimmen seiner christlichen Zeitgenossen wie Petr Struve und Sergej Bulgakov.
Wielenga zeigt tberzeugend, was fiir eine Chance einer gegenseitigen Interpellation die Koexistenz
dieser verschiedenen Denker im Kontext der gleichen Geschichte hitte bedeuten kdnnen. Trotz
prinzipieller Unterschiede hatten sie — vor allem wohl Lenin und Bulgakov — einander Wesentliches zu
sagen. Aber der mogliche und sinnvolle Dialog fand nicht statt: am Ereignis der Revolution schieden
sich die Geister und trennten sich die Wege. Die praktische und riicksichtslose Durchfiihrung der
Revolution war fiir Lenin das eine, was da not tat: fiir Dialog mit Andersdenkenden hatte er kein
Verstindnis. Fiir Bulgakov — einen iiberzeugten christlichen Sozialisten — waren die Revolutionen von
1905 und 1917 Ausbriiche des atheistisch zerstorerischen Titanismus. So wurde die Chance eines
Dialogs in dieser so folgenschweren Phase europiischer Geschichte nicht ergriffen — zum Schaden fiir
Unzihlige in Gesellschaft und Kirche.

Im abschliessenden Teil seiner Arbeit versucht nun der Theologe Wielenga zu zeigen, inwiefern ein
Aufarbeiten der Leninschen Herausforderung in der heutigen 6kumenischen Situation fillig und
moglich ist. Er bietet biblisch-theologisch orientierte Uberlegungen zu den klassisch marxistisch-
leninistischen Themen, wie eben zur Frage der Revolution, des Klassenkampfes, der revolutioniren



Rezensionen 371

Massen. Wielenga interpretiert dabei Lenin beharrlich — gelegentlich wohl einseitig — in meliorem
partem, indem er iiberzeugt ist, dass dies bis heute noch zum Nachholbedarf der Theologie gehort. Er
tut dies uibrigens nicht kritiklos oder im horigen Ausverkauf seiner Theologie.
Ich halte dieses Buch fiir einen beachtlichen Beitrag nicht nur zum christlich-marxistischen Dialog,
sondern auch zur 0kumenischen sozialen Theologie.
Jan Mili¢ Lochman, Basel

Johannes Feiner & Lukas Vischer (Hrsg.), Neues Glaubensbuch. Der gemeinsame christliche Glaube.
Freiburg, Herder, & Ziirich, Theol. Verl,, 1973. 686 S. Fr. 34.60.

Darstellungen des christlichen Glaubens, Auslegungen des Glaubensbekenntnisses, Versuche, den
Glauben angesichts heutiger Zweifel und Anfragen neu zur Sprache zu bringen, und Entwiirfe neuer
Glaubensformeln sind auf dem Boden einer Konfession seit einigen Jahren keine Seltenheit mehr. Man
denke an den Vorreiter “Glaubensverkiindigung an Erwachsene”, der unter dem Namen ‘“‘Holldn-
discher Katechismus” Furore machte, oder an die Versuche von J. Ratzinger, “Einfiihrung in das
Christentum’, W. Pannenberg, ‘“Das Glaubensbekenntnis” und H. M. Helbich, “Katechismus 74. Die
unaufgebbaren Mandate des christlichen Glaubens”. Neu ist an dem zu besprechenden Buch also nicht
der Versuch, Glauben heute zu verantworten, sondern die Tatsache, dass sich hier Theologen aus zwei
Konfess 1en ans Werk gemacht haben, ‘“‘gemeinsam den christlichen Glauben zusammenhingend
darzustellen” (S. 13). Das ist der Fortschritt, mag man auch bedauem, dass es offensichtlich nicht
einmal beabsichtigt war, zumindest aber nicht gelungen ist, auch Vertreter anderer grosser Kirchen am
Werk zu beteiligen. Der Fortschritt erscheint noch grosser, wenn man bedenkt, dass hier nicht nur ein
Sammelband von Beitridgen katholischer und evangelischer Autoren entstanden ist, sondern ein in allen
Teilen von Autoren, Schriftleitern und Herausgebern gemeinsam verantwortetes Buch, das das
Ergebnis eines vielschichtigen Redaktionsprozesses ist: Einem von einer konfessionell gemischten
Kommission erarbeiteten Gesamtkonzept folgten die Autorensuche und die Erstellung der Grund-
manuskripte, die unter der Bedingung in Auftrag gegeben wurden, dass die Autoren ihre Beitrige der
Begutachtung und Korrektur durch einen Theologen der anderen Konfession unterwarfen und sogar
vorgingig in Anderungen einwilligten. In einem dritten Durchgang wurden dann alle Beitrige von
einem “Endredaktor” zu einem stilistisch einheitlichen Gesamtmanuskript umgeschrieben.

Es ist als erstaunlich zu bezeichnen, dass trotz solcher Bedingungen nur wenige Autoren eine
Mitarbeit ablehnten und dass wihrend des Redaktionsprozesses niemand ganz von der Arbeit
zuriicktrat.

Der Aufbau des ‘“Neuen Glaubensbuchs” ist nicht der traditioneller Katechismen, mutet aber
durchaus nicht revolutiondr an. So sind z.B. alle loci der traditionellen Dogmatik immerhin
angesprochen. Die fiinf reich untergliederten Hauptteile tragen folgende Uberschriften: “Die Frage
nach Gott™ (S. 21-100), “Gott in Jesus Christus” (S. 101-290), “Der neue Mensch” (S. 291-409),
“Glaube und Welt” (S. 411-544) und “Offene Fragen zwischen den Kirchen” (S. 545—-661). Ein sehr
schmaler Anmerkungsteil, ein Sachverzeichnis und ein Uberblick iiber die Mitarbeit der einzelnen
Autoren ergdnzen das Buch. — Interessant in diesem Zusammenhang ist es, dass der in Arbeit
befindliche “Evangelische Erwachsenenkatechismus”, den die VELKD in Auftrag gegeben hat, einen
dhnlichen Aufbau zeitigt: “Unterwegs zum Menschen: Gott”, “Sich selbst im Wege: Der Mensch”,
“Weg und Leben: Jesus”, “Leben in der Welt”, “Leben mit der Kirche”.

Der Stil der Erdrterungen reprisentiert trotz aller anerkennenswerten Bemithungen um ““Verstind-
lichkeit”” den Sprachcode der gehobenen biirgerlichen Mittelschicht und ist vom durchschnittlichen
Zeitgenossen nur dann mit Gewinn lesbar, wenn er Anleitungen erhilt. Das gilt besonders von den
breiten historischen Abschnitten (z.B. S. 37—63; 334—-359; 245-275). Hinderlich fiir eine Verbrei-
tung des Buches in Kreisen nicht akademischer Christen ist auch der grosse Umfang des Buches.
Scheinbar im Widerspruch zu diesen Ausstellungen steht eine Anfrage, die dem Tatbestand gilt, dass
aufs Ganze gesehen nur Exegeten und Systematiker zur Mitarbeit herangezogen worden sind, auf jeden
Fall aber nur Theologen. Dies mag der Grund dafiir sein, dass abgesehen vom Beitrag P. Engelhardts



372 Rezensionen

“Die Frage nach Gott — heute” (S. 72-100) aussertheologische Methoden bei der Darstellung des
“gemeinsamen Glaubens” nicht in Dienst genommen worden sind. Das fillt, wenn man an andere
dogmatische Veroffentlichungen denkt, eigentlich nicht sonderlich auf, konnte aber die Folge haben,
dass wir ein weiteres Mal iibersehen, welche Bedeutung politische, 0konomische und {iberhaupt
gesellschaftliche Bedingungen fiir den Glauben besitzen und umgekehrt. Mit dieser Feststellung soll
nicht die Forderung verbunden werden, in Zukunft alle Fragehinsichten der Wissenssoziologie,
Sozialpsychologie und Psychoanalyse fiir die Glaubensdarstellung in Dienst zu nehmen — die Folge
davon wire ja nur eine weitere Akademisierung der Sprache —, aber es soll die Aufmerksamkeit der
Theologie auf den Tatbestand gerichtet werden, dass jedes Reden vom Glauben und des Glaubens
nicht nur gesellschaftliche und politische Implikationen umfasst, sondern auch gesellschaftliche Folgen
zeitigt, Urteile programmiert und bestimmtes Handeln motiviert. Im iibrigen ist der Stil des Buches als
“diatribisch” zu bezeichnen. M.a.W., die Autoren bemiihen sich um eine dialogische Reprisentanz des
Glaubens angesichts einer Fiille von kritischen, skeptischen, ja auch aggressiven Anfragen an die
Adresse von Kirche und Glauben. Sympathisch dabei ist es, dass die Autoren nicht an allen Stellen
sofort Antworten parat haben und auch nicht immer schon wissen, was an den Anfragen falsch oder
sogar verdammenswert ist. “Dogmatisch” im herkdmmlichen Sinne erscheint eigentlich nur der Teil
V., in dem die Spezifika katholischer Glaubenslehre abgehandelt werden: “Schrift und Tradition”,
“Gnade und Werk”, “Die Sakramente”, ‘“Maria”, “Die Kirche” etc. Aber auch hier ist eine
Gesprichsbereitschaft mit anderen Positionen nicht zu iibersehen. Das gilt besonders im Blick auf das
vielbesprochene Problem der ‘“Unfehlbarkeit des Papstes”. Oder zeugt es nicht von Gesprichsbereit-
schaft, wenn da zu lesen ist: “Diese Differenz (zwischen den Konfessionen) verschirft sich, wenn der
Trager dieses Lehramtes sein Amt in einer Weise ausiibt, die einer sachlich-theologischen Kritik so viele
Angriffsflichen bietet wie z.B. die Enzyklika Humanae vitae.”

Die Theologie des Neuen Glaubensbuches ist trotz der vielen Mitarbeiter und vielleicht wegen des
hervorragenden Endredaktors eine einheitliche. Sie ist vor allem durch das Bestreben bestimmt, den
iiberlieferten Glauben nicht mehr im Zwischenland von Gemeindefrommigkeit und theologischer
Forschung, Fundamentalismus und bornierter Ablehnung des Glaubens verkommen zu lassen, sondern
die in diesem ‘“Zwischen” verlorengegangene Identitit des Glaubens in der Auseinandersetzung mit
den Forschungsergebnissen der historischen Kritik und den kritischen Anfragen des Glaubens und des
Unglaubens wieder zu gewinnen. Dabei fillt besonders auf, wie stark das gesamte Buch der von
Bultmann und seinen Schiilern erarbeiteten hermeneutischen Methode verpflichtet ist.

Ein reprisentativer und neuer Aspekt zeigt sich etwa in der Einsicht, dass “‘die geistigen Krifte der
Zeit ... nicht mehr die Konfessionen (sind) und das, was sie bewegt, sondern eine zunichst
methodisch und dann sachlich atheistische Wissenschaft, innerweltliche, Glaube und Religion
verwerfende soziale und politische Programme und Ideologien, antichristliche Weltanschauungen. Der
die Konfessionen verbindende gemeinsame Grund ist damit gefragt. Wenn schon eine Rechtfertigung
notwendig scheint, so nicht die Rechtfertigung der Menschen vor Gott, sondern die Rechtfertigung
Gottes vor den Menschen” (S. 647). Hier zeitigt sich der im Grunde apologetische Ansatz des
Gesamtwerkes, den der Rezensent nicht, wie das heute Mode ist, fiir abwegig, sondern fiir hochst
notwendig hilt. Wie anders kann der Glaube sonst angesichts zeitgendssischer Anfragen verantwortet
werden? — Weitere wichtige Aspekte, die das ganze Buch bestimmen, werden in den Fragen deutlich,
denen die Autoren des Gesamtwerkes verpflichtet sind: “Wie und in welchem Sinne kann sich der
universale und ausschliessliche Anspruch Jesu Christi rechtfertigen vor der umfassend gewordenen
Kenntnis der Geschichte der Menschheit und ihrer Religionen? ” “Welche Chance und welches
Daseinsrecht hat der christliche Glaube und haben die Kirchen in einer Zeit, in der beide tiglich
splirbarer an Vertrauen, an Glaubwiirdigkeit, an Wirksamkeit, an Anhingerschaft einbiissen? ”
“Welchen Beitrag leistet der christliche Glaube fiir die Sinnerhellung des menschlichen Daseins und der
menschlichen Geschichte? ” “Was tragt der Glaube zur Bewiltigung der Weltprobleme bei: zur
Gerechtigkeit, zum Frieden, zu Briiderlichkeit und Solidaritit, zur Uberwindung des Rassismus, des
Krieges, zur Anderung ungerechter Verhiltnisse und Strukturen? ” “Was trigt der christliche Glaube
und die darin griindende Hoffnung so zur Gestaltung der Welt bei, dass die Welt Welt des Menschen
bleibe und es mehr und mehr werde? Was erdffnet die christliche Hoffnung fiir die Moglichkeiten der



Rezensionen 373

Zukunft? > (S. 648). — Allen diesen Fragen und Anfragen sind nicht Katholiken oder Protestanten
alleine ausgesetzt, sondern der christliche Glaube {iberhaupt. Antworten auf diese Fragen sind deshalb
entweder gemeinsame oder iliberhaupt keine. Dies ist der tiefere Grund fiir das hiufige In-Erscheinung-
Treten des Wortes “gemeinsam” und der sich aus dem Okumenismus-Dekret des Vaticanum II
herleitenden Einsicht, dass die Gemeinsamkeit zwischen den Konfessionen mehr als die Unterschiede
zu betonen seien.

Es besteht nun die Frage, was das Neue Glaubensbuch fiir das Gemeinsame hilt. Hier ist zuerst und
vorerst der Glaubensbegriff zu nennen, der das gesamte Buch bestimmt: Glaube ist “dankendes
Bekenntnis und vorbehaltloses Vertrauen auf den Gott, der in die Freiheit fihrt™ (S. 32). Dieser Gott
wird in der Geschichte erfahren. Weil der Glaube “um Gottes rettende Taten in der Vergangenheit
weiss, flieht er nicht aus der Katastrophe, sondern vertraut auf die Rettung, weicht er dem
Zusammenbruch nicht aus, sondern bricht neu auf, meidet er nicht die Krise, sondern entscheidet sich
zur Zuversicht” (S. 33). “Der Glaubende versteht sich selbst als Gottes Geschopf, von Gott befreit zur
Zuversicht, von Gott ergriffen durch den Geist, von Gott beansprucht zur Liebe” (S. 360). “Der
christliche Glaube macht den Menschen neu, indem er ihn befreiend an Gott bindet und ihn mit dem
Mitmenschen in Gemeinschaft bringt” (S. 423). Alle diese Aussagen bleiben nicht im Medium der
Behauptung, sondern werden argumentativ in der Auseinandersetzung mit den Anfragen und Zweifeln
unserer Zeit erhirtet, mit Griinden versehen, ohne bewiesen zu werden. Das zeigt schon die Gliederung
des 1.Kapitels (‘“‘Frage nach Gott”, “Natur und Gottesfrage”, “Geschichte und Gottesfrage,
“Gesprich mit den Religionen”, “Marxismus-Herausforderung an die Christen’’). Wie und wohin der
Glaube heute aufbrechen muss, dies ist die Frage, die besonders der I'V. Teil beantworten mochte. Der
Glaube, der trotz vieler Formen des Atheismus, die ihn als Hemmschuh der Freiheit verstehen wollen,
Freiheit schafft als Antwort auf die Frage nach Gott angesichts vielfiltiger Bedriickung und Bedrohung
und hart erfahrener Sinnlosigkeit, fithrt in die Gelassenheit und in die Tat der Liebe, die aus der
Hoffnung wachsen, dass Gottes Treue unerschiitterlich ist und zu allem Leben steht.

In allen Teilen weiss das Neue Glaubensbuch von der ‘“‘Geschichtlichkeit” des Glaubens zu reden.
Besonders gilt das im Blick auf die Lehre von Christus, deren Abhingigkeit von bestimmten
Vorstellungsformen nicht nur erldutert, sondern breit ausgefiihrt, verstindlich gemacht und mit den
Ergebnissen der Erforschung des irdischen Jesus in Beziehung gesetzt wird (bes. S. 215-234). Hierher
gehort auch die Einsicht, dass es angesichts der “entscheidenden Grossen der Neuzeit” (Technik,
Wissenschaft . . .) unmdoglich ist, “einfach auf die biblische Botschaft” zu verweisen und dann zu
meinen, das Entscheidende sei getan. Hier gilt es “wagemutig zur Begegnung mit Gottes Willen in der
Geschichte” aufzubrechen.

Kurzum, das Buch bedeutet einen Wurf, es repriasentiert eine Theologie, die ohne Scheuklappen,
aber auch ohne Angst, die Bestreitung des Glaubens zur Kenntnis nimmt und dann angesichts der Note
und Fragen unserer Zeit versucht, das Notwendende, das der Glaube kennt, zur Sprache zu bringen.
Dass das “‘gemeinsam’ geschehen konnte, lasst hoffen.

Klaus Wegenast, Bern

Ulrich Eibach, Recht auf Leben — Recht auf Sterben. Anthropologische Grundlegung einer
medizinischen Ethik. Wuppertal, R. Brockhaus, 1974, 383 S. DM 35.—.

Eine Dissertation (an der evang.-theol. Fakultdt Bonn), die sich durch interdiszipliniren Uberblick
wie durch theologische Reife auszeichnet und zu Recht mit einem Preis bedacht worden ist. Der Autor
ist ein Theologe, der sich griindlichen Einblick in die Medizin und das Krankenhauswesen verschafft
hat. Als solcher bringt er Biologie und Medizin, Philosophie und Theologie ins Gesprich zur
“anthropologischen Grundlegung einer medizinischen Ethik” angesichts des Todesproblems: ange-
sichts des Dilemmas, dass einerseits die heutige Medizin sterbenden Menschen ihren Tod nicht lasst
und anderseits in der Gesellschaft mehr und mehr Neigung aufkommt, die Bevolkerungsprobleme und
die Altersstruktur mittels einer *“‘gelenkten Sterblichkeit’ regulieren lassen zu wollen.

Der Erste Teil (A) gilt der “medizinischen Anthropologie vor der Frage des Todes”. Er ldsst den
zunehmenden ‘‘Sterbensnotstand” bedringend offenbar werden. Mit der Perfektion des medizinisch-



374 Rezensionen

technischen Apparats zur Lebenserhaltung wachsen die Verlegenheit angesichts des Todes und der
Mangel an Sterbensbeistand. (Im Dritten Teil kommt zur Sprache, wie diese Not nicht nur eine solche
der leistungs-, gliick- und jugendorientierten Gesamtgesellschaft und speziell des nur auf Lebensver-
lingerung ausgerichteten Mediziners ist, sondern durchaus auch eine solche der das “memento mori”
vergessenden Theologie und einer Kirche, die sich einen ‘katastrophalen ‘Seelsorgenotstand’ in den
Krankenhdusern” leistet: S. 352ff.) — Der Zweite Teil (B) bringt den ‘‘Beitrag einer theologischen
Anthropologie zur Grundlegung einer medizinischen Ethik”. Eibach wihlt die Anthropologie Karl
Barths, zieht aber eine Reihe weiterer Theologen gewichtig mit ins Gesprich, um, Barth extrapolie-
rend, zu einer theologischen ‘‘Anthropologie des kranken und versehrten Menschen” (so S. 336) wie
zu einer “‘Ethik des Pathischen’ (S. 264) zu kommen. Die Arbeit darf durchaus auch als Forderung der
Barth-Interpretation gelten. Von besonderem Gewicht ist dem Autor die (der iustitia aliena
entsprechende) dignitas aliena, die, in Jesus Christus bestehend, dem als lebensunwert erscheinenden
Menschen gilt. — Der Dritte Teil (C) vermittelt “biologische und theologische Anthropologie als
gemeinsame Voraussetzung einer medizinischen Ethik”. Der Verfasser erarbeitet Kriterien fiir den
Verzicht auf Lebensverlingerung (in “Anerkennung der Verfiigung eines anderen, der Herr ist iiber
‘Leben und Tod’ ”; S.370) und grenzt diesen Verzicht ab gegen aktive Euthanasie, die man sich
wiederum in Anerkennung der Verfiigung dieses ‘“‘anderen” wie der dignitas des versehrten Menschen
nur verboten sein lassen kann.

Mag die Akzentuierung der Mitmenschlichkeit auch des kranken und sterbenden Menschen, die
seine Rechte relativiere (C 1), und der in Jesus Christus grindenden Wiirde gerade des versehrten
Menschen (B V) nicht iiberall in wiinschenswertem Mass vermittelt sein; mag auch die Darbietung der
riesigen Fiille des aus den verschiedenen Disziplinen verarbeiteten Materials durch zahlreiche und
ausgedehnte Anmerkungen nicht optimal gelungen sein — so finde ich doch, es sei dem Verfasser fast
nur zu danken fiir eine Arbeit, die Biologie und Medizin einerseits und die Theologie anderseits
wirklich in das fiir beide Seiten notwendige Gesprich bringt, die in wiirdevoller wie mutiger Weise
Kampf{ fiir “Euthanasie” in dem andern, urspriinglichen Wortsinn des “guten Todes ist (vgl. S. 351).
Ein die Theologie verpflichtendes, Theologie und Kirche in ihren Akzenten in Frage stellendes, ihnen
neue Arbeit zuweisendes, aber auch neue Wege erdffnendes Buch.

Jiirgen Fangmeier, Wuppertal

Heinz-Horst Schrey, Einfiihrung in die evangelische Soziallehre. (Die Theologie. Einfiihrungen in
Gegenstand, Methoden und Ergebnisse.) Darmstadt, Wissenschaftl. Buchgs., 1973. XII + 178 S.

Die Einfiihrung in die evangelische Soziallehre folgt der ein Jahr zuvor erschienenen Einfiihrung in
die Ethik. Sie ist dhnlich angelegt und bietet eine willkommene Erginzung. Beide Werke enthalten
solide kompendiarische Information und Denkanstdsse nicht nur fiir Theologen: der Verfasser wendet
sich in erster Linie an die christlichen Gemeinden. Viel Miihe verwendet H.-H. Schrey darauf,
Traditionsschutt und Vorurteile abzurdumen. Es wird aufgezeigt, wie politische Romantik und
Irrationalismus eine Affinitit der Sozialethik zum Nationalsozialismus verschuldet haben. Die
Polarisierung zwischen Kirche und Revolution, Christentum und Demokratie wird dargestellt und
ebenfalls die zwischen einem kulturprotestantischen und einem eschatologischen Verstindnis des
Reiches Gottes.

Positiv hingegen ist es dem Verfasser gerade um einen sozialethisch relevanten Ansatz bei dem
Reich-Gottes-Gedanken zu tun. Durch ihn erst unterscheide sich christliche Sozialethik von einer
verniinftig begriindeten, rational konzipierten (S. 68). Ob der Satz in dieser Form zutrifft, kann
diskutiert werden. Indessen handelt Schrey eingehend und sorgtiltig die Entwicklungslinien von zwei
Interpretamenten des Reich-Gottes-Schemas ab, nimlich die Lehre von den zwei Reichen und die von
der Konigsherrschaft Christi. In diesen Zusammenhang gehoren materialreiche Erwidgungen zur
Theologie der Ordnung, zur Rezeption der Naturrechtsidee und zur Revolutionstheologie.

Von Vorteil fiir die Geschlossenheit wie fiir den Zweck des Buches ist seine Konzentration auf die
Geschichte der Soziallehre im Bereich der nichtkatholischen Okumene. Kernstiick der Darstellung ist



Rezensionen 375

infolgedessen eine — gelungene — Definitionsgeschichte des Modells der ‘“‘Verantwortlichen Gesell-
schaft”. Damit verbinden sich Reflexionen iiber das Problem des Verhiltnisses von Theologie und
Soziologie, Modernitidt und Sakularisation, @iber theologische Stellungnahmen zur Technik und nicht
zuletzt ein zuverldssiger Bericht iiber Friedensforschung. Vordringlich aber geht es Schrey um das
hermeneutische Programm einer ‘‘Entideologisierung’ der christlichen Soziallehre, was wiederum zu
einem aufgeschlossenen Verstandnis fiir die sozialen Bewegungen der Gegenwart fithren soll; in diesem
Zusammenhang wird der religiose Sozialismus vorgestellt.
Die Literatur ist durchweg bis 1972 aufgearbeitet; die allzu knappe Skizze der Institutionentheorie
(S. 82, 32) erreicht diesen Stand allerdings nicht. — Ein Wort in eigener Sache sei gestattet: Obwohl
der Rezensent an fiinf Stellen zitiert wird, fithrt ihn das Register nur mit einer auf, und das mit
falschem Vornamen.
Hermann Ringeling, Bern

Yorick Spiegel, Der Prozess des Trauerns. Analyse und Beratung, 1-2. = Gesellschaft und Theologie,
Abt. Praxis der Kirche, 14. Miinchen, Kaiser, 1973. 323 S. DM 26.—;272 S. DM 36.—.

Spiegels Bochumer Habilitationsschrift ist eine imponierende und souverine Verarbeitung der
gesamten psychoanalytischen, empirisch-psychologischen und soziologischen Forschung iiber den
Trauerprozess. Besonders englische und amerikanische Literatur wird in reichem Masse beniitzt.
Zugleich setzt sich der Verfasser selbstiandig mit den neueren theologischen Arbeiten zum Thema Tod,
Beerdigung, Leid auseinander.

In stindigem Gespriach mit den Theorien von S. Freud und seinen Schiilern iiber das Thema legt
Spiegel dar, dass Trauer als Krankheit mit psychischen und psychosomatischen Symptomen, mit
normalem Verlauf und mit Komplikationen verstanden werden muss.

Er unterscheidet vier Phasen des Trauerprozesses: — 1. Nach Empfang der Todesnachricht tritt ein
Schock ein, oft verbunden mit Realitdtsleugnung und Zeichen von Regression. — 2. Spiter ist eine
kontrollierte Phase zu beobachten, in welcher der Trauernde scheinbar beherrscht die Zeichen des
Beileids der Umgebung entgegennimmt, aber in einer Art Derealisation oder Depersonalisation lebt. —
3. Dann tritt eine Regression ein, ein Zustand innerer Hilflosigkeit, der sich in kindlichen
Verhaltensweisen dussert: Weinen, orale Bediirfnisse, Vereinfachung komplexer Zusammenhinge,
Glorifizierung des Verstorbenen, primitive religiose Vorstellungen. Die Regression dient der Abwehr
von unbewussten Schuldgefiihlen und von Angst und ist durch Anwendung des Kindchenschemas
Appell an die Mitmenschen um Hilfe. Diese Phase ist ein Zwischenzustand, bei dem ein todlicher
Ausgang fiir den Trauernden durch Suicid oder psychosomatische Reaktionen nicht ausgeschlossen ist.
— 4. In der Adaptationsphase begreift der Trauernde den Verlust in vollem Ausmass und wird fihig,
neue Beziehungen aufzubauen.

Spiegel beschreibt dann die moglichen Komplikationen im Trauerprozess und die therapeutische
Wirkung der gesellschaftlichen Rituale bei der Bestattung. Der Pfarrer ist durch sein Amt Leiter des
Rituals und kommt auf diese Weise mit vielen Trauernden in Kontakt. Seine seelsorgerliche Aufgabe
erfahrt durch die Arbeit von Spiegel eine enorme Aufwertung.

Die psychoanalytische Lehre von den Abwehrmechanismen dient dem Verfasser dann als
Kategorientafel fiir die verschiedenen Mechanismen der Bewiltigung des Verlustes. Narzistische
Mechanismen wie Abbau der Realititskontrolle (Halluzinationen, das Gefiihl, der Verstorbene sei
anwesend) oder Verleugnung (Mumifizierung des Toten) sind so wichtig wie aggressive (Protest, Klage,
das Suchen nach dem Schuldigen) und objekt libidindse (Erinnern, Inkorporation, Substitution). Eine
Fiille von Fallberichten und Texten aus der Literatur veranschaulichen diese Theorien.

Originell und einleuchtend ist die These Spiegels, dass es zu jedem Bewiltigungsmechanismus
funktionale Entsprechungen in einzelnen Aspekten der christlichen Lehre von den letzten Dingen und
dem dazugehorigen Brauchtum gibt. Dem Abbau der Realititskontrolle entsprechen z.B. die Bilder
von der kommenden Stadt Gottes und vom Garten Gottes (Friedhof als Garten), dem Suchen die
Bilder von der Neuen Gesellschaft als Heimat und das Reden von der Exodusgemeinde, die sich
aufmacht, um das gelobte Land zu erreichen. Dabei stellt Spiegel fest, dass einige Elemente fiir den



376 Rezensionen

Trauerprozess dysfunktional sind, z.B. die Auffassung, der Tod sei Strafe Gottes fiir menschliche
Siinde. “Wenn der Gedanke der Sithne iiberhaupt problematisch wird, dann stellt sich die Frage, ob
theologisch weiterhin vertreten werden kann, dass es Gott ist, der die Todesstrafe liber den Menschen
verhiangt. Bekommt Gott nicht ‘unmenschliche Ziige’, wenn die moderne Gesellschaft sich zunehmend
bemiiht, die Todesstrafe abzuschaffen, wihrend Gott weiterhin als der angesehen wird, der iiber die
gesamte menschliche Gesellschaft die Todesstrafe verhingt? ” (S. 236). Ein fiir Trauernde angemes-
senes Element des christlichen Glaubensgutes sieht Spiegel im eschatologischen Symbol der
Allversdhnung.

Im Epilog greift der Verfasser einige Grundbegriffe und Aussagen aus Joh. 16 heraus und zeigt,
inwiefern sie mit dem Trauerprozess zusammenhingen. “Was der Glaubige mit dem irdischen Jesus
verliert und mit dem himmlischen gewinnt, steht in einem engen Verhiltnis zu dem, wie er einen
geliebten Menschen, in dem er Christus erkennen kann, verliert und wiedergewinnt™’ (S. 318).

Der zweite Band enthilt neben einer 150-seitigen Bibliographie die Anmerkungen, die teilweise die
Diskussion weiterfithren, und drei Exkurse iiber Einzelprobleme: Trennung und Verlust, die Trauer als
Stress und Krise, Trauer und Angst.

Ich halte das Buch von Spiegel fiir einen unentbehrlichen Leitfaden fiir jeden Pfarrer, der mit
Trauernden in Kontakt kommt.

Walter Neidhart, Basel

Yorick Spiegel (Hrsg.), Behindert — Siichtig — Obdachlos. Projektarbeit mit Randgruppen. = Gesell-
schaft und Theologie, Abt. Praxis der Kirche, 12, Miinchen, Kaiser, 1973. 205 S. DM 18.50.

Unter Randgruppen versteht man chronisch Kranke, psychisch Gestorte, Suchtabhingige,
straffillige Jugendliche, Nicht-Sesshafte, durch die herrschende Sexualmoral Diskriminierte, wirt-
schaftlich Diskriminierte (Fremdarbeiter, Slumbewohner) und radikale politische Minoritdten. Der
Herausgeber legt in einer grundsitzlichen Einleitung dar, welche psychische Funktion diese Gruppen in
der Gesellschaft als Siindenbocke und Symboltriager des Bosen haben und wie das Symbol des
gekreuzigten Christus diesen Siindenbockmechanismus aufdeckt und die Solidaritdt mit solchen
Minorititen ermoglicht. Verschiedene Autoren berichten von Aktionen mit Initiativgruppen im
kirchlichen Rahmen fiir behinderte Kinder, drogenabhingige Lehrlinge, Lehrlinge in normalen
Schwierigkeiten, Strafgefangene, Rocker, Obdachlose, Kriegsdienstverweigerer und von einer Gemein-
wesenarbeit in Form einer Biirgerinitiative in einem Innenstadtrandviertel Miinchens, dessen
Bevolkerung unter den steigenden Grundstiickpreisen und der Abbruchwelle leidet. Die Berichte
enthalten eine Analyse der Randsituation der jeweiligen Gruppe, eine Beschreibung der Aktion und
eine Kritik der Unternehmung. Ziel der Hilfe ist nicht, die jeweils Betreuten aus ihrem Milieu
herauszulosen, sondern ihre Lage innerhalb ihres Kontextes zu verindern. Dabei erweist es sich als
notig, dass auch die Gruppe der Helfer sich stindig gruppendynamisch iiber sich selber klar wird und
ihre Einsichten in die miteinander verflochtenen sozialen und persdnlichen Probleme vertieft. Das
Buch zeigt eindriicklich, welche Aufgaben und Moglichkeiten die Kirche im Bereich des sozialen
Handelns hat.

Walter Neidhart, Basel

[Balthasar Fischer.] Zeichen des Glaubens. Studien zur Taufe und Firmung, Balthasar Fischer zum
60. Geburtstag. Hrsg. von H. Auf der Maur und B. Kleinheyer. Freiburg, Herder, & Ziirich,
Benziger, 1972. 536 S. DM 39.—.

Balthasar Fischer, Pastoraltheologe in Trier, war massgeblich beteiligt bei der Vorbereitung der
Liturgie-Konstitution des Vaticanum II und der Ausgestaltung des neuen Tauf-Ordo. Eine grosse Schar
von Freunden und Schiilern hat ihm diesen volumindsen Band gewidmet. Er gewihrt einen guten
Einblick in die innerkatholische Diskussion um die Firmung. Zwei sich widersprechende Tendenzen



Rezensionen 377

sind erkennbar. Auf der einen Seite wird verlangt, die Firmung zeitlich vor die Erstkommunion zu
legen (Thome, Trier, S. 299), wobei die Firmung weitgehend vom Bischof dem Gemeindepfarrer zu
delegieren sei, wie das Josef Pascher schon 1965 gefordert hat (Kleinheyer, Regensburg, S. 379ff.).
Auf der anderen Seite ist ein Liebdaugeln mit dem orthodoxen Brauch nicht zu verkennen (Pierre-Marie
Gy, Paris, S.491), der alle drei “Initiationssakramente” auf einmal, auch an Siduglingen, vollzieht.
Theodoru (Athen) preist diese Ubung aufs hochste (S. 315-318).

Fiir die neutestamentliche Forschung ist wichtig die Abhandlung von Karl Kertelge (Trier) iiber
den Taufbefehl Matth. 28 (S. 29—-40). Die Sprache ist ganz matthiisch, an einen spateren Einschub ist
daher nicht zu denken. Der Gegensatz zur Johannes-Taufe scheint durch. Jean Jacques von Allmen
(Neuchatel) untersucht die Taufberichte der Acta (S. 41-60). Franz Mussner (Regensburg) kommt
zum Ergebnis, dass im Jakobusbrief zahlreiche Anspielungen auf die Taufparinese vorliegen, so dass er
ein durch und durch christliches Buch sei — im Gegensatz zu Luther und Bultman, sowie zum nicht
erwahnten Arnold Meyer, Zirich (S. 61-67).

Kirchengeschichtlich ist fiir Protestanten erheblich der Beitrag von Iserloh (Miinster) iiber das
Sakraments- und Taufverstindnis bei Thomas Miintzer (S.109-122). Bei ihm ist keine einzige
Erwachsenentaufe nachzuweisen. Bei einem Besuch bei Okolampad in Basel im Sept. 1524 hat er
geschildert, dass er alle paar Monate Kinder in grosserer Zahl in einer Feier zusammen zu taufen
pflegte. Seine liturgischen Arbeiten sind ebenso wie sein radikales Widerstandsrecht von den Ziircher
Taufgesinnten abgelehnt worden, nur im Spiritualismus waren sie einig. Calvins Kritik an der Firmung
behandelt Heribert Schiitzeichel, Trier (S. 123—135). Calvin deute die Handauflegung in den Acten
charismatisch, mit dem Wegfall der Glossolalie sei die Handauflegung auch hinfallig geworden.
Demgegeniiber wird betont, dass nicht nur Einzelne, sondern Alle die Handauflegung erhielten, und
dass mit der Glossolalie die Geistmitteilung nicht aufhorte. Dem Urteil Thurians wird beigepflichtet,
dass durch dieses Defiziens der Boden fiir schwirmerische Pfingstbewegungen bereitet wurde. Der
Akten-Kommentar beurteile jedoch die Handauflegung wesentlich positiver als die Institutio.

Erasmus von Rotterdam hat in einer Paraphrase zu Matth. eine ausfiihrliche Firmlehre entwickelt,
die zu seiner grossen Enttduschung von der Sorbonne beanstandet und daraufhin vom Tridentinum
verworfen wurde (Linus Hofmann, Trier, S. 95-107). Erasmus interpretierte dabei die Firmung als
bewusste Bestitigung des Taufbundes durch den Firmling und wollte das Risiko seines Neins bzw. der
Nichtfirmung in Kauf nehmen. Fiir Butzerforscher diirfte von Interesse sein, welche Beziehungen
zwischen dem “Vater der Konfirmation” und dieser Firmlehre des Erasmus bestehen.

So bietet diese umfangreiche und gediegene Festschrift eine Menge Anregungen auch fiir eine
Evangelische Theologie.

Wilhelm A. Schulze, Mannheim



	Rezensionen

