
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 359

Rezensionen

Ernst Kutsch, Verheissung und Gesetz. Untersuchungen zum sogenannten "Bund" im Alten
Testament. Zeits. f. d. alttest. Wiss. Reih. 131. Berlin, de Gruyter, 1973. XII + 230 S. DM 98.-.
In der letzten Zeit sind in der alttestamentlichen Wissenschaft mehrere der scheinbar unentbehrlichsten

Tragsäulen ins Wanken geraten. Es ist so weit gekommen, dass sich heute kaum ein seriöser
Alttestamentier noch getraut, solch diskreditierte Ausdrücke wie z.B. "Amphiktyonie", "Kleines
Credo" oder "Heiliger Krieg" in den Mund zu nehmen. Und jetzt scheint es, dass in Gefolge von Ernst
Kutsch bald auch der Begriff "Bund" nicht mehr salonfähig sein wird.

Der vorliegende Band vereinigt die wichtigsten Aufsätze, die E. Kutsch seit 1967 zum Problemkreis
"Bund - bërft" veröffentlicht hat1. Die meisten Beiträge sind dabei stark überarbeitet, teilweise sogar
neu gefasst worden, so dass das Buch durchaus als ein eigenständiges und homogenes Werk betrachtet
werden muss. Überhaupt kann man dem Verfasser dankbar sein, dass er die Mühe nicht gescheut hat,
seine folgenschweren Thesen dem interessierten Leserkreis in konsequenter Darstellung und definitiver

Form zugänglich zu machen. Ein vollständiger Stellenindex erleichtert sowohl die Nachprüfung der

Argumentation als auch die Verwertung der zahlreichen exegetischen Einzelbeobachtungen.
Die Hauptthese des Buches wird gleich im ersten Kapitel entfaltet. In Anerkennung wichtiger

Ansätze durch J. Ch. K. von Hoffmann, F. Mühlau, W. Volck, J. Begrich und A. Jepsen unternimmt es

Kutsch, den Nachweis zu führen, dass die hebräische Vokabel bërft primär nicht "Bund" bedeutet,
sondern eher unserem Wort "Verpflichtung" entspricht. Anders als beim deutschen Ausdruck "Bund"
ist mit bërft kein "gegenseitiges Verhältnis" ins Auge gefasst, sondern immer nur eine von einem
Einzelnen ausgehende Handlung. Und zwar kann berit - besonders in der charakteristischen Wendung
kärat bërft - in zweifacher Weise gebraucht werden: erstens im Sinne einer Selbstverpflichtung, einer
Zusage also, durch die sich das Subjekt der berit selber bindet (z.B. Gen. 15,8; Jos. 9,1 5), zweitens im
Sinne einer Fremdverpflichtung, d.h. eines Gesetzes oder eines Gebotes, das das Subjekt der berit einem
anderen auferlegt (z.B. Jer. 34,13f. 18a; Ez. 17,13-14). Daneben kann berit in weit selteneren Fällen
auch eine wechselseitige Verpflichtung oder Inpflichtnahme bezeichnen, d.h. eine Doppelverpflichtung,
bei der zwei Partner sich gegenseitige Zusagen machen (z.B. Gen. 31,44; 1. Reg. 5,26). Schliesslich
kommt berit noch vor als "die Verpflichtung, die ein Dritter einem Gegenüber zugunsten eines anderen
auferlegt" (S. 27; z.B. Hos. 2,20).

Nach zwei aufschlussreichen Kapiteln über die Etymologie von bërft und kärat (Kap. II und III)
versucht Kutsch, die Geschichte des Begriffs berit in der alttestamentlichen Literatur nachzuzeichnen.
Dabei stellt sich heraus, dass in vordeuteronomischer Zeit (Kap. IV) das Wort berit - freilich immer in
den in Kap. I aufgezeigten semantischen Grenzen - nur im zwischenmenschlichen Bereich eine

Verwendung findet, nicht aber in Beziehung auf das Verhältnis zwischen Gott und Mensch. Und nun
wird dem Leser, an einem Text nach dem anderen, vordemonstriert, warum das Wort berit nicht der
vordeuteronomischen Textgestalt zugerechnet werden kann (so z.B. in Gen. 15,18; Ex. 19,5; 24,7.8;
34,27.28; Deut. 33,9; Jos. 7,11.15; 2. Sam. 23,5; Hos. 8,1; Ps. 89,4.29.35.40). Weder im Sinne einer
Zusage Jahwes noch im Sinne einer von Jahwe auferlegten Verpflichtung soll berit in den alten,
vordeuteronomischen Texten vertreten sein. Hier muss man sich m.E. fragen, ob nicht Kutsch
zusammen mit seinem "Bundesgenossen Lothar Perlitt einer gewissen Tendenz zum "overkill"
erhegt2 Ich bleibe zum Beispiel fest davon überzeugt, dass berit im Sinne von "Selbstverpflichtung" in
Gen. 15,18 zur alten Visionserzählung gehört.

Mit der späten Königszeit und dem Exil (Kap. V) ändert sich das Bild insofern, als jetzt die berit im
theologischen Bereich eine ausgesprochen profilierte Rolle spielt, und zwar sowohl als Selbstverpflich-

1 Überblick auch in seinem Artikel bërft-Verpflichtung: Theol. Handwört. z. A.T., 1 (1971),
Sp. 339-352.

2 L. Perlitt, Bundestheologie im Alten Testament (1969).



360 Rezensionen

tung Gottes als auch als Inpflichtnahme des Menschen durch Gott. Jetzt erst ist berit in vollem Masse

"Verheissung" und "Gesetz", wie es der Titel des Buches programmatisch festhält.
In einem weiteren Kapitel (Kap. VI) wird dann, wie nicht anders zu erwarten war, dem sog.

"Bundes(erneuerungs)fest" sowie einem allfälligen "Verpflichtungsfest" die Existenzgrundlage in aller
Form entzogen. Im letzten, sehr eindrücklichen Kapitel wird schüesslich untersucht, wie in den

Bibelübersetzungen des Altertums sowie des deutschen Mittelalters bis Luther b. wiedergegeben

ist, wobei Kutsch den Eindruck entstehen lässt, dass ohne Hieronymus und Luther, die für die

Gleichung berit pactum/foedus/Bund verantworthch sind, das ganze Missverständnis hätte
vermieden werden können.

Wie sind nun Kutschs Thesen im Ganzen zu beurteilen? Zunächst steht es für mich ausser Zweifel,
dass Kutsch mit seiner semantischen Analyse grundsätzlich im Recht ist. In zahlreichen Texten ist hier
der Sinn von berit zum ersten Mal scharf und richtig herausgearbeitet worden. Der exegetische Gewinn
ist unbestreitbar. Eine andere Frage ist es allerdings, ob der "Bundesgedanke" und die "Bundestheologie"

damit definitiv erledigt sind3. Für Kutsch ist das Bemerkenswerte an der altisraelitischen Religion,
dass sie das Verhältnis zwischen Jahwe und Israel gerade nicht als einen Bund verstanden hat. Das

theologische Problem scheint mir aber auf einer anderen Ebene zu liegen. Gewiss, Kutsch hat den
Beweis erbracht, dass berit, besonders im theologischen Bereich, nie ein Verhältnis oder gar einen
Bund im juristischen Sinne bezeichnet. Man wird also heute nicht mehr behaupten können, dass die
Essenz des Jahweglaubens sich im juristischen Konzept eines "Staatsvertrages" oder eines "Vasallenvertrages"

niedergeschlagen habe. Und dennoch ist damit das Problem nicht abgetan. Man muss doch
irgendwie dem "Verhältnis" zwischen Jahwe und Israel in seinem ganzen institutionellen Gewicht
Rechnung tragen. Es geht nämlich ebenso unleugbar aus den Texten hervor, dass die berit als

"Verpflichtung" nur im Rahmen eines bestehenden oder zumindest anbrechenden Verhältnisses
denkbar ist. Sowohl die Selbstverpflichtung (die Verheissung) als auch die Inpflichtnahme (das Gesetz)
rufen eine "bund"-artige Beziehung hervor, falls sie diese nicht schon voraussetzen. In diesem

Zusammenhang mag man sich überhaupt wundern, dass unter den theologischen Kernbegriffen der
hebräischen Bibel - wie haesaed, saedaeq, mispät, 'ëmaet, 'Smünäh, sälöm — sich kein einziger

Ausdruck befindet (soweit ich sehe), der das Verhältnis Gott-Mensch bzw. Jahwe-Israel als
solches umschreibt oder benennt. Immer werden nur bestimmte Zustände, Haltungen oder Handlungsweisen

innerhalb dieses Verhältnisses ins Auge gefasst. Trotzdem ist keiner der erwähnten Begriffe ohne die
Bezugnahme auf das schon bestehende, grundlegende Verhältnis verständlich. Mit anderen Worten,
berit bedeutet zwar nicht "Bund", setzt aber den "Bund" voraus oder ruft ihn hervor.

Damit verlegt sich die Frage auf das Gebiet der deutschen (oder französischen, englischen)
Semantik. Wie soll man in einer modernen Sprache von einem religiösen Verhältnis sprechen, das vom
alten Israel selber nicht benannt worden ist (weil es damals nur von innen erlebt und nicht wie heute

von aussen beobachtet wurde)? Wäre es da nicht von Nutzen gewesen, unsere modernen Wörter
"Bund", "alliance" oder "covenant" einer ebenso gründlichen semantischen Analyse zu unterziehen
wie das hebräische berit? Vielleicht hätte es sich da ergeben, dass unser Wort "Bund", zwar nicht in
seinem juristischen Sinne, aber doch in seiner seit Luther eingebürgerten "theologischen" Bedeutung,
durchaus angemessen ist, um das durch berit, d.h. durch Verheissung und Gesetz, hervorgerufene
Verhältnis zu umschreiben.

Albert de Pury, Neuchätel

3 Zur selben Frage W. Eichrodt, Darf man heute noch von einem Gottesbund mit Israel reden? :

Theol. Zeits. 30 (1974), S. 193-206. Unsere Stellungnahme wurde vor der Erscheinung dieses Artikels
formuliert.



Rezensionen 361

Karl Elliger, Jesaja II. Bibl. Kommentar, A.T., 11, 1-3. Neukirchen-Vluyn, Erziehungsverein,
1970-71. 240 pp.

Les trois premiers fascicules consacrés à Es. 40-55 laissent bien augurer du commentaire de

l'ensemble de l'oeuvre du Deutéroésaïe, confié au professeur Karl Elliger. Ecrite dans un style précis et
alerte, cette explication s'attache à l'essentiel sans négliger les détails importants; elle examine avec
minutie le texte hébreu en tenant compte des découvertes de Qumrân; elle étudie avec soin le

vocabulaire utilisé par le prophète anonyme; elle analyse les genres littéraires mis en oeuvre par le
Second Esai'e et dégage la signification théologique de ses interventions.

Le premier fascicule commente une grande partie du chapite 40 (40,1-40,20) et traite en

particulier de la vocation du prophète (40,1-8) et de Yahvé en tant qu'il est maître de l'histoire
(40,12-17); le deuxième fascicule s'étend de 40,21 à 41,17 et comprend notamment une controverse
(40,27-31), une déclaration de jugement (41,l-4ss., où il fait allusion pour la première fois aux
succès de Cyrus), un oracle de salut (41,8-13); le troisième fascicule est consacré à la fin du chapitre
41 et au premier cantique du Serviteur (41,17—42,9). A propos de ce dernier texte, M. Elliger estime

qu'il est constitué seulement par les versets 1 à 4 et sert à confirmer la vocation du Second Esai'e; par
contre les versets 5 à 9, qui forment une unité et ont l'allure d'une controverse, se réfèrent à l'action
de Cyrus. Selon cette exégèse, il appartient au souverain perse et non au Serviteur d'être la lumière des

nations en leur apportant une libération politique.
Le commentaire du professeur Elliger qui prend souvent position par rapport à des interprétations

récentes d'Es. 40ss. (comme celles de G. Fohrer et de C. Westermann) mérite de retenir l'attention de

tous ceux qui cherchent à retrouver le message d'une des figures les plus étonnantes de la tradition
yahviste, celle de Deutéroésai'e.

Robert Martin-Achard, Genève

Lothar Ruppert, Der leidende Gerechte. Eine motivgeschichtliche Untersuchung zum Alten Testament
und zwischentestamentlichen Judentum. Forschung zur Bibel, 5. Würzburg, Echter Verl., 1972.
XII + 274.

Das als Habilitationsschrift gedachte Buch geht dem Thema der Passio justi nach: in den

kanonischen, deuterokanonischen Schriften, in der Qumranliteratur und in der spätjüdischen
Apokalyptik. Einleitungs- und textkritische Fragen kommen ausführlich zu Wort. Anmerkungslisten,
Literaturverzeichnis, Stellen- und Wortregister bezeugen ebenso wie der Text selbst das gründliche
Fachwissen des Autors. Der Leser beginnt am besten mit der im 4. Kapitel gegebenen Zusammenfassung,

um die reiche Auseinanderfaltung des Motivs der Passio justi in den Blick zu bekommen. Es ist
der Weg "vom Skandalon zum Dogma der passio justi". Besonders interessant sind die Ausführungen
bezüglich der der Septuaginta eigenen Theologie sowie der textkritische und zeitgeschichtliche
Hintergrund von Sapientia Salomonis. Es ist ein langer Weg einer tausendjährigen Literatur vom Beter,
der um Rechtshilfe bittet, bis zur Auffassung, dass das Leiden des Gerechten schriftgemäss ist, ja eine

gottgewollte Durchgangssituation zur eschatologischen Errettung, oder als Lehrvorgang, durch den
viele zur Gerechtigkeit geführt werden, oder als Sühneleiden des Gottesknechts.

Ein Punkt ist zu bedauern: die Engführung des Themas. Der leidende Gerechte ist nicht etwa eine
Gestalt wie Joseph in Ägypten oder ein leidender Prophet oder ein sühnender Märtyrer; diese bleiben
fast ausser Betracht, wie auch Hiob. Vielmehr geht es hier "ausschliesslich um das unmittelbar oder
mittelbar von aussen zugefügte Leiden, um die Frage des Verfolgungs- oder doch Bedrängnisleidens des

Gerechten". Das Wortfeld von saddlq resp. dikaios wird untersucht. Die summarische Auseinandersetzung

mit E. Schweizer in der Einleitung und am Schluss kommt nicht recht zum Tragen. Was

Schweizer in seinem Buch "Die Erniedrigung und Erhöhung bei Jesus und seinen Nachfolgern"
interessiert, ist der Gedanke, dass die Christusanschauung durch das Bild des leidenden und erhöhten
Gerechten bestimmt wird. Nun kommt aber die Erhöhung in der Behandlung der Passio justi kaum zu
Wort. Auch müsste man das Wortfeld saddiq erweitern, damit das Gespräch mit dem Neutestamentier



362 Rezensionen

ergiebig wird. Nicht das Wortfeld, sondern das Motiv der Erniedrigung und Erhöhung des Frommen
schlechthin ergäbe den Anschluss an Schweizers Überlegungen. Diese thematische Engführung trifft
auch die Leidenstheologie des Spätjudentums (wie Wichmann sie darstellte): Da es sich bei ihm um
Sühneleiden für eigene oder fremde Sünden handle, sowie um Krankheit, also nicht um von aussen

zugefügte Leiden, könne diese Theologie unberücksichtigt bleiben (S. 19). Das wirkt sich auch aus auf
die ungenügende Behandlung von Jes. 53. Die drei Entwicklungslinien des Motivs: die weisheitliche,
die eschatologische und die zur Apokalyptik führende Linie (S. 188) lassen auch die Frage zu, ob sie

zeitlich und inhaltlich zu trennen sind. Ist übrigens Motivgeschichte damit gegeben, dass man ein
zeitliches Nacheinander herausarbeitet? Abgesehen von den in den Psalmen und im zwischentesta-
mentlichen Schrifttum schwierigen Datierungsfragen könnten Motive auftauchen, liegengelassen und
wieder neu aufgegriffen werden. Die Einordnung des so reichhaltig gebotenen Materials macht dem
Leser zu schaffen: sei es, dass die Überschriften im Druck ungenügend hervorgehoben sind, sei es, dass

die Texte nicht ohne weiteres der Engführung des Themas sich fügen oder dass die wenig straffe
Kapitelordnung die Lektüre erschwert.

Dessen ungeachtet liegt ein spannendes Buch vor uns, das den Leser ständig zur Mitarbeit, zu
eigenem Nachprüfen und zu Entdeckungen führt, die über das profunde Fachwissen hinaus anspricht
und die Christologie heraufbeschwört.

Theophil Middendorp, Stäfa, Kt. Zürich

Gerhard Delling, Der Kreuzestod Jesu in der urchristlichen Verkündigung. Göttingen, Vandenhoeck,
1972. 187 S. DM 24.-.

Delling ergänzt hier seine Mitarbeit an einer 1968 erschienenen "Stellungnahme" der Evangelischen
Küche der Union: "Zum Verständnis des Todes Jesu'". Drei Bände vorbereitender Vorträge wurden
von Fritz Viering in Gütersloh 1966-67 herausgegeben. Dellings Interesse an einer so kurzfristigen
Ergänzung dürfte deutlich werden, wenn man vergleicht, wie völliger die Vorarbeiten Käsemanns,
Marxens und Schräges z.B. in den beherrschenden Leitsatz der Erklärung eingegangen sind als Dellings
Bemühen. "Der Tod Jesu wüd verkündigt, weil der Gekreuzigte lebt" - dieser Leitsatz lässt sich ja
auch durchaus umkehren: Die Botschaft vom lebendigen Herrn wüd geglaubt, weil Jesus den

Kreuzesweg ging. So würden die einzelnen Texte für sich etwas relevanter und freier von der -
imponierenden - Verklammerung mit der Auferstehungsbotschaft, in der sie sich in der Stellungnahme

der Union befinden. Und Delling hält nun allerdings "die Entscheidung der Christenheit, dass

sie die Botschaft vom Galgen des Jesus von Nazareth schlechthin weitersagt", bis heute für
massgebend, ohne dass ein richtiges theologisch-hermeneutisches Bezugssystem aus dem alten Text erst

Wort Gottes für die Gegenwart machen müsste.
In 11 knappen Kapiteln erfasst der Verfasser: die positive Weiterführung vorpaulinischer Aussagen

durch Paulus (Rom. 3,25); Tauf- und Abendmahlstraditionen sowie die Paränese als eigene Träger der

Kreuzesverkündigung; Markus, getragen von den theologischen Intentionen seiner Vorlagen; Matthäus,
wie er für die Reduzierung der markinischen theologia crucis einen Ausgleich schafft durch die

alttestamentlichen Erfüllungs-Zeugnisse; Lukas, der jede über seine Überlieferung hinausgehende
relevante Aussage vermissen lässt; das Johannes-Evangelium (mit dem 1. Brief) als durchgehendes
Zeugnis für den Widerspruch der Welt, der zur "Erhöhung" des Sohnes führt; schliesslich das

Bildzeugnis der Apokalypse für den Gekreuzigten. (Der Hebr. fehlt wegen seiner besonderen
Probleme.) Eine Jesusbotschaft, die von der Verkündigung des Heilstodes frei gewesen wäre, tritt
nügends in Erscheinung! (Die heute wichtige Auseinandersetzung über die Logienquelle Q und ihr
Jesuszeugnis wüd mit dem Hinweis auf deren durch Dibelius richtig bestimmten Charakter in einer

Anmerkung abgetan.) - Die Formel "um unserer Sünde willen" war nicht nur Ursprung, sondern -
bei aller Deutungsbreite und Divergenz - massgebende Norm für das Weitersagen des Kreuzes-
kerygmas. >

Johannes Thomas, Hermannsburg
1

Rezensiert in der Theol. Zeits. 26 (1970), S. 140f.



Rezensionen 363

Hans Clemens Caesarius Cavallin, Life After Death. Paul's Argument for the Resurrection of the Dead
in I Cor 15.1. An Enquiry into the Jewish Background. Coniectanea Bibl., N.T. Ser. 7,1. Lund,
Gleerup, 1974. 301 S.

Dass Cavallin bereit ist, traditionelle Ansatzpunkte für neutestamentliche Theologie in Frage zu
stellen und gleichzeitig wichtige Vorarbeit zu leisten, kommt in den einleitenden Bemerkungen
deutlich zum Ausdruck. Er stellt dogmatische Voraussetzungen in Frage, die von einem "jüdischen"
bzw. "griechischen" Lehrgedanken der Auferstehung ausgehen. Es gibt keine einfache Unterscheidung
wie zwischen "hellenistischem und palestinischem Judentum". Der Gefahr der Verallgemeinerung und
des Harmonisierens um eines Lehrsystems willen wehrt der in den Schriften vorhandene Pluralismus
(z.B. findet er keine systematische eschatologische Lehre in einer jüdischen Apokalypse). Obwohl er in
den verwendeten Motiven eine Entwicklung feststellt, warnt er vor einer Entwicklungslehre.

Cavallin untersucht Texte, die er von 167 v.Chr. bis 110 n.Chr. datieren kann. Jedem Text legt er
vier kritische Fragen zu Grunde: (A) Spricht der Text von einem Leben nach dem Tod, (B) von einer
Auferstehung des Körpers oder Unsterblichkeit der Seele, (C) von einem neuen irdischen oder
verherrlichten himmlischen Leben? (D) Wann beginnt neues Leben nach dem Tod und wie bezieht es

sich auf das letzte Gericht? Einen verhältnismässig kurzen Abschnitt widmet er den hebräischen
Biblia. In diesem Zusammenhang ist der als vaticinium ex eventu betrachtete Danieltext ein wichtiger
Ausgangspunkt. Neben den palästinisch apokalyptischen Texten untersucht er solche aus der

griechisch sprechenden Diaspora und frühe rabbinische Traditionen. Er streift ebenfalls solche Texte,
die ein Leben nach dem Tode leugnen oder nicht darauf eingehen.

Cavallins Dissertation zeichnet sich durch eine gute systematische Gliederung seines Themas aus.
Ein Kode erlaubt es, Aspekte seines Themas zu verfolgen. Der Leser hat den Eindruck, dass er beide
Möglichkeiten der Interpretation sieht und demgegenüber die Stellungnahme des Autors. Eine gute
Tendenz der Schrift liegt darin, dass der Verfasser von den vorliegenden Texten ausgeht und eine

gründliche exegetische Arbeit betreibt.
Die vorliegende Untersuchung, die als Hintergrundmaterial zur Besprechung des paulinischen

Verständnisses der Totenauferstehung in 1. Kor. 15 vorbereitet wurde, gibt Anlass, dem noch
ausstehenden zweiten Band mit Aufmerksamkeit entgegenzuschauen.

Reiner Blank, Friedrichshafen

Björn Fjärstedt, Synoptic Tradition in 1 Corinthians. Themes and Clusters of Theme Words in 1

Corinthians 1-4 and 9. (Diss. Uppsala.) Uppsala, Teologiska Institutionen, 1974. 191 S.

Paulus schilderte keine Details aus dem Leben Jesu, berief sich aber fünfmal auf Worte Jesu, die er
vielleicht zum Teil aus einer mit der sog. Logienquelle vergleichbaren Tradition hatte kennen lernen
(l.Thess. 4,15; 1. Kor. 7,10; 9,14; 11,23; 14,37). Ob es sich wirklich um Zitate aus Vorstufen der
Evangelien handelt, muss nach der Meinung des Verfassers in einem weiteren Kontext untersucht
werden. Fjärstedt analysiert und vergleicht umfassendere Komplexe der Evangelien und des l.Kor.,
um eine Abhängigkeit des Paulus von der synoptischen Tradition zu bestätigen. Indem er Aspekte der
neueren Psycholinguistik aufnimmt, konzentriert er das Studium auf die für die jeweilige Texteinheit
charakteristischen Konglomerate von motivprägenden Ausdrücken, die in einer Reihe von Tabellen
illustriert werden. Es soll gezeigt werden, dass gewisse bei Matthäus und vor allem bei Lukas, aber

nicht bei Markus aufbewahrte Gleichnisse und Aussagen die Wortwahl und den Gedankengang des

Paulus inspiriert haben, als er 1. Kor. 1-4 und 9 schrieb. Viele werden die interessante These a priori
ablehnen. Eine straffere Gliederung des Materials hätte das Verständnis für die Beobachtungen des

Verfassers erleichtert.
Bo Reicke, Basel



364 Rezensionen

Hans-Werner Bartsch, Die konkrete Wahrheit und die Lüge der Spekulation. Untersuchung über den

vorpaulinischen Christushymnus und seine gnostische Mythisierung. Theologie und Wirklichkeit,
1. Bern, Lang, 1974. 133 S.

Bartsch verfolgt hier zwei Ziele: (1) Er bestreitet die Grundlage der gängigen Analyse des

Christushymnus Phil. 2,6ff. durch die Behauptung, dieser rede nicht von Inkarnation und Aufstieg des

Erlösers, sondern vom irdischen Jesus von Nazareth, wie alle anderen vorpaulinischen Stücke in
Paulusbriefen (S. 15-110). (2) Er will zusätzlich die gesellschaftliche Bedingtheit des Hymnuszitates
in Phil, für Exegese und Vergegenwärtigung fruchtbar machen (S. 113-133).

(1) Der Verfasser sieht in Phil. 2,6-8 zwei chiastisch aufgebaute, einander interpretierende
vorpaulinische Vierzeiler (inkl. Kreuzeserwähnung! Paulus ersetzt eine dritte Strophe, die analog zu
Rom. l,3f. auf das eschatologische Ereignis bereits zurückgesehen haben dürfte, durch den Hinweis
auf die "Zukunft des bereits jetzt wirklichen Heils" (S. 91). Er verwendet den Hymnus, als

gemeinsame Glaubensbasis zitiert, als Begründung der Paränese 2,Iff. und polemisch in 3,10f.20f.
(einem späteren Brief C zugeteilt) gegen enthusiastische Häretiker, die "nicht willens sind, das

Charakteristikum christlicher Existenz auf sich zu nehmen, die Niedrigkeit, die im Kreuz Christi für
Paulus sichtbar ist" (S. 104). - (2) Im Gegensatz zum palästinischen Raum bestand in der
hellenistischen Sklavenhaltergesellschaft "keine Möglichkeit für die reale Verwirklichung des
Gottesreiches" (S. 131). Religion war hier Vehikel zur Flucht, konnte nicht "praktisch konkret" wirken
(S. 132). Dafür kämpft Paulus und legt in Phil. 3 "den Gemeinden in der Interpretation des Hymnus
mit dem Vokabular der Häretiker dar, dass durch das Christusgeschehen und ein darauf bezogenes
Leben alles gewonnen wird, was die Häretiker unter Verleugnung der konkreten Wirklichkeit
anbieten" (S. 125f.). - Ein Schlussteil versucht sich u.a. in einer aktualisierenden Paraphrase, in der
Christus als exemplarischer Mensch gepriesen wird (S. 130), und konstatiert, dass spätestens bei den

Apostolischen Vätern die Theologie spekulativ geworden sei. "Die Rückbesinnung auf den konkreten
Bezug des urchristlichen Zeugnisses muss zu einer Besinnung gegenwärtiger exegetischer und

theologischer Arbeit rufen, um die konkrete Wahrheit des urchristlichen Zeugnisses gegenwärtig
wirksam werden zu lassen" (S. 133).

Die Hauptfrage an dieses Buch ist die, ob das auf den letzten 20 Seiten genügend geschieht. Sie

wirken nach der brillanten, neue Lichter setzenden Analyse von Hymnus und Hymnusverwendung im
Phil, aufgesetzt. Ob das mit der Schwierigkeit der Materie zusammenhängt, den beklagten Lücken der

"Zeitgeschichte", was ökonomische und gesellschaftliche Verhältnisse betrifft? Oder lässt den

Rezensenten der (nicht gelungene) Versuch unbefriedigt, dem Trend der Theologie gemäss "die
marxistische Religionskritik als erkenntnistheoretisches Kriterium aufzunehmen" (S. 10)?
Zeitgeschichtliche Forschung, ausgeweitet auf gesellschaftliche und ökonomische Fragen: ja - aber wenn
möglich ohne dieses ideologische Korsett1.

Hans Jakob Gabathuler, Sargans

Martin Hengel, Eigentum und Reichtum in der frühen Kirche. Aspekte einer frühchristlichen
Sozialgeschichte. Stuttgart, Calwer Verl., 1973. 96 S. DM 9.80.

Diese historisch-systematische Studie befragt die frühchristliche Sozialgeschichte, um grundlegende
Impulse für das eigene Glauben und Handeln einer ratlosen Christenheit zu gewinnen, die sich im
Status der Minderheit wieder auf ihre eigentliche geistliche Aufgabe besinnen muss.

Die "Krise des Privateigentums", die zum Wesen des Menschen gehört, fand bei den Vätern des
4. Jahrhunderts (Johannes Chrystomus und Gregor von Nazianz) ihre Verdichtung, dass die
Entstehung des Privateigentums eine Folge des Sündenfalls sei. Das antike Naturrecht und die
geschiehtsphilosophischen Spekulationen der Staatsutopien führten die Überzeugung in die Diskussion,

dass der paradiesische Urzustand durch die Einführung technischer Mittel und die herrschsüchtige

1

Leider sind in Bartschs Werk unverhältnismässig viele Druckfehler stehen geblieben. Ich habe
z.B. auf den Seiten 103-106 deren 16 gezählt.



Rezensionen 365

Habsucht des sich dieser Mittel bedienenden Menschen zerstört wurde. Es ist zu fragen, ob die
sogenannte Gütergemeinschaft der Urgemeinde in Jerusalem und der essenischen Gruppen in Palästina,
vor allem in Qumran, die eine "engelgleiche" bzw. "himmlische" Form der Gemeinschaft zu realisieren
versuchten, sowohl vom hellenistischen Zeitgeist wie von alttestamentlichen Vorstellungen geformt
wurde (S. 17). Die kynisch-stoische Lieblingstugend der autârkeia (Selbstgenügsamkeit) floss in die
neutestamentliche und griechisch-römische Kritik an Eigentum und Reichtum und am "ungerechten
Mammon" jüdisch-palästinischer Herkunft und bestimmte die christliche Predigt mit dem verbreiteten
Sprichwort: "Die Wurzel aller Übel ist die Habgier" (S. 18). Hengel zeigt im Alten Testament und
Judentum Ansätze der "Umverteilung" des Grundbesitzes inmitten sozialer Spannungen zwischen
Grossgrundbesitzern und landlosen Pächtern, die durch soziale Drohpredigt der Propheten und die
Reform Josias zu der Tatsache führten, dass "das Recht auf Eigentum grundsätzlich der

Fürsorgepflicht für die sozial Schwachen untergeordnet" wurde (S. 20). Eine organisierte effektive
Armenpflege im Rabbinat gehörte zu dem ganzen Komplex der guten Werke.

Allerdings steht diese Entwicklung in Spannung zur weisheitlichen Hochschätzung des Reichtums.
Jesus, der Eigentum voraussetzt, zeigt, dass die Nähe der Gottesherrschaft Freiheit gegenüber dem
Besitz fordert. Der Gedanke der Liebe des Vaters deckt die dämonische Wirkung des Mammon auf und
befreit den Blick zum Nächsten. Ernst Bloch hat Tröltschens Bezeichnung der urchristlichen
Gütergemeinschaft in Acta 4 als "Liebeskommunismus" bestätigt: der liebeskommunistische Aufbau
der Urgemeinde mit der eschatologischen Ausrichtung, der spontanen Freiwilligkeit und der Kritik am
Sorgen war von der Sorge um die missionarische Verantwortung bestimmt. Später korrigiert der
Einfluss des Paulus die Tendenz zum Selbstzweck und bereitet den Kompromiss des Problems von
Armut und Reichtum in der Gemeinde vor, um den sich die frühchristliche Gemeindeethik bemüht.
Beispiele gibt Hengel von der römischen Gemeinde (S. 74-78). Die schroffe apokalyptische Polemik
bedient sich des Traums vom Goldenen Zeitalter. Wirkungsvoll ist das Bild aus der Apokalypse des

Hermas, die die Reichen in der Gemeinde mit runden Steinen vergleicht. Sie müssen erst "behauen"
werden, ehe sie sich zum Bau der Kirche eignen. Die individual-ethische Mahnung von Clemens von
Alexandrien, das Herz müsse von der Begierde nach Reichtum gereinigt werden, der seelsorgerliche
Protest des Cyprian gegen eine Hoffnung, die mit der Besitzvermehrung wächst, und die Betonung des

Basilius, dass Eigentum zur Beseitigung sozialer Missstände verpflichtet, zeigen, dass die Aufgabe des

Ausgleichs nicht zuerst eine strukturelle Dimension hat, sondern vor allem eine geistliche.
Hengel deutet in seinen "Zehn Schlussthesen" (S. 87-91) hilfreich die Implikationen an, die in der

Gemeinde heute jenseits unrealistischer Utopien und fatalistischer Resignation erarbeitet werden
sollten, um im internen und weltweiten Rahmen dahin zu wirken, dass die Dämonie des Eigentums
entmächtigt wird.

Hans-Joachim Kosmahl, Kiel-Wellsee

Donald Alfred Hagner, The Use of the Old and New Testaments in Clement of Rome. Nov. Test.
Suppl. 34. Leiden, Brill, 1973. XII + 393 p.

L'usage des deux Testaments dans la lettre de Clément montre l'imbrication des problèmes exégéti-

ques et patristiques à un moment privilégié, où commence la première littérature non canonique, alors

que le Nouveau Testament n'est pas encore achevé. D. A. Hagner traite tour-à-tour de l'utilisation de

l'Ancien, puis du Nouveau Testament.
Les citations vétérotestamentaires sont plus nombreuses chez Clément que dans tous les livres du

Nouveau Testament (p. 23). Le Psautier est le plus cité, puis viennent Isaïe, Job, Genèse et Proverbes.
Job et Proverbes surprennent, parce qu'ils sont rarement utilisés par ailleurs. Les trois thèmes

principaux puisés dans l'Ancien Testament concernent le Christ, l'Eglise, le kerygme. Clément s'en
tient de préférence au sens littéral, qui pour lui a valeur prophétique (p. 128).

Moins considérables sont les citations du Nouveau Testament, où aucun livre n'est cité
nominativement. Clément connaît les Synoptiques, Tépitre aux Hébreux, les lettres de Paul, la la Petri
et Jacques. Des lettres pauliniennes il connaît: Romains, 1 Corinthiens 2 Corinthiens), Galates,



366 Rezensionen

Ephésiens, Philippiens (Colossiens), la Timothée (2 Tim.), Tite. L'utilisation du 4e évangile est

probable, de la la Joannis peu sûre.
Les citations du Nouveau Testament sont libres et non littérales, ce qui fait conclure que l'auteur

les fait de mémoire ou recourt à une tradition orale. Seules les lettres de saint Paul semblent constituer
un corpus.

A défaut de conclusion, M. Hagner fournit deux appendices des citations vétéro- et néo-testamentaires,

qui enrichissent une analyse informée et rigoureuse.
Adalbert Hamman, Besançon

J. Reiling, Hermas and Christian Prophecy. A Study of the Eleventh Mandate. Nov. Test., Suppl. 37.
Leiden, Brill, 1973. X + 197 p.

L'intérêt - et les limites - de l'étude de J. Reiling provient de ce qu'elle se concentre sur l'analyse
du seul Précepte XI du Pasteur d'Hermas, où se trouvent décrits les vrais et les faux prophètes. De là
l'auteur s'efforce d'étudier à la fois la fonction des prophètes dans l'antiquité chrétienne, antérieure au

montanisme, et le contenu de la prophétie.
Une première partie analyse la conception chrétienne de la prophétie, le personnage d'Hermas, le

Xle Précepte. Ce qui permet de dégager avant tout les rapports qui existent entre la prophétie d'une
part, la divination, l'Esprit, l'Eglise, de l'autre. Il s'en dégage que loin d'être un outsider ou un
contestataire de la hiérarchie, le prophète apparait comme le coopérateur des chefs de la communauté

(p. 12).
La profusion de la vie dans l'Esprit est une caractéristique commune des communautés primitives,

où l'Esprit n'est pas le monopole de privilégiés mais un don à tous dispersé. C'est dans ce milieu que
prend forme le ministère prophétique. Par ce dernier, "Dieu parle à son église ce qu'il veut et quand il
veut" (p. 13). Le prophète qui délivre le message de Dieu remplit donc "une tâche pastorale" (p. 14).

L'analyse des pseudo-prophètes fait conclure de manière assez inattendue à un milieu et à une
influence pagano-chrétiens: Le lie Précepte semble représenter "a struggle which was found in more
churches in a pagan milieu" (p. 171). Affirmation nouvelle peut-être excessive, qui elle surtout tranche
sur les idées reçues.

Adalbert Hamman, Besançon

Maria-Barbara von Stritzky, Zum Problem der Erkenntnis bei Gregor von Nyssa. Münst. Beitr. z.

Theol., 37. Münster, Aschendorff, 1973. VIII + 119 p. DM 24.-.

Le livre, thèse de doctorat en philosophie, fournit plus que le titre ne promet. Il s'agit à dire vrai de

l'itinéraire de l'homme (et non seulement de l'âme) vers Dieu, dans l'optique de Grégoire de Nysse. Ce

qui explique l'analyse minutieuse de l'anthropologie du Nysséen, confrontée à la pensée grecque, qu'il
utilise eclectiquement sans s'y inféoder. Sources et autonomie de Grégoire sont bien mises en lumière.

L'ascension vers Dieu est ancrée dans la ressemblance de homme avec Dieu, qui constitue sa

structure ontologique. (Il n'est pas exact de ramener l'eikon à la nature, l'omoiosis à la surnature,
comme le fait l'auteur, p. 19.) Elle exige purification et arrachement et se solde par une progression
sans fin, qui semble exclure l'unio mystica.

Analyse rigoureuse, où certaines affirmations pourraient être nuancées (p. 7; 19; 36; etc.) d'une
doctrine théologique ferme et originale, qui semble avoir influencé Augustin.

Adalbert Hamman. Besançon

Carl Andresen, Bibliographia augustiniana. Darmstadt, Wiss. Buchges., 1973. 317 p.

Nouvelle édition totalement refondue, d'une bibliographie, parue en 1962, qui a doublé de volume.
De nouvelles rubriques ont été introduites comme la langue d'Augustin, p. 22; collections spécialisées,



Rezensionen 367

p. 35; les écrits de jeunesse, p. 57; problématique
p. 202; la renaissance carolingienne, p. 202; Augustin
tables des citations augustiniennes, de références
notablement cet excellent instrument de travail.

spéciale, p. 145; la latinité chrétienne-classique,
dans l'art et la littérature, p. 251. De nombreuses

bibliques, de matières et d'auteurs eméliorent

Adalbert Hamman, Besançon

Karl Hammer, Christen, Krieg und Frieden. Ölten, Walter Verlag, 1972. 191 S. Fr. 21.—.

Es geht dem Verfasser in diesem Buch, das aus einem Radiokolleg hervorgegangen ist, um die
Herausschälung der unverfälschten Friedensbotschaft des Neuen Testaments ("gewaltlose Ethik
Jesu"), die uneingeschränkt gegen den alten christlichen "Hurra-Patriotismus" und ebenso gegen den

gewalttätigen derzeitigen modischen christlichen "Hurra-Revolutionismus" steht. Von daher gesehen
ist Hammers Schrift eine Antipode zur "Theologie der Revolution" und eines gewissenhaften
Studiums wert. Liegt doch die Bedeutung seiner Untersuchung darin, dass für einen Zeitraum von etwa
3000 Jahren (Altisrael-Gegenwart) aufgezeigt wird, welche Rolle die Kirche Kriegen gegenüber
eingenommen hat.

Nach dem Alten Testament gehört der Krieg zum Wesenszug der Geschichte Israels. Jahwe tritt als

Kriegsherr auf. Im Neuen Testament werden Krieg und Schwert nicht geheiligt, sondern verdammt. Es

wird sie allerdings so lange geben, bis Christus "alles in allem" ist. Das Neue Testament verkündet
kerne Kriegs-"ethik", sondern eine Friedensethik. - Mit der konstantinischen Ära ändert sich der

ursprünglich konsequent durchgehaltene Verzicht der Christen auf Kriegsbeteiligung: aus dem
christlichen Passivismus wird christlicher Aktivismus, und zwar der geistlich gemeinte christliche
Friedenssoldatendienst. Nur Klerus und Mönche dürfen neben dem göttlichen Fahneneid den
menschlichen Fahneneid nicht leisten. Die Laienchristen "dürfen" dies. Die Feldzüge, die im
Mittelalter der Klerus selbst führt, dienen der unmittelbaren Verteidigung seiner Diözesen. Kriege von
Christen untereinander werden nach Möglichkeit vermieden. Christliche Ritter gibt es erst seit der Zeit
der Kreuzzüge ("Gott will es! " war hierfür 1095 das Startsignal). - Für Scholastik und
Gegenreformation güt: Kriege sind grundsätzlich zwar ein Übel, allerdings mit einer Ausnahme: ein
christlicher Krieg ist keine Sünde, sondern hat die Verheissung des himmlischen Lohnes. "Christliche
Kriege" sind wahrscheinlich die "gerechten Kriege", weil sie das Unrecht rächen. Überdies sind Kriege
geboten, wenn sie der Ausbreitung des wahren Glaubens dienen. - Mit der Reformation ändert sich an
dieser Kriegstheologie nichts (Beginn einer 400-jährigen protestantischen Kriegsethik). Nach Luther ist
der Kriegerstand "an ihm selbst recht und göttlich". Luther entreisst allerdings das weltliche Schwert
dem Papsttum und legt es in weltliche Hände zurück. Im Calvinismus bildeten sich früher als im
Luthertum Ansätze eines theologischen Widerstandsrechtes. Im grossen und ganzen gilt allerdings, dass

die Grosskirchen des Westens seit dem Mittelalter dem Krieg als solchem immer mehr die

Pauschalabsolution erteilten. Skepsis und Warnung vor dem Krieg waren höchst selten. Er scheint als

etwas Normales zum täglichen Leben zu gehören. - Die Friedenssucher der Neuzeit sind zweifelsohne
Puritanismus und Pietismus. Beide Bewegungen waren aus der Staatskirche ausgezogen, um das Reich
Gottes durch ethischen Rigorismus und gelebte Brüderlichkeit in einer Gemeinde von Auserwählten zu
suchen und zu errichten. Ob hier der Abscheu vor Kriegen aller Art heute verankert liegt?

Natürlich kommen in dieser hinsichtlich der Sache kurzen Abhandlung einige Dinge zu kurz, was
der Verfasser zu Beginn einräumt. Dazu gehört vor allem die Stellung Luthers zum Bauernkrieg und
damit eine rechte Bewertung der Lehre von Gesetz und Evangelium im Luthertum. Leider wird nicht
umfassend auf die gegenwärtige "Theologie der Revolution" eingegangen, was bei einer Studie mit
diesem Titel eine conditio sine qua non gewesen wäre, zumal Hammer überzeugend für die gewaltlose
Ethik Jesu eintritt. Gerade von daher deckt er klar auf, was die Theologie der Revolution geflissentlich
eliminiert.

Armin-Ernst Buchrucker, Wuppertal



368 Rezensionen

John Hus, The Letters. Translated from the Latin and the Czech by Matthew Spinka. Manchester,
Univ. Press, 1972. 233 S. £ 3.60.

Dies ist die erste Ausgabe der Briefe von Jan Hus in englischer Sprache. Sie bringt die
Korrespondenz des tschechischen Reformators aus drei Epochen seines Lebens. Im ersten Teil (Briefe
vor 1412) wendet sich Hus aus verschiedenen Anlässen (wobei das grosse Anliegen der Reform der
Kirche bereits in diesen Briefen belehrend oder apologetisch im Vordergrund steht) an die weltlichen
und kirchlichen Herren, vor allem aber an seine Anhänger und Mitstreiter in den tschechischen
Städten. Der zweite Teil bringt die Briefe aus der Zeit des Exils: sie gelten vor allem seinen Pragern als

Aufrufe zur Verteidigung und Weiterführung der gemeinsamen Reformation. Besonders wichtig sind
die Briefe des dritten Teils (1414 — 15). Sie wurden in Konstanz geschrieben und geben einen
wunderbaren Einblick in die letzte Phase des reformatorischen Ringens Hus' in der Begegnung mit dem
Konstanzer Konzil. Diese Briefe sind Dokumente von einzigartiger kirchen- und kulturgeschichtlicher
Bedeutung: sie zeigen Hus in seiner reformatorischen Leidenschaft und unbestechlichen Hingabe an
die erkannte biblische Wahrheit, zugleich aber in seiner warmen und rücksichtsvollen Mitmenschlichkeit.

Die Grösse seiner Sache und seiner Person wird hier höchst authentisch illustriert.
Die Übersetzung der tschechischen und lateinischen Texte ins Englische ist wohl das letzte

literarische Werk des kürzlich verstorbenen amerikanischen Kirchengeschichtlers tschechischer
Abstammung Matthew Spinka, der sich lebenslang kompetent und im anglosächsischen Raum
bahnbrechend mit der tschechischen Reformation, vor allem eben mit Hus, befasst hat. Es sei bei
dieser Gelegenheit rückblickend auch auf seine anderen Arbeiten, vor allem auf seine zusammenfassende

Monographie über Hus hingewiesen1.
Jan Milic Lochman, Basel

Uwe Plath, Calvin und Basel in den Jahren 1552-1556. Basl. Stud. z. hist. u. syst. Theologie, 22.

Zürich, Theol. Verl., 1974. 311 S. Fr. 44.-.

Im Jahr 1553 erlebte die Welt das Drama des Servet-Prozesses. Calvins Gegner erhielten dadurch
neuen Anlass zum Widerstand. Aus dem Blickpunkt der geistigen und kirchlichen Verhältnisse in Basel

untersucht diese Arbeit Vorgeschichte und Reaktion der von Calvin verantwortlich beeinflussten
Genfer Ereignisse. Calvin und Basel, das ist in den Jahren 1552 bis 1556 eine spannungsgeladene und
schwankungsvolle Geschichte, gespeist aus den unterschiedlichen Einstellungen gebildeter Kreise und
der für die Leitung der Kirche verantwortlichen Männer in Basel.

Die Basler Kirche entfremdete sich von Calvin schon wegen des Consensus Tigurinus. Im Falle
Bolsec ergriff man Calvins Partei. Aber Basel war auch ein bevorzugter Aufenthaltsort unterschiedlicher

spiritualistischer wie rationaler Kritiker reformatorischer Lehre und Kirchenpraxis. Die

Ereignisse um Servet fügten diese heterogenen Geister zu einer vielstimmigen, in der Verurteilung
Calvins zusammenstimmenden Opposition zusammen, die von der Basler Kirche nicht unterdrückt
werden konnte. Mit der Forderung nach Toleranz hob aus dieser Opposition ein Streitschriftenkrieg
gegen Calvin an, in dessen Verlauf auch die Erwählungslehre und die Abendmahlsauffassung in
Diskussion gerieten. Basel war in diesen Jahren Zentrum kirchlicher wie heterodoxer Vorbehalte gegen
den Genfer Reformator. Die kirchlichen wie politischen Beziehungen zwischen Basel und Genf
gestalteten sich recht kühl.

Durch neue Erkenntnis der Quellen und umsichtige Erörterung der Literatur bietet die Arbeit eine

ausgezeichnete Erfassung der oppositionellen, kirchenkritischen Kreise im Bezugsfeld innerschweizerischer

wie europäischer Verbindungslinien zum Ruhme Basels, des ersten Zentrums der Neuzeit im
Streit für die Religionsfreiheit.

Heiner Faulenbach, Bonn

1

M. Spinka, John Hus. A Biography (1968).



Rezensionen 369

Stanley L. Jaki, Science and Creation. From Eternal Cycles to an Oscillating Universe. Edinburgh,
Scottish Academic Press, 1974. viii + 367 S. £ 2.25.

Der Autor, ein in Ungarn geborener Priester des Benediktinerordens, ist heute Professor für
Geschichte der Physik und Astronomie an der Seton Hall University in New Jersey und ein
international bekannter Historiker der Naturwissenschaften. Seine vorlaufenden Veröffentlichungen
zum Thema "Theologie - moderne Wissenschaften" sind zahlreich. Hier sei genannt "Brain, Mind and

Computers", für das er 1970 den Lecomte du Nouy-Preis bekam. Das vorliegende Werk ist eine
umfassende kulturhistorische Studie zu der Frage nach den Bedingungen der Geburt der modernen
Wissenschaft. Dr. Jaki geht davon aus, dass zwischen dem 13. und 17. Jahrhundert im christlichen
Abendlande etwas Einmaliges geschehen sei. Das die moderne Welt charakterisierende Unternehmen
"moderne Wissenschaft" erlebte seine Geburtsstunde. Was waren die kulturellen und geschichtlichen
Bedingungen, die diesen einmaligen Prozess der Menschheit auslösten? Diese Frage kann man nur
beantworten auf dem Hintergrunde einer umfassenden Kulturgeschichte der gesamten Menschheit.
Jaki formuliert selbst in der Einleitung seine Grundthese: Grosse Kulturen der Menschheit waren
unfähig für ein wissenschaftliches Denken, das so etwas wie "Naturgesetze" formulieren konnte, weil
die jeweiligen religiösen Voraussetzungen das Denken gefangen nahmen. Archaischer Kult und
mythische Glaubensvorstellungen waren weit entfernt von der Sicht eines personalen und den
Naturmächten absolut jenseitigen Schöpfer-Gottes. Ihre Welteinsichten bewegten sich in panteistischen
und animistischen Naturvorstellungen, gefangen in der Tretmühle ewiger unveränderlicher Gleichläufe.
Wissenschaftliches Denken fand nur dort einen fruchtbaren Boden, wo der Glaube an einen

personalen, vernünftigen Schöpfer einen ganzen Kulturkreis durchdrang. Dies war erst im hohen
Mittelalter des Abendlandes der Fall. Dies nennt Jaki durchaus keine "originale" These. Nur ist diese
These bisher noch nicht umfassend und systematisch dargelegt worden. Deshalb sein Engagement, auf
knapp 400 engbedruckten Seiten diese These zu belegen. Er durchschreitet mit scharfsinnigen
Analysen den gesamten menschlichen Kulturkreis: den Hindu-Glauben Altindiens - "The Treadmill of
Yugas", den Konfizianismus und Taoismus der chinesischen Kultur - "The Lull of Yin and Yang",
weiter den letztlich fatalistischen Glauben an den rotierenden Zwangslauf der Geschichte in den

grossen Indianerkulturen der Mayas. Auch die Pyramidenwunder Ägyptens weisen nach Jaki nicht auf
die Geburtsstunde "wissenschaftlichen Denkens". Vielmehr sind die gigantischen Pyramidenbauten
Ausdruck eines Sonnengottkultes und einer animistischen Weltschau. Auch die zweifellos grossartigen
babylonischen Kulturleistungen entliessen das Denken nach Jaki noch nicht aus dem Gefängnis
mythologischer Kosmogonien. "Anfang und Ende" konnte auf diesem Hintergrund noch nicht gedacht
werden. Freilich ist dann die Analyse der griechischen Antike nicht so eindeutig. Üblicherweise sieht

man hier die Wiege der abendländischen Wissenschaft. Auch mit Einschluss der Höhenlage der
platonisch-aristotelischen Reflexion gilt schliesslich für die Grundlagen der griechischen Metaphysik,
dass der Kosmos nur in ewig wiederkehrenden Gleichläufen gedacht werden konnte.

Gerade auf dieser Folie muss das Neuartige des biblischen Schöpfungsglaubens begriffen werden.
Wie sein holländischer Kollege R. Hooykaas, Religion and the Rise of Modern Science (1972),
widerspricht auch Jaki der geläufigen Meinung, dass die Naturwissenschaft dank der klassischen

Voraussetzungen insbesondere der griechischen Logik und Mathematik und im Widerspruch zur
biblischen Tradition hochkam. Die Analyse der vorchristlichen Kulturen führt zu dem Gesamtergebnis,
dass ein Glaube an einen vernünftigen Fortschritt in der Geschichte, die Sicht irgendeiner Rationalität
im Universum und der Glaube an einen personalen, den Naturmächtigkeiten frei gegenüber handelnden
Schöpfergott, schlichtweg unmöglich war.

In einem zweiten Gang durchschreitet Jaki die Wirkungsgeschichte des biblischen Schöpfungsglaubens

bis in die mittelalterliche Theologie des 13. Jahrhunderts. Auch hier gibt es Umwege und
Rückschläge. Es sind die Verschlingungen des christlichen Denkens mit der griechischen Metaphysik
und der Einbruch der Theologie des Islams. Schliesslich setzte sich dann aber doch am Ende des

Mittelalters die genuine Kraft des biblischen Schöpfungsglaubens durch und führte über die
Renaissance, die Reformation und die Aufklärungsschübe zu dem einmaligen Aufbruch des

wissenschaftlichen Weltbegreifens als Konsequenz des christlichen Glaubens. Der Drang zur Aufklä-



370 Rezensionen

rung und Säkularisierung war selbst ein katalytisches Ferment im Fortgang der Befreiung des
menschlichen Denkens von animistischen und mythologischen Voraussetzungen.

Dadurch entsteht unabweislich die Rückfrage, ob sich das wissenschaftliche Denken von seinem
Mutterboden des biblischen Schöpfungsglaubens emanzipieren kann. Die Schlusskapitel erörtern die
moderne Situation. Interessant ist der Hinweis, dass bei allen vom christlichen Glauben emanzipierten
Geschichts- und Naturdeutungen, wie sie im deutschen Idealismus und dann links und rechts von
Hegel, im Marxismus und von Nietzsche versucht wurden, ein auffälliger Rückfall in Grundstrukturen
der antiken Metaphysik vorliegen. So in der Naturphilosophie von F. Engels, bei Nietzsches
Zarathustra mit der Lehre von der ewigen Wiederkehr des Gleichen. Auch bei modernen Kosmologien,
die mit astrophysikalischen Argumenten arbeiten, sind diese Fragen virulent. Als Physiker ist Jaki auch
hier der Meinung, dass es für eine Steady-State-Kosmologie kerne überzeugende Beobachtungsevidenz
gibt. Schliesslich diagnostiziert Jaki die gegenwärtige aufgewühlte Situation auch sozialpsychologisch:
Der breite Rückfall in den Aberglauben der Astrologie, gerade auch in den modernen Wissenschaftszivilisationen,

und damit zusammenhängend das neue Aufkommen zyklischer Mythologien sind die
notwendige Folge des Abfalles vom biblischen Schöpfungsglauben. Die Wissenschaftsgeschichte der

Vergangenheit und Gegenwart lehre, dass es letztlich nur zwei Alternativen gäbe: "faith in the Creator
and in a creation once-and-for-all, or surrender to the treadmill of eternal cycles" (S. 357).

Jaki hat es sich mit der Entfaltung seiner These nicht leicht gemacht. Es dürfte in der Gegenwart
wenige geben, die eine so profunde Kulturanalyse überhaupt wagen könnten, und das Material mit den
bezogenen literarischen Quellen ist beinahe erdrückend. "Wissenschaft" mag in ihrer Methode
"gottlos" sein. Wer aber ihren Ursprung samt der gegenwärtigen Explosion in all ihren
Zukunftsperspektiven überhaupt begreifen will, wird neu über die Zusammenhänge ihres Ursprunges
nachdenken müssen. Dazu bietet Jakis These mit ihrer luziden Entfaltung ein unübergehbares
Rüstzeug.

Horst W. Beck, Basel

Bastiaan Wielenga, Lenins Weg zur Revolution. Eine Konfrontation mit Sergej Bulgakov und Petr
Struve im Interesse einer theologischen Besinnung. München, Kaiser, 1971. 535 S. DM 27.-.

Die Dissertation des jungen holländischen Theologen, eines Schülers von Helmut Gollwitzer,
versucht, im Rahmen des ökumenischen christlich-marxistischen Dialogs ein relatives Neuland zu
erschliessen. Sie beschäftigt sich mit dem Lebenswerk des dritten "Klassikers des Marxismus-
Leninismus", der im bisherigen Dialog eher vernachlässigt wurde. Und sie tut es in einer typischen
Zuspitzung, indem sie die "harten Themen" der leninistischen Herausforderung in den Vordergrund
stellt, vor allem das Thema der Revolution, des Klassenkampfes, der Macht- und Gewaltfrage. Diese

Themen werden in einem konkreten Rahmen entwickelt: im Vergleich der Position Lenins mit den

kontrapunktischen Stimmen seiner christlichen Zeitgenossen wie Petr Struve und Sergej Bulgakov.
Wielenga zeigt überzeugend, was für eine Chance einer gegenseitigen Interpellation die Koexistenz
dieser verschiedenen Denker im Kontext der gleichen Geschichte hätte bedeuten können. Trotz
prinzipieller Unterschiede hatten sie - vor allem wohl Lenin und Bulgakov - einander Wesentliches zu

sagen. Aber der mögliche und sinnvolle Dialog fand nicht statt: am Ereignis der Revolution schieden

sich die Geister und trennten sich die Wege. Die praktische und rücksichtslose Durchführung der

Revolution war für Lenin das eine, was da not tat: für Dialog mit Andersdenkenden hatte er kein
Verständnis. Für Bulgakov - einen überzeugten christlichen Sozialisten - waren die Revolutionen von
1905 und 1917 Ausbrüche des atheistisch zerstörerischen Titanismus. So wurde die Chance eines

Dialogs in dieser so folgenschweren Phase europäischer Geschichte nicht ergriffen - zum Schaden für
Unzählige in Gesellschaft und Kirche.

Im abschliessenden Teil seiner Arbeit versucht nun der Theologe Wielenga zu zeigen, inwiefern ein

Aufarbeiten der Leninschen Herausforderung in der heutigen ökumenischen Situation fällig und

möglich ist. Er bietet biblisch-theologisch orientierte Überlegungen zu den klassisch
marxistischleninistischen Themen, wie eben zur Frage der Revolution, des Klassenkampfes, der revolutionären



Rezensionen 371

Massen. Wielenga interpretiert dabei Lenin beharrlich — gelegentlich wohl einseitig — in meliorem
partem, indem er überzeugt ist, dass dies bis heute noch zum Nachholbedarf der Theologie gehört. Er
tut dies übrigens nicht kritiklos oder im hörigen Ausverkauf seiner Theologie.

Ich halte dieses Buch für einen beachtlichen Beitrag nicht nur zum christlich-marxistischen Dialog,
sondern auch zur ökumenischen sozialen Theologie.

Jan Milic Lochman, Basel

Johannes Feiner & Lukas Vischer (Hrsg.), Neues Glaubensbuch. Der gemeinsame christliche Glaube.

Freiburg, Herder, & Zürich, Theol. Verl., 1973. 686 S. Fr. 34.60.

Darstellungen des christlichen Glaubens, Auslegungen des Glaubensbekenntnisses, Versuche, den
Glauben angesichts heutiger Zweifel und Anfragen neu zur Sprache zu bringen, und Entwürfe neuer
Glaubensformeln sind auf dem Boden einer Konfession seit einigen Jahren keine Seltenheit mehr. Man
denke an den Vorreiter "Glaubensverkündigung an Erwachsene", der unter dem Namen "Holländischer

Katechismus" Furore machte, oder an die Versuche von J. Ratzinger, "Einführung in das

Christentum", W. Pannenberg, "Das Glaubensbekenntnis" und H. M. Heibich, "Katechismus 74. Die
unaufgebbaren Mandate des christlichen Glaubens". Neu ist an dem zu besprechenden Buch also nicht
der Versuch, Glauben heute zu verantworten, sondern die Tatsache, dass sich hier Theologen aus zwei
Konfes1 .ien ans Werk gemacht haben, "gemeinsam den christlichen Glauben zusammenhängend
darzustellen" (S. 13). Das ist der Fortschritt, mag man auch bedauern, dass es offensichtlich nicht
einmal beabsichtigt war, zumindest aber nicht gelungen ist, auch Vertreter anderer grosser Kirchen am
Werk zu beteiligen. Der Fortschritt erscheint noch grösser, wenn man bedenkt, dass hier nicht nur ein
Sammelband von Beiträgen katholischer und evangelischer Autoren entstanden ist, sondern ein in allen
Teilen von Autoren, Schriftleitern und Herausgebern gemeinsam verantwortetes Buch, das das

Ergebnis eines vielschichtigen Redaktionsprozesses ist: Einem von einer konfessionell gemischten
Kommission erarbeiteten Gesamtkonzept folgten die Autorensuche und die Erstellung der
Grundmanuskripte, die unter der Bedingung in Auftrag gegeben wurden, dass die Autoren ihre Beiträge der
Begutachtung und Korrektur durch einen Theologen der anderen Konfession unterwarfen und sogar
vorgängig in Änderungen einwilligten. In einem dritten Durchgang wurden dann alle Beiträge von
einem "Endredaktor" zu einem stilistisch einheitlichen Gesamtmanuskript umgeschrieben.

Es ist als erstaunlich zu bezeichnen, dass trotz solcher Bedingungen nur wenige Autoren eine
Mitarbeit ablehnten und dass während des Redaktionsprozesses niemand ganz von der Arbeit
zurücktrat.

Der Aufbau des "Neuen Glaubensbuchs" ist nicht der traditioneller Katechismen, mutet aber
durchaus nicht revolutionär an. So sind z.B. alle loci der traditionellen Dogmatik immerhin
angesprochen. Die fünf reich untergliederten Hauptteile tragen folgende Überschriften: "Die Frage
nach Gott" (S. 21-100), "Gott in Jesus Christus" (S. 101-290), "Der neue Mensch" (S. 291-409),
"Glaube und Welt" (S. 411-544) und "Offene Fragen zwischen den Kirchen" (S. 545-661). Ein sehr

schmaler Anmerkungsteil, ein Sachverzeichnis und ein Überblick über die Mitarbeit der einzelnen
Autoren ergänzen das Buch. - Interessant in diesem Zusammenhang ist es, dass der in Arbeit
befindliche "Evangelische Erwachsenenkatechismus", den die VELKD in Auftrag gegeben hat, einen
ähnlichen Aufbau zeitigt: "Unterwegs zum Menschen: Gott", "Sich selbst im Wege: Der Mensch",
"Weg und Leben: Jesus", "Leben in der Welt", "Leben mit der Kirche".

Der Stil der Erörterungen repräsentiert trotz aller anerkennenswerten Bemühungen um "Verständlichkeit"

den Sprachcode der gehobenen bürgerlichen Mittelschicht und ist vom durchschnittlichen
Zeitgenossen nur dann mit Gewinn lesbar, wenn er Anleitungen erhält. Das gilt besonders von den
breiten historischen Abschnitten (z.B. S. 37-63; 334-359; 245-275). Hinderlich für eine Verbreitung

des Buches in Kreisen nicht akademischer Christen ist auch der grosse Umfang des Buches.
Scheinbar im Widerspruch zu diesen Ausstellungen steht eine Anfrage, die dem Tatbestand gilt, dass

aufs Ganze gesehen nur Exegeten und Systematiker zur Mitarbeit herangezogen worden sind, auf jeden
Fall aber nur Theologen. Dies mag der Grund dafür sein, dass abgesehen vom Beitrag P. Engelhardts



372 Rezensionen

"Die Frage nach Gott — heute" (S. 72-100) aussertheologische Methoden bei der Darstellung des

"gemeinsamen Glaubens" nicht in Dienst genommen worden sind. Das fällt, wenn man an andere

dogmatische Veröffentlichungen denkt, eigentlich nicht sonderlich auf, könnte aber die Folge haben,
dass wir ein weiteres Mal übersehen, welche Bedeutung politische, ökonomische und überhaupt
gesellschaftliche Bedingungen für den Glauben besitzen und umgekehrt. Mit dieser Feststellung soll
nicht die Forderung verbunden werden, in Zukunft alle Fragehinsichten der Wissenssoziologie,
Sozialpsychologie und Psychoanalyse für die Glaubensdarstellung in Dienst zu nehmen — die Folge
davon wäre ja nur eine weitere Akademisierung der Sprache -, aber es soll die Aufmerksamkeit der
Theologie auf den Tatbestand gerichtet werden, dass jedes Reden vom Glauben und des Glaubens
nicht nur gesellschaftliche und politische Implikationen umfasst, sondern auch gesellschaftliche Folgen
zeitigt, Urteile programmiert und bestimmtes Handeln motiviert. Im übrigen ist der Stil des Buches als

"diatribisch" zu bezeichnen. M.a.W., die Autoren bemühen sich um eine dialogische Repräsentanz des

Glaubens angesichts einer Fülle von kritischen, skeptischen, ja auch aggressiven Anfragen an die
Adresse von Kirche und Glauben. Sympathisch dabei ist es, dass die Autoren nicht an allen Stellen
sofort Antworten parat haben und auch nicht immer schon wissen, was an den Anfragen falsch oder

sogar verdammenswert ist. "Dogmatisch" im herkömmlichen Sinne erscheint eigentlich nur der Teil
V., in dem die Spezifika katholischer Glaubenslehre abgehandelt werden: "Schrift und Tradition",
"Gnade und Werk", "Die Sakramente", "Maria", "Die Kirche" etc. Aber auch hier ist eine

Gesprächsbereitschaft mit anderen Positionen nicht zu übersehen. Das gilt besonders im Blick auf das

vielbesprochene Problem der "Unfehlbarkeit des Papstes". Oder zeugt es nicht von Gesprächsbereitschaft,

wenn da zu lesen ist: "Diese Differenz (zwischen den Konfessionen) verschärft sich, wenn der
Träger dieses Lehramtes sein Amt in einer Weise ausübt, die einer sachlich-theologischen Kritik so viele
Angriffsflächen bietet wie z.B. die Enzyklika Humanae vitae."

Die Theologie des Neuen Glaubensbuches ist trotz der vielen Mitarbeiter und vielleicht wegen des

hervorragenden Endredaktors eine einheitliche. Sie ist vor allem durch das Bestreben bestimmt, den
überlieferten Glauben nicht mehr im Zwischenland von Gemeindefrömmigkeit und theologischer
Forschung, Fundamentalismus und bornierter Ablehnung des Glaubens verkommen zu lassen, sondern
die in diesem "Zwischen" verlorengegangene Identität des Glaubens in der Auseinandersetzung mit
den Forschungsergebnissen der historischen Kritik und den kritischen Anfragen des Glaubens und des

Unglaubens wieder zu gewinnen. Dabei fällt besonders auf, wie stark das gesamte Buch der von
Bultmann und seinen Schülern erarbeiteten hermeneutischen Methode verpflichtet ist.

Ein repräsentativer und neuer Aspekt zeigt sich etwa in der Einsicht, dass "die geistigen Kräfte der
Zeit nicht mehr die Konfessionen (sind) und das, was sie bewegt, sondern eine zunächst
methodisch und dann sachlich atheistische Wissenschaft, innerweltliche, Glaube und Religion
verwerfende soziale und politische Programme und Ideologien, antichristliche Weltanschauungen. Der
die Konfessionen verbindende gemeinsame Grund ist damit gefragt. Wenn schon eine Rechtfertigung
notwendig scheint, so nicht die Rechtfertigung der Menschen vor Gott, sondern die Rechtfertigung
Gottes vor den Menschen" (S. 647). Hier zeitigt sich der im Grunde apologetische Ansatz des

Gesamtwerkes, den der Rezensent nicht, wie das heute Mode ist, für abwegig, sondern für höchst

notwendig hält. Wie anders kann der Glaube sonst angesichts zeitgenössischer Anfragen verantwortet
werden? - Weitere wichtige Aspekte, die das ganze Buch bestimmen, werden in den Fragen deutlich,
denen die Autoren des Gesamtwerkes verpflichtet sind: "Wie und in welchem Sinne kann sich der
universale und ausschliessliche Anspruch Jesu Christi rechtfertigen vor der umfassend gewordenen
Kenntnis der Geschichte der Menschheit und ihrer Religionen? " "Welche Chance und welches

Daseinsrecht hat der christliche Glaube und haben die Kirchen in einer Zeit, in der beide täglich
spürbarer an Vertrauen, an Glaubwürdigkeit, an Wirksamkeit, an Anhängerschaft einbüssen? "
"Welchen Beitrag leistet der christliche Glaube für die Sinnerhellung des menschlichen Daseins und der
menschlichen Geschichte? " "Was trägt der Glaube zur Bewältigung der Weltprobleme bei: zur
Gerechtigkeit, zum Frieden, zu Brüderlichkeit und Solidarität, zur Überwindung des Rassismus, des

Krieges, zur Änderung ungerechter Verhältnisse und Strukturen? " "Was trägt der christliche Glaube
und die darin gründende Hoffnung so zur Gestaltung der Welt bei, dass die Welt Welt des Menschen
bleibe und es mehr und mehr werde? Was eröffnet die christliche Hoffnung für die Möglichkeiten der



Rezensionen 373

Zukunft? " (S. 648). - Allen diesen Fragen und Anfragen sind nicht Katholiken oder Protestanten
alleine ausgesetzt, sondern der christliche Glaube überhaupt. Antworten auf diese Fragen sind deshalb
entweder gemeinsame oder überhaupt keine. Dies ist der tiefere Grund für das häufige In-Erscheinung-
Treten des Wortes "gemeinsam" und der sich aus dem Ökumenismus-Dekret des Vaticanum II
herleitenden Einsicht, dass die Gemeinsamkeit zwischen den Konfessionen mehr als die Unterschiede
zu betonen seien.

Es besteht nun die Frage, was das Neue Glaubensbuch für das Gemeinsame hält. Hier ist zuerst und
vorerst der Glaubensbegriff zu nennen, der das gesamte Buch bestimmt: Glaube ist "dankendes
Bekenntnis und vorbehaltloses Vertrauen auf den Gott, der in die Freiheit führt" (S. 32). Dieser Gott
wird in der Geschichte erfahren. Weil der Glaube "um Gottes rettende Taten in der Vergangenheit
weiss, flieht er nicht aus der Katastrophe, sondern vertraut auf die Rettung, weicht er dem
Zusammenbruch nicht aus, sondern bricht neu auf, meidet er nicht die Krise, sondern entscheidet sich

zur Zuversicht" (S. 33). "Der Glaubende versteht sich selbst als Gottes Geschöpf, von Gott befreit zur
Zuversicht, von Gott ergriffen durch den Geist, von Gott beansprucht zur Liebe" (S. 360). "Der
christliche Glaube macht den Menschen neu, indem er ihn befreiend an Gott bindet und ihn mit dem
Mitmenschen in Gemeinschaft bringt" (S. 423). Alle diese Aussagen bleiben nicht im Medium der

Behauptung, sondern werden argumentativ in der Auseinandersetzung mit den Anfragen und Zweifeln
unserer Zeit erhärtet, mit Gründen versehen, ohne bewiesen zu werden. Das zeigt schon die Gliederung
des 1. Kapitels ("Frage nach Gott", "Natur und Gottesfrage", "Geschichte und Gottesfrage",
"Gespräch mit den Religionen", "Marxismus-Herausforderung an die Christen"). Wie und wohin der
Glaube heute aufbrechen muss, dies ist die Frage, die besonders der IV. Teil beantworten möchte. Der
Glaube, der trotz vieler Formen des Atheismus, die ihn als Hemmschuh der Freiheit verstehen wollen,
Freiheit schafft als Antwort auf die Frage nach Gott angesichts vielfältiger Bedrückung und Bedrohung
und hart erfahrener Sinnlosigkeit, führt in die Gelassenheit und in die Tat der Liebe, die aus der

Hoffnung wachsen, dass Gottes Treue unerschütterlich ist und zu allem Leben steht.
In allen Teilen weiss das Neue Glaubensbuch von der "Geschichtlichkeit" des Glaubens zu reden.

Besonders gilt das im Blick auf die Lehre von Christus, deren Abhängigkeit von bestimmten
Vorstellungsformen nicht nur erläutert, sondern breit ausgeführt, verständlich gemacht und mit den

Ergebnissen der Erforschung des irdischen Jesus in Beziehung gesetzt wird (bes. S. 215—234). Hierher
gehört auch die Einsicht, dass es angesichts der "entscheidenden Grössen der Neuzeit" (Technik,
Wissenschaft unmöglich ist, "einfach auf die biblische Botschaft" zu verweisen und dann zu

meinen, das Entscheidende sei getan. Hier gilt es "wagemutig zur Begegnung mit Gottes Willen in der
Geschichte" aufzubrechen.

Kurzum, das Buch bedeutet einen Wurf, es repräsentiert eine Theologie, die ohne Scheuklappen,
aber auch ohne Angst, die Bestreitung des Glaubens zur Kenntnis nimmt und dann angesichts der Nöte
und Fragen unserer Zeit versucht, das Notwendende, das der Glaube kennt, zur Sprache zu bringen.
Dass das "gemeinsam" geschehen konnte, lässt hoffen.

Klaus Wegenast, Bern

Ulrich Eibach, Recht auf Leben - Recht auf Sterben. Anthropologische Grundlegung einer
medizinischen Ethik. Wuppertal, R. Brockhaus, 1974. 383 S. DM 35.-.

Eine Dissertation (an der evang.-theol. Fakultät Bonn), die sich durch interdisziplinären Überblick
wie durch theologische Reife auszeichnet und zu Recht mit einem Preis bedacht worden ist. Der Autor
ist ein Theologe, der sich gründlichen Einbück in die Medizin und das Krankenhauswesen verschafft
hat. Als solcher bringt er Biologie und Medizin, Philosophie und Theologie ins Gespräch zur
"anthropologischen Grundlegung einer medizinischen Ethik" angesichts des Todesproblems:
angesichts des Dilemmas, dass einerseits die heutige Medizin sterbenden Menschen ihren Tod nicht lässt
und anderseits in der Gesellschaft mehr und mehr Neigung aufkommt, die Bevölkerungsprobleme und
die Altersstruktur mittels einer "gelenkten Sterblichkeit" regulieren lassen zu wollen.

Der Erste Teil (A) gilt der "medizinischen Anthropologie vor der Frage des Todes". Er lässt den
zunehmenden "Sterbensnotstand" bedrängend offenbar werden. Mit der Perfektion des medizinisch-



374 Rezensionen

technischen Apparats zur Lebenserhaltung wachsen die Verlegenheit angesichts des Todes und der
Mangel an Sterbensbeistand. (Im Dritten Teil kommt zur Sprache, wie diese Not nicht nur eine solche
der leistungs-, glück- und jugendorientierten Gesamtgesellschaft und speziell des nur auf Lebensverlängerung

ausgerichteten Mediziners ist, sondern durchaus auch eine solche der das "memento mori"
vergessenden Theologie und einer Kirche, die sich einen "katastrophalen 'Seelsorgenotstand' in den
Krankenhäusern" leistet: S. 352ff.) - Der Zweite Teil (B) bringt den "Beitrag einer theologischen
Anthropologie zur Grundlegung einer medizinischen Ethik". Eibach wählt die Anthropologie Karl
Barths, zieht aber eine Reihe weiterer Theologen gewichtig mit ins Gespräch, um, Barth extrapolierend,

zu einer theologischen "Anthropologie des kranken und Versehrten Menschen" (so S. 336) wie
zu einer "Ethik des Pathischen" (S. 264) zu kommen. Die Arbeit darf durchaus auch als Förderung der
Barth-Interpretation gelten. Von besonderem Gewicht ist dem Autor die (der iustitia aliéna

entsprechende) dignitas aliéna, die, in Jesus Christus bestehend, dem als lebensunwert erscheinenden
Menschen gilt. - Der Dritte Teil (C) vermittelt "biologische und theologische Anthropologie als

gemeinsame Voraussetzung einer medizinischen Ethik". Der Verfasser erarbeitet Kriterien für den
Verzicht auf Lebensverlängerung (in "Anerkennung der Verfügung eines anderen, der Herr ist über
'Leben und Tod' S. 370) und grenzt diesen Verzicht ab gegen aktive Euthanasie, die man sich
wiederum in Anerkennung der Verfügung dieses "anderen" wie der dignitas des Versehrten Menschen

nur verboten sein lassen kann.
Mag die Akzentuierung der Mitmenschlichkeit auch des kranken und sterbenden Menschen, die

seine Rechte relativiere (C 1), und der in Jesus Christus gründenden Würde gerade des Versehrten
Menschen (B V) nicht überall in wünschenswertem Mass vermittelt sein; mag auch die Darbietung der
riesigen Fülle des aus den verschiedenen Disziplinen verarbeiteten Materials durch zahlreiche und
ausgedehnte Anmerkungen nicht optimal gelungen sein - so finde ich doch, es sei dem Verfasser fast
nur zu danken für eine Arbeit, die Biologie und Medizin einerseits und die Theologie anderseits
wirklich in das für beide Seiten notwendige Gespräch bringt, die in würdevoller wie mutiger Weise

Kampf für "Euthanasie" in dem andern, ursprünglichen Wortsinn des "guten Todes" ist (vgl. S. 351).
Ein die Theologie verpflichtendes, Theologie und Kirche in ihren Akzenten in Frage stellendes, ihnen

neue Arbeit zuweisendes, aber auch neue Wege eröffnendes Buch.
Jürgen Fangmeier, Wuppertal

Heinz-Horst Schrey, Einführung in die evangelische Soziallehre. (Die Theologie. Einführungen in
Gegenstand, Methoden und Ergebnisse.) Darmstadt, Wissenschaftl. Buchgs., 1973. XII + 178 S.

Die Einführung in die evangelische Soziallehre folgt der ein Jahr zuvor erschienenen Einführung in
die Ethik. Sie ist ähnlich angelegt und bietet eine willkommene Ergänzung. Beide Werke enthalten
solide kompendiarische Information und Denkanstösse nicht nur für Theologen: der Verfasser wendet
sich in erster Linie an die christlichen Gemeinden. Viel Mühe verwendet H.-H. Schrey darauf,
Traditionsschutt und Vorurteile abzuräumen. Es wird aufgezeigt, wie politische Romantik und
Irrationalismus eine Affinität der Sozialethik zum Nationalsozialismus verschuldet haben. Die
Polarisierung zwischen Kirche und Revolution, Christentum und Demokratie wird dargestellt und
ebenfalls die zwischen einem kulturprotestantischen und einem eschatologischen Verständnis des

Reiches Gottes.
Positiv hingegen ist es dem Verfasser gerade um einen sozialethisch relevanten Ansatz bei dem

Reich-Gottes-Gedanken zu tun. Durch ihn erst unterscheide sich christliche Sozialethik von einer
vernünftig begründeten, rational konzipierten (S. 68). Ob der Satz in dieser Form zutrifft, kann
diskutiert werden. Indessen handelt Schrey eingehend und sorgfältig die Entwicklungslinien von zwei
Interpretamenten des Reich-Gottes-Schemas ab, nämlich die Lehre von den zwei Reichen und die von
der Königsherrschaft Christi. In diesen Zusammenhang gehören materialreiche Erwägungen zur
Theologie der Ordnung, zur Rezeption der Naturrechtsidee und zur Revolutionstheologie.

Von Vorteil für die Geschlossenheit wie für den Zweck des Buches ist seine Konzentration auf die
Geschichte der Soziallehre im Bereich der nichtkatholischen Ökumene. Kernstück der Darstellung ist



Rezensionen 375

infolgedessen eine - gelungene - Definitionsgeschichte des Modells der "Verantwortlichen
Gesellschaft". Damit verbinden sich Reflexionen über das Problem des Verhältnisses von Theologie und
Soziologie, Modernität und Säkularisation, über theologische Stellungnahmen zur Technik und nicht
zuletzt ein zuverlässiger Bericht über Friedensforschung. Vordringlich aber geht es Schrey um das
hermeneutische Programm einer "Entideologisierung" der christlichen Soziallehre, was wiederum zu
einem aufgeschlossenen Verständnis für die sozialen Bewegungen der Gegenwart führen soll; in diesem
Zusammenhang wird der religiöse Sozialismus vorgestellt.

Die Literatur ist durchweg bis 1972 aufgearbeitet; die allzu knappe Skizze der Institutionentheorie
(S. 82, 32) erreicht diesen Stand allerdings nicht. — Ein Wort in eigener Sache sei gestattet: Obwohl
der Rezensent an fünf Stellen zitiert wird, führt ihn das Register nur mit einer auf, und das mit
falschem Vornamen.

Hermann Ringeling, Bern

Yorick Spiegel, Der Prozess des Trauerns. Analyse und Beratung, 1-2. Gesellschaft und Theologie,
Abt. Praxis der Kirche, 14. München, Kaiser, 1973. 323 S. DM 26.-; 272 S. DM 36.-.

Spiegels Bochumer Habilitationsschrift ist eine imponierende und souveräne Verarbeitung der

gesamten psychoanalytischen, empirisch-psychologischen und soziologischen Forschung über den

Trauerprozess. Besonders englische und amerikanische Literatur wird in reichem Masse benützt.
Zugleich setzt sich der Verfasser selbständig mit den neueren theologischen Arbeiten zum Thema Tod,
Beerdigung, Leid auseinander.

In ständigem Gespräch mit den Theorien von S. Freud und seinen Schülern über das Thema legt
Spiegel dar, dass Trauer als Krankheit mit psychischen und psychosomatischen Symptomen, mit
normalem Verlauf und mit Komplikationen verstanden werden muss.

Er unterscheidet vier Phasen des Trauerprozesses: - 1. Nach Empfang der Todesnachricht tritt ein
Schock ein, oft verbunden mit Realitätsleugnung und Zeichen von Regression. - 2. Später ist eine

kontrollierte Phase zu beobachten, in welcher der Trauernde scheinbar beherrscht die Zeichen des

Beileids der Umgebung entgegennimmt, aber in einer Art Derealisation oder Depersonalisation lebt. -
3. Dann tritt eine Regression ein, ein Zustand innerer Hilflosigkeit, der sich in kindlichen
Verhaltensweisen äussert: Weinen, orale Bedürfnisse, Vereinfachung komplexer Zusammenhänge,
Glorifizierung des Verstorbenen, primitive religiöse Vorstellungen. Die Regression dient der Abwehr
von unbewussten Schuldgefühlen und von Angst und ist durch Anwendung des Kindchenschemas

Appell an die Mitmenschen um Hilfe. Diese Phase ist ein Zwischenzustand, bei dem ein tödlicher
Ausgang für den Trauernden durch Suicid oder psychosomatische Reaktionen nicht ausgeschlossen ist.

- 4. In der Adaptationsphase begreift der Trauernde den Verlust in vollem Ausmass und wird fähig,
neue Beziehungen aufzubauen.

Spiegel beschreibt dann die möglichen Komplikationen im Trauerprozess und die therapeutische
Wirkung der gesellschaftlichen Rituale bei der Bestattung. Der Pfarrer ist durch sein Amt Leiter des

Rituals und kommt auf diese Weise mit vielen Trauernden in Kontakt. Seine seelsorgerliche Aufgabe
erfährt durch die Arbeit von Spiegel eine enorme Aufwertung.

Die psychoanalytische Lehre von den Abwehrmechanismen dient dem Verfasser dann als

Kategorientafel für die verschiedenen Mechanismen der Bewältigung des Verlustes. Narzistische
Mechanismen wie Abbau der Realitätskontrolle (Halluzinationen, das Gefühl, der Verstorbene sei

anwesend) oder Verleugnung (Mumifizierung des Toten) sind so wichtig wie aggressive (Protest, Klage,
das Suchen nach dem Schuldigen) und objekt libidinöse (Erinnern, Inkorporation, Substitution). Eine
Fülle von Fallberichten und Texten aus der Literatur veranschaulichen diese Theorien.

Originell und einleuchtend ist die These Spiegels, dass es zu jedem Bewältigungsmechanismus
funktionale Entsprechungen in einzelnen Aspekten der christlichen Lehre von den letzten Dingen und
dem dazugehörigen Brauchtum gibt. Dem Abbau der Realitätskontrolle entsprechen z.B. die Bilder
von der kommenden Stadt Gottes und vom Garten Gottes (Friedhof als Garten), dem Suchen die
Bilder von der Neuen Gesellschaft als Heimat und das Reden von der Exodusgemeinde, die sich

aufmacht, um das gelobte Land zu erreichen. Dabei stellt Spiegel fest, dass einige Elemente für den



376 Rezensionen

Trauerprozess dysfunktional sind, z.B. die Auffassung, der Tod sei Strafe Gottes für menschliche
Sünde. "Wenn der Gedanke der Sühne überhaupt problematisch wird, dann stellt sich die Frage, ob
theologisch weiterhin vertreten werden kann, dass es Gott ist, der die Todesstrafe über den Menschen
verhängt. Bekommt Gott nicht 'unmenschliche Züge', wenn die moderne Gesellschaft sich zunehmend
bemüht, die Todesstrafe abzuschaffen, während Gott weiterhin als der angesehen wird, der über die

gesamte menschliche Gesellschaft die Todesstrafe verhängt? " (S. 236). Ein für Trauernde angemessenes

Element des christlichen Glaubensgutes sieht Spiegel im eschatologischen Symbol der
Allversöhnung.

Im Epilog greift der Verfasser einige Grundbegriffe und Aussagen aus Joh. 16 heraus und zeigt,
inwiefern sie mit dem Trauerprozess zusammenhängen. "Was der Gläubige mit dem irdischen Jesus

verliert und mit dem himmlischen gewinnt, steht in einem engen Verhältnis zu dem, wie er einen
geüebten Menschen, in dem er Christus erkennen kann, verliert und wiedergewinnt" (S. 318).

Der zweite Band enthält neben einer 150-seitigen Bibliographie die Anmerkungen, die teilweise die
Diskussion weiterführen, und drei Exkurse über Einzelprobleme: Trennung und Verlust, die Trauer als

Stress und Krise, Trauer und Angst.
Ich halte das Buch von Spiegel für einen unentbehrlichen Leitfaden für jeden Pfarrer, der mit

Trauemden in Kontakt kommt.
Walter Neidhart, Basel

Yorick Spiegel (Hrsg.), Behindert - Süchtig - Obdachlos. Projektarbeit mit Randgruppen. Gesell¬

schaft und Theologie, Abt. Praxis der Kirche, 12. München, Kaiser, 1973. 205 S. DM 18.50.

Unter Randgruppen versteht man chronisch Kranke, psychisch Gestörte, Suchtabhängige,
straffällige Jugendliche, Nicht-Sesshafte, durch die herrschende Sexualmoral Diskriminierte,
wirtschaftlich Diskriminierte (Fremdarbeiter, Slumbewohner) und radikale politische Minoritäten. Der
Herausgeber legt in einer grundsätzlichen Einleitung dar, welche psychische Funktion diese Gruppen in
der Gesellschaft als Sündenböcke und Symbolträger des Bösen haben und wie das Symbol des

gekreuzigten Christus diesen Sündenbockmechanismus aufdeckt und die Solidarität mit solchen
Minoritäten ermöglicht. Verschiedene Autoren berichten von Aktionen mit Initiativgruppen im
kirchlichen Rahmen für behinderte Kinder, drogenabhängige Lehrlinge, Lehrlinge in normalen
Schwierigkeiten, Strafgefangene, Rocker, Obdachlose, Kriegsdienstverweigerer und von einer
Gemeinwesenarbeit in Form einer Bürgerinitiative in einem Innenstadtrandviertel Münchens, dessen

Bevölkerung unter den steigenden Grundstückpreisen und der Abbruchwelle leidet. Die Berichte
enthalten eine Analyse der Randsituation der jeweiligen Gmppe, eine Beschreibung der Aktion und
eine Kritik der Unternehmung. Ziel der Hilfe ist nicht, die jeweils Betreuten aus ihrem Milieu
herauszulösen, sondern ihre Lage innerhalb ihres Kontextes zu verändern. Dabei erweist es sich als

nötig, dass auch die Gruppe der Helfer sich ständig gruppendynamisch über sich selber klar wird und
ihre Einsichten in die miteinander verflochtenen sozialen und persönlichen Probleme vertieft. Das

Buch zeigt eindrücklich, welche Aufgaben und Möglichkeiten die Kirche im Bereich des sozialen
Handelns hat.

Walter Neidhart, Basel

[Balthasar Fischer.) Zeichen des Glaubens. Studien zur Taufe und Firmung, Balthasar Fischer zum
60. Geburtstag. Hrsg. von H. Auf der Maur und B. Kleinheyer. Freiburg, Herder, & Zürich,
Benziger, 1972. 536 S. DM 39.-.

Balthasar Fischer, Pastoraltheologe in Trier, war massgeblich beteiligt bei der Vorbereitung der
Liturgie-Konstitution des Vaticanum II und der Ausgestaltung des neuen Tauf-Ordo. Eine grosse Schar
von Freunden und Schülern hat ihm diesen voluminösen Band gewidmet. Er gewährt einen guten
Einblick in die innerkatholische Diskussion um die Firmung. Zwei sich widersprechende Tendenzen



Rezensionen 377

sind erkennbar. Auf der einen Seite wird verlangt, die Firmung zeitlich vor die Erstkommunion zu
legen (Thome, Trier, S. 299), wobei die Firmung weitgehend vom Bischof dem Gemeindepfarrer zu
delegieren sei, wie das Josef Pascher schon 1965 gefordert hat (Kleinheyer, Regensburg, S. 379ff.).
Auf der anderen Seite ist ein Liebäugeln mit dem orthodoxen Brauch nicht zu verkennen (Pierre-Marie
Gy, Paris, S. 491), der alle drei "Initiationssakramente" auf einmal, auch an Säuglingen, vollzieht.
Theodoru (Athen) preist diese Übung aufs höchste (S. 315-318).

Für die neutestamentliche Forschung ist wichtig die Abhandlung von Karl Kertelge (Trier) über
den Taufbefehl Matth. 28 (S. 29-40). Die Sprache ist ganz matthäisch, an einen späteren Einschub ist
daher nicht zu denken. Der Gegensatz zur Johannes-Taufe scheint durch. Jean Jacques von Allmen
(Neuchätel) untersucht die Taufberichte der Acta (S. 41-60). Franz Mussner (Regensburg) kommt
zum Ergebnis, dass im Jakobusbrief zahlreiche Anspielungen auf die Taufparänese vorliegen, so dass er
ein durch und durch christliches Buch sei - im Gegensatz zu Luther und Bultman, sowie zum nicht
erwähnten Arnold Meyer, Zürich (S. 61-67).

Kirchengeschichtlich ist für Protestanten erheblich der Beitrag von Iserloh (Münster) über das

Sakraments- und Taufverständnis bei Thomas Müntzer (S. 109-122). Bei ihm ist keine einzige
Erwachsenentaufe nachzuweisen. Bei einem Besuch bei Ökolampad in Basel im Sept. 1524 hat er
geschildert, dass er alle paar Monate Kinder in grösserer Zahl in einer Feier zusammen zu taufen

pflegte. Seine liturgischen Arbeiten sind ebenso wie sein radikales Widerstandsrecht von den Zürcher
Taufgesinnten abgelehnt worden, nur im Spiritualismus waren sie einig. Calvins Kritik an der Firmung
behandelt Heribert Schützeichel, Trier (S. 123-135). Calvin deute die Handauflegung in den Acten
charismatisch, mit dem Wegfall der Glossolalie sei die Handauflegung auch hinfallig geworden.
Demgegenüber wird betont, dass nicht nur Einzelne, sondern Alle die Handauflegung erhielten, und
dass mit der Glossolalie die Geistmitteilung nicht aufhörte. Dem Urteil Thurians wird beigepflichtet,
dass durch dieses Defiziens der Boden für schwärmerische Pfingstbewegungen bereitet wurde. Der
Akten-Kommentar beurteile jedoch die Handauflegung wesentlich positiver als die Institutio.

Erasmus von Rotterdam hat in einer Paraphrase zu Matth, eine ausführliche Firmlehre entwickelt,
die zu seiner grossen Enttäuschung von der Sorbonne beanstandet und daraufhin vom Tridentinum
verworfen wurde (Linus Hofmann, Trier, S. 95-107). Erasmus interpretierte dabei die Firmung als

bewusste Bestätigung des Taufbundes durch den Firmling und wollte das Risiko seines Neins bzw. der
Nichtfirmung in Kauf nehmen. Für Butzerforscher dürfte von Interesse sein, welche Beziehungen
zwischen dem "Vater der Konfirmation" und dieser Firmlehre des Erasmus bestehen.

So bietet diese umfangreiche und gediegene Festschrift eine Menge Anregungen auch für eine

Evangelische Theologie.
Wilhelm A. Schulze, Mannheim


	Rezensionen

