Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 6

Artikel: Die Uberwindung der neueren hermeneutischen Theorien
Autor: Kohls, Ernst-Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878594

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

E.-W. Kohls, Die Uberwindung der neueren hermeneutischen Theorien 349

Die Uberwindung der
neueren hermeneutischen Theorien

Als Einleitung zu dieser Abhandlung verwenden wir die Worte von August F. Chr. Vil-
mar:

“Gehen wir mit dem Massstabe der Wissenschaft, oder, wie man sich rhetorisch gern ausdriickt ‘an
der Hand der Wissenschaft’ an die heilige Schrift, d.h. mit der Voraussetzung, dass das gottliche Leben
der Welt aus den Einzelheiten der Schrift erst gefunden werden miisse und zwar gefunden lediglich
nach den Regeln der Lexikologie, der Grammatik und Kritik, so kénnen wir ehrlich und konsequenter
Weise nur dahin kommen, das goéttliche Leben ginzlich wegzuleugnen. Aus der menschlichen
Komposition dieser Biicher, zu welcher dann wieder Sprachgebrauch, Wortbedeutung, Syntax,
Formenlehre gehoren, konstruiere ich das gottliche Leben nimmermehr heraus, wenn ich nicht das
volle, michtige Wehen des Geistes Gottes zum voraus in diesen heiligen Schriften, und zwar in ihrer
Totalitit, empfunden habe — eben so wenig, wie der Anatom auf seinem Theater den Leichnam zu
einem lebendigen Menschen rekonstruieren kann, wiewohl er alle Teile desselben genauer siecht und zu
demonstrieren im Stande ist, als dies im Leben moglich war. Der psychische Mensch vernimmt nichts
vom Geiste Gottes (vgl. 1. Kor. 2,14-16)".”

Am deutlichsten hat Robert Scholl in seiner “Evangelischen Religionsmethodik” in
jingster Zeit auf die Einseitigkeiten der neueren Hermeneutik und Methodik, wie sie im
vergangenen Jahrhundert bereits Matthias Claudius, Joseph von Eichendorff und August
F. Chr. Vilmar gesehen haben, erneut hingewiesen mit den Worten:

“Verstehen im Glauben und geisteswissenschaftliches Verstehen sind nicht dasselbe. Seit Dilthey ist
das Verstehen zum Schliisselbegriff der Geisteswissenschaften geworden. Diese Wissenschaften, zu
denen auch die Theologie gehort, beschreiben nicht nur ihre Gegenstinde, sondern sie deuten sie auch.
Geisteswissenschaftliches Verstehen ist schopferisch. Gewiss will jede Deutung nun Gegebenes
verstindlich machen; aber unbewusst sind weltanschauliche Voraussetzungen dabei mit im Spiele. So
kommt es, dass im Bereich der Geisteswissenschaften vorhandene weltanschauliche Gegensitze und
Wandlungen in der allgemeinen geistigen Struktur immer neue Deutungen hervorbringen, die nicht
selten einander schroff entgegenstehen. Auch die wissenschaftliche Bibelauslegung beschrinkt sich
nicht auf Erkldrungen, sondern geht zu Deutungen iiber. Gerade die biblische Theologie beriihrt sich
seit langem mannigfach mit anderen Geisteswissenschaften, nimmt deren Fragestellungen auf und
bedient sich derselben Methoden und unterliegt natiirlich auch den inneren Voraussetzungen
modernen Denkens. Von daher wird verstdndlich, dass die Theologie sehr unterschiedliche Gesamt-
entwiirfe hervorbringt. Angesichts dieser inneren Problematik der wissenschaftlichen Theologie kann
nicht gefordert werden, die jeweiligen Ergebnisse einer bestimmten theologischen Schule in die
Verkiindigung und den Religionsunterricht zu iibernehmen. Andernfalls wiirde die bestimmte,
zeitbedingte Theologie der Bibel als kritische Instanz iibergeordnet. Verkiindigung und Unterricht

1 A F.C Vilmar, Die Theologie der Tatsachen wider die Theologie der Rhetorik (4. Aufl. 1876;
Neudr. der unverind. 5. Aufl. 1968), S. 16. — Vgl. E.-W. Kohls: Theol. Zeits. 26 (1970), S. 321-337;
28 (1972), S. 125-143;29 (1973), S. 20—39; ders., Vorwirts zu den Tatsachen. Zur Uberwindung der
heutigen Hermeneutik seit Schleiermacher, Dilthey, Harnack und Troeltsch (2. Aufl. 1973).



350 E.-W. Kohls, Die Uberwindung der neueren hermeneutischen Theorien

brauchen ein unmittelbares Verhiltnis zur Bibel. Das unmittelbare Verstehen im Glauben ist und
bleibt primar?®.”

Die Tatsache der Selbsttatigkeit der Bibel und die Bedeutung des ummittelbaren
Verstehens der Bibel hat Robert Scholl zutreffend ausgesagt:

“Das unmittelbare Verstehen der Bibel griindet sich auf die Voraussetzung, dass die Bibel in sich
selber verstandlich ist. Dem entspricht der alte theologische Grundsatz, dass die Bibel durch die Bibel
zu erkldren ist [‘sacra scriptura sui ipsius interpres’]. Dieser Satz wird durch vielfache Erfahrung
bekriftigt. Er liegt unausgesprochen auch Martin Luthers dreifacher Regel fiir das Verstehen der Bibel
zugrunde®. Gottes Wort bringt sich selber zur Geltung und wirkt jenes Verstehen, von dem der Glaube
lebt. Wer in rechter Weise darin sucht und forscht, der gelangt zu immer neuen Erkenntnissen und zu
einem sich vertiefenden Verstindnis. Dass die Bibel sich selber auslegt, gilt aber noch in einem
anderen, urspriinglicheren Sinne: Es gibt Bibelauslegung in der Bibel selbst . . .”*

Daraus folgt: “In der Bibel wie in der Kirchengeschichte begegnet Auslegung nicht als Wissenschaft,
sondern unmittelbar, als lebendiger Vorgang, in dem Verstehen und Anwenden eins sind. In diesem
Vorgang erweist sich die dem Worte Gottes eigene Lebendigkeit. So wird es immer von neuem durch
sich selber verstiandlich und wirksam, wenn Menschen darauf horen. Es ist Gott selber, der durch den
heiligen Geist sein Wort interpretiert®.”

Im Zusammenhang seiner Auseinandersetzung mit der Abwertung der Historie — wie
sie auch der berithmten (und bis hin zu Rudolf Bultmann aufgegriffenen) Unterscheidung
Martin Kihlers zwischen Historie und Geschichte zugrundeliegt® — hat der Mediziner und
Theologe Hans Godan zwei Bemerkungen iiber die Selbstwirksamkeit historischer Fakten
und Texte gemacht, die von wesentlicher Bedeutung fiir alle Bereiche der heutigen
“Geisteswissenschaften” sind und insbesondere fiir die Theologie:

“Erstens, ein historisches Faktum als solches kann von meinem Ich nicht verandert werden. Ich
kann zwar seine Darstellung farben oder félschen, aber nie es selbst. Am historischen Faktum macht
der Mensch die beglickende Erfahrung, dass es Dinge gibt, die frei sind von ihm selbst und seiner
seelischen Situation. Zweitens, ein historisches Faktum ist nicht nur Vergangenes. Es kann pldtzlich
einen Teil von mir, sei es die seelische Regung des Mitgefiihls oder der Abneigung, sei es mein geistiges
Interesse in Besitz nehmen, ja es kann mich ganz plétzlich ergreifen. Hier treten also nicht mein
Vorverstindnis und meine Existenz zu etwas hinzu, das dadurch Geschichte wiirde, sondern es verhilt
sich genau umgekehrt: Hier tritt etwas aus dem Dunkel der Vergangenheit an mich heran und verlangt
von mir nichts weiter als einen offenen Blick und ein offenes Gehor. Diese Forderung der Fakten ist so
stark, dass sie sogar durch die verborgenen Tiiren des Noch-Unentdecktseins das Ohr des Forschers
erreicht; und er antwortet darauf mit der Sehnsucht und dem eifrigen Suchen nach neuen Quellen. Die
menschliche Sehnsucht nach Fakten macht diese nicht etwa ‘geschichtlich’ im existentiellen Sinne,
sondern mochte gerade, dass mir in den Fakten ein Festes begegnet, das unabhingig ist von meiner
Existenz’.”

Besonders gegen die Kihler’sche Unterscheidung von ‘“Historie” und ‘“‘Geschichte” —
die ja lediglich eine Neuformulierung des aristotelischen Entwicklungsgedankens ist, wie
ihn auch Hegel aufgegriffen hat®, hat Hans Godan wesentliche Gegengriinde angefiihrt:

2 R.Scholl, Evangelische Religionsmethodik (2. Aufl. 1968), S. 82.
Vgl. Luthers Auslegung des 119. Psalms, Weim. Ausg. 50, S. 659ff. Siehe auch die Zitate bei
Kohls (A. 1), Theol. Zeits. 29, bes. S. 37f., Vorwirts, bes. S. 54f.
Scholl (A. 2), S. 83f.
Ebd., S. 86.
M. Kihler, Der sogenannte historische Jesus und der geschichtliche, biblische Christus (Neuausg.
1953).
; H. Godan, Die Unzustdndigkeit der Seele (1961), S. 185.
Kohls (A. 1), Theol. Zeits. 28, bes. S. 126f.; Vorwirts, bes. S. 18ff.



E.-W. Kohls, Die Uberwindung der neueren hermeneutischen Theorien 351

“In der modernen Auseinandersetzung um den historischen Jesus versteht man unter ‘historisch’
die Fakten und unter ‘geschichtlich’ das, was bleibenden Wert hat. Das bedeutet mit anderen Worten,
dass mein Ich mit all seinen fir den anderen Wissenschaftler und fiir den anderen Menschen
ungreifbaren Imponderabilien, also auch mit all seinen psychischen Befunden, daran beteiligt sein
muss, damit ein Vorgang iiberhaupt ‘geschichtlich’ wird, wihrend die Fakten eindeutig voriiber sind.
Diese Aufteilung ist ebenso verfiihrerisch wie oberflichlich. Ein Faktum braucht nicht einfach
vergangen zu sein in dem Sinne, dass es mit meinem Ich nichts mehr zu tun hat, dass dazwischen ein
nicht iiberbriickbarer Abgrund sich auftut, iiber den man bestenfalls mit dem Fernglas der Forschung
schauen kann . . .”?.

2.

Der immer wieder erhobene Einwand, die neuere naturwissenschaftliche “Erkenntnis”
stehe den biblischen Aussagen entgegen und der heutige Mensch habe deshalb keinen
Zugang zur Bibel (und die Theologie miisse diese Lage “beriicksichtigen™), ist gerade von
den Naturwissenschaftlern unseres Jahrhunderts leidenschaftlich abgelehnt worden.
Neben Max Planck sind hier vor allem Hans Gédan und Pascual Jordan zu nennen.

Pascual Jordan hat das in unseren Tagen durch die neuesten Erkenntnisse der Atomphysik, der
Weltraumforschung und Biochemie erfolgte Zerbrechen des naturwissenschaftlichen Weltbildes, wie es
das 19. Jahrhundert entworfen hat, zusammenfassend in seinen Folgen fiir die christliche Religion
folgendermassen beschrieben: ‘‘Die neuen Erkenntnisse der Physik verneinen das alte Naturbild, das
seinerseits Gott verneinte, trotz aller philosophischen Ausfliichte, auch wenn sie so scharfsinnig waren
wie die Kant’schen. Wenn wir diese doppelte Verneinung hervorheben, haben wir auf das
Entscheidende der heutigen Lage hingewiesen, ohne mehr zu sagen, als auch ein vorurteilsloser Atheist
zugeben muss, wenn er die heutige Naturwissenschaft kennt und versteht. Sein Atheismus, der 1900
noch durch die gesamte Naturwissenschaft begriindet erschien, ist heute nur eine auf sich selbst
ruhende Glaubensansicht, und der Christ kann aus den Erkenntnissen der modernen Physik zwar
keinen Wahrheitsbeweis fiir seinen Glauben — denn das hat dieser Glaube nicht nétig —, wohl aber die
bestitigende Zusicherung entnehmen, dass hier nichts mehr seinem Glauben entgegensteht. Und nur
ein wirklichkeitsfremder Glaubenshochmut konnte dies fiir eine unwichtige Zusicherung halten in
einem Jahrhundert, in welchem die aus dem naturwissenschaftlichen Materialismus erwachsende
Irreligiositit Europa in so tiefe Finsternis gefiihrt hat'®.”

So bemerkt auch Hans Godan als Mediziner: “Dem naturwissenschaftlich geschulten Arzt fillt . . .
auf, dass es viele Fakten und mancherlei Wege des Denkens innerhalb der einzelnen Zweige der
Naturwissenschaften und der Mathematik gibt, die es ihm unverstdndlich erscheinen lassen, dass in der
Theologie immer wieder Stimmen auftauchen, die der Denkfidhigkeit des Menschen auch in bezug auf
die biblische Botschaft so wenig zutrauen. Nicht die biblische Botschaft muss entmythologisiert
werden, sondern die Theologie muss darauf achten, dass der Ausdruck ‘Entmythologisierung’ nicht
seinerseits zu einem Mythos wird, der das Denken beurlaubt in dem Moment, wo ihm das Hochste
zugetraut werden soll, nimlich die Botschaft der Bibel auch denkend ernst zu nehmen. Eine Theologie,
die von den modernen Naturwissenschaften und vom modernen Menschen geachtet sein will, darf
nicht in dem Moment vor Denkschwierigkeiten ausweichen und ihre eigene Substanz reduzieren, wo
der Naturwissenschaftler tiglich vor neue Denkschwierigkeiten sich gestellt sieht, ja, diese geradezu
sucht. Mancher moderne Arzt und Naturwissenschaftler beginnt heute zu ahnen, dass es vielleicht kein
Mythos ist, die Theologie als erste der Wissenschaften zu nennen. Die Theologie der Entmythologisie-
rung dagegen versucht krampfhaft, einen Kontakt zu dem sogenannten modernen Menschen zu finden,
und sie verliert dadurch den Kontakt zu dem Urfaktum, das alles Menschliche trigt und moglich

® Godan (A. 7), S. 184f.
P. Jordan, Die doppelte Verneinung: Lutherische Rundschau 11 (1952), S. 33.



352 E.-W. Kohls, Die Uberwindung der neueren hermeneutischen Theorien

macht. Sie ist ein auf dem wissenschaftlichen Sektor sich zeigendes Symptom einer Storung, die wir in

der individuellen Diagnostik Kontaktschwiche nennen''.”

Sofern demgegeniiber die Theologie unseres Jahrhunderts noch weiter mit der
historisch-kritischen Methode arbeiten will (mit den Kategorien der Immanenz, Kausa-
litdt, Analogie und Korrelation), arbeitet sie mit einer Methode des 19. Jahrhunderts,
deren Anwendbarkeit speziell der heutigen naturwissenschaftlichen Forschung lingst
zerbrochen ist.

Durch die Einstein’sche Entdeckung der Relativitit speziell der Zeit und die
Planck’sche Erkenntnis der Zusammenhiange zwischen Energie und Masse ist das
materialistische Weltbild des 19. Jahrhunderts (fiir alle Bereiche der Naturwissenschaft)
lingst iiberwunden. Die Energieformel E = mc? besagt bereits, dass die Materie letztlich
immateriell ist.

Fir weite Bereiche der neueren Theologie gilt aber demgegeniiber: Obwohl die
historisch-kritische Methode ihrem massgeblichen Formulierer Ernst Troeltsch am Ende
seines Lebens selbst zerbrochen ist'> und obwohl der Historiker Fritz Wagner eine
Beschrinkung auf den Bereich der Immanenz — im Gefolge der historisch-kritischen
Methode — als “wissenschaftliche Selbstverkiirzung” zutreffend gebrandmarkt hat'®, hat
sich ausgerechnet die neuere Theologie der Theorie der immanenten Weltbetrachtung

11 Gsdan (A.7), S.192. — Sehr treffend hat Godan ebd., S. 186f. auch den falsch verstandenen
und den vereinseitigten Glaubensbegriff der neueren protestantischen Theologie korrigiert: “Bultmann

. sagt, der Glaube sei keine ‘ein fiir allemal besessene Uberzeugung, sondern ein stets neu zu
vollziehender Glaubensakt’. Gerade der Arzt, der sich viel mit krankhaftem Glauben beschiftigt hat,
bedauert diese ins Subjekt des Menschen immigrierte Glaubensdefinition. Denn die Forderung nach
einem stets neu zu vollziehenden Glaubensakt fiihrt, wenn sie gewissenhaft erfillt wird, zu
Verkrampfung und zu einem religiosen ‘Managertum’. Es ist aber gerade die christliche Botschaft, die
uns vor unseren eigenen Glaubensanstrengungen schiitzen will. Denn sie gilt auch dort, wo ich nicht
mehr glauben kann oder wo ich falsch glauben muss. Nicht nur vom theologischen, sondern auch vom
arztlichen Gesichtspunkt aus gesehen ist es gerade das Gesunde des christlichen Glaubens, dass alles,
worauf es ankommt, bereits vollzogen ist, dass es gerade nicht auf den Akt ankommt, sondern auf den
Inhalt, dass ich sogar an Gottes gute Botschaft glauben darf, wo ich sie nicht mehr glauben kann. Es
handelt sich hier um einen Glauben unabhingig von unserem Glauben-Konnen. Als das entscheidende
Faktum geschah, ndamlich als Christus am Kreuz starb und als er auferstand, gab es das, was wir
christlichen Glauben nennen, noch gar nicht. Und es wird auch nicht wirksam durch das spitere
Hinzutreten des christlichen Glaubens. Diese menschliche Einbildung zerstort Paulus sehr deutlich,
wenn er sagt: ‘Denn Christus ist, als wir noch schwach waren, zur rechten Zeit fiir Gottlose gestorben’.
Hier wird ausdriicklich betont, dass wir weder mitwirken noch mitbestimmen konnten. Die
Verhiltnisse sind so klar, dass nicht einmal unser Glauben oder unser Glauben-Konnen fiir die
Mitwirkung gebraucht werden. Unsre Seele mit all ihrem Haschen nach Gefiihlsgewissheit ist hier nicht
zustandig. Aber unser Geist sieht Neuland, sobald er diese Gegebenheiten durchdenkt.”

W. F. Kasch hat dazu wesentliche Berichte der langjahrigen Assistentin von Ernst Troeltsch,
Gertrud von Lefort, iiber die letzten Lebensjahre Ernst Troeltsch’s festgehalten: Die Sozialphilosophie
von E. Troeltsch (1963), S. 240ff., bes. S. 278f. Vgl. auch zu Troeltsch die Hinweise bei Kohls (A. 1),
Theol. Zeits. 26, S. 330ff.; Vorwirts, S. 10ff. ‘

F. Wagner, Zweierlei Mass der Geschichtsschreibung. Eine offene Frage: Saeculum 10 (1959),
113-123, S.123. — Am Beispiel der Lutherdeutung von E. Troeltsch hat Heinrich Boehmer
zutreffend die sachliche Unmoglichkeit der *“Methode” Troeltsch’s gezeigt: “Troeltsch ist zu seinen
Aufstellungen gar nicht auf dem in der Historie sonst iiblichen Weg gelangt. Er hat seine ganze
Konstruktion nicht von vorne, sondern von hinten entworfen. Statt zuerst den Inhalt des
mittelalterlichen und des lutherischen ‘Systems’ festzustellen und dann beide Systeme miteinander zu
vergleichen, hat er sich zunichst bemiiht, die Unterschiede zu ermitteln, welche zwischen der Kultur
der Gegenwart und allen vorausgehenden Kulturen der christlichen Geschichte bestehen. Erst dann hat
er die Besonderheit jener dlteren Kulturstufe genauer ins Auge gefasst. Dies Verfahren ist gewiss ein
gutes Mittel, um gewisse Charakterziige der Kultur der Gegenwart kriftig zu veranschaulichen. Aber



E.-W. Kohls, Die Uberwindung der neueren hermeneutischen Theorien 353

verschrieben. In der (fiir Troeltsch selbst freilich am Ende unhaltbaren'#) Beschrinkung
auf die Immanenz hat sich fiir die neuere Theologie eine vielfdltige Verbriiderung mit dem
neuzeitlichen Materialismus der verschiedenen Lager ergeben. Allerdings: Diese allgemeine
Verbriiderung auf geistesgeschichtlichem Gebiet hat fiir die neuere Theologie keineswegs
einen gesteigerten Einfluss und eine gréssere Verbreitung im erhofften Masse mit sich
gebracht; vielmehr ist die begrindete und zunehmende Ablehnung der neueren Theologie
gerade durch gebildete Christen auf Grund der Verschwommenheit der neueren Theologie
wegen ihrer Verbriiderungen mit den beliebigsten Gruppen gesteigert worden. Die
Tatsache und Wahrheit der religiésen Erfahrung innerhalb des Christentums kann und
darf nicht linger gerade von der wissenschaftlichen Theologie ausgeklammert werden.
Robert Scholl hat das klar gesehen: '®

“Das eigentliche Problem ist, ob eine wissenschaftliche Theologie, die vom religidsen Bewusstsein
absieht, ihren Gegenstand, die Wirklichkeit Gottes, iberhaupt erfassen kann. Das historische
Bewusstsein, in dem sie ihren Stand nimmt, erweist sich ihr als eine verhingnisvolle Grenze. Dieses
Bewusstsein kennt nur eine einzige Dimension der Wirklichkeit: die Immanenz. Innerhalb dieser
Dimensian kann es wohl religiose Vorstellungen und ein von diesen Vorstellungen bestimmtes
menschliches Handeln geben, aber keinen wirklichen Gott. Wenn die Welt als ein in sich geschlossener
Zusammenhang von Ursache und Wirkung, nach Gesetzen geordnet, verstanden wird, entschwindet der
theologischen Forschung der lebendige Gott. Von diesen Denkvoraussetzungen her hat sie keinen
Zugang mehr zu seiner Wirklichkeit. Konsequentes Denken kann daher nur zu dem Urteil gelangen,
dass es ‘Got nicht gebe’. Daher ist es durchaus folgerichtig, dass eine Theologie, die sich als
Wissenschaft auf dem Boden des historischen Bewusstseins versteht, im Atheismus endet (‘Theologie
nach dem Tode Gottes’). Der Satz ‘Gott ist nicht, Gott geschieht’ erweist sich in der gegenwirtigen
Situation als eine Verlegenheitslosung, welche das Problem verdeckt. Dies ist das grosse Dilemma vieler
Theologen heute. Wenn sie ihrem Denkansatz treu bleiben, miissen sie Atheisten werden — oder sie
wagen einen Sprung, und reden dennoch von Gott. Damit verlassen sie die Ebene des historischen
Bewusstseins und befinden sich auf einmal — vielleicht ohne es selbst zu wissen — im Bereich des
religiosen Bewusstseins. Diese Uberlegungen fiithren zu dem Schluss, dass eine Theologie, die vom
religiosen Bewusstsein absieht und sich als Wissenschaft allein auf das historische griinden zu kénnen
meint, sich selbst ad absurdum fiihrt.”

Vor dieser Entscheidung steht die heutige Theologie.

3.

Der Jurist Ernst Wolf hat zutreffend die Ursache der geisteswissenschaftlichen
Einseitigkeiten, Engpésse und Irrwege der Neuzeit vor allem im Idealismus des 18. und
des beginnenden 19.Jahrhunderts ausgeprigt gesehen und dazu zusammenfassend

bemerkt:

“‘Die Idee’ ist ein Hirngespinst der Philosophen. ‘Das absolute Bewusstsein’, ‘die Vernunft’, ‘der
Geist’ existieren nicht. Ebenso wenig existieren darin urspriinglich enthaltene ‘Formen’, ‘Inhalte’, mit
denen solche ‘Formen’ ausgefiillt werden kdnnen, ‘vorgegebene’ oder durch ‘Denken’ ‘schopferisch’
hervorzubringende ‘Gestalten, ‘Strukturen’, ‘Gehalte’ usw. — ‘Das Ganze’ oder ‘die Welt’ im Sinne der

diese Charakterzige werden dann nur zu leicht iiberscharf akzentuiert und dafiir andere, vielleicht
ebenso wichtige iibersehen oder doch als Uberbleibsel ilterer Kulturstufen mit dem Makel der
Illegitimitdt behaftet und daher in ihrer Bedeutung fiir das Gesamtbild nicht ausreichend gewiirdigt’;
H. Boehmer, Luther im Lichte der neueren Forschung (1918), S. 234.
L Vgl. oben Anm. 12.
R. Scholl, Die Bedeutung der religiosen Erfahrung fiir Theologie und Religionsunterricht:
Theol. Zeits. 28 (1972), 212-227, S. 224.



354 E.-W. Kohls, Die Uberwindung der neueren hermeneutischen Theorien

historistischen Weltanschauung ist ein Traumreich paradoxer nebelhafter, gegenstandsloser Phantasien.
Soweit dabei die Sehnsucht nach einem in mythische oder utopische Zustinde projizierten leidfreien
besseren Leben eine Rolle spielt, die auch in Todessehnsucht pervertiert sein kann, handelt es sich um

Ersatzreligion'®.”

Der Wissenschaftler muss die Wirklichkeit Gottes wieder in den Blick nehmen, gerade
auch die Paradoxien und ebenfalls die transzendenten Wirklichkeiten Gottes inmitten
unserer Welt. Speziell die Bereiche der Religion und der Theologie, aber zugleich jeder
andere Bereich der Geistes- und selbst der Naturwissenschaften lassen sich nicht unter
Beschrinkung auf die Immanenz zureichend beschreiben, erforschen und erkliren'”.
Nicht nur Gott selbst, auch die uns umgebende Wirklichkeit sind grosser als die reine
Immanenz, deren Absolutsetzung eine nichtwissenschaftliche Einseitigkeit ist.

In ihrer Absolutsetzung wird die historisch-kritische Methode wertlos, wie jede absolut
gesetzte Methode. Im Absolutheitsanspruch einer bestimmten Methode — wie das z.B. im
Materialismus iiblich ist'® — liegt zugleich das Ende der Wissenschaft angelegt. Dass sich
echte Religiositit und Wissenschaft ausschliessen miissten — das ist z.B. lediglich das
Postulat einer absolut gesetzten Methode'®, die ja nur eine Parallelerscheinung zum
Absolutheitsanspruch politischer Ideen darstellt. Es gilt heute gerade die Bedeutung des
christlichen Glaubens fiir die Aufgabenerkenntnis und Befreiung der Wissenschaft zu
erkennen. Aus den methodischen Engfilhrungen der Wissenschaft kann sich die
Wissenschaft entgegen der geradezu utopischen Auffassung von Konrad Lorenz nicht
selbst befreien®®. Dazu braucht sie neu den christlichen Glauben und die neuschopfe-

16 £ wolf (Jur.), Wissenschaftliche Hochschule, Reform und ‘“‘Demokratisierung’: Hochschul-
lehrer zur Hochschulreform, 1 (1969), 33—74, S. 73. — Den verheerenden Einfluss des auch von Wolf
abgelehnten Prinzips, einen Autor besser zu verstehen, als er sich selbst verstand, auf die neuere
Jurisprudenz konnen z.B. die verschwommenen Darlegungen von G. Radbruch zeigen, Rechtsphilo-
sophie (7. Aufl. 1970), bes. der Abschnitt “Die Logik der Rechtswissenschaft™, S. 209ff., vor allem
S. 211.

1 Wagner (A. 13), ebd., hat besonders gegen die Unwissenschaftlichkeit der Beschrinkung auf die
Immanenz Stellung bezogen. Schon E. Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und
Gruppen (2. Aufl. 1922; Neudr. 1965), S. 975-977, hat zutreffend bemerkt: “Die ‘marxistische’
Methode formt . .. nach und nach all unsere geschichtlichen Auffassungen und damit natiirlich auch
die Auffassungen von Gegenwart und Zukunft um ... Gegeniiber jeder ausschliesslichen und
doktrindren Durchfilhrung dieser Methode hat nun aber die bisherige Darstellung gezeigt, dass alles
spezifisch Religiose und vor allem die Knotenpunkte religioser Entwicklungen eine selbstindige
Ausserung des religiosen Lebens sind . .. Dagegen aber sind alle Versuche, das Christentum zu einem
wechselnden Spiegelbild der Wirtschafts- und Sozialgeschichte zu machen, eine Modetorheit oder ein
unter der Firma der neuesten Wissenschaftlichkeit versteckter Angriff auf seine (= des Christentums)
reli%lsése Geltung.”

E. Topitsch, Die Freiheit der Wissenschaft und der politische Auftrag der Universitit (1969),
bes. S. 33ff. (vor allem gegen H. Marcuse, aber auch gegen die gesamte marxistische Methodeneinseitig-
keit gerichtet).

% Gédan (A.7) hat das durchgingig dargestellt, insbesondere S.102ff. im Blick auf die
Einseitigkeiten des Urhebers der gesamten neueren Methodik, René Descartes (1596—1650). Vgl. auch
S.190: “Das Neue Testament enthidlt Geheimnisse von kosmischer Geltung, deren Kenntnis fir die
Forschung von eminentem Wert ist. Hier hat die Theologie einen Hebammendienst gegeniiber den oft
schwer ans Licht gelangenden Erkenntnissen aller Wissenschaften zu leisten.”

Es ist unlogisch und unrealistisch, wenn Konrad Lorenz in seinem Vortrag vor der
Humboldt-Gesellschaft in Mannheim am 18. Midrz 1972 abschliessend erkldrt hat: “Unsere einzige
Hoffnung liegt darin, dass der menschliche Geist, der uns in diese Lage gebracht hat, uns auch aus
dieser erretten kann . . .”, K. Lorenz, Die Naturwissenschaft vom menschlichen Geist: Mitteilungen der
Humboldt-Gesellschaft 5 (1973), S. 117127, bes. S. 127. Den Ausweg aus den Einseitigkeiten einer
absolut gesetzten Naturwissenschaft, die Gott und seine Bibel nicht kennt, zeigt H. G6dan in seinem



E.-W. Kohls, Die Uberwindung der neueren hermeneutischen Theorien 355

rische Kraft der christlichen Offenbarungsreligion — wie das der einzelne Mensch in
seinem Leben auch braucht. Wir konnen dieses Neuzusammengehen von christlichem
Offenbarungsglauben und Wissenschaft nicht erzwingen. Aber es gilt zu erkennen, dass ein
Neuwerden des christlichen Offenbarungsglaubens — wie es Gott selbst zu seiner Zeit
schenken kann — auch fiir den Bereich der Wissenschaft befreiende und geradezu rettende
Folgen haben kann, insofern dann die Gesamtwirklichkeit unseres Lebens und unserer
Welt wieder in den Blick kommt.

Wesentliche Folgen hat die notwendige Beriicksichtigung des Eigenwerts der Tatsachen
(vor und iiber den Deutungen) im Blick auf die Kirchengeschichte und dort speziell im
Blick auf die Beurteilung der Gestalt Martin Luthers®'. Auch hier hat Robert Scholl die
entscheidende Tatsache zusammengefasst, wenn er sagt:

“Als Martin Luther das Evangelium von der Rechtfertigung aus dem Glauben im Romerbrief
wiederentdeckte, da war es nicht die Theologie, die ihn zum befreienden Verstehen fiihrte. Im
Gegenteil! Die herkdmmliche Auslegung stand dem richtigen Verstindnis gerade im Wege. Erst nach
langem, verzweifeltem Suchen und Griibeln in der Unruhe eines gequilten Gewissens leuchtete
plotzlich die erlosende Erkenntnis auf, nicht als Ergebnis systematischen Forschens, sondern als Werk
des Geistes Gottes, als Geschenk. Die neue Erkenntnis aber traf ins Zentrum der Person. Luther fiihlte
sich auf einmal aus der Holle der Gewissensqual ins Paradis der Glaubensgewissheit versetzt. Er war im
Verstehen der Romerbriefstelle dem gnidigen Gott begegnet und hatte an sich selber erfahren, was
Erlosung ist. Von dieser Grunderfahrung aus verstand er nun die ganze Bibel neu®.”

Diese Tatsache ist bei den Versuchen, die evangelische ‘“Rechtfertigungslehre” neu
auszusagen (so vor allem auf der 4. Vollversammlung des Lutherischen Weltbundes zu
Helsinki 1963), ginzlich vergessen worden®?. Weil man dabei stets den Ausgang bei der
“Theologie” oder den “Verhiltnissen”, nie aber bei der fiir Luther grundlegenden
Selbsttitigkeit der heiligen Schrift genommen hat, kann es keinen ernsthaften Betrachter
wundern, dass alle neueren Versuche, die Rechtfertigungslehre Luthers “neu auszusagen”,
fehlgeschlagen sind, denn ‘““die Rechtfertigung ist Frucht, nicht Wurzel” (W. Maurer 24

Buch Die sogenannte Wahrheit am Krankenbett (1972), bes. S.225ff. Godan verarbeitet dabei
mehrfach die allein aus dem Teufelskreis befreiende Erfahrung, die Boris Pasternak in seinem ‘““Doktor
Schiwago™ in die Worte gekleidet hat: *. .. Sie kdnnen keine Entdeckung machen ohne das geistige
Riistzeug, das uns in den Evangelien gegeben ist’’; a.a.0., S. 254f. und S. 276.

21 In meiner Darstellung Luthers Entscheidung in Worms (1970), habe ich auf S. 11ff. am Beispiel
der Luther-Deutung K. A. Meissingers die Gefahren einer methodischen Verzeichnung sowohl der
biblischen Anliegen Luthers als auch der tatsichlichen historischen Bedeutung seines Werks zu zeigen
versucht. Siehe auch meine Darlegungen gegen die — heute verbreitete — unhistorische und unsachliche
Anwendung eines “marxistischen Rasters” auf Luther in meiner Abhandlung Entlarvung Luthers? :
Mitteil. der Philipps-Univ. 2 (1970), S. 49-52.

Scholl (A. 2), S. 80.

= Vgl. den Gesamtbericht von G. Gloege, Gnade fiir die Welt (1964).

W. Maurer hat in seinen Luther-Studien aus den Quellen der Aussagen Luthers dargestellt, dass
die Rechtfertigungslehre Luthers “‘auf dem Offenbarungsverstindnis beruht, wie es in den grossen
Dogmen der Alten Kirche bis ausschliesslich Augustin niedergelegt ist. Wird sie von dieser Grundlage
geldst, wird sie gar zum kritischen Prinzip gemacht, mit dessen Hilfe man jene Grundlage zerstdren
will, dann verdorrt sie selbst in einer abstrakten Begrifflichkeit, dann verliert sie ihren religiosen Ernst
und die Fihigkeit, christliche Glaubensiiberzeugung zu wecken. Die Rechtfertigungslehre ist Frucht,
nicht Wurzel lutherischer Theologie und Kirchlichkeit. Die Wurzel, die alles hilt, trigt und ndhrt, ist
die Offenbarung Gottes in Christus, die in der Hl. Schrift bezeugt und in den altkirchlichen
Bekenntnissen begriffen ist. Wehe, wenn diese Wurzel abstirbt. Die lutherische Kirche mag dann noch
so korrekt die Rechtfertigung des Siinders lehren, sie hat dennoch den Tod im Topf”’: W. Maurer, Die
Anfinge von Luthers Theologie: Theol. Lit.zeit. 77 (1972), 1-12, Sp. 8f.; = Kirche und Geschichte.
Gesammelte Aufsitze, hrsg. von E.-W. Kohls und G. Miiller, 1 (1970), 22—37, S. 32. — Zum Ganzen
siehe auch E.-W. Kohls: Luther oder Erasmus (1973), S. 3—6, S. 55ff., S. 156ff. u,0.



356 E.-W. Kohls, Die Uberwindung der neueren hermeneutischen Theorien

Mit Recht hat Gerhard Gloege an die fehlgeschlagenen Versuche einer ‘“Formulierung

der Rechtfertigungslehre” in Helsinki im Jahre 1963 die kritische Anfrage gestellt,
“ob sich nicht hinter der sprachlichen Schwierigkeit, den Inhalt der Rechtfertigung zu bezeugen, ein
Missverhiltnis zur Sache selbst verbirgt. Anders ausgedriickt: hidtten wir ein Verhiltnis zur Sache, d.h.
zu dem Gott, der seine Gnade im Gericht zum Siege bringt; trife uns sein Rechtsanspruch und sein
Lebensangebot, so konnten wir diese Erfahrung auch in Worten aussagen. Im Vollzuge des lebendigen
Widerfahrnisses wiirde uns das Wort geschenkt, durch das wir Gottes Tat, im Glauben wissend
geworden, ibernehmen und aneignend anderen bekunden. Begriff und Name sind uns deswegen
versagt, weil wir uns dem rechtfertigenden Gott verweigern. Wiissten wir wirklich, dass wir mit der
Rechtfertigung gemeint sind, so wiirden wir es auch klar und wirksam sagen kénnen. Wort und Sache
wiren dann miteinander zur Stelle — und wiren sie auch nur so anwesend, dass das Wort das unsagbare
Geheimnis Gottes bezeichnete. Mit einer neuen, “modernen” Vokabel wire gar nichts gewonnen. Sie
miisste zuvor Ausdruck neuer Erfahrung sein. In unserer Sprachlosigkeit spiegelt sich unser
Losgelassensein von der Sache wider?s.”

Wir fassen unsere Ergebnisse in sechsfacher Weise zusammen:

1. Angesichts der geistigen, theologischen und allgemeinen politischen Verworrenheit
unserer Tage ist ein Ausweg und das Wiedererkennen der Wahrheit Gottes vom Menschen
her und mit geistesgeschichtlichen Methoden nicht mehr moglich. Das gilt insbesondere
von allen Richtungen der neueren Hermeneutik — angefangen bei F. Schleiermacher iiber
W. Dilthey bis hin zu H. G. Gadamer und G. Ebeling?® — und ihrer Betonung der Sprache
und des “Sprachereignisses” unter Hintansetzung der Begriffe und Tatsachen?®’.

2. Wir lernen in unseren Tagen neu: Die Erneuerung des Christentums und der
christlichen Theologie kann nicht durch eine Erneuerung der Hermeneutik oder Methodik
geschehen, also nicht durch neue menschliche Sinngebung und Selbstverwirklichung?®,
sondern nur durch Gott allein, der uns durch die Offenbarung unserer Erlosung durch
Christi Menschwerdung mit Hilfe der Heiligen Schrift in die Neubesinnung fiihrt, die
zugleich eine umfassende Erneuerung des Einzelnen wie der Gesamtheit der Christen ist,
eine Busse und Umkehr (= metdnoia): “Tut Busse, das Himmelreich ist nahe

herbeigekommen” (Matth. 4,17).
3. Es kann nicht genug darauf hingewiesen werden, dass Luthers 95 Thesen vom

Oktober 1517 mit dem Ruf zur Busse und Umkehr in der ersten These begonnen haben,

25 Gloege (A. 23), S. 40; vgl. Kohls (A. 24), S. 175ff., bes. S. 178f.
Kohls (A. 1), Abhandlungen in Theol. Zeits. und Vorwirts.
J. W. v. Goethe, Faust I, Zeilen 1990—2000:

Mephistopheles: .

Im ganzen — haltet Euch an Worte!

Dann geht Thr durch die sichre Pforte

Zum Tempel der Gewissheit ein.

Schiiler:

Doch ein Begriff muss bei dem Worte sein.

Mephistopheles:

Schon gut! Nur muss man sich nicht allzu dngstlich quilen;

Denn eben wo Begriffe fehlen,

Da stellt ein Wort zur rechten Zeit sich ein.

Mit Worten lasst sich trefflich streiten,

Mit Worten ein System bereiten,

An Worte lisst sich trefflich glauben,

Von einem Wort lisst sich kein Jota rauben.”
Scholl (A. 15), S. 224 (oben S. 353), hat die sachliche Unméglichkeit der modernen “existenz-

theologischen™ Ansitze dargelegt.



E.-W. Kohls, Die Uberwindung der neueren hermeneutischen Theorien 357

und dass die dritte These Luthers bereits die falsche Vorstellung ablehnt, als sei eine Busse
und Umkehr eine nur innerliche Sache®®. Zeitlos sind jene Worte Luthers:

*“1. Da unser Herr und Meister Jesus Christus spricht: ‘Tut Busse, das Himmelreich ist nahe
herbeigekommen® (Matth.4,17), hat er gewollt, dass das ganze Leben der Gldubigen eine Busse sein
soll.

2. Dieses Wort kann nicht von der Busse als Sakrament verstanden werden, das heisst: Von der
Beichte und der nachfolgenden Siihne, wie sie der Geistliche abnimmt und verwaltet.

3. Dieses Wort bezieht sich auch nicht auf eine innere Busse. Ja, eine solche innere Busse wire gar
keine, wenn sie nicht auch Adusserlich mancherlei Werke zur Abtétung des Fleisches hervorriefe®.”

Aus der Bibel und vor allem aus dem allen Zeiten geltenden Bussruf Christi hat Luther
die zeitlose Wahrheit erfahren, dass erst aus einer gottgeschenkten Busse und Umkehr
vieler Menschen zu Gott eine neue Hinwendung zur Welt und eine Erneuerung dieser Welt

erfolgen kann.

4. Wie wesentlich und hilfreich fiir unsere Erlosung und Umkehr die Menschwerdung
Christi ist, das hat unserer Zeit niemand eindringlicher neu bezeugt als Ferdinand Ebner:

“Es gibt nur eine Religion, und die ist etwas Gottliches und nichts Menschliches — das
Christentum. Nur in ihr kann der Mensch ein reales Verhiltnis zu Gott gewinnen. Alle anderen sind
Religion nur dem Namen nach, blosse menschliche Versuche zur Religion, menschliche und darum in
sich misslingende Versuche der Erhebung des Geistes zu Gott. Denn wie sollten sie in der
Erdgebundenheit unsrer Existenz, in der die Wucht und Schwere des Abfalls von Gott immer wieder
nach abwirts zieht, jemals gelingen, wenn nicht Gott selber uns zu Hilfe kommt? Und er ist uns zu
Hilfe gekommen. Nimmt man rationalistisch aus dem Christentum den buchstidblich zu verstehenden
Glauben an die Menschwerdung Gottes hinweg, oder missversteht man die Gottlichkeit des Lebens
Jesu mystisch im umgekehrten Sinn, dann steht der Mensch geistig genau so hilflos da wie im
Heidentum — wenn ihn auch sein Hochmut des Geistes das zunichst nicht wahrnehmen lédsst. Freilich
fiihlte sich der Grieche nicht hilflos, aber nur, weil er die Gefahr seiner geistigen Verlorenheit nicht
erkannte. Und wir sind ohne Christus und den Glauben an ihn nicht nur ohne jede Orientierung,
sondern auch geistig verloren. Denn keineswegs ist der Mensch in seinem dunklen Drange des rechten
Weges sich bewusst. Sieht man im Christentum von der Gottlichkeit Jesu ab — in jenem Sinne
genommen, in dem Gott sich uns als geistige Realitdt offenbarte und der von uns den Glauben fordert
—, s0 traumt man den alten Traum vom Geist weiter. Man wacht vielleicht sogar einmal aus ihm auf.
Aber dann ist dieses Erwachen ohne Christus etwas Entsetzliches: die geistige Verlorenheit unsrer

Existenz als fait accompli®'.”

5. In gleicher Weise will neu bedacht sein, was Max Picard in seinem Biichlein “Worte
und Wortgerdusch™ zum Schluss gesagt hat: . .. in der Reue iiber das gemordete Wort
und nach einer Wiederkehr ins erste unversehrte Wort wird dieses wiedergekehrte erste
Wort nichts anderes sein als ein Anruf Gottes: Gott!”’**. Dieses Wort und Gebet kann uns
nur Gott selbst lehren. Es ist die uns von Gott geschenkte Einsicht, dass nur der hl. Geist
uns einen neuen Geist schenken kann, jenen hl. Geist, der dann einen neuen Himmel und
eine neue Erde schafft (vgl. Jes. 65,17; Hesekiel 36,6; Offb. 21,1).

2 Der von F. Nietzsche und anderen erhobene Vorwurf der “Innerlichkeit” gegeniiber dem
Christentum und der evangelischen Reformation Luthers lidsst sich mit Griinden nicht untermauern
vgl. Kohls A. 21), bes. S. 13.

Weim. Ausg. 1, S. 233, 10-15; vgl. Kohls (A. 24), 2, Anm. 875-878.

F. Ebner, Das Wort und die geistigen Realititen. Pneumatologische Fragmente, = Gesammelte
Werke, 1 (2. Aufl. 1952), S. 271.

M. Picard, Wort und Wortgerdusch (1953), S. 38.

H



358 E.-W. Kohls, Die Uberwindung der neueren hermeneutischen Theorien

6. Das heisst: Kein Bereich unseres eigenen und des allgemeinen Lebens wird von
dieser Erneuerung, Gott personlich geoffenbart zu bekommen, unberiihrt bleiben®. Aber
schon die Bitte um den hl. Geist ist — wie Paulus zutreffend erfahren und bezeugt hat
(vgl. Romer 8,26) — ein Geschenk des hl. Geistes. Diese Tatsachen und diese Wahrheit
nicht zu verschweigen, sondern darzulegen, — das entspricht sowohl unserer zeitlosen
Verantwortung gegeniiber Gott als auch der bleibenden Aufgabe jeder theologischen

Wissenschaft gegeniiber den Menschen.
Ernst-Wilhelm Kohls, Marburg

3w, Maurer, Der Laie in der Reformationszeit: Zeitwende 33 (1962), S. 21-29; G. Gloege,
Politia Divina: Verkiindigung und Verantwortung. Theologische Traktate, 2 (1967), 69—108, S. 91ff.;
Kohls (A. 24), bes. S. 142-155.



	Die Überwindung der neueren hermeneutischen Theorien

