Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 6

Artikel: Die Fastenfrage nach Luk. 5, 33-39
Autor: Reicke, Bo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878590

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 30 Heft 6 November / Dezember 1974

Die Fastenfrage nach Luk. 5,33-39

Auf .den Bericht iber die Mahlzeit beim Zollner Levi liess die synoptische
Dreiertradition eine Erorterung der fur Junger der Pharisier und des Johannes
kennzeichnende Fastensitte folgen (Matth. 9,14—17 / Mark. 2,18-22 / Luk. 5,33—39).
Die Umgebung erwartete von den Novizen Jesu eine Anpassung an die asketische Praxis
dieser Kreise. Nach dem Kontext scheint die Frage wihrend der Mahlzeit bei Levi
ausgelost und vom Essen und Trinken mit den Zollnern verursacht worden zu sein (vgl.
Luk. 5,33c: “sie essen und trinken). Indessen wurde innerhalb der synoptischen
Perikope kein ausdriicklicher Bezug auf die Mahlzeit mit den Zollnern genommen.
Vermutlich existierte die Perikope in der Tradition primar als selbstindige Einheit, und
das Gesprich war von Begegnungen der Jesusjinger mit kontaktwilligen Pharisdern und
Baptisten veranlasst worden.

L

Wihrend nach Matthius die Tduferjiinger und nach Markus zugleich die Pharisder die
Fastenfrage stellten (Matth. 9,14 / Mark. 2,18), gab Lukas nur kurz an: ‘‘Sie sagten zu
ihm” (Luk. 5,33a), und dieses Sie kann entweder konkret auf die Gaste des Levi oder
unbestimmt auf die Leute im Lande bezogen werden.

Johannes der Taufer war im Gegensatz zu Jesus fiir seine Askese bekannt (Matth. 3,4 /
Mark. 1,6; Matth. 11,18; Luk. 7,33). Er sollte wie die Nazirder keinen Wein trinken (Luk.
1,15) und wurde mit dem strengen Elia verglichen (Matth. 11,14; 17,12 / Mark. 9,13;
Luk. 1,17). Daher ist die Angabe, dass seine Jiinger wie die der Pharisder zu fasten
pflegten (Luk. 5,33b), trotz dem Fehlen anderer Belege glaubwiirdig. Lukas teilte iiber
die Parallelen hinaus ein paar konkrete Umstinde mit (ebd.): “Sie fasten oft (pyknd) und
sagen (dabei) Gebete her (deéseis poiointai).” Auch die Kombination von Fasten und
Gebet ist bei den Johannesjiingern annehmbar, obwohl sonst nicht belegbar (vgl. noch
unten S. 322).

Ausdriicklich beweisen aber rabbinische Quellen, dass fiir die Pharisder das Fasten
sowohl als fromme Sitte iiberhaupt wie auch in Verbindung mit besonderen Gebeten ein
wichtiges Thema bildete. Es ging zundchst um drei Hauptformen des obligatorischen
Fastens der Kultgemeinde: 1) am Versohnungstag (Lev. 6,29—-31), 2) an Ungliickstagen
der Nation (Sach. 7,3.5; 8,19) und 3) beim Ausbleiben des Regens (Joel 1,14). Diese



322 B. Reicke, Die Fastenfrage nach Luk. 5,33—39

nationalen Manifestationen wurden von den Rabbinern durch ausfithrliche Vorschriften
iiber Fastengebriuche und Fastengebete geregelt'. Man versuchte dariiber hinaus, das
individuelle Fasten (Ps. 35,13; Dan. 9,3 u.0.), zu dem sich oft Schriftgelehrte und
Observanten fiir einen gewissen Zeitraum durch ein feierliches Geliibde verpflichteten,
einigermassen in Schranken zu halten. Die in der Fastenrolle (Megillat Ta‘anit) und im
Traktat Fasten (Ta‘anit) tberlieferten Anweisungen betrafen hauptsichlich eine Ein-
schrinkung des Fastens auf vorgeschriebene, jedenfalls nicht unerlaubte Zeiten, was den
grossen Eifer religioser Kreise fiir ein privates Fasten beleuchtet. Vor allem sollte die
Festfreude des Sabbattages und anderer Feiertage nicht durch Askese beeintrichtigt
werden (Judith 8,6), und so konzentrierte man das freiwillige Fasten auf Montag bis
Donnerstag oder Montag plus Donnerstag®. Der von Jesus geschilderte Pharisder im
Tempel betrachtete sein Fasten zweimal in der Woche als besonderen Verdienst (Luk.
18,12), und die syrische Apostellehre bestatigt diese Sitte, indem sie das Fasten
judaisierender ‘“‘Heuchler’”” am Montag und Donnerstag kritisierte (Didache VIII,1).

Es ist ohne Schwierigkeit vorstellbar, dass auch Junger des Taufers sich durch seine
Busspredigt zu solchen Gelitbden haben treiben lassen, so dass sie jedenfalls fiir gewisse
Zeiten zweimal in der Woche fasteten, wobei sie auch besondere Fastengebete haben
vortragen konnen. Bei ein paar anderen Vertretern der Frommigkeit in Judida wurde diese
Kombination von Fasten und Gebet als charakteristisch empfunden. Die alte Prophetin
Hanna verband im Tempel ihr beharrliches Fasten mit Gebet fiur die Erlosung Israels
(Luk. 2,37), und Jesu Bruder Jakobus soll asketisch wie ein Nazirder gelebt und téglich im
Tempel fiir die Befreiung des Volkes gebetet haben (Hegesipp nach Euseb, Kirchenge-
schichte I1, 23,5—6). Sie waren nicht Jinger des Taufers oder der Phariséer, vertraten aber
vergleichbare Ideale der judischen und christlichen Pietat.

2.

Jesus wurde nun danach gefragt, weshalb er und seine Junger nicht durch Fasten und
Gebet jene Busspraxis ausiibten, um die sich fromme Kreise unter den Juden im Blick auf
die Wiederherstellung Israels bemithten. Er beantwortete die Fastenfrage negativ, indem
er drei kurze Gleichnisse anfiihrte, welche die Unangemessenheit eines speziellen Fastens
fiir seine Jiinger beleuchten sollten. Die drei Gleichnisse finden sich bei allen Synoptikern
in dhnlicher Gestalt und weisen folgende Themen auf: a) die Gegenwart des Brautigams
(Matth. 9,15 / Mark. 2,19—20 / Luk. 5,34—35); b) das Flicken des Mantels (Matth. 9,16 /
Mark. 2,21; Luk. 5,36); c¢) den Wein und die Schlauche (Matth. 9,17 / Mark. 2,22 / Luk.
5,37-39). Lukas bezeichnete nur das zweite Bildwort als Gleichnis (parabolé, 5,36).
Dennoch sind auch die erste und dritte Einheit formell Gleichnisse in dem Sinne, dass
zwischen Bildhilfte und Sachhilfte ein logisches Verhiltnis besteht®. Was fiir den
Briautigam und die Hochzeitsgiste, fiir den Flicken und den Mantel, fiir den Wein und die
Schlauche gilt, das trifft auch fiir Jesus und seine Jiinger zu.

a) Der technische Ausdruck ‘““Sohne der Brauthiitte” (Luk. 5,34; hebr. b&né huppa,
griech. hyiol toG nymphonos) bezeichnete im Judentum die Kameraden des Brautigams

1 p Billerbeck, Kommentar, 2 (1924), S. 241;4 (1928), S. 76-94, 100—114.
5 Billerbeck, 2, S. 65,241-243;4, S. 89-98.
A. Feuillet, La controverse sur le jeline (Mc. 2,18-20; Mt. 9,14—-15; Lc. 5,33—35): Nouv. rev. -
théol. 90 (1968), 113—-136;252-277, S. 115, 118.



B. Reicke, Die Fastenfrage nach Luk. 5,33—39 323

(bei der Hochzeit Simsons waren es dreissig, Ri. 14,11: hebr. ré‘Tm, griech. hétairoi), die
bei der siebentédgigen Hochzeit (Gen. 29,27; Ri. 14,12) unter der Leitung des sogenannten
Brautfuhrers (aram.schoschbin; in Joh. 2,8; 3,29 “Tafelmeister” und “Freund des
Briutigams” genannt) fiir die festliche Stimmung unter den Gisten zu sorgen hatte* . Mit
einem solchen feierlichen Gefolge verglich Jesus seine Jiinger. Das setzte den Gedanken
voraus, dass sie ihn als den Briutigam zu begleiten hatter; exegetische Versuche zur
Streichung der Vorstellung vom Briutigam machen das Gieichnis sinnlos.

Einen alttestamentlichen Ausgangspunkt fiir dieses Hochzeitsgleichnis bildeten Aus-
sagen uber die Verlobung oder Vermihlung des Herrn (griech. Kyrios) mit dem erwahlten
Volk (Hos. 2,21-22; Jer. 2,2;31,2; Jes. 54,5; 61,10; 62,4) und besonders die Hochzeit
des ewig gesegneten und herrlich gesalbten Konigs (Ps. 45,3.8). Obwohl das Motiv im
nachexilischen Judentum nicht ausgeprigt messianisch entfaltet wurde, blieb es phari-
sdischen Schriftgelehrten keineswegs unbekannt (4. Esr. 5,23—26: heilsgeschichtliche
Deutung der Hochzeitsbilder des Hohenliedes; 9,47—10,1: der sakrale Bridutigam der
Gemeinde wird in der Endzeit entrickt; Midrasch rabba zu Exodus, XV 31: heilige
Hochzeit in den Tagen des Messias erwartet). Jesus ging aber vom Alten Testament aus,
als er den Begriff der Hochzeitsfreude auf seine Gemeinschaft mit den Heilsbediirftigen
bezog. Es bedeutet reine Willkiir zu bestreiten, dass er hier wie in anderen Fillen ein
bekanntes alttestamentliches Symbol auf sich anwendete, und das Bild spielt auch sonst
im Neuen Testament eine charakteristische Rolle (Matth. 22,1—14; 25,1—13; Joh. 3,29;
Rom. 7,4;2. Kor. 11,2; Eph. 5,22—-33;0ff. 19,7-9; 21,2.9; 22,17)°.

Im angefihrten Gleichnis bezieht sich das Tertium comparationis der Bildhilfte und
Sachhilfte auf die Gegenwart des Brautigams (en ho “wihrend”). Bei jeder Hochzeit
sollen die Kameraden des Briautigams Festfreude erleben und entfalten, und daher konne
die Umgebung die Begleiter Jesu gar nicht dazu zwingen, zum Fasten liberzugehen (in
Luk. 5,34 poiésai néstelsai, Aorist im Sinne eines Ingresses; hingegen in Matth. 9,15 und
Mark. 2,19 “sie konnen nicht trauern” bzw. “fasten”, Pris. inf. im Sinne einer Iteration).

Parenthetisch liess Jesus dann verstehen, dass ihn seine Jiinger in Galilda nicht ewig als
Briautigam behalten wiirden (Luk. 5,35a). Er sollte ihnen gewaltsam entriickt werden
(griech. apaireisthai). Hier weist die Terminologie auf die Prophetie iiber die Entriickung
des Gottesknechtes hin®, der wegen seiner Nachkommenschaft zugleich als Brautigam
gedacht war (Jes. 53,8 im hebr. Text: nach Unterdriickung und Verurteilung wird er
weggerafft [im griech. Text airetai], und wer fragt nach seinem Geschlecht? ; 53,10:
indem er aber sein Leben als Schuldopfer einsetzt, wird er Nachkommen sehen). Da der
Meister vom Weggang des Téaufers wusste (Matth. 4,12 / Mark. 1,14; Luk. 3,20) und in
Analogie dazu mit einem gewaltsamen Tod nach der Schrift rechnete (Matth. 17,12 /
Mark. 9,12—13), lasst sich die Aussage Uiber die Entriickung des Brautigams unmoglich als
pure Gemeindebildung abfertigen.

Bei der nachfolgenden Aussage iber das Fasten der Jinger Jesu (Luk. 5,35b) ist die
rein konstatierende futurale Form zu beachten, die auch in den synoptischen Parallelen
vorliegt: “Dann werden sie fasten” (griech. nésteusousin). Hier mit einem hortativen
Ausdruck wie “‘sollen” zu iibersetzen, ist verfehlt. Jesus brachte gar keine Anweisung tiber
eine Fastenpraxis der Kirche in kommenden Jahren, sondern dusserte seine Erwartung

o Levy, Neuhebridisches und chaldiisches Worterbuch, 4 (1880), S. 526—527; P. Billerbeck,

Kommentar, 1 (1922), S. 500-518;2 (1924), S. 439.
Feuillet (A. 3), S. 135f.
Feuillet (A. 3), S. 251-259.



324 B. Reicke, Die Fastenfrage nach Luk. 5,33—39

eines traurigen Fastens der Jiinger bei seinem Tode. In den Evangelien spiegelt sich diese
Trauer der Jinger iiber die Kreuzigung Jesu nur fragmentarisch wider (Mark. 16,10; Luk.
24,17; Joh. 16,20; 20,11; vgl. Ev. Petr. 7,27), weil sie in der Erinnerung von der Freude
der Jinger iiber die Gegenwart des Erhohten verdringt wurde (Matth. 28,8.20; Luk.
24,41.52; Joh. 20,20). Um so eher lisst sich das Motiv auf Jesus zuruckfuhren, und es hat
im vorliegenden Kontext eine ganz logische Funktion. Jesus deutete im Gesprich iiber das
Fasten die unvermeidliche Trauer bei seinem Fortgang dialektisch an, um niamlich die
Intensitdt der Hochzeitsfreude wihrend seiner leiblichen Gegenwart zu verdeutlichen. Flir
christliche Leser sollte das andererseits die Berechtigung ihrer Freude tber die geistige
Gegenwart des Auferstandenen bestitigen (Joh. 16,20; Apg. 2,46; Rom. 12,12; 1. Petr.
1,6).

b) Das zweite Bildwort, das mit einem Flicken auf einem Mantel argumentiert (Luk.
5,36), wurde von Lukas ausdriicklich ein Gleichnis genannt (parabolé; vgl. oben zu Luk.
5,34). Im téglichen Leben bringt niemand einen Flicken aus einem neuen Stoff auf einen
alten Mantel an, denn hierdurch verursacht er nur einen bosen Riss oder ein Schisma
(skhisma), wie es wortlich im Blick auf die zu beleuchtenden religiosen Umstinde heisst.
Matthius und Markus machten dabei auf die Kontraktion des ungekrimpten Zusatzes und
die Entstehung von umfassenderen Rissen im alten Mantel oder unter den Juden
aufmerksam (Matth. 9,16 / Mark. 2,21). Lukas aber bedauerte die Teilung des neuen
Mantels oder der Jiinger Jesu und die Disharmonie des Flickens mit dem alten Mantel.
Nach beiderlei Uberlieferungen wollte Jesus nicht, etwa aus taktischen Griinden, die
judische Fastensitte iibernehmen, weil eine Mischung von alten und neuen Formen zu
einem bedenklichen Schisma fithrt, und zwar nach Matthius und Markus zu einer
Spaltung im Judentum aufgrund der Uiberlegenen Anziehungskraft des Evangeliums, nach
Lukas in der Christenheit wegen verschiedener Einstellung zu den Observanzen”.

c¢) Das dritte Gleichnis, das sich auf neuen Wein bezieht (Luk. 5,37—38), aktualisiert
wieder das Gleichnis von der Hochzeit (5,34), weil gerade bei der Trauung eines
Brautpaars der Wein eine wichtige Rolle spielte (Joh. 2,3). Wein wurde oft in einem
Schlauch aufbewahrt, das heisst in einem gegerbten, gepichten, mit der Aussenseite nach
innen zusammengendhten Ziegenfell (Jos. 9,5). Wie beim Gleichnis vom Flicken und
Mantel liegt auch hier die Pointe im Gegensatz von Alt und Neu, aber der Schlauch und
der Wein verhalten sich gleichzeitig wie die Gestalt zum Inhalt. Als neu galt damals ein
Wein, der vom letzten Herbst stammte, der also noch giren und einen Schlauch sprengen
konnte (Hiob 32,19), falls dieser alt und steif geworden war. Durch eine solche
Kombination von Alt und Neu wiirde man Inhalt und Gefiss auf einmal zerstoren (Luk.
5,37b). Ein neuer Wein verlange einfach neue Schliuche. Damals aber verstanden die
judischen Schriftgelehrten neuen Wein als Bild fiir eine neue Lehre (Pirge abot 1V,26).
Folglich wollte Jesus sagen: Seine neue Lehre muss in neuen Formen hervortreten. Eine
synkretistische Ubernahme jiidischer Fastensitten wire sowohl fur die neue Verkiindigung
wie fiir die alten Gemeinschaften schidlich®.

Lukas flgte eine weitere Erklarung Jesu tiber den alten Wein hinzu (Luk. 5,39): Hat
jemand alten Wein genossen (pion “getrunken”), will er keinen neuen. Als alt bezeichnete
man im Handel den Wein des Vorjahres, und wegen der Schwierigkeiten mit der Lagerung

7 A. Klee, The Old Coat and the New Wine: Nov. Test. 12 (1970), 13—21, S. 19, hat auch
eingesehen, dass Jesus den alten Mantel als erhaltenswert auffassen liess. Allerdings bleibt die
Bildhilfte unverstandlich, wenn der intendierte Wert nicht in der Sachhilfte gesucht wird.

Zu diesem Gleichnis und zur nachfolgenden Bemerkung J. Dupont, Vin vieux, vin nouveau (Lc.
5,39): Cath. Bibl. Quart. 25 (1963), S. 286—-304.



B. Reicke, Die Fastenfrage nach Luk. 5,33—-39 325

galt bereits ein Uber zweijdhriger Wein als gealtert (Mischna Baba batra VI 3). Jesus
zitierte also in seiner Sentenz keinen Liebhaber von edlen Jahrgingen, sondern einen
Anhinger der vorhergehenden Epoche zum Unterschied vom gegenwirtigen Zeitraum.
Dabei entschied die Sachhilfte die Ausgestaltung der Bildhilfte, und wie gleich vorher
(Luk. 5,37-38) durfte auch hier der Wein die Lehre versinnbildlichen. Jesus wollte im
Anschluss an das unmittelbar vorhergehende Bildwort die betriibliche Erfahrung erkliren,
dass manchmal die Anhinger der ‘“Uberlieferung der Alten” oder der Viter (Matth. 5,21;
15,2 /Mark. 7,5; Joh. 7,22; Apg. 28,17) die neue Verkiindigung ablehnen. Entsprechend
wurden etwa Stephanus und Paulus einer Aufhebung der mosaischen Vorschriften
angeklagt (Apg. 6,14;21,21).

3.

Nach der Dreiertradition gab Jesus auf die ihm gestellte Fastenfrage diese negative
Antwort. Er erwartete von seinen Jingern keine Ubernahme der asketischen Observanzen,
mit denen Pharisder- und Johannesjiinger ihre Frommigkeit zu beweisen hatten. Das
bedeutete andererseits kein Verbot des Fastens iiberhaupt, sondern nur eine Ablehnung
parteiischer Programme. Infolgedessen steht Jesu negative Antwort auf die Fastenfrage
nicht im Widerspruch zur Fastenpraxis, wie sie durch andere Stellen des Neuen Testaments
und Daten der Alten Kirche belegt wird®.

a) Wo sonst im Neuen Testament von Fasten die Rede ist, handelt es sich um Stirkung
des Gebets, nicht um Demonstration der Frommigkeit. — 1. Nach der Taufe fastete Jesus
vierzig Tage in der Wiiste, wo ihn keine Menschen sahen (Matth. 4,2 / Luk. 4,2). Wie auch
sonst bei seinem Aufenthalt in der Eindde diirfte Jesus die Wiiste zum Gebet aufgesucht
haben (Mark. 1,35; Luk. 5,16). Jedenfalls wollte er mit dem Fasten nicht den Menschen
imponieren. — 2. In der Bergpredigt forderte er nach Matthius seine Jiinger auf, im
Gegensatz zu den sogenannten Heuchlern oder ostentativen Pietisten (hypokritar, eig.
“Schauspieler’”) das Fasten nur im Verborgenen auszuiiben und dabei eine Festfreude
auszudriicken, die jenem Hochzeitsmotiv im Fastengesprach auffallend entspricht (Matth.
6,16+18). Die vollig kommentarlose, neutral zusammenfassende Wendung ‘“wenn ihr
fastet” (6,16) weist zunachst auf eine unter den Juden iibliche Sitte hin, namentlich auf
das nationale Fasten am herbstlichen Versohnungstag (Apg. 27,9) und bei dhnlichen
Gelegenheiten (oben zu Luk. 5,33b). Jedoch kann auch hier ein Fasten beim Gebet in der
Stille gemeint sein, zumal das Gebet unmittelbar vorher das Thema bildete (Matth.
6,5—15). Matthidus liess unter allen Umstinden Jesus in der Bergpredigt nicht zur
Ubernahme von besonders asketischen Observanzen auffordern, sondern entweder zur
Diskretion bei der Erfullung der regulidren Fastenvorschriften des Gesetzes (vgl. Matth.
5,18—19: kein Jota ungiiltig) oder zu einem nach aussen unsichtbaren Fasten in der Stille
des Gebets. Bei der Fastenfrage aber ging es um einen sichtbaren Ausdruck der
Frommigkeit: um die ausserordentliche Askese von Jiingern der Pharisier und des
Johannes, und die sei den Hochzeitsgidsten des Briautigams nicht zuzumuten. — 3. Wie
oben festgestellt, wurde die zum Fastengesprich gehorende Erklarung iber ein Trauer-
fasten wihrend der Abwesenheit des Briautigams (Matth. 9,15 / Mark. 2,20 / Luk. 5,35)
klar futurisch und nicht imperativ formuliert. Hier liegt keine Anweisung iiber irgendeine

9 . .
Die meisten Ausleger betonen den Gegensatz, so auch A. Klee, The Question about Fasting:
Nov. Test. 11 (1959), S. 161-173.



326 B. Reicke, Die Fastenfrage nach Luk. 5,33—39

Demonstration der Frommigkeit vor, sondern eine Aussage iiber die kommende Tragodie.
— 4. Auch sonst erscheint bei Jesus und im Kreise der Apostel ein gelegentliches Fasten
als Mittel zur Intensivierung des Gebets. Freilich ist die Textiiberlieferung in den meisten
FFallen nicht einheitlich, wobei unsicher bleibt, ob das Fasten spater eingefiigt oder spiter
unterdriickt worden ist (schwankende Textform in Matth. 17,21 / Mark. 9,29; Apg.
10,31; 14,23; 1.Kor. 7,5; dabei nennen jeweils beachtliche Handschriften und die
Koinetradition das Fasten). Aber in einem Fall wenigstens ist der Text einheitlich,
namlich bei der Vorbereitung der ersten Missionsreise durch Fasten und Gebet (Apg.
13,2—3). — Weder negativ noch positiv steht dieses Fasten zur Stirkung des Gebets in
Beziehung zu den Aussagen Jesu im Fastengesprich, denn es bedeutete einerseits keine
Ubernahme vorbildlicher Observanzen, andererseits keine Trauer iiber den Verlust des
Brautigams.

b) In der altkirchlichen Literatur erscheint Fasten zunichst im Kontext des Gebets
und der Meditation (Didache VIII,1—-2; Polyk. Phil. VII,2; Herm. Sim. V,1,1; Acta Petri
Vercell. I,1; Acta Pauli V,37; Fragm. Murat. Z. 11; Hippolytus, Traditio apostolica
47,1-3 = 17,1-3). Ein weiteres Motiv des Fastens wurde die Barmherzigkeit: Verzicht
auf Nahrung zugunsten anderer (Didache 1,3; Herm. Sim. V,3,7; apostolisches Agraphon
bei Origenes, Hom. in Lev. X,2; Aristides, Apologie XV,9; Sextus, Sentenz 267). In
diesem caritativen Zusammenhang wurden gerne Tritojesajas bekannte Mahnungen (Jes.
58,1-9) zur Ausrichtung der Fastenpraxis auf Barmherzigkeit zitiert (Barn. III,1-5; Just.
Dial. VI,1-7; Clem. Alex. Paed. 111,12,90,1—2; Tert. De jejun. I1,6). Eine spiritualistische
Deutung des Fastens als Abkehr von der Sinneswelt und Hunger nach der Transzendenz
oder der Parusie findet sich in meditativ-philosophisch orientierten Dokumenten. So
lehnte das koptische Thomasevangelium korperliches Fasten iiberhaupt ab (Ev. Thom.
6=8; 14=36; 47=105—108 mit Zitat von Luk. 5,36—39 in umgekehrter Ordnung; ferner
104=229-231) und forderte als geistiges Fasten eine Enthaltung von der Sinneswelt
(27=72). Origenes und Augustin bezogen das Fasten in Matth. 9,15 mit Parallelen auf
Freiheit von Begierden und Sehnsucht nach vollendeter Vereinigung mit Christus (Orig.
Fragm. in Matth. 177; August. Sermo 210,3—9: ablato sponso filiis lugendum). Jedoch
wollten diese kirchlichen Schriftsteller das physische Fasten der Gemeinde keineswegs
ablehnen oder einschrinken, sondern es um den Aspekt des geistigen Fastens erginzen
und somit die Dimension der Ewigkeit eroffnen. Fiir beide Autoren bildete nidmlich die
Sitte des vierzigtdgigen Fastens vor Ostern ein primires Argument in der Darstellung.
Zweifellos hing diese Spiritualisierung des Fastens mit der wachsenden Entwicklung einer
philosophisch meditierenden Theologie zusammen'®.

¢) Im altkirchlichen Volksleben etablierten sich allmihlich verschiedene Fastenzeiten,
die nicht auf biblischen Anweisungen und auch nicht auf dem evangelischen Fasten-
gesprich, sondern auf praktischen Bediirfnissen nach einer geregelten Frommigkeit

0 Fin besonderes Interesse fiir die erweiterte und allegorische Auslegung der Fastenaussage

bezeugen K. Th. Schifer, Und dann werden sie fasten (Mk. 2,20 und Par.): Synoptische Studien Alfred
Wikenhauser zum 70. Geburtstag (1953), 124147, S. 141—-144; und sein Schiiler F. G. Cremer, Die
Fastenansage Jesu Mk. 2,20 und Parallelen in der Sicht der patristischen und scholastischen Exegese
(1965), S.147-175; ders., Die Séhne des Brautgemachs (Mk. 2,19 par.) in der griechischen und
lateinischen Schrifterklirung: Bibl. Zeits. 11 (1967), S.246-253; ders., Das Fastengesprich (Mk.
2,18-22 par.) bei Beda Venerabilis und Hrabanus Maurus: Rev. béned. 77 (1957), S. 155—174; ders.,
Christian von Stablo als Exeget. Beobachtungen zur Auslegung von Mt. 9,14-19: ebd., S. 328-341;
ders., Der Beitrag Augustins zur Auslegung des Fastengesprichs (Mk. 2,18—-22 par.) und der Einfluss
seiner Exegese auf die mittelalterliche Theologie (1971).



B. Reicke, Die Fastenfrage nach Luk. 5,33—39 327

beruhten. Unten sollen die Haupttypen und ihre Entstehung umrissen werden. Die zur
Verfiigung stehende Literatur analysiert verschiedene Motive fiir das Fasten, lasst aber
einen typologisch und chronologisch orientierten Uberblick vermissen. Zu einem solchen
mochte das folgende Korollarium beitragen®® .

1. Das obengenannte Fasten frommer Juden jede Woche am Montag und Donnerstag
(vgl. oben zu Luk. 5,33b) wurde seit ca. 100 n.Chr. von bewussten Christen auf Mittwoch
und Freitag ibertragen, wobei ihnen letzterer Tag als Gedenktag der Kreuzigung
bedeutsam erschien (Didache VIII,1; Herm. Sim. V,1; Tert. De jejun. X,5'?). Von beson-
ders eifrigen Betern wurde das wochentliche Fasten spater auf Montag bis Freitag ausge-
dehnt (Constitutiones apostolorum VIII,23,1—-2). Das ist ein Beispie: fiir jene asketische
Expansion, die “Uberbietung” genannt wurde (griech. hypérthesis, lat. superpositio).

2. Von den Taufkandidaten wurde ebenso seit ca. 100 n.Chr. als Vorbereitung fiir die
Taufzeremonie, die in der Rege! zu Ostern stattfand, ein Fasten an einem oder zwei Tagen
verlangt (Didache VII,4; Hippolytus, Traditio apostolica 45,7—8=15,7—8). Ein ent-
sprechendes jahrliches Fasten der Gemeinde am Karfreitag und Karsamstag ist seit
ungefihr 200 n.Chr. belegt (Tert. De jejun. II,2; XIii,1'*; Hippol. Trad. apost.
55,1-4=25,1-4). Gelegentlich wurden im Anschluss an das synoptische Fastengesprich
diese Tage ausdriicklich als diejenigen bezeichnet, an denen Jesus den Jungern entriickt
worden sei (Zitat von Luk. 535 in Didascalia apostolorum V 12,16 und Constitutiones
apostolorum V,18,2). Besonders fromme Christen wollten im Sinne jener “Uberbietung”
das Fasten zu Ostern auf vierzig Stunden ausdehnen (Irendus nach Eus. Hist. V,24,12).
Andere haben Enthaltsamkeit von Fleisch und Wein auch fiir Montag bis Donnerstag in
der Osterwoche vorgeschrieben (Didascalia V,14,16; Constitutiones V,14,20; 18,1).

3. Im dritten und vierten Jahrhundert wuchs die Tendenz, analog zum vierzigtagigen
Fasten Jesu in der Wiiste wihrend der ganzen Quadragesima oder der vierzig Tage vor
Ostern eine allgemeine Askese zu verlangen (Orig. Hom. in Lev. X,2; Euseb. De
solemn.pasch. 4—5; August. Sermo 210,3-9). Unter dem Einfluss des Monchtums
verbreitete sich in der Spitantike diese Forderung einer diitischen Einschrinkung
wihrend der mit dem Aschermittwoch beginnenden Passionszeii (Johannes Cassianus,
Coliationes XX1I,25; Gregorius Magnus, Hom. in Evang. XV.,5). In den katholischen
Kirchen des Mittelalters und der Neuzeit hat sich diese vierzigtigige Observanz jedenfalls
als Ideal erhalten. Aus praktischen Grinden wurde aber das Fasten nur von den
Religivsen ganz streng, vom Kirchenvolk oft recht mild durchgefiihrt'*.

4. Im fiinften Jahrhundert begriindete unter Einfluss des synoptischen Fastengesprachs
ein hervorragender Kirchenlehrer die Fastensitte mit der Entriickung des Brautigams bei
der Himmelfahri (Cyrillus Alexandrinus, Comm. in Luc., zv Luk. 5,34). Um 470 n.Chr.
inaugurierte dementsprechend Bischof Mamertus von Vienne in Gallien ein mit Litaneien
und Bussgang verbundenes Fasten an den sog. Rogationes, das sind Montag bis Mittwoch
vor dem Tag der Himmelfahrt Jesu. Beim ersten Konzil von Orléans 511 wurde es durch

1 gehr reiches Material bei R. Arbesmann, Fasten; Fastenspeisen; Fasttage: Reallex. f. Ant. u.

Christ., 7 (1969), Sp.447-524; P.Deseille & H.-J. Sieber, Jelne: Dict. de spirit., 8 (1974),
Sp. 1164 -1179.

J. Schiimmer, Die altkirchliche Fastenpraxis mit besonderer Beriicksichtigung der Schriften
Tertgllians (1933), S. 82-150.

Schiimmer (A. i2), S. 51—81.

R. Pierret & E. Flicoteaux, Caréme: Dict. de spirit., 2 (1953), Sp. 136-152; Arbesmann
(A.11),Sp.515-518.



328 B. Reicke, Die Fastenfrage nach Luk. 5,33—39

Konig Chlodwig als Vorschrift fiir Gallien festgelegt (Kanon 27)'°. Die betreffenden
Litaneien, die kleineren genannt, wurden unter Karl dem Grossen und Papst Leo III.
(795—816) in die romische Liturgie aufgenommen und erhielten dadurch Bedeutung fiir
ganz Europa'®. An die zugehorigen Bittginge erinnert noch heute der iiberlieferte Name
des vorhergehenden Sonntags, Rogate. In mehreren Lindern haben sich die Rogationes
mit Flurumgingen erhalten, zum Teil liturgisch wie in England, zum Teil sakularisiert wie
in Deutschland und der Schweiz als Abgehung der Gemeindegrenzen'’. Andererseits
bedeuteten die Rogationes auch eine Verchristlichung der italienischen Robigalien und
anderer Ambarvalien, und die gallische Fastenvorschrift erhielt nur voriibergehende
Bedeutung.

Uberhaupt ist festzustellen, dass sich in der Kirche verschiedene Formen und Zeiten
des Fastens entwickelt haben und sporadisch vom Gesprich Jesu iiber das Fasten
beeinflusst wurden, aber iiberwiegend andere Vorbilder und Ursachen hatten'®.

Bo Reicke, Basel

15" C. J.Hefele & H. Leclercq, Histoire des conciles, 2, 2 (1908), S. 1014.
L. Eisenhofer, Handbuch der Liturgik, 1 (1932), S. 556f.
O. Riihle, Bittgang: Handwort. des deutschen Aberglaubens, 1 (1927), Sp. 1348-—-1354;
P. Sartori, Flurumgang: ebd., 2 (1930), Sp. 1677—-1681.
8 Schifer (A. 10), S. 147,

17



	Die Fastenfrage nach Luk. 5, 33-39

