
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 6

Artikel: Die Fastenfrage nach Luk. 5, 33-39

Autor: Reicke, Bo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 30 Heft 6 November / Dezember 1974

Die Fastenfrage nach Luk. 5,33—39

Auf den Bericht über die Mahlzeit beim Zöllner Levi liess die synoptische
Dreiertradition eine Erörterung der für Jünger der Pharisäer und des Johannes
kennzeichnende Fastensitte folgen (Matth. 9,14—17 / Mark. 2,18—22 / Luk. 5,33—39).
Die Umgebung erwartete von den Novizen Jesu eine Anpassung an die asketische Praxis
dieser Kreise. Nach dem Kontext scheint die Frage während der Mahlzeit bei Levi
ausgelöst und vom Essen und Trinken mit den Zöllnern verursacht worden zu sein (vgl.
Luk. 5,33c: "sie essen und trinken"). Indessen wurde innerhalb der synoptischen
Perikope kern ausdrücklicher Bezug auf die Mahlzeit mit den Zöllnern genommen.
Vermutlich existierte die Perikope in der Tradition primär als selbständige Einheit, und
das Gespräch war von Begegnungen der Jesusjünger mit kontaktwilligen Pharisäern und
Baptisten veranlasst worden.

1.

Während nach Matthäus die Täuferjünger und nach Markus zugleich die Pharisäer die

Fastenfrage stellten (Matth. 9,14 / Mark. 2,18), gab Lukas nur kurz an: "Sie sagten zu
ihm" (Luk. 5,33a), und dieses Sie kann entweder konkret auf die Gäste des Levi oder
unbestimmt auf die Leute im Lande bezogen werden.

Johannes der Täufer war im Gegensatz zu Jesus für seine Askese bekannt (Matth. 3,4 /
Mark. 1,6; Matth. 11,18; Luk. 7,33). Er sollte wie die Naziräer keinen Wein trinken (Luk.
1,15) und wurde mit dem strengen Elia verglichen (Matth. 11,14; 17,12 / Mark. 9,13;
Luk. 1,17). Daher ist die Angabe, dass seine Jünger wie die der Pharisäer zu fasten
pflegten (Luk. 5,33b), trotz dem Fehlen anderer Belege glaubwürdig. Lukas teilte über
die Parallelen hinaus ein paar konkrete Umstände mit (ebd.): "Sie fasten oft (pyknä) und
sagen (dabei) Gebete her (deéseis poioûntai)." Auch die Kombination von Fasten und
Gebet ist bei den Johannesjüngern annehmbar, obwohl sonst nicht belegbar (vgl. noch
unten S. 322).

Ausdrücklich beweisen aber rabbinische Quellen, dass für die Pharisäer das Fasten
sowohl als fromme Sitte überhaupt wie auch in Verbindung mit besonderen Gebeten ein
wichtiges Thema bildete. Es ging zunächst um drei Hauptformen des obligatorischen
Fastens der Kultgemeinde: 1) am Versöhnungstag (Lev. 6,29—31), 2) an Unglückstagen
der Nation (Sach. 7,3.5; 8,19) und 3) beim Ausbleiben des Regens (Joel 1,14). Diese



322 B. Reicke, Die Fastenfrage nach Luk. 5,33-39

nationalen Manifestationen wurden von den Rabbinern durch ausführliche Vorschriften
über Fastengeb rauche und Fastengebete geregelt1. Man versuchte darüber hinaus, das

individuelle Fasten (Ps. 35,13; Dan. 9,3 u.ö.), zu dem sich oft Schriftgelehrte und
Observanten für einen gewissen Zeitraum durch ein feierliches Gelübde verpflichteten,
einigermassen in Schranken zu halten. Die in der Fastenrolle (Megillat Ta'anit) und im
Traktat Fasten (Ta'anit) überlieferten Anweisungen betrafen hauptsächlich eine
Einschränkung des Fastens auf vorgeschriebene, jedenfalls nicht unerlaubte Zeiten, was den

grossen Eifer religiöser Kreise für ein privates Fasten beleuchtet. Vor allem sollte die
Festfreude des Sabbattages und anderer Feiertage nicht durch Askese beeinträchtigt
werden (Judith 8,6), und so konzentrierte man das freiwillige Fasten auf Montag bis
Donnerstag oder Montag plus Donnerstag2. Der von Jesus geschilderte Pharisäer im
Tempel betrachtete sein Fasten zweimal in der Woche als besonderen Verdienst (Luk.
18,12), und die syrische Apostellehre bestätigt diese Sitte, indem sie das Fasten
judaisierender "Heuchler" am Montag und Donnerstag kritisierte (Didache VIII,1).

Es ist ohne Schwierigkeit vorstellbar, dass auch Jünger des Täufers sich durch seine

Busspredigt zu solchen Gelübden haben treiben lassen, so dass sie jedenfalls für gewisse
Zeiten zweimal in der Woche fasteten, wobei sie auch besondere Fastengebete haben

vortragen können. Bei ein paar anderen Vertretern der Frömmigkeit in Judäa wurde diese

Kombination von Fasten und Gebet als charakteristisch empfunden. Die alte Prophet in
Hanna verband im Tempel ihr beharrliches Fasten mit Gebet für die Erlösung Israels

(Luk. 2,37), und Jesu Bruder Jakobus soll asketisch wie ein Naziräer gelebt und täglich im
Tempel für die Befreiung des Volkes gebetet haben (Hegesipp nach Euseb, Kirchengeschichte

II, 23,5—6). Sie waren nicht Jünger des Täufers oder der Pharisäer, vertraten aber

vergleichbare Ideale der jüdischen und christlichen Pietät.

2.

Jesus wurde nun danach gefragt, weshalb er und seine Jünger nicht durch Fasten und
Gebet jene Busspraxis ausübten, um die sich fromme Kreise unter den Juden im Blick auf
die Wiederherstellung Israels bemühten. Er beantwortete die Fastenfrage negativ, indem
er drei kurze Gleichnisse anführte, welche die Unangemessenheit eines speziellen Fastens
für seine Jünger beleuchten sollten. Die drei Gleichnisse finden sich bei allen Synoptikern
in ähnlicher Gestalt und weisen folgende Themen auf: a) die Gegenwart des Bräutigams
(Matth. 9,15 / Mark. 2,19-20 / Luk. 5,34—35); b) das Flicken des Mantels (Matth. 9,16 /
Mark. 2,21; Luk. 5,36); c) den Wein und die Schläuche (Matth. 9,17 / Mark. 2,22 / Luk.
5,37—39). Lukas bezeichnete nur das zweite Bildwort als Gleichnis (parabole, 5,36).
Dennoch sind auch die erste und dritte Einheit formell Gleichnisse in dem Sinne, dass

zwischen Bildhälfte und Sachhälfte ein logisches Verhältnis besteht3. Was füi den

Bräutigam und die Hochzeitsgäste, für den Flicken und den Mantel, für den Wein und die
Schläuche gilt, das trifft auch für Jesus und seine Jünger zu.

a) Der technische Ausdruck "Söhne der Brauthütte" (Luk. 5,34; hebr. bënë huppä,
griech. hyioi toû nymphönos) bezeichnete im Judentum die Kameraden des Bräutigams

1
P. Billerbeck, Kommentar, 2 (1924), S. 241 ; 4 (1928), S. 76-94, 100-114.

2
Billerbeck, 2, S. 65, 241-243; 4, S. 89-98.
A. Feuillet, La controverse sur le jeûne (Me. 2,18-20; Mt. 9,14-15; Le. 5,33-35): Nouv. rev.

théol. 90 (1968), 113-136; 252-277, S. 115, 118.



B. Reiche, Die Fastenfrage nach Lüh. 5,33-39 323

(bei der Hochzeit Simsons waren es dreissig, Ri. 14,11: hebr. rë'îm, griech. hétairoi), die
bei der siebentägigen Hochzeit (Gen. 29,27; Ri. 14,12) unter der Leitung des sogenannten
Brautführers (aram.schôschbïn; in Joh. 2,8; 3,29 "Tafelmeister" und "Freund des

Bräutigams" genannt) für die festliche Stimmung unter den Gästen zu sorgen hatte4 Mit
einem solchen feierlichen Gefolge verglich Jesus seine Jünger. Das setzte den Gedanken

voraus, dass sie ihn als den Bräutigam zu begleiten hatten; exegetische Versuche zur
Streichung der Vorstellung vom Bräutigam machen das Gleichnis sinnlos.

Einen alttestamentlichen Ausgangspunkt für dieses Hochzeitsgleichnis bildeten
Aussagen über die Verlobung oder Vermählung des Herrn (griech. Kyrios) mit dem erwählten
Volk (Hos. 2,21—22; Jer. 2,2; 31,2; Jes. 54,5; 61,10; 62,4) und besonders die Hochzeit
des ewig gesegneten und herrlich gesalbten Königs (Ps. 45,3.8). Obwohl das Motiv im
nachexilischen Judentum nicht ausgeprägt messianisch entfaltet wurde, blieb es

pharisäischen Schriftgelehrten keineswegs unbekannt (4. Esr. 5,23—26: heilsgeschichtliche
Deutung der Hochzeitsbilder des Hohenliedes; 9,47—10,1: der sakrale Bräutigam der
Gemeinde wird in der Endzeit entrückt; Midrasch rabba zu Exodus, XV,31: heilige
Hochzeit in den Tagen des Messias erwartet). Jesus ging aber vom Alten Testament aus,
als er den Begriff der Hochzeitsfreude auf seine Gemeinschaft mit den Heilsbedürftigen
bezog. Es bedeutet reine Willkür zu bestreiten, dass er hier wie in anderen Fällen ein
bekanntes alttestamentliches Symbol auf sich anwendete, und das Bild spielt auch sonst
im Neuen Testament eine charakteristische Rolle (Matth. 22,1—14; 25,1 — 13; Joh. 3,29;
Rom. 7,4; 2. Kor. ll,2;Eph. 5,22-33;Off. 19,7-9; 21,2.9; 22,17)s.

Im angeführten Gleichnis bezieht sich das Tertium comparationis der Bildhälfte und
Sachhälfte auf die Gegenwart des Bräutigams (en hô "während"). Bei jeder Hochzeit
sollen die Kameraden des Bräutigams Festfreude erleben und entfalten, und daher könne
die Umgebung die Begleiter Jesu gar nicht dazu zwingen, zum Fasten überzugehen (in
Luk. 5,34 poiêsai nësteûsai, Aorist im Sinne eines Ingresses; hingegen in Matth. 9,15 und
Mark. 2,19 "sie können nicht trauern" bzw. "fasten", Präs. inf. im Sinne einer Iteration).

Parenthetisch liess Jesus dann verstehen, dass ihn seine Jünger in Galiläa nicht ewig als

Bräutigam behalten würden (Luk. 5,35a). Er sollte ihnen gewaltsam entrückt werden
(griech. apairefsthai). Hier weist die Terminologie auf die Prophétie über die Entrückung
des Gottesknechtes hin6, der wegen seiner Nachkommenschaft zugleich als Bräutigam
gedacht war (Jes. 53,8 im hebr. Text: nach Unterdrückung und Verurteilung wird er
weggerafft [im griech. Text ai'retai], und wer fragt nach seinem Geschlecht? ; 53,10:
indem er aber sein Leben als Schuldopfer einsetzt, wird er Nachkommen sehen). Da der
Meister vom Weggang des Täufers wusste (Matth. 4,12 / Mark. 1,14; Luk. 3,20) und in
Analogie dazu mit einem gewaltsamen Tod nach der Schrift rechnete (Matth. 17,12 /
Mark. 9,12—13), lässt sich die Aussage über die Entrückung des Bräutigams unmöglich als

pure Gemeindebildung abfertigen.
Bei der nachfolgenden Aussage über das Fasten der Jünger Jesu (Luk. 5,35b) ist die

rein konstatierende futurale Form zu beachten, die auch in den synoptischen Parallelen

vorliegt: "Dann werden sie fasten" (griech. nesteüsousin). Hier mit einem hortativen
Ausdruck wie "sollen" zu übersetzen, ist verfehlt. Jesus brachte gar keine Anweisung über
eine Fastenpraxis der Kirche in kommenden Jahren, sondern äusserte seine Erwartung

4 J. Levy, Neuhebräisches und chaldäisches Wörterbuch, 4 (1880), S. 526-527; P. Billerbeck,
Kommentar, 1 (1922), S. 500-518; 2 (1924), S. 439.

5 Feuillet (A. 3), S. 135f.
6 Feuillet (A. 3), S. 251-259.



324 Ii. Reiche, Die Fastenfrage nach Luk. 5,33—39

eines traurigen Fastens der Jünger bei seinem Tode. In den Evangelien spiegelt sich diese
Trauer der Jünger über die Kreuzigung Jesu nur fragmentarisch wider (Mark. 16,10; Luk.
24,17; Joh. 16,20; 20,11 ; vgl. Ev. Petr. 7,27), weil sie in der Erinnerung von der Freude
der Jünger über die Gegenwart des Erhöhten verdrängt wurde (Matth. 28,8.20; Luk.
24,41.52; Joh. 20,20). Um so eher lässt sich das Motiv auf Jesus zurückführen, und es hat
im vorliegenden Kontext eine ganz logische Funktion. Jesus deutete im Gespräch über das

Fasten die unvermeidliche Trauer bei seinem Fortgang dialektisch an, um nämlich die
Intensität der Hochzeitsfreude während seiner leiblichen Gegenwart zu verdeutlichen. Für
christliche Leser sollte das andererseits die Berechtigung ihrer Freude über die geistige
Gegenwart des Auferstandenen bestätigen (Joh. 16,20; Apg. 2,46; Rom. 12,12; l.Petr.
1,6).

b) Das zweite Bildwort, das mit einem Flicken auf einem Mantel argumentiert (Luk.
5,36), wurde von Lukas ausdrücklich ein Gleichnis genannt (parabole; vgl. oben zu Luk.
5,34). Im täglichen Leben bringt niemand einen Flicken aus einem neuen Stoff auf einen
alten Mantel an, denn hierdurch verursacht er nur einen bösen Riss oder ein Schisma
(skhi'sma), wie es wörtlich im Blick auf die zu beleuchtenden religiösen Umstände heisst.
Matthäus und Markus machten dabei auf die Kontraktion des ungekrimpten Zusatzes und
die Entstehung von umfassenderen Rissen im alten Mantel oder unter den Juden
aufmerksam (Matth. 9,16 / Mark. 2,21). Lukas aber bedauerte die Teilung des neuen
Mantels oder der Jünger Jesu und die Disharmonie des Flickens mit dem alten Mantel.
Nach beiderlei Überlieferungen wollte Jesus nicht, etwa aus taktischen Gründen, die

jüdische Fastensitte übernehmen, weil eine Mischung von alten und neuen Formen zu
einem bedenklichen Schisma führt, und zwar nach Matthäus und Markus zu einer
Spaltung im Judentum aufgrund der überlegenen Anziehungskraft des Evangeliums, nach
Lukas in der Christenheit wegen verschiedener Einstellung zu den Observanzen7.

c) Das dritte Gleichnis, das sich auf neuen Wein bezieht (Luk. 5,37—38), aktualisiert
wieder das Gleichnis von der Hochzeit (5,34), weil gerade bei der Trauung eines

Brautpaars der Wein eine wichtige Rolle spielte (Joh. 2,3). Wein wurde oft in einem
Schlauch aufbewahrt, das heisst in einem gegerbten, gepichten, mit der Aussenseite nach
innen zusammengenähten Ziegenfell (Jos. 9,5). Wie beim Gleichnis vom Flicken und
Mantel liegt auch hier die Pointe im Gegensatz von Alt und Neu, aber der Schlauch und
der Wein verhalten sich gleichzeitig wie die Gestalt zum Inhalt. Als neu galt damals ein
Wein, der vom letzten Herbst stammte, der also noch gären und einen Schlauch sprengen
konnte (Hiob 32,19), falls dieser alt und steif geworden war. Durch eine solche
Kombination von Alt und Neu würde man Inhalt und Gefäss auf einmal zerstören (Luk.
5,37b). Ein neuer Wein verlange einfach neue Schläuche. Damals aber verstanden die

jüdischen Schriftgelehrten neuen Wein als Bild für eine neue Lehre (Pirqe abot IV,26).
Folglich wollte Jesus sagen: Seine neue Lehre muss in neuen Formen hervortreten. Eine
synkretistische Übernahme jüdischer Fastensitten wäre sowohl für die neue Verkündigung
wie für die alten Gemeinschaften schädlich8.

Lukas fügte eine weitere Erklärung Jesu über den alten Wein hinzu (Luk. 5,39): Hat
jemand alten Wein genossen (piön "getrunken"), will er keinen neuen. Als alt bezeichnete

man im Handel den Wein des Vorjahres, und wegen der Schwierigkeiten mit der Lagerung

7 A.Klee, The Old Coat and the New Wine: Nov. Test. 12 (1970), 13-21, S. 19, hat auch
eingesehen, dass Jesus den alten Mantel als erhaltenswert auffassen liess. Allerdings bleibt die
Bildhälfte unverständlich, wenn der intendierte Wert nicht in der Sachhälfte gesucht wird.

Zu diesem Gleichnis und zur nachfolgenden Bemerkung J. Dupont, Vin vieux, vin nouveau (Le.
5,39): Cath. Bibl. Quart. 25 (1963), S. 286-304.



B. Reiche, Die Fastenfrage nach Luk. 5,33-39 325

galt bereits ein über zweijähriger Wein als gealtert (Mischna Baba batra VI,3). Jesus
zitierte also in seiner Sentenz keinen Liebhaber von edlen Jahrgängen, sondern einen
Anhänger der vorhergehenden Epoche zum Unterschied vom gegenwärtigen Zeitraum.
Dabei entschied die Sachhälfte die Ausgestaltung der Bildhälfte, und wie gleich vorher
(Luk. 5,37—38) durfte auch hier der Wein die Lehre versinnbildlichen. Jesus wollte im
Anschluss an das unmittelbar vorhergehende Bildwort die betrübliche Erfahrung erklären,
dass manchmal die Anhänger der "Überlieferung der Alten" oder der Väter (Matth. 5,21 ;

15,2 /Mark. 7,5; Joh. 7,22; Apg. 28,17) die neue Verkündigung ablehnen. Entsprechend
wurden etwa Stephanus und Paulus einer Aufhebung der mosaischen Vorschriften
angeklagt (Apg. 6,14; 21,21).

3.

Nach der Dreiertradition gab Jesus auf die ihm gestellte Fastenfrage diese negative
Antwort. Er erwartete von seinen Jüngern keine Übernahme der asketischen Observanzen,
mit denen Pharisäer- und Johannesjünger ihre Frömmigkeit zu beweisen hatten. Das
bedeutete andererseits kein Verbot des Fastens überhaupt, sondern nur eine Ablehnung
parteiischer Programme. Infolgedessen steht Jesu negative Antwort auf die Fastenfrage
nicht im Widerspruch zur Fastenpraxis, wie sie durch andere Stellen des Neuen Testaments
und Daten der Alten Kirche belegt wird9.

a) Wo sonst im Neuen Testament von Fasten die Rede ist, handelt es sich um Stärkung
des Gebets, nicht um Demonstration der Frömmigkeit. — 1. Nach der Taufe fastete Jesus

vierzig Tage in der Wüste, wo ihn keine Menschen sahen (Matth. 4,2 / Luk. 4,2). Wie auch
sonst bei seinem Aufenthalt in der Einöde dürfte Jesus die Wüste zum Gebet aufgesucht
haben (Mark. 1,35; Luk. 5,16). Jedenfalls wollte er mit dem Fasten nicht den Menschen
imponieren. — 2. In der Bergpredigt forderte er nach Matthäus seine Jünger auf, im
Gegensatz zu den sogenannten Heuchlern oder ostentativen Pietisten (hypokritaf, eig.
"Schauspieler") das Fasten nur im Verborgenen auszuüben und dabei eine Festfreude
auszudrücken, die jenem Hochzeitsmotiv im Fastengespräch auffallend entspricht (Matth.
6,16^18). Die völlig kommentarlose, neutral zusammenfassende Wendung "wenn ihr
fastet" (6,16) weist zunächst auf eine unter den Juden übliche Sitte hin, namentlich auf
das nationale Fasten am herbstlichen Versöhnungstag (Apg. 27,9) und bei ähnlichen
Gelegenheiten (oben zu Luk. 5,33b). Jedoch kann auch hier ein Fasten beim Gebet in der
Stille gemeint sein, zumal das Gebet unmittelbar vorher das Thema bildete (Matth.
6,5—15). Matthäus liess unter allen Umständen Jesus in der Bergpredigt nicht zur
Übernahme von besonders asketischen Observanzen auffordern, sondern entweder zur
Diskretion bei der Erfüllung der regulären Fastenvorschriften des Gesetzes (vgl. Matth.
5,18—19: kein Jota ungültig) oder zu einem nach aussen unsichtbaren Fasten in der Stille
des Gebets. Bei der Fastenfrage aber ging es um einen sichtbaren Ausdruck der
Frömmigkeit: um die ausserordentliche Askese von Jüngern der Pharisäer und des

Johannes, und die sei den Hochzeitsgästen des Bräutigams nicht zuzumuten. — 3. Wie
oben festgestellt, wurde die zum Fastengespräch gehörende Erklärung über ein Trauerfasten

während der Abwesenheit des Bräutigams (Matth. 9,15 / Mark. 2,20 / Luk. 5,35)
klar futurisch und nicht imperativ formuliert. Hier liegt keine Anweisung über irgendeine

g
Die meisten Ausleger betonen den Gegensatz, so auch A. Klee, The Question about Fasting:

Nov. Test. 11 (1959), S. 161-173.



326 B. Reiche, Die Fastenfrage nach Lüh. 5,33-39

Demonstration der Frömmigkeit vor, sondern eine Aussage über die kommende Tragödie.
— 4. Auch sonst erscheint bei Jesus und im Kreise der Apostel ein gelegentliches Fasten
als Mittel zur Intensivierung des Gebets. Freilich ist die Textüberlieferung in den meisten
Fällen nicht einheitlich, wobei unsicher bleibt, ob das Fasten später eingefügt oder später
unterdrückt worden ist (schwankende Textform in Matth. 17,21 / Mark. 9,29; Apg.
10,31; 14,23; l.Kor. 7,5; dabei nennen jeweils beachtliche Handschriften und die
Koinetradition das Fasten). Aber in einem Fall wenigstens ist der Text einheitlich,
nämlich bei der Vorbereitung der ersten Missionsreise durch Fasten und Gebet (Apg.
13,2—3). — Weder negativ noch positiv steht dieses Fasten zur Stärkung des Gebets in
Beziehung zu den Aussagen Jesu im Fastengespräch, denn es bedeutete einerseits keine
Übernahme vorbildlicher Observanzen, andererseits keine Trauer über den Verlust des

Bräutigams.
b) In der altkirchlichen Literatur erscheint Fasten zunächst im Kontext des Gebets

und der Meditation (Didache VIII,1—2; Polyk. Phil. VII,2; Herrn. Sim. V,l,l ; Acta Petri
Vercell. 1,1; Acta Pauli V,37; Fragm. Murat. Z. 11; Hippolytus, Traditio apostolica
47,1—3 17,1—3). Ein weiteres Motiv des Fastens wurde die Barmherzigkeit: Verzicht
auf Nahrung zugunsten anderer (Didache 1,3; Herrn. Sim. V,3,7; apostolisches Agraphon
bei Origenes, Horn, in Lev. X,2; Aristides, Apologie XV,9; Sextus, Sentenz 267). In
diesem caritativen Zusammenhang wurden gerne Tritojesajas bekannte Mahnungen (Jes.

58,1-9) zur Ausrichtung der Fastenpraxis auf Barmherzigkeit zitiert (Barn. 111,1—5; Just.
Dial. VI,1—7; Clem. Alex. Paed. 111,12,90,1—2; Tert. De jejun. 11,6). Eine spiritualistische
Deutung des Fastens als Abkehr von der Sinneswelt und Hunger nach der Transzendenz
oder der Parusie findet sich in meditativ-philosophisch orientierten Dokumenten. So

lehnte das koptische Thomasevangelium körperliches Fasten überhaupt ab (Ev. Thom.
6=8; 14=36; 47=105—108 mit Zitat von Luk. 5,36—39 in umgekehrter Ordnung; ferner
104=229—231) und forderte als geistiges Fasten eine Enthaltung von der Sinneswelt
(27=72). Origenes und Augustin bezogen das Fasten in Matth. 9,15 mit Parallelen auf
Freiheit von Begierden und Sehnsucht nach vollendeter Vereinigung mit Christus (Orig.
Fragm. in Matth. 177; August. Sermo 210,3—9: ablato sponso filiis lugendum). Jedoch
wollten diese kirchlichen Schriftsteller das physische Fasten der Gemeinde keineswegs
ablehnen oder einschränken, sondern es um den Aspekt des geistigen Fastens ergänzen
und somit die Dimension der Ewigkeit eröffnen. Für beide Autoren bildete nämlich die
Sitte des vierzigtägigen Fastens vor Ostern ein primäres Argument in der Darstellung.
Zweifellos hing diese Spiritualisierung des Fastens mit der wachsenden Entwicklung einer
philosophisch meditierenden Theologie zusammen10.

c) Im altkirchlichen Volksleben etablierten sich allmählich verschiedene Fastenzeiten,
die nicht auf biblischen Anweisungen und auch nicht auf dem evangelischen
Fastengespräch, sondern auf praktischen Bedürfnissen nach einer geregelten Frömmigkeit

10 Ein besonderes Interesse für die erweiterte und allegorische Auslegung der Fastenaussage
bezeugen K. Th. Schäfer, Und dann werden sie fasten (Mk. 2,20 und Par.): Synoptische Studien Alfred
Wikenhauser zum 70. Geburtstag (1953), 124-147, S. 141-144; und sein Schüler F. G. Cremer, Die
Fastenansage Jesu Mk. 2,20 und Parallelen in der Sicht der patristischen und scholastischen Exegese
(1965), S. 147-175; ders., Die Söhne des Brautgemachs (Mk. 2,19 par.) in der griechischen und
lateinischen Schrifterklärung: Bibl. Zeits. 11 (1967), S. 246-253; ders., Das Fastengespräch (Mk.
2,18-22 par.) bei Beda Venerabiiis und Hrabanus Maurus: Rev. béned. 77 (1957), S. 155-174; ders.,
Christian von Stablo als Exeget. Beobachtungen zur Auslegung von Mt. 9,14-19: ebd., S. 328-341;
ders., Der Beitrag Augustins zur Auslegung des Fastengesprächs (Mk. 2,18-22 par.) und der Einfluss
seiner Exegese auf die mittelalterliche Theologie (1971).



B. Reiche, Die Fastenfrage nach Lüh. 5,33-39 327

beruhten. Unten sollen die Haupttypen und ihre Entstehung umrissen werden. Die zur
Verfügung stehende Literatur analysiert verschiedene Motive für das Fasten, lässt aber
einen typologisch und chronologisch orientierten Überblick vermissen. Zu einem solchen
möchte das folgende Korollarium beitragen11.

1. Das obengenannte Fasten frommer Juden jede Woche am Montag und Donnerstag
(vgl. oben zu Luk. 5,33b) wurde seit ca. 100 n.Chr. von bewussten Christen auf Mittwoch
und Freitag übertragen, wobei ihnen letzterer Tag als Gedenktag der Kreuzigung
bedeutsam erschien (Didache VIII,1; Herrn. Sim. V,l;Tert. De jejun. X,512). Von besonders

eifrigen Betern wurde das wöchentliche Fasten später auf Montag bis Freitag ausgedehnt

(Constitutiones apostolorum VIII,23,1—2). Das ist ein Beispiel für jene asketische

Expansion, die "Überbietung" genannt wurde (griech. hypérthesis, lat. superpositio).
2. Von den Taufkandidaten wurde ebenso seit ca. 100 n.Chr. als Vorbereitung für die

Taufzeremonie, die in der Regel zu Ostern stattfand, ein Fasten an einem oder zwei Tagen
verlangt (Didache VII,4; Hippolytus, Traditio apostolica 45,7—8=15,7—8). Ein
entsprechendes jährliches Fasten der Gemeinde am Karfreitag und Karsamstag ist seit

ungefähr 200 n.Chr. belegt (Tert. De jejun. 11,2; XIII, 113 ; Hippol. Trad, apost.
55,1—4=25,1—4). Gelegentlich wurden im Anschluss an das synoptische Fastengespräch
diese Tage ausdrücklich als diejenigen bezeichnet, an denen Jesus den Jüngern entrückt
worden sei (Zitat von Luk. 5,35 in Didascalia apostolorum V,12,16 und Constitutiones
apostolorum V,18,2). Besonders fromme Christen wollten im Sinne jener "Überbietung"
das Fasten zu Ostern auf vierzig Stunden ausdehnen (Irenäus nach Eus. Hist. V,24,12).
Andere haben Enthaltsamkeit von Fleisch und Wein auch für Montag bis Donnerstag in
der Osterwoche vorgeschrieben (Didascalia V,14,16; Constitutiones V,14,20; 18,1).

3. Im dritten und vierten Jahrhundert wuchs die Tendenz, analog zum vierzigtägigen
Fasten Jesu in der Wüste während der ganzen Quadragesima odei der vierzig Tage vor
Ostern eine allgemeine Askese zu verlangen (Orig. Horn, in Lev. X,2; Euseb. De
solemn.pasch. 4—5; August. Sermo 210,3—9). Unter dem Einfluss des Mönchtums
verbreitete sich in der Spätantike diese Forderung einer diätischen Einschränkung
während der mit dem Aschermittwoch beginnenden Passionszeit (Johannes Cassianus,
Collationes XXI,25; Gregorius Magnus, Horn, in Evang. XV,5). In den katholischen
Kirchen des Mittelalters und der Neuzeit hat sich diese vierzigtägige Observanz jedenfalls
als Ideal erhalten. Aus praktischen Gründen wurde aber das Fasten nur von den
Religiösen ganz streng, vom Kirchenvolk oft recht mild durchgeführt14.

4. Im fünften Jahrhundert begründete unter Einfluss des synoptischen Fastengesprächs
ein hervorragender Kirchenlehrer die Fastensitte mit der Entrückung des Bräutigams bei
der Himmelfahrt (Cyrillus Alexandrinus, Comm. in Luc., zu Luk. 5,34). Um 470 n.Chr.
inaugurierte dementsprechend Bischof Mamertus von Vienne in Gallien ein mit Litaneien
und Bussgang verbundenes Fasten an den sog. Rogationes, das sind Montag bis Mittwoch
vor dem Tag der Himmelfahrt Jesu. Beim ersten Konzil von Orléans 511 wurde es durch

11
Sehr reiches Material bei R. Arbesmann, Fasten; Fastenspeisen; Fasttage; Reallex. f. Ant. u.

Christ., 7 (1969), Sp. 447-524; P. Deseille & H.-J. Sieber, Jeûne: Diet, de spirit., 8 (1974),
Sp. 1164-1179.

12
J. Schümmer, Die altkirchliche Fastenpraxis mit besonderer Berücksichtigung der Schriften

Tertullians (1933), S. 82-150.
13 Schümmer (A. 12), S. 51-81.
14 R. Pierret & E. Flicoteaux, Carême: Diet, de spirit., 2 (1953), Sp. 136-152; Arbesmann

(A. 11), Sp. 515-518.



328 B. Reicke, Die Fastenfrage nach Luk. 5,33-39

König Chlodwig als Vorschrift für Gallien festgelegt (Kanon 27)ls. Die betreffenden
Litaneien, die kleineren genannt, wurden unter Karl dem Grossen und Papst Leo III.
(795—816) in die römische Liturgie aufgenommen und erhielten dadurch Bedeutung für
ganz Europa16. An die zugehörigen Bittgänge erinnert noch heute der überlieferte Name
des vorhergehenden Sonntags, Rogate. In mehreren Ländern haben sich die Rogationes
mit Flurumgängen erhalten, zum Teil liturgisch wie in England, zum Teil säkularisiert wie
in Deutschland und der Schweiz als Abgehung der Gemeindegrenzen17. Andererseits
bedeuteten die Rogationes auch eine Verchristlichung der italienischen Robigalien und
anderer Ambarvalien, und die gallische Fastenvorschrift erhielt nur vorübergehende
Bedeutung.

Überhaupt ist festzustellen, dass sich in der Kirche verschiedene Formen und Zeiten
des Fastens entwickelt haben und sporadisch vom Gespräch Jesu über das Fasten
beeinflusst wurden, aber überwiegend andere Vorbilder und Ursachen hatten18.

Bo Reicke, Basel

15 C. J.Hefele & H. Leclercq, Histoire des conciles, 2, 2 (1908), S. 1014.
16 L. Eisenhofer, Handbuch der Liturgik, 1 (1932), S. 556f.
17

O.Rühle, Bittgang: Handwört. des deutschen Aberglaubens, 1 (1927), Sp. 1348-1354;
P. Sartori, Flurumgang: ebd., 2 (1930), Sp. 1677-1681.

18 Schäfer (A. 10), S. 147.


	Die Fastenfrage nach Luk. 5, 33-39

