Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 30 (1974)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

294 Rezensionen

Rezensionen

Edwin Yamauchi, Pre-Christian Gnosticism. A Survey of the Evidences. London, Tyndale Press, 1973.
xxi + 208 p. £ 2.25.

The hypothesis of a Pre-Christian Gnosticism has, for many years now, functioned almost as a
dogma in certain circles of New Testament scholarship. Sponsored most notably by Reitzenstein and
Bultmann in the earlier periods of this century, the hypothesis has however in recent years come
under close scrutiny and a rising number of experts are now voicing their rejection or at least suspicion
of it. The present volume should go a long way in supporting these doubts. In the Foreword, F. F.
Bruce appropriately calls Yamauchi’s work a “Guide to the Perplexed”, and those who are willing to
sit through such discussions as on the derivation of the Mandaic aleph and can withstand an unending
barrage of unpronouncible names from antiquity and an even longer catalogue of modern scholars will
find this work to be in fact a readable overview and evaluation of the central issues and positions
concerning the relation of Gnosticism to earliest Christianity and thus, possibly, the origin and nature
of the latter.

Yamauchi, already distinguished for his Mandaean studies, appropriately begins (Ch. 1) with a
consideration of the loosely employed label “Gnosticism’ and delineates the Myth of the Redeemed
Redeemer as the central element of the syncretistic movement to be treated. He then discusses (Ch. 2)
the manner in which the various New Testament documents have been subjected to gnostic exegesis,
the New Testament itself being conceived as a stage in Gnosticism, first utilizing and then opposing
gnostic motifs. Then follows a long survey and evaluation (Ch.3-9) of the Patristic, Hermetic,
Iranian, Syriac, Coptic, Mandaic, and Jewish evidences for Pre-Christian Gnosticism, and a special
treatment (Ch. 10) of the supposed Pre-Christian Redeemer Myth. In all of this the reader encounters
an extended and systematic evaluation of this material as well as a sustained indictment of those who
argue from it to a theory of Pre-Christian Gnosticism.

In the concluding chapter, “Criticisms of Methodology™’, the author turns from the investigation of
particular evidences to a consideration of the fallacious methodological principles often employed.
These may be summarized as (i) a willingness to base too much on exclusively late (post-Christian)
sources; (ii) a too unified view of Gnosticism such that its presence or influence in any period could be
detected by, for example, technical gnostic terms; (III) circular reasoning, as when Bultmann
postulates Gnosticism behind John and then reconstructs it from John, or when New Testament
scholars and Mandaean scholars cite each other in support of their conclusions; (iv) a failure to treat
seriously the possibility of the independent development of traditions notwithstanding certain
parallels imagined or real; (v) a preoccupation with the authority of Reitzenstein, Bultmann, or others
of the sacred Religionsgeschichtliche Schule; (vi) an uncritical confusion between non-Christian and
pre-Christian.

Yamauchi’s survey of the evidence and his critique of the hypothesis based upon it would appear
to be exhaustive and competent. It would also appear to be — and this is important for such a hotly
debated topic — judicious. With frequent quotations and multitudinous citations he allows the
proponents of relevant views to speak for themselves. If here and there a slight misrepresentation is
perceived (as when, for example, Reicke is represented as approving Bultmann’s intuition about the
Dead Sea Scrolls) it is hardly a serious shortcoming given the complexity of the author’s task and the

care with which he has clearly approached it.
Eddie L. Miller, Boulder, Colorado

Albert-Marie Denis, Introduction aux Pseudoépigraphes grecs d’Ancien Testament. = Studia in Veteris
Testamenti Pseudepigrapha, 1. Leiden, Brill, 1970. XXVIII + 343 p. Gld. 85.—.

L’exégéte de Louvain nous donne ici une introduction au sens strict du terme, c’est-a-dire un
résumé de chaque écrit, une présentation de la tradition manuscrite, une histoire des éditions



Rezensionen 295

successives ainsi qu’une riche bibliographie. On n’y trouve pas de présentation doctrinale. L’ouvrage en
question sert donc de compagnon aux volumes parus et a paraitre dans la collection Pseudepigrapha
Veteris Testamenti Graece.

La délimitation du corpus, de I’aveu méme de 'auteur, est arbitraire: elle exclut tout ce qui se
trouve dans la Septante de Rahlfs, mais s’élargit a toute la littérature juive religieuse grecque d’entre la
Bible et le rabbinisme & I’exclusion de Philon et de Joséphe.

Partant certes des pseudépigraphes conservés en grec, le P. Denis nous renseigne généreusement sur
les fragments hébreux dans les rares cas ou nous en possédons et sur les versions orientales et latines.

Frangois Bovon, Genéve

S.W. Sykes & J.P. Clayton (ed.), Christ. Faith and History. Cambridge Studies in Christology.
Cambridge, University Press, 1972. X + 303 S. £ 4.20.

Im Jahre 1965 wurde in Cambridge, England, ein Forschungsseminar fiir hohere theologische
Studien gegriindet. Ein Ergebnis seiner Arbeit ist die Sammlung Aufsitze, die von S. W. Sykes und
J. P. Clayton herausgegeben wurde. Sdmtliche Verfasser sind an der Universitit Cambridge tatig
gewesen, die meisten sind es noch. Sie wollen nicht nur einen Einblick in die fortlaufende
Auseinandersetzung bringen, sondern mit einer wiahrend der Arbeit wachsenden Zuversicht wichtige
Fragen jedenfalls preliminir beantworten.

Der erste der vier Abschnitte hat die Uberschrift “Von vorn Anfangen? ”. Man will die ersten
Anfinge unserer herkdmmlichen Christologie priifen, und das wird das Ziel der ganzen Sammlung. Es
gilt zuerst einmal dem Verhiltnis von Mythos und Geschichte, Glauben und Forschen, die nach M. F.
Wiles getrennt werden miissen. Schon das Fragen nach dem Verhiltnis Gottes zur Welt kann
irrefiihrend werden, meint Peter R. Baelz. Unser Bild von Jesus, wie es in unserer religiosen Schitzung
hervortritt, kann nach John A. T. Robinson (dem Verfasser von Honest to God) nicht geschichtswis-
senschaftlich verifiziert werden. Dagegen protestiert jedoch der eine Herausgeber, S. W. Sykes.

Der nichste Abschnitt hat zur Uberschrift “Wieder primitive Christologien”. Das historische
Problem riickt hier ndher. Von wo kommt die erste Christologie, von Jesus, von der Gemeinde, oder
von wo? Mit einem Zitat aus Henry Newmans Apologia spricht Sebastian Morre von ‘“‘einem tiefen
Mysterium, das absolut ausserhalb menschlicher Losung liegt”. C. F. D. Moule behandelt Jesus als
Menschen im Neuen Testament, und C. W. H. Lampe spricht von dem Heiligen Geist und der Person
des Christus. Don Cupitt nimmt als Ausgangspunkt religionsgeschichtliche Erwigungen und hebt die
Mannigfaltigkeit der Christologien hervor. Der Einfluss Jesu ist nicht auf bekennende Christen
begrenzt, und wir konnen heute vom Christentum als einer Familie monotheistischer, von Jesus
inspirierter Glaubensrichtungen reden.

Der dritte Abschnitt handelt von Christologie und Historiographie. Mit dem letzten Wort scheint
man eher Philosophie der Geschichte (Prinzipwissenschaft der Historie) als eigentliche Geschichts-
schreibung zu meinen. John Powell Clayton untersucht kritisch Paul Tillichs theologische Methode im
Zusammenhang des Historismus der letzten 100 Jahre. Peter Carnley behandelt die “Armut des
historischen Skeptizismus”, besonders den nordamerikanischen Neutestamentler John Knox, der ein
Schiiler der religionshistorischen Schule ist. G. N. Stanton untersucht die Evangelien im Vergleich mit
anderen biographischen Schilderungen neutestamentlicher Zeit und meint schliessen zu konnen, dass
die ersten Christen wirklich ein Interesse fiir den historischen Jesus hatten. Endlich nimmt J. C.
O’Neill die Auferstehung Jesu als historisches Problem auf. Er meint, dass es wirklich mit Mitteln der
Geschichtswissenschaft gelost werden muss.

Im letzten Abschnitt gelangt man zu den prinzipiellen Fragen, “Die logische Grammatik der
Christologie”. J. K. Riches fragt, was christozentrische Theologie eigentlich meint. Ist wirklich
Christus die einzige Quelle unserer Gotteserkenntnis, oder gibt es nicht auch ein Vorverstindnis und
ein Nachverstandnis? Steven T. Katz kritisiert die Verfinsterung der Christologie durch die Rede von
“Mysterium”. Das ist ein logisch unmdoglicher Begriff, was auch nach B. L. Hebblethwate von dem
Begriff Erfahrung im Zusammenhang der Christologie gilt. Mit alldem nidhert man sich einer mehr
objektiven, metaphysischen, sogar rationalen Lésung der christologischen Frage, anders als z.B. in der



296 Rezensionen

Ritschlschen Theologie. Es iiberrascht daher nicht, dass D. M. Mackinnon im abschliessenden Aufsatz
den Substanz-Begriff zum neuen Nachdenken hervorfithren kann. Er meint, dieser Begriff wire auch in
der exegetischen Arbeit iiber den historischen Jesus niitzlich.

Jeder der sechzehn Beitriage hat seine eigene Art und fordert zu eingehendem Studium auf. Sie
zeigen eine bewusste Reaktion gegen alle Versuche, ein sturmfreies Gebiet weit von den Schwierig-
keiten neutestamentlicher Forschung zu finden. Ein empirisch fundierter Rationalismus, ein kritischer
“‘common sense’’, wendet sich hier gegen Abstraktionen und Verallgemeinerungen.

Erik Esking, Jarfilla, Schweden

Richard H. Hiers, The Historical Jesus and the Kingdom of God. = Univ. of Florida, Humanities
Monograph 38. Gainesville, Univ. of Florida Press, 1973. viii + 128 S. § 2.75.

The present volume is a companion to Hiers’ earlier The Kingdom of God in the Synoptic
Tradition (1970), published in the same series. In his earlier work Hiers undertook a critical survey of
standard interpretations of Jesus’ teaching about the Kingdom and an exegesis of the most important
passages. In the present work he attempts, more generally, to present “the basic pattern of Jesus’
ministry and message, especially as it may be understood with reference to his beliefs concerning the
Kingdom of God ...” (p. iv). Consistent with the conclusions of his earlier study, Hiers confronts us
with a wholly “futuristic” interpretation of Jesus’ proclamation. As it turns out, not only the basic
pattern but seemingly everything Jesus said and did is best understood in light of his expectation of
the Kingdom soon to appear.

A good example of the many lively interpretations generated by Hiers’ thoroughly eschatological
understanding of Jesus’ teaching and activity is his treatment of the always problematic cursing of the
fig tree at Mark 11,12—-14. Indeed, it was not the season for figs anyway, in Mark (unlike Matthew
where Jesus expresses a curse and the tree withers on the spot) Jesus’ statement might better be
understood as a prayer than a curse, and eis ton aidna could not simply mean “ever”. The result:
similar to the petition in the Lord’s prayer that the Kingdom may come, Jesus here expresses his desire
that the Kingdom will come so soon that this poor bush may bear no more fruit ““‘in the present age”
or, perhaps better, “until the (coming) age”, an idea similar to the saying found at Mark 14,25
(pp. 83ff.). Another example is Hiers’ treatment of the “Follow me” which Jesus speaks as he turns
his face toward the crisis of his ministry and the eschatological moment to be fulfilled in Jerusalem.
The first disciples, the crowds, and those healed “‘followed’ Jesus not in an allegorical or spiritual
sense but quite literally: “Those who wished to enter the Kingdom were now summoned to follow
him to Jerusalem” (pp. 71ff.). Thus Jesus at the outset of his journey told the rich young ruler to
“follow” him (Mark 10,17-22; cf. also 23—-31), but his statement to the scribe in Jerusalem was,
“You are not far from the Kingdom of God” (Mark 12,28-35), though the two dialogues are
otherwise quite similar (pp. 73, 90).

Some further conclusions: The ‘some standing here” of Mark 9,1 (and parallels) and ‘‘this
generation” of Mark 13,30 (and parallels) may have been added to bolster hope in a delayed Parousia
(p. 14); the parables of the Kingdom, especially the secret seed, the mustard seed, and the leaven
(Mark 4,26-29, 30-32; Matt. 13,33 = Luke 13,20-21) probably point to the certainty with which
the coming of the Kingdom may be expected (p. 16); the ethic of Jesus (e.g. the Sermon on the
Mount) was an “‘interim ethic”, not in the sense of a suspension but rather a radical and urgent
extension of the Law (p. 19); that Jesus invisioned his suffering and resurrection is well-attested and
plausible, thus the passion sayings are not necessarily vaticinia ex eventu (p. 28); it is not certain that
Jesus identified himself with the Son of Man, though he certainly proclaimed the coming Son of Man
as judge of men and nations (pp. 28f.).

Naturally, many of Hiers’ interpretations and conclusions will be found controversial and some,
perhaps, overimaginative; certainly they should be compared carefully with, say, Kiimmel’s Promise
and Fulfillment and Jeremias’ New Testament Theology, vol. I. On the other hand, Hiers is hardly
propagandizing for a particular school of synoptic interpretation, and as he claims, he has striven to be



Rezensionen 297

unconcerned about ‘“‘relevance” except insofar as historical truth must always be relevant. Indeed,
Hiers emphasizes at the beginning that “what is true about the historical Jesus can only lead to a
better understanding of his relevance for faith and life”” (pp. 9f.). The reader thus holds his breath
through the various discussions until, at the end, Hiers displays what his historical Jesus has to do with
us today: The “‘continuing and vital relevance” of the eschatological perspective of Judaism, Jesus, and
the early church lies in its affirmation of a higher Will or Purpose which may be ‘“‘trusted to bring
about that which is ultimately good for the whole realm of being” (p. 115; he cites Chardin,
Whitehead, Niebuhr, Tillich, and the Theologians of Hope). Hiers may not have intended a shattering
climax, but this conclusion will seem to many readers to be so general and accommodating as to be
almost empty. Whether it is consistent with the distinctiveness and decisiveness of the fotal New
Testament witness is still another question.
All in all, Hiers’ is a scholarly and provocative book, recommended for those who think they know
where they stand on the historical Jesus and the Kingdom of God.
Eddie L. Miller, Boulder, Colorado

Ernst Dassmann, Siindenvergebung durch Taufe, Busse und Martyrerfiirbitte in den Zeugnissen
friihchristlicher Frommigkeit und Kunst. = Minsterische Beitr. zur Theol., 36. Miinster,
Aschendorff, 1973. IX + 494 S., 51 Taf. mit 66 Abb., 3 Tab. DM 78.—.

Die vorliegende Abhandlung entstand als katholisch-theologische Habilitationsschrift der Universi-
tat Minster; der Autor ist Schiiler von B. K&tting, der mit J. Ratzinger die “Miinsterischen Beitrage”
herausgibt. In seinem Buch verbindet Dassmann mit Geschick patristische, archidologische und
frommigkeitsgeschichtliche Untersuchungen zu einer iiberzeugenden Darstellung christlichen Glaubens
und Hoffens zwischen 250 und 350 n.Chr.; als eine entscheidende Komponente altkirchlicher
Frommigkeit erweist sich die Sehnsucht nach Siindenvergebung.

Kapitel I (S. 9-75) liefert die Grundlegung. An die Erdrterung des Denkmalerbestands der vor- und
friihkonstantinischen Zeit (Katakomben, Sarkophage, Dura-Europos) schliessen sich methodische
Fragen an: nach dem Grundprinzip der frithschristlichen Kunst und den Prinzipien ihrer Auslegung,
nach der Deutung der Bilder durch Texte und nach biblischen Paradigmen in der Literatur. — Die
ikonologischen Aspekte in der Tauf-, Buss- und Martyriumsfrommigkeit behandelt Kapitel II
(S. 76 -182). — Im III. Kapitel untersucht der Autor die Auslegung der in der friithchristlichen Kunst
dargestellten Bildmotive in der Literatur des zweiten und dritten Jahrhunderts (S. 183—-340). Dieser
vom Umfang her gewichtigste Abschnitt der Monographie stellt die literarischen Voraussetzungen fiir
die Interpretation frithchristlicher Kunstwerke bereit. Anhand von Vitertexten, insbesondere des
Irenaeus, Clemens Alexandrinus, Tertullian, Hippolyt, Origenes, Cyprian und Euseb von Caesarea,
zeigt Dassmann auf, wie im 2., 3. und frithen 4. Jahrhundert die biblischen Erzdhlungen ausgelegt
wurden, die der gleichzeitigen Kunst als Vorlage dienten. Es sind dies die alttestamentlichen
Bildmotive Abraham und Isaak, Quellwunder des Moses, Noe, Jonas, Siindenfall, Daniel in der
Lowengrube, Jiinglinge im Feuerofen, Susanna, Hiob, Himmelfahrt des Elias; an neutestamentlichen
Bildmotiven sind zusammengestellt: Auferweckung des Lazarus, Samariterin am Jakobsbrunnen,
Heilungswunder (Heilung des Gichtbriichigen, des Blinden, der Blutfliissigen), Weinwunder von Kana,
Anbetung der Magier. Schliesslich behandelt Dassmann das Bild vom Hirten in der Viterliteratur,
wobei er sich mit édlteren Deutungen kritisch auseinandersetzt. — Das IV. Kapitel bringt die
ikonographische Auswertung (S. 341-447). Nach grundsitzlichen Erwigungen zu Bildprogramm und
figurativem Kontext als Interpretationshilfen bespricht der Autor die einzelnen bildlichen Darstel-
lungen der friihchristlichen Kunst (Wand- und Deckengemiilde der Katakomben und in Dura-Europos,
Sarkophagplastik, Kleinkunst); er ordnet die Szenen den Themen Taufe, Siindenvergebung, Marty-
rium/Firbitte zu. Zur Teufthematik zihlt Dassmann nicht nur direkte Taufbilder, sondern auch
indirekte wie Fischer, Quellwunder, Blindenheilung, Heilung des Gichtbriichigen und Samariterin
sowie baptismale Kompositionen, welche das Weinwunder von Kana sowie die Gestalten Noes und der
Blutfliissigen einbeziehen. Das Anliegen der Siindenvergebung reprisentieren Hirtenbilder, Jonas-
zyklus, Siindenfall, Auferweckung des Lazarus und Noe, Martyrium und Fiirbitte Martyriumsszenen,



298 Rezensionen

Daniel, die Jiinglinge im Feuerofen und Fiirbitterbilder. — Ein Schlusswort (S. 448f.) referiert den
theologischen und ikonographischen Ertrag der Untersuchung. Literaturverzeichnis (S. 450-457),
Stellenregister (S. 458 —-476), Namen-, Orts- und Sachregister (S. 477—493) und Bildnachweis (S. 494)
be- und erschliessen das Buch. Dazu kommen ein reicher Abbildungsteil sowie, auf acht beigelegte
Falttafeln gedruckt, drei Tabellen mit den Bildmotiven der altkirchlichen Ikonographie (romische
Katakomben, Sarkophage, Sarkophag-Fragmente).

Dassmanns Buch besticht durch die Sorgfalt der Gliederung und die Sauberkeit der Methode. Fiir
den Archiologen ist die vollstindige Bestandsaufnahme der vor- und frithkonstantinischen christlichen
Denkmaler nicht minder wertvoll als die Sammlung der Viterexegesen zu den genannten Perikopen des
Alten und Neuen Testaments fiir den Auslegungsgeschichtler und Patristiker. Der Frommigkeitsge-
schichtler lernt aus Kapitel II, in wie starkem Masse sowohl die kirchliche Verkiindigung als auch das
Selbstverstindnis der Gldubigen seit etwa 200 n.Chr. bestimmt waren vom Bewusstsein eigener
Siindhaftigkeit und vom Verlangen nach Siindenvergebung. Solche Sehnsucht musste in der Kunst des
3. und 4. Jahrhunderts ihren sichtbaren Ausdruck finden; dass sie fiir die Deutung eines grossen Teils
altkirchlicher Kunstwerke einen brauchbaren Schliissel abgibt, hat Dassmann eindrucksvoll unter
Beweis gestellt. :

Otto Bécher, Mainz

Roland Minnerath, Les chrétiens et le monde (Ier et Ile siécles). Paris, J. Gabalda, 1973. XIV + 352 S.

Minnerath untersucht in seiner als Thése de ’'Ecole des Hautes Etudes in Paris konzipierten und
nun als Buch erschienenen Arbeit die Beziehungen der Christen zur Welt im Zeitraum der ersten zwei
Jahrhunderte. Er zeigt, wie die Dialektik des “‘in der Welt” aber ‘‘nicht von der Welt” trotz
verschiedener Aufldsungsversuche nach der Seite der Anpassung an die Welt oder nach der des
Riickzugs aus der Welt im grossen ganzen festgehalten worden ist. Minnerath hat sich mit Recht auf
die Zeit bis ca. 200 beschrinkt. Im Laufe des 3. und 4. Jahrhunderts verindert sich die Problematik
der zur Diskussion stehenden Frage vollig. Zudem ist das zu untersuchende Material auch bei dieser
Beschriankung so gross, dass man sich fragen muss, ob das Thema fiir eine Erstlingsarbeit nicht zu weit
gefasst ist.

Der Begriff “Welt”” deckt verschiedene Wirklichkeiten: Welt als raumlich-geographische Grosse, als
zeitliche Dauer, als Raum der Menschheit und Bihne der Geschichte, als menschliche Gesellschaft.
Minnerath versucht, in Form einer Synthese darzustellen, wie das Urchristentum die verschiedenen
durch die Begegnung mit der Welt in ihrer Vielfalt bewirkten Reaktionen aufgenommen und geordnet
hat. Er ordnet den Stoff in drei Hauptabschnitte: Le monde révélé — le monde historique — le monde
rénové. Das ergibt eine sehr klare Gliederung, zieht aber notgedrungen auch Wiederholungen nach sich.

Minnerath meint zeigen zu konnen, dass die christliche Vision von “Welt” die verschiedenen
Etappen der gottlichen Heilsgeschichte in der Welt und die menschliche Welterfahrung in einer Schau
zusammenzufassen vermag. “Sur le méme objet — le monde — la Révélation exprime le point de vue de
Dieu, I’expérience historique le point de vue des hommes” (S. IX). Der Autor, der iiber eine vor allem
historische Ausbildung verfiigt, stiitzt sich theologisch einseitig und unkritisch auf die von Oscar
Cullmann in seinem wichtigen Buch ‘‘Heil als Geschichte (1965) vorgetragenen Thesen. Minnerath
geht fiir mich in seinem synthetischen Bemiihen zu weit. Die christlichen Schriften vom Neuen
Testament bis hin zu den grossen Alexandrinern verlieren dadurch viel von ihrem Relief. Als Liicke
empfinde ich den Umstand, dass der Verfasser sich kaum mit der Literatur der Gruppen beschiftigt,
die ausserhalb der Grosskirche gestanden haben: Gnostiker, Marcioniten, Montanisten. Kritisch
anzumerken ist auch, dass nur wenig Sekundairliteratur verarbeitet ist und dem Buch kein
Abkiirzungsverzeichnis beigegeben ist (fiir einen franzosischen Leser ist eine Abkiirzung wie Ev.Th. —
auf S. 14 — schwierig zu entschliisseln). Storend wirken eine Reihe von Druckfehlern, die sich in den
Literaturangaben der Anmerkungen haufen. Dass Druckfehler indes auch amiisant sein konnen, zeigt
S. 155, wo der Kyniker Dion von Prusa als Dion de Prusse erscheint.

Diese kritischen Bemerkungen wollen das Verdienst Minneraths nicht schmalern. Er hat mit grosser
Kenntnis der christlichen und profanen Literatur der ersten zwei Jahrhunderte ein gut lesbares Buch



Rezensionen 299

geschrieben, das jeden Leser, der sich fiir die historisch ausserordentlich wichtige Frage nach den
Beziehungen der jungen Kirche zur Welt interessiert, bereichern wird. Mit Gewinn wird auch jeder
dieses Buch lesen, der sich mit der heute nicht weniger als friither aktuellen Frage nach dem rechten
Engagement der Christen in der Welt beschiiftigt. Kardinal Jean Daniélou hat das Buch mit einem
instruktiven, die Arbeit Minneraths positiv wiirdigenden Vorwort versehen.

Rudolf Brindle, Kilchberg, Kt. Basel-Land

Willy Rordorf, Sabbat und Sonntag in der Alten Kirche. = Traditio christiana, 2. Ziirich, Theol. Verl.,
1972. XXX + 256 S. sFr. 38.—.

Es gibt gewisse Anzeichen fiir einen Wandel des traditionellen Vorlesungsstiles in der Kirchenge-
schichte, in dem Impulse der 1.Gemischten Reformkommission der Evangelischen Kirche in
Deutschland bzw. Theologischen Fakultitentages der Jahre 1966—1970 zur Auswirkung kommen. Sie
wollen das exemplarische Geschichtsstudium fordern, indem sie die Langsschnittmethode bevorzugt in
der Darstellung anwenden und gleichzeitig die Vorstellung durch begleitende Lektiire seitens eines
studentischen Tutors vertiefen. Wenn nicht alles tduscht, ist die Stunde der alten Textbiicher
wiedergekommen.

Umso mehr ist zu begriissen, dass die von Willy Rordorf u.a. ins Leben gerufene, zweisprachige
Reihe “‘Traditio christiana” sich von den bisher weithin chronologisch gehaltenen Textbiichern
dadurch unterscheidet, dass sie thematisch aufgegliedert ist. Nachdem im Jahre 1969 H. Karpp als
ersten Band Texte zur Busse zusammengestellt hat, folgt ihm jetzt nach 3 Jahren W. Rordorf mit der
in jeder Hinsicht zentralen Thematik des Sonntages und seiner gottesdienstlichen Gestaltung. Auch in
diesem Falle liegt die Textauswahl in sachkundigen Hinden, nachdem der Verfasser sich durch seine
Monographie “‘Der Sonntag. Geschichte des Ruhe- und Gottesdiensttages im alten Christentum”
(1962) als kompetent ausgewiesen hat.

Die Quellensammlung ist, wie schon im Buchtitel angedeutet, nach Sabbat- und Sonntagtexten
zweigeteilt. Der Materialnachweis hat sich nach den Regeln dieser Reihe mit Gregor dem Grossen und
Isidor von Sevilla die iiblichen Grenzen der Patristik gesetzt. Auch wenn eine Auswahl getroffen
werden musste, so ist das nicht auf Kosten eines weiten Horizontes gegangen. Besonders dankbar
begriisst man dabei koptische und syrische Texte in lateinischer und deutscher Ubersetzung, so dass
auch die orientalischen Kirchen ins Blickfeld geriickt werden.

Der Autor entfaltet sein Wissen in einer knapp gehaltenen Einleitung von 21 Seiten, die von einem
erschopfenden Literaturnachweis abgeschlossen wird. Er versieht ferner seine deutsche bzw.
franzosische Ubersetzung mit erklirenden Fussnoten, ohne sie in einen belastenden Kommentar
ausufern zu lassen.

Kleine Beanstandungen fallen nicht ins Gewicht und sind z.T. Fragen des Geschmacks. Gerade weil
die Textlese fiir Studenten bestimmt ist, wiirde ich aus piddagogischen Griinden nicht von
eschatologischem “Fahrplan” der Endereignisse sprechen, auch wenn das “slang” in Anfiihrungs-
zeichen gesetzt ist (S.29,1). Anm. 2 S. 123, die Gedichtnisstitte von Golgatha ‘“‘befand sich im
Atrium vor der Kirche”, ist irrefithrend, weil die konstantinische Gedichtniskirche wegen ihrer
zentralen Lage an der Jerusalemer Agora und wegen ihres heidnischen Vorgiangertempels kein tibliches
Atrium hatte. In der Anm. 2 S. 139 ist ein Druckfehler stehen geblieben, der von “Donan” spricht,
aber “Donar’ meint.

Im iibrigen bezeugen auch die Fussnoten Beherrschung der Forschungsliteratur im Speziellen, ohne
dass der Leser davon erschlagen wird. Alles in allem — eine erfreuliche Erscheinung auf dem
kirchengeschichtlichen Buchmarkt!

Carl Andresen, Gottingen



300 Rezensionen

Rudolf Pfister, Kirchengeschichte der Schweiz, 2. Von der Reformation bis zum Zweiten Villmerger
Krieg. Ziirich, Theol. Verl., 1974. XX + 756 S. Fr. 96.—.

Dans son deuxiéme volume M. Pfister décrit la période révolutionnaire qui s’étend de 1520 4 1720,
au cours de laquelle la Suisse joue un rdle important. L’ouvrage comporte cing parties: La Réforme a
Zurich, son extension et son consolidation, de la premiére a la seconde Confession helvétique; puis la
Contreréforme menée par les Capucins et les Jésuites sous linspiration du concile de Trente,
aboutissant a la premiére guerre de Villmergen; le 17éme siécle, au cours duquel se constitue
Porthodoxie réformée, intolérante a I’égard des dissidents anabaptistes ou des Juifs, Turcs et sorciers,
mais secourable aux réfugiés étrangers; enfin, le surgissement du piétisme qui renouvelle la vie
religieuse et théologique des églises menacées de sclérose, tandis que la seconde guerre de Villmergen
rend la prépondérance politique aux cantons protestants. Cette période dramatique de notre histoire
nous est contée avec beaucoup de science, un souci minutieux du détail, mais peu de théologie. Volon-
tairement, l'auteur se borne a exposer les événements dans leur ordre, 4 situer les personnages dans
leur temps, sans expliquer ni juger; un film se déroule ou la photographie se substitue au portrait.
Méthode qui se veut objective, purement descriptive.

Mais comment comprendre le déchainement des passions, la ténacité des confesseurs, ’abondance
des martyrs, si on ne nous montre pas que la question posée est celle du salut éternel? — Dieu offre ce
salut et en ouvre la voie dans son Evangile, disent les protestants. Dieu parle par son vicaire, lequel
promet le salut 4 qui lui obéit, disent les catholiques. Et, de part et d’autre, on meurt pour ses
convictions. Deux autorités, la Bible ou I'Eglise, alimentent les énergies, provoquent la réflexion,
commandent de durs sacrifices, font la grandeur de cette période de notre histoire.

On regrette que I'auteur se soit interdit de remonter aux causes profondes, d’autant plus qu’il a de
fort bons yeux. Il sait que la Réforme est une maniére nouvelle de penser sa foi et de la vivre, qu’il
serait absurde de prétendre I’expliquer uniquement par des mobiles négatifs, anticléricaux, politiques
ou économiques (p. 3). Il indique avec finesse une filiation plausible entre I’anabaptisme et le piétisme,
entre celui-ci et I'orthodoxie libérale du 18éme siécle (p. 628—629, 632). Tel quel, 'ouvrage est
important. La somme des faits qu’il rassemble et qu’il expose avec clarté en fait un précieux répertoire.

Jean-Daniel Burger, Neuchitel

Heinrich Bullinger, Werke. I, 1. Beschreibendes Verzeichnis der gedruckten Werke von Heinrich
Bullinger, bearbeitet von Joachim Staedtke. Ziirich, Theol. Verl., 1972. XXIV + 322 S. Fr. 48.— 11,
1. Briefe der Jahre 15241531, bearbeitet von Ulrich Gébler und Endre Zsindely. Ziirich, Theol.
Verl., 1973. 268 S. Fr. 53.—.

Mit diesen beiden Publikationen erreicht eine der iltesten und bedeutendsten reformationsge-
schichtlichen Unternehmungen endlich das Ziel, an dessen Verwirklichung seit ungefihr 350 Jahren
bereits Generationen sichernd, sammelnd, kopierend, planend und schliesslich auch edierend gearbeitet
haben, ohne dass es je zum Beginn oder gar zur Vollendung der geplanten umfassenden Drucklegung
gekommen wire. Allerdings ist auch der Briefband, der jetzt nach ungefihr 10jdhriger Vorbereitungs-
zeit durch ein Forscherteam des unter der Leitung von Prof. Fritz Biisser stehenden Ziircher Instituts
fiir schweizerische Reformationsgeschichte vorgelegt werden kann, erst eine kleine Kostprobe, die
noch weniger fiir Bullinger als fiir die ausgezeichnete Arbeit der Editoren reprisentativ ist. Denn er
lasst einerseits noch keineswegs ermessen, welche Bedeutung die Bullingerkorrespondenz als
Quellensammlung zur europdischen Reformations- und Personengeschichte des 16. Jahrhunderts hat,
und anderseits garantiert auch sein hohes wissenschaftliches Niveau nicht, dass die Drucklegung der
Briefe und Werke Bullingers in der jetzt angestrebten extensiven Form in niitzlicher Frist je zu Ende
gefiihrt werden kann. Wenn ndmlich T. Schiess 1935 mit ca. 12 000 Briefen rechnete und F. Biisser im
Vorwort zur Bullinger-Bibliographie von ca. 15000 Stiicken spricht, so lisst sich anhand der
53 Nummern des ersten Briefwechsel-Bandes unschwer ausrechnen, dass allein die Briefsammlung
dereinst gegen 300 Binde umfassen diirfte, falls das gegenwdrtige Publikationskonzept, das einen
Vollabdruck aller, auch der bereits publizierten Briefe vorsieht, beibehalten wird. Denn das Sammeln



Rezensionen 301

der in Ziirich oder anderswo liegenden Bullingerbriefe ist noch keineswegs abgeschlossen, so dass das
Zahlenmaterial, das im Vorwort zum Briefwechsel (S. 19) vorgelegt wird, noch ganz auf Schiess’
akribischen Zusammenstellungen beruht. Wer andere gedruckte Briefsammlungen aus der Zeit von
Reformation und Humanismus kennt, der kann anhand der obigen Zahlen ermessen, um wieviel
umfinglicher die Bullingerkorrespondenz ist, ja welchen geradezu gigantischen Umfang sie hat und
welche staunenswerte Leistung Bullinger als Briefschreiber und -empfinger rein quantitativ erbracht
hat.

Der enorme Umfang allein schon der in Ziirich erhaltenen Briefe war neben der Konkurrenz
Zwinglis (vgl. dazu Vorwort S. 16) wohl weitgehend die Ursache fiir das Scheitern aller friiheren
Gesamteditionspline: Das Material war von einem einzelnen offenbar nicht zu bewiéltigen! Neben J. J.
Breitinger (1575—1645; seit 1613 Antistes), der den Anstoss zur Sicherstellung und Uberfithrung des
bis dahin als Privatbesitz der Bullingererben betrachteten Briefnachlasses in ein von ihm neu
gegriindetes Kirchenarchiv gab, und dem bekannten Kirchenhistoriker J. J. Hottinger (1620—-1677),
der weiteres, von Breitinger nicht erfasstes Material in ca. 10 Bidnden sicherte (Thesaurus Hottinger-
ianus), sind vor allem J.J. Simlers (1716—1788) und Traugott Schiess’ (1864—1935) Namen
unzertrennbar mit der Erschliessung der Bullingerkorrespondenz verbunden. Beide verwendeten
offenbar einen guten Teil ihrer Arbeitskraft und Mussezeit auf die Sammlung und Bereitstellung von
Druckvorlagen fiir eine Gesamtpublikation der Briefe Bullingers. Zwar gedieh Simlers geplante
Drucklegung nicht iiber einen sehr modern anmutenden Prospekt hinaus; aber seine Abschriftensamm-
lung, gleich nach seinem Tod von der Stadtbibliothek erworben, wurde dank der einheitlichen Schrift,
der chronologischen Anordnung und den Registern seit dem Ende des 18.Jahrhunderts zum
eigentlichen Schliissel zur Bullingerkorrespondenz, und es ist wohl nicht {ibertrieben zu behaupten,
dass gut zwei Drittel aller bisherigen Benutzer des Bullingerbriefwechsels und Editoren von
Einzelstiicken oder Briefgruppen (die Herausgeber des Corp. Ref. ausgenommen) auf Simler und nicht
auf den Originalen fussen, auch der letzte Biograph Bullingers, C. Pestalozzi. So wurde die
Simler-Sammlung zum Unicum, hochstens noch dem Thesaurus Baumianus zu vergleichen. Doch
besteht des letzteren Wert vor allem darin, dass er zahlreiche Briefe, deren Originale 1870 verbrannten,
tiberliefert. 150 Jahre nach Simler machte sich Traugott Schiess erneut an die Arbeit, unterstiitzt von
Emil Egli und unter Anwendung des modernen Hilfsmittels der photographischen Aufnahme. Auch
diesmal gelang der Durchbruch zur Gesamtausgabe im Druck nicht. Aber Schiess’ rund 12 000
Abschriften bilden heute das Hauptarbeitsinstrument der Herausgeber, auch wenn sie in mancher
Hinsicht nicht mehr den heutigen Editionsgrundsitzen entsprechen, und zudem ist Schiess insofern
wesentlich iiber Simler hinausgekommen, als es ihm unter Verzicht auf ein chronologisches Vorgehen
gelang, zwei wesentliche Gruppen von Bullingerbriefen zu publizieren: Bullingers Korrespondenz mit
den Graubiindnern und diejenige mit den Briidern Blarer, letztere allerdings im weiteren Rahmen des
Gesamtbriefwechsels derselben. Bei Schiess’ mutigem Griff nach einer Briefgruppe, die nicht durch
eine Person, sondern eine historische Landschaft abgegrenzt war, mag Rev. Hastings Robinson Vorbild
gewesen sein, der bereits 1842-1847 unter Anwendung des geographischen Auswahlprinzipes die
Epistolae Tigurinae/The Zurich Letters, die Korrespondenz Bullingers mit England 1531-1558, her-
ausgebracht hatte.

Wer jedoch die Fruchtbarkeit von Schiess genannter Publikation fiir die Blindner Reformations-
und Personengeschichtsschreibung des 16. Jahrhunderts kennt, muss sich angesichts des von den
Editoren nun eingeschlagenen Weges einer chronologisch angeordneten vollumfinglichen Publikation,
die sich zweifellos liber unabsehbare Zeit hinziehen wird, folgende grundsitzliche Frage stellen: Ist
damit wirklich der fiir die Forschung richtige Weg eingeschlagen, zumal ein grosser Teil des weltweiten
Interesses an der Briefpublikation — im Gegensatz zur Herausgabe der theologischen und historischen
Schriften — gar nicht Bullinger selbst, sondern seinen Korrespondenten und dem in den Briefen an
Bullinger enthaltenen Quellenmaterial nichtziircherischer Provenienz gilt? Wire es nicht angebracht,
dem grossen Kreis der Interessenten und Beniitzer jetzt — da sie den ersten Band in Hinden haben und
an einer rasch fortschreitenden weiteren Verwirklichung des Unternehmens nicht mehr zweifeln
konnen und wo auch die Editoren in ihrer Kenntnis des Materials mindestens zu Schiess aufgeschlossen
und auch geniigend Erfahrungen mit den praktischen Fragen der Drucklegung gesammelt haben — die
Frage vorzulegen, ob angesichts der oben genannten Zahlen wirklich auf unabsehbare Zeit hinaus



302 Rezensionen

chronologisch vorzugehen sei unter Wiederabdruck aller schon zuginglichen Stiicke, oder ob allenfalls
ein Vorgehen in zwei Sdulen vorzuziehen wire. Dabei wiirde sich die erste Siule als chronologisch
aufgebautes Briefregister mit Literaturangaben bei bereits edierten Stiicken und ganz kurzen Regesten
bei unedierten (jedoch ohne biographische Notizen und Anmerkungen) an den bereits edierten ersten
Band anschliessen, wihrend sich die zweite Sdule aus Briefgruppeneditionen nach geographischem
Prinzip aufbauen wiirde nach dem Vorbild der oben genannten Publikationen. Dieses Vorgehen hitte
den Vorteil, dass das noch brachliegende Material der Forschung zuerst und in absehbarer Frist zur
Verfiigung gestellt werden konnte und dass auch die Bearbeitung dank dem geographischen
Auswahlprinzip rationeller zu gestalten wire, indem es z.B. einmal um Bullingers Korrespondenz mit
Augsburg und den schwibischen Reichsstidten, dann um die mit Wiirttemberg, mit Bern oder mit
Basel ginge, um nur einige Desiderate zu nennen. Mit gutem Gewissen konnte man dann die verbesserte
Edition oder — womit ja ohnehin in rapid zunehmendem Masse zu rechnen ist — den blossen
Wiederabdruck bereits publizierter Briefe auf eine heute noch nicht absehbare Zukunft versparen. Am
Grundprinzip einer vollumfinglichen Publikation ist allerdings festzuhalten; denn wie lange ein
Riickgriff auf die Originale mdglich ist, weiss niemand.

Der erste, nun vorliegende Briefband prijudiziert beziiglich des Editionskonzeptes noch gar nichts,
enthilt er ja bloss die auf keine andere Weise publizierbaren kliglichen Uberreste der Korrespondenz
Bullingers bis zum Antritt seines Amtes in Ziirich 1531. Es sind offensichtlich fast ausschliesslich
Stiicke, deren Erhaltung theologischem und nicht historisch-antiquarisch-autobiographischem Interesse
oder humanistischem Briefkult zu verdanken ist. Von den zu einem guten Teil in Bullingers
Copialband A 82 erhaltenen Stiicken werden denn auch fiinf bloss im Anhang II regestiert, weil sie
dereinst in der Abteilung III, Theologische Schriften (Herausgeber J. Staedtke) ediert werden sollen.
Allerdings ist nicht einzusehen, weshalb diese Regesten aus dem chronologisch geordneten Haupttext
herausgelost und in einen Anhang verbannt werden mussten, zumal das Ausscheidungskriterium ja kein
formales, sondern ein inhaltliches ist. Dichter wird die Uberlieferung erst 1531 im Zusammenhang mit
Bullingers Berufungen nach Basel und Bern und den entsprechenden “amtlichen” Korrespondenzen.
Einzig von Leo Jud sind soviele Briefe erhalten, dass man von einem ‘‘Briefwechsel” sprechen kann,
Doch fehlen hier die Gegenbriefe Bullingers. Das Briefmaterial dieses ersten Bandes fiihrt denn auch
kaum iiber das hinaus, was F. Blanke in seinem noch stets lesenswerten Biichlein iiber den jungen
Bullinger (1942) sehr anschaulich berichtet, und die theologiegeschichtliche Ernte, die dieser Band
bringt, scheint J. Staedtke bereits in seinem, Blanke nach der theologischen Seite hin erginzendes
Buch: Die Theologie des jungen Bullinger (1962), weitgehend unter Dach gebracht zu haben. Es ist
deshalb hauptsichlich die vorziigliche Arbeit des Editorenteams Ulrich Géibler und Endre Zsindely, die
an diesem ersten Band besticht und fesselt, und man mochte wiinschen, dass sie sich der nun so
erfreulich begonnenen Editionsarbeit zusammen mit weiteren, unterdessen zum Team gestossenen
Mitarbeitern noch iiber lange Jahre hinaus widmen und so auch fiir die notige Kontinuitit garantieren
konnen. Einige Bedenken sind allerdings zur typographischen Gestaltung anzumelden: Der vorziigliche
Anmerkungsapparat ist in einer Type gesetzt, deren fast augenmorderische Kleinheit in argem
Missverhéltnis zur grundlegenden Bedeutung dieses Teiles der Edition steht (die Anmerkungen,
besonders die biographischen Angaben iiber die Briefschreiber werden bei manchem Brief wichtiger
sein als der Brieftext selber). Es wire deshalb dringend zu wiinschen, dass hiefiir eine grossere Type
gewdhlt wiirde. Ein Mehr an Umfang ergibe sich dadurch niamlich nicht, indem bei den Anmerkungen
— vor allem bei Bibelstellen und Worterklarungen — oft in zwei Kolonnen gesetzt werden konnte und
indem das unangebrachte, platzverschwendende Prinzip, jeden neuen Brief auf einer neuen Seite
beginnen zu lassen, aufgegeben wiirde. Schliesslich bleibt zu iiberlegen, ob den Briefbianden in Zukunft
nicht auch ein Sachregister beizugeben wire.

Staedtkes beschreibendes Verzeichnis der gedruckten Werke Bullingers schliesslich bietet in
bibliographisch einwandfreier Weise im ersten Teil (Nummern 1-591) die von Bullinger selbstver-
fassten und herausgegebenen Werke, im zweiten (601-685) Werke, an deren Abfassung Bullinger
beteiligt war, im dritten (701 -710) Werke anderer, die Bullinger herausgab, und im vierten (711-772)
Werke, die posthum publiziert wurden, alle Abteilungen jeweils bis in die Gegenwart nachgefiihrt. Es
ist erfreulich, dass Staedtke auch die (Widmungs-)Vorreden beriicksichtigt hat, dass bei den einzelnen
Drucken jeweils alle bekannten Fundorte angegeben sind sowie die zugehorigen Eintriige in Bullingers



Rezensionen 303

Diarium. Bedauern muss man, dass der Titelsammlung trotz der langen Bearbeitungszeit nicht ein
kurzer Abriss von Bullingers Leben und wissenschaftlicher Tatigkeit vorausgeschickt wurde; denn ein
solcher hitte doch manchem Benutzer den Riickgriff auf die immer noch massgebende, aber veraltete
Biographie C. Pestalozzis erspart. Unbegreiflich ist, dass dem ausschliesslich als Nachschlagewerk
dienenden Band kein Register beigegeben wurde (ein solches soll im Band 2 der Bibliographie folgen).
Wenn die Christen reformierten Bekenntnisses dem 17. Sept. 1975, dem 400. Todestag Bullingers,
der zu ihren bedeutendsten und liebenswiirdigsten Kirchenvidtern gehort, nun mit erleichtertem
Gewissen entgegensehen kdnnen, so verdanken sie das nach T. Schiess vor allem F. Biisser und seinen
Mitarbeitern. Denn sie haben nun endlich und endgiiltig begonnen, die Bahn fiir eine umfassende
Wiirdigung Bullingers, dieser zentralen Figur des schweizerischen und europdischen Protestantismus

reformierter Richtung im zweiten und dritten Viertel des 16. Jahrhunderts, freizulegen.
Beat Rudolf Jenny, Basel

Heiner Faulenbach, Weg und Ziel der Erkenntnis Christi. Eine Untersuchung zur Theologie des
Johannes Cocceius. = Beitr. z. Gesch. u. Lehre der Reform. Kirche, 36. Neukirchen-Vluyn,
Neukirchn. Verl., 1973. 248 S. DM 44.—. :

Faulenbach gibt eine souverdne und griindliche Darstellung der Hauptinhalte der Theologie des
Cocceius mit ausfiihrlichen lateinischen Zitierungen. Er stellt sie hauptsichlich unter folgenden
Rubriken dar: Erkenntnis des Glaubens, Schriftverstindnis, Soteriologische Ausrichtung der Gottes-
lehre, Lehre vom Gnadenhandeln Gottes nach den beiden systematischen Hauptschriften, Bund als
Form des Heilshandelns Gottes, mit abschliessenden Aussagen zur Geschichtsschau des Cocceius. Das
Neue wird nicht in dessen Lehre vom Bund, sondern in der Konzentration auf Gottes Handeln in
Christus und dem Leben der Wiedergeborenen in der Welt gesehen. Im Zentrum steht die durch
Christus gewonnene Gotteserkenntnis (kein zweistufig-thomistisches Erkenntnisschema, S. 37) als
schriftgemisses Fundament christlichen Glaubens, Lebens und Lehrens. Der foderaltheologische
Aufriss ist nach Faulenbach nicht Selbstzweck, sondern Denkmodell zur Darstellung der Vollendung
des Menschen durch Gottes Handeln in Christo (S. 231). Die Theologie des Cocceius wird damit naher
an Calvin und an Barth (trotz dessen Kritik in Die kirchliche Dogmatik IV, 1, S. 57—70) herangeriickt.

Faulenbach bringt eine Umorientierung gegeniiber der Betrachtungsweise von G. Schrenk (Gottes-
reich und Bund im ilteren Protestantismus), indem nicht von den formalen Elementen Bund und
Reich, sondern von den trinitarisch-christologisch-soteriologischen Aussagen ausgegangen wird. Sein
Haupteinwand gegen Schrenk lautet: Aufgrund der Gotteslehre ist es nicht erlaubt, “‘den Bund einer
Heilsgeschichte, den Reichsbegriff dagegen der Ewigkeit zuzuordnen. Der Bund ist stets die Form, in
der das Reich Gottes errichtet wird” (S. 159). Faulenbach lehnt fiir Cocceius den Gedanken einer
stufenweisen Offenbarung und damit die Grundlegung einer entwicklungsgeschichtlichen Betrachtung
ab (S. 169). Die Geschichte werde bei Cocceius apokalyptisch betrachtet als Raum und Zeit fiir Gottes
Handeln in Christus zum Heil, in den Erwihlten und ihrer Mission (als ‘“Fortschritt des Reiches
Gottes”! ) und im hereinbrechenden Eschaton (S.176-—-177). Fiir den Einzelnen bestehe eine
“Sacheinheit von Bund, Reich und Kirche” (S. 156-160). Cocceius erscheint damit von neuem als
wesentlicher Wegbereiter pietistischer Glaubensvorstellungen.

Ernst Saxer, Diibendorf, Kt. Ziirich

Ole E. Borgen, John Wesley on the Sacraments. Ziirich, Gotthelf-Verlag, 1972. 307 S. Fr. 38.—.

Es ist sehr zu begriissen, dass methodistische Theologen mehr und mehr auf die Quellen des
Methodismus zuriickgreifen und deren Gehalt fiir die Gegenwart fruchtbar zu machen suchen. Ole
E. Borgen, Bischof der Evangelisch-methodistischen Kirche in Skandinavien, tut das unter dem
Gesichtspunkt der Lehre von den Sakramenten. Er beschrinkt sich nicht bloss auf die Taufe und das
Abendmahl, sondern bezieht auch die andern “Gnadenmittel” wie Fasten, Gebet und Pflege



304 Rezensionen

christlicher Gemeinschaft in die Untersuchung ein. Und gerade hier ist der Punkt, wo nach der
Meinung des Rezensenten der Stellenwert der verschiedenen Texte, die herangezogen worden sind, zu
wenig beachtet wurde. Die Abendmahlslieder von John und Charles Wesley geben zwar umfassend
Aufschluss iiber die Abendmahlsauffassung der beiden Briider, es darf aber nicht iibersehen werden,
dass sie sich an ein Publikum richten, das weit {iber den Rahmen der methodistischen Bewegung
hinausgeht. Es versteht sich von selbst, dass in den Anfingen des Methodismus, wo man fiir den
Empfang des Abendmahls auf die Pfarrer der englischen Kirche angewiesen war, den Gnadenmitteln
des Betens, Fastens und Horens des Wortes Gottes eine grossere Bedeutung zukam. In den
Gewissensfragen, die John Wesley seinen Evangelisten gestellt hat, heisst es denn auch: “Willst du
Fasten und Enthaltsamkeit empfehlen, beides durch Wort und durch Beispiel? ” Vom Empfang des
Abendmahls wird dort nichts gesagt.

Borgen hat die Sakramentenlehre unter dem Gesichtspunkt der Verséhnung dargestellt. Damit hat
er das Hauptanliegen Wesleys richtig erfasst und herausgestellt. Ob man allerdings heute einfach zu
diesen Gedanken zuriickkehren kann und zuriickkehren soll, bleibt fraglich, gilt es doch, Antworten
auf die Probleme der Menschen von heute zu geben. Besser als die theologische Aussage diirfte
tatsichlich — hier kann ich dem Verfasser uneingeschrinkt zustimmen — die 6kumenische Gesinnung .
Wesleys geeignet sein, den Skandal der am Tisch des Herrn getrennten Kirchen zu iberwinden.

Paul Handschin, Basel

Otto Merk, Biblische Theologie des Neuen Testaments in ihrer Anfangszeit. Thre methodischen
Probleme bei Johann Philipp Gabler und Georg Lorenz Bauer und deren Nachwirkungen. =
Marburger Theol. Stud., 9. Marburg, N. G. Elwert, 1972. VIII + 309 S. DM 64.80.

Biblical theology is a discipline in its own right. Its most important representatives in the early
stages are Johann Philipp Gabler and Georg Lorenz Bauer. Otto Merk intends to show how they
established and advanced this discipline. Biblical theology is understood in either of two ways: A
theology which is derived from or contained in Scripture, or which is scriptural and does not dismiss
its scriptural relationship. For the first theory, theology is limited to the witness of the Old and New
Testament. The other understands biblical theology as normative for all Christian theology. Only a
theology which is based on Scripture is here representative of biblical theology. Biblical theology and
the primary emphasis of the Reformation are here identical. Sola scriptura is the prerequisite of
biblical theology and it was during the time of Protestant Orthodoxy that this principle led to the
development of the concept of a “‘biblical theology™.

In four well chosen chapters an attempt is made to sketch the most important aspects of the
biblical theology of the New Testament.

Antecedents of the discipline are surveyed and the Reformation and Protestant Orthodoxy are
examined for their understandings of scripture. The development of biblical theology during
Orthodoxy, Pietism and Enlightenment concludes the first chapter.

According to the second chapter it was Gabler who founded the discipline and clearly stated his
premises in his inaugural lecture ‘“‘De iusto discrimine biblicae et dogmaticae theologiae regundisque
recte utriusque finibus™ (1787). He differentiated between biblical and dogmatic theology and showed
the individual goals of both. Scripture, especially the New Testament, is the most clear source for true
and certain knowledge of the Christian faith and salvation amidst our own uncertainties and change of
human knowledge. While theologians may agree with the scriptural emphasis as basis, they are at odds
in their theological perspectives. Gabler saw four main reasons for this disagreement: 1) Scripture
presents at several places ‘“‘obscuritas”, dark passages, non-transparencies. This is not only due to
difficult words, foreign concepts, but also because exegetes fail to do justice to the unique expressions.
2) Many exegetes impose their own insights onto the biblical text and find these later confirmed in
their interpretation. Here correct rules of exegesis are neglected. 3) One fails to differentiate between
religion and theology. 4) Finally, the simplicity and flexibility of biblical theology are badly mixed
with the subtlety and rigor of dogmatic theology. For Gabler, biblical theology has historical character
in that it presents what the inspired authors thought regarding divine things. Dogmatic theology has



Rezensionen 305

didactic character and teaches what each theologian philosophizes in his time, place, and situation
regarding divine things. While biblical theology remains constant, dogmatic theology changes with
other human disciplines from generation to generation. Gabler’s methodology upholds that exegesis
leads the dogmatic task: ‘“Dogmatik muss von Exegese, und nicht umgekehrt Exegese von der
Dogmatik abhidngen™ (p.52). The historical-critical work on biblical texts confronts dogmatics.
However, for Gabler, the theological exegesis outbalances by far the critical task in light of its goal.
Criticism on the canon of Scripture does not occur.

Chapter three presents Gabler’s co-founder, rather than student as often held, Georg Lorenz Bauer
and his contributions to biblical theology. Similarities between Gabler and Bauer originate not in
dependency one from the other, but from both being close to C. G. Heynes and J. G. Eichhorn. Their
individual contributions do not permit the conclusion that Bauer was a student of Gabler. For Bauer
the pure biblical system of Christianity is the guide already in his earliest writings and the religion of
the Bible is the most plausible of all religions. A pre-requisite for the dogmatic task is a biblical
theology. Bauer shows interest in a biblical foundation for dogmatics, but he is, unlike Gabler, not
interested in useful dogmatics for his time. He is interested in bases for a history of the dogma which
includes the history of the Old and New Testament dogma. He wants to determine the development of
biblical concepts, the point at which the founder of the Gospel started, and to which point Jesus
developed these concepts. He wants to investigate the concepts and understandings of antiquity up to
the time of the New Testament when the greatest and best teacher of mankind appeared and
established the most perfect religious system. Bauer wants to examine strictly historically the various
epochs of Old Testament literature. Three basic hermeneutical rules must be followed: a) The writings
of the Old Testament must be read in the spirit of its time of origin without imposing contemporary
ideas or those which were developed later into the text. The intention of the author must be
respected. b) One is aided in this task by a comparison of understandings and concepts of other
nations which were of similar cultural development. c) Consequently, a knowledge of other religions
and people with whom the Israelites came into contact is needed. Only after one has carefully
ascertained a biblical theology of the Old Testament can a biblical theology of the New Testament
emerge.

Bauer’s methodology points to the historical development of biblical writings and is connected
with the thought of qualitative growth of reason and revelation placing a higher estimate on the New
Testament than on the Old Testament literature. As Gabler, he wanted to allow the intentions of the
biblical authors to remain in tact and to be heard. Only from this vantage point can a biblical theology
appear. A purely biblical theology has nothing in common with the “newest philosophy” and its goal
is not aided by a philosophy of the times. Only a historical-critical interpretation ascertains what is the
goal and substance of biblical theology. The historical-critical method is the basis for interpretation.
Bauer attempted a reconstruction of the substance of biblical witness and the historical-critical
method was of less importance. For Gabler the interest was the interpretation and the reconstruction
was less significant. But in both men the reconstruction and interpretation are seen equally valuable.
Gabler needed two separate biblical theologies for interpretation and reconstruction. In his
interpretation he wanted to cement the dogmatics of his time. Bauer used interpretation in a
historical-critical reconstruction of biblical theology. Gabler tried to strengthen the dogmatics of his
time, perhaps apologetically, while Bauer claimed in the reasonable historical-critical method the
plausible rationale of Christianity. Both attempted to speak in their time, to their situation,
responsively and responsibly. The needed relationship and interrelationship of interpretation and
reconstruction is still the problem of our day.

Otto Merk surveys in chapter four the development of biblical theology up to the present. Since
Gabler and Bauer, theological research has not replaced their methodological perspectives, and their
insights have not lost in importance: a) historical-critical research of biblical writings; b) liberation of
biblical theology from dogmatic bondages; c) separate examination of the theology of the Old and New
Testaments; d) development of concepts, understanding of the Old and the New Testament literature;
e) hermeneutical basic problem of interrelationship between reconstruction and interpretation. It is
only in an inseparable interrelationship of both methodologies that such a historical-critical research as
the theology of the New Testament is possible. Only where both methods are interdependently used is



306 Rezensionen

historical-critical research done today. God’s revelation occurred in time and history, in Jesus of
Nazareth, recorded in human documents in need of reconstruction and interpretation by every
generation anew. Historical-critical research of the biblical witness serves theology in its task to speak
timely to church and world alike.

The first complete translation of Gabler’s lecture of 1787, a sixteen page bibliography, and an
index of authors conclude this study. An excursus on New Testament theology in the Anglo-Saxon
world, far too brief, enhances the value of this work.

Manfred Kwiran, Biickeburg

Guido Kisch, Judentaufen. Eine historisch-biographisch-psychologisch-soziologische Studie besonders
fiir Berlin und Konigsberg. = Einzelveroffentl. der Hist. Kommission zu Berlin, 14. Berlin,
Colloquium Verl,, 1973. VIII + 134 S. DM 38.—.

“In Mussestunden gepflegte Lektiire von Biographien und Autobiographien bedeutender Person-
lichkeiten . .. insbesondere hervorragender Juristen ... veranlasste und ermoglichte die Entstehung
der vorliegenden Studie™ (S. V). Dabei beschrinkt sich Kisch auf das deutsche Sprachgebiet und auf
den — fiir sein Problem allerdings besonders charakteristischen — Zeitraum des 19. und 20. Jahrhun-
derts. Der Autor weiss zwar, dass ‘‘die ersten Christen getaufte Juden waren™ (S. 3), und er gesteht
auch die Moglichkeit “von Ubertritten aus ehrlicher Uberzeugung” zu (S. 25). Und doch ist ihm die
Tatsache, dass ein Jude sich taufen ldsst, also vom Judentum abfillt, ein letztlich unbegreifliches
Phinomen, das ihn vor allem dann erschiittert, wenn es sich um sonst von ihm hoch geschitzte
Personlichkeiten handelt. Die meisten Judentaufen sieht der Autor denn auch begriindet in der sehr
zweifelhaften Praxis, einem Juden beruflichen — vor allem akademischen — und gesellschaftlichen
Aufstieg zu verweigern und so die Taufe zum “Entreebillet zur europdischen Kultur’” (Heine)
herabzuwiirdigen. Es wirft dies ein iibles Licht auf die ‘‘christliche Gesellschaft” der beiden
Jahrhunderte im deutschen Sprachraum und ebenso auf die leichtfertige Taufpraxis der Kirchen.
Selbstzeugnisse getaufter Juden sowie solcher, die der Versuchung, sich um idusserer Vorteile willen
taufen zu lassen, nicht erlegen sind, illustrieren und untermalen die Ausfiihrungen des Verfassers.

Es wire u.E. wichtig, in diesem Problemkreis noch zwei Fragen nachzugehen: 1. Inwieweit
verstehen sich getaufte Juden weiterhin als Juden und solidarisieren sich trotz der Taufe mit dem
jidischen Volk? 2. Werden getaufte Juden in der kirchlichen Gemeinschaft, die mehrheitlich aus
“Heidenchristen” besteht, voll aufgenommen? Doch sind das Fragen, die den Aufgabenbereich, den
sich der Rechtshistoriker Kisch gesetzt hat, sprengen.

Heinrich O. Kiihner, Basel

Anthonie Frans Verheule, Wilhelm Bousset. Leben und Werk. Ein theologiegeschichtlicher Versuch.
Amsterdam, Ton Bolland, 1973. X + 435 S. Fl. 39.50

Wenn die exegetische Forschung ins Stocken gerit, beginnt die grosse Zeit der Zusammenfassungen
und Riickblicke, vorbereitet durch die Wiederherausgabe ilterer, noch kaum iiberholter Werke. Das
vorliegende Buch, gewidmet dem Haupt der Religionsgeschichtlichen Schule, wirbt fiir eine
unvergessene Forschungsperiode. W. Bousset soll aus den Bedingungen der Jahre 1880 bis 1920 heraus
verstanden werden. Dabei fasst Verheule die Bezeichnung ‘‘Religionsgeschichtliche Schule” enger als
iiblich, weil er die Arbeit dieser Schule als durch die Dialektische Theologie (und die Hinwendung zum
Judentum seit P. Billerbeck) beendet und nicht in der vor allem durch R. Bultmann reprisentierten
Forschung seit 1920 weitergefiihrt sieht. Einer Biographie (S.4-61) folgt die Besprechung der
wichtigsten Veroffentlichungen W. Boussets (S. 63—268; hier auch Hinweise auf unverdffentlichte
Studien: Hermes Trismegistos, Der Gott Aion). Vor den Registern (darunter die Bibliographie
W. Boussets S. 397—-408) nimmt Verheule eine Ableitung der Stellung W. Boussets vor (S. 271-365
zur Schule, S. 367392 geistige Voraussetzungen).



Rezensionen 307

Die mit Fleiss gearbeitete und bis ins Detail eindringende Arbeit verdient uneingeschrinktes Lob,
soweit es um die Personlichkeit W. Boussets, seine Verwurzelung im Liberalismus, seine Rolle
innerhalb der Schule (die aus der ‘“kleinen Gottinger Fakultdt” erwuchs), seine Ziele und seiner
Hintergriinde geht (Heroengedanke von Thomas Carlyle, Philosophie des wiederentdeckten Kant-
Schiilers J. F. Fries). Verheule notiert abweichende Meinungen anderer, wigt das Recht der
Kontrahenten ab und gewinnt so eine oft liebevolle Gesamtwiirdigung. Der vielen Personalangaben
wegen (auf S. 314ff, Skizzen fiir alle Schulmitglieder) wird das Buch eine bedauerliche Liicke zur
Wissenschaftsgeschichte schliessen. Dafiir verdient der Verfasser unseren Dank.

Gemindert wird die Freude an der Lektiire durch das Unmass an Druckfehlern. S. 147 unten sind
zwei Zeilen vertauscht. S. 221 Z. 11ff., S. 245 Z. 27ff. und S. 246 Z. 16ff. ist der Sinn rettungslos
entstellt. S. 119 Anm. 5 und S. 233 Anm. 6 enthalten Dittographien ganzer Zeilen. Mehrfach (z.B.
S. 107) schlagen die Verweisungsziffern des Manuskriptes durch; auf S. 327 sind daher alle Ziffern ab
4 falsch. Mehrmals fehlt oder iiberschiesst eine Fussnote. Besonders am Buchanfang fehlen 6fter die
Seitenangaben bei Verweisen auf das eigene Buch. Zweimal (S.155 A.M. Schenke, S. 256
E. Preusschen) werden Forscher auf der gleichen Seite falsch und richtig geschrieben. Auf S. 389 sind
mehrere Anmerkungen teilweise unleserlich.

Dem Verfasser liegt an einer Verrechenbarkeit der ““Einfliisse”. Er sucht nach Einwirkungen auf die
gleichzeitigen Kritiker (aber lassen sich Kritiker iiberhaupt iiberwinden? ) und muss 6fter festhalten,
dass keine Seite ihren Standpunkt aufgab. So erscheinen Ablehnung und Einwirkung zwar
verrechenbar. Aber das Epochale eines Werkes wird kaum sichtbar, am wenigsten, wenn es von den
Forschern der Zeit nicht gesehen oder verschwiegen worden ist. ‘‘Die geringe Breitenwirkung des
‘Kyrios” ” (S. 233) entnimmt Verheule einem Paulus-Werk von 1921! Dass W. Boussets ‘‘Hauptproble-
me der Gnosis” wissenschaftsgeschichtlich doch nur an Nebenprobleme riihrt, wihrend sein “Kyrios
Christos” bis in Aufbau und Detail moderner Untersuchungen nachwirkt, wird dann nicht erkennbar.
R. Bultmann erscheint nicht als Vollstrecker des Anliegens von W. Bousset, insofern er eine zweite
Etappe der Religionsgeschichtlichen Schule herbeigefiihrt hat. Verheule sieht ihn neben K. Barth auf
der Gegenseite, weil die Dialektische Theologie in der Tat W. Boussets Glaube an die durch Jesus
repriasentierte Volksfrommigkeit der Hochreligion iiberholt hat: Die Religionsgeschichtliche Schule
“hat neben dem Ritschlianismus ein Sonderdasein gefiihrt, und ist mit ihr untergegangen” (S. 278).
Das auf die Jahre vor 1920 gerichtete Augenmerk verhindert hier eine sachgemisse Beurteilung der
spateren Forschungsgeschichte. Hoffentlich wird dadurch nicht einer verhidngnisvollen Repristination
vor-dialektischer Ansitze Tor und Tiir ge6ffnet, indem man zu den Fragen der Jahrhundertwende
ohne die theologische Anfrage zuriickkehrt, wofiir es allerdings Anzeichen gibt.

Das alles sollte uns nicht hindern, einem grossen Forscher den ihm gebiihrenden Dank abzustatten.

Gottfried Schille, Borsdorf b. Leipzig

Ernst Bammel, Die Reichsgriindung und der deutsche Protestantismus. = Erlanger Forschungen, Reihe
A, 22. Erlangen, Universitédtsbibliothek, 1973. 86 S.

Publikationen, die sich mit der historischen Aufarbeitung und Darstellung des kirchlich-theolo-
gischen Teils im “Wilhelminischen Deutschland” befassen, fliessen immer noch spirlich, obgleich —
oder gerade weil? — gegenwirtig ein allzu eindeutig negativistisches Urteil iiber diese Zeit zum
unausgesprochenen common sense zu gehdren scheint.

Umso neugieriger nimmt man darum die Darstellung Ernst Bammels zur Hand, welche erstmals in
jingerer Zeit den unzweifelhaft bestehenden Beziehungen zwischen der Reichsgriindung des
II. Deutschen Kaiserreichs und den es tragenden Kriften im deutschen Protestantismus thematisch
nachspiirt. Auch wenn es zu bedauern ist, dass der Verfasser bereits bestehende Arbeiten wie die des
Schreibenden: Deutsche Kriegstheologie 1870—1918 (1971, 1974%) mit einer Handbewegung vom
Tische fegt, obwohl er sie nicht griindlich gelesen haben kann, da er sie falsch zitiert (vgl. S. 17), so
wiinscht man seiner Arbeit doch einen grosseren Leserkreis, als sie der verborgene Erscheinungsort
erwarten ldsst. Beide Arbeiten erginzen einander in wertvoller Weise. Was in meiner Darstellung vom



308 Rezensionen

Thema her notwendigerweise kiirzer wegkommen musste, die Hervorhebung der meisten an der
Reichsgriindung von 1871 innerlich und &dusserlich engagierten und profilierten Staatsminner und
Theologen, das wird hier auf relativ wenig Raum kurz und deutlich transparent gemacht
(dankenswerterweise ohne die meist iibliche Selbstbeschrinkung der Kirchengeschichtler auf die
Theologen). Diese Stirke ist freilich zugleich auch die Schwiche der Arbeit: Die zur Kennzeichnung
des kirchenpolitischen Wollens herangezogenen Kurzzitate verfithren auch zu einem abgekiirzten Urteil
iiber ihre Urheber und vermogen den Wert einer ausfiihrlicheren Dokumentation nicht zu ersetzen.
Aus dem reichen Spektrum des Inhalts seien hier nur einige Themen herausgegriffen, welche die
wertvolle Verzahnung von Kirchen-, Geistes- und Weltgeschichte dartun: Das Reich — weltlich oder
geistlich? Kronungsfrage. Evangelisches Kaisertum? Hohenzollern und die Reformation. Die Frage
der Kriegsverantwortung. Die Oktoberversammlung 1871. Elsissische Fragen, Kulturkampf. Das neue
Luthertum. Schwiibische Theologen. Die Erlanger Theologie . . . Nicht zu vergessen ist die, wenn auch
wieder zu kurze, theologische Vorstellung des Dreigestirns Moltke, Roon und Bismarck (S. 28ff.).
Karl Hammer, Basel

Ludwig Volk, Das Reichskonkordat vom 20. Juli 1933. Von den Ansdtzen in der Weimarer Republik
bis zur Ratifizierung am 10. September 1933. = Veroffentl. der Komm. fiir Zeitgesch. bei der
Kathol. Akad. in Bayern, Reihe B, 5. Mainz, Griinewald-Verl., 1972. XXVIII + 266 S. DM 48.—.

Wenn in der neueren deutschen Geschichte vom 20. Juli die Rede ist, wird allgemein wohl sofort
der 20. Juli 1944 assoziiert, das Datum, das wie kein zweites das Bestehen, wenn nicht den Beginn
einer innerdeutschen Widerstandsbewegung gegen Hitlers unberechenbare und unverantwortbare
Regierungsweise signalisiert. Dass der 20. Juli im Jahr von Hitlers Machtergreifung fiir die deutsche
Geschichte unseres Jahrhunderts von mindestens gleicher, fiir die Kirchengeschichte von noch viel
grosserer Bedeutung wurde, ist gemeinhin noch zu wenig bekannt. Das Reichskonkordat zwischen der
neuen nationalsozialistischen Regierung in Berlin und dem Vatikan, heute meist als “‘fataler Pakt”
(G. Denzler) apostrophiert, wird von der kiinftigen Vogelschau iiber die Geschichte der katholischen
Kirche im 20. Jahrhundert wohl konsequent in einer Linie mit der bis heute durchgehenden, lieber
nach rechts als nach links liebdugelnden Kirchenpolitik Roms gesehen werden.

Vor dieser drohenden, weil immer stirker werdenden, einseitigen Verurteilung vatikanischer
Kirchenpolitik bewahrt eine griindliche Lektiire der von Ludwig Volk in iiberaus akkura -
ter Kleinarbeit, vor allem aus den erst seit 1969 zuginglichen staatlichen und kirchlichen
Konkordatsakten zusammengetragenen Darstellung der verwickelten Etappen, die zahllose Kontakt-
personen zwischen Rom und Berlin in der ersten Hilfte des geschichtsschwangeren Jahres 1933 iiber
das seit lingerer Zeit bereits hidngige Konkordatsproblem zuriicklegten und den Abschluss des
Reichskonkordats so iiberraschend plotzlich zuwege brachten (““Nichts hidtte zum Jahresbeginn 1933
auf das nahe Zustandekommen eines Reichskonkordats hingedeutet . ..”, S. 212). Die vulkanhafte
Entwicklung der deutschen Innenpolitik, — Reichstagswahlen, Reichtagsbrandverordnung und
Ermichtigungsgesetz in den ersten drei Monaten des Jahres — wurden so Voraussetzungen dafiir, “dass
Hitler in sechs Monaten zu verwirklichen imstande war, was die alten Parlamente und Parteien in
60 Jahren nicht fertigbrachten”, wie sich Kardinal Faulhaber hocherfreut Hitler gegeniiber am 24.7.
ausdriickte.

Hat die katholische Geschichtsschreibung, alter Tradition folgend, auch lange mit der wissenschaft-
lichen Aufarbeitung ihrer jiingsten vatikanischen Politik zugewartet, so hat sie in den jiingsten
“Veroffentlichungen der Kommission fiir Zeitgeschichte” seit ca. 1965 Versdumtes erstaunlich rasch
und gewissenhaft nachgeholt. Hoffentlich finden diese das Interesse, das ihnen gebiihrt. Der
vorliegende Band bringt im Anhang ausser dem Text des Reichskonkordats auch schwer zugingliche
Aufzeichnungen Pacellis, Faulhabers u.a.

Karl Hammer, Basel



Rezensionen 309

Klaus Hollmann, Existenz und Glaube. Entwicklung und Ergebnisse der Bultmann-Diskussion in der
katholischen Theologie. Paderborn, Bonifacius-Druckerei, 1972. 360 S. DM 28.—.

Mit dieser Dissertation legt Hollmann einen Beitrag vor zur Darlegung und Beurteilung des Weges
der katholischen Theologie seit etwa dem Ende des Zweiten Weltkriegs. Diese Untersuchung ist
gleichermassen aufschlussreich fiir die Auseinandersetzung mit der Theologie Bultmanns, fiir
bestimmte Wandlungen in der katholischen Theologie wie fiir das kontroverstheologische Gesprich der
Gegenwart.

Nach einer knappen Skizze wichtiger Aspekte der Theologie Bultmanns im 1. Teil wird die
Auseinandersetzung mit Bultmanns Theologie seitens der katholischen Exegese wie seitens der
katholischen Fundamentaltheologie und Dogmatik im 2. und 3. Teil dargelegt. Diese Darlegungen
werden im 4. Teil vertieft durch Konzentration auf die drei Problemkomplexe der Auferstehung, des
Mythos-Begriffs und der Hermeneutik. Der 5. Teil handelt schliesslich von indirekten Auswirkungen
Bultmanns auf die katholische Theologie, insofern jener ein massgeblicher Reprisentant der
theologiegeschichtlichen Situation ist, die durch die unabweisbare Aufgabe charakterisiert bleibt, die
Offenbarungswirklichkeit und das Selbstverstindnis des heutigen Menschen aufeinander zu beziehen.

Bewusst ist immer wieder von der katholischen Theologie die Rede, was ebenso die Ausarbeitung
von Kriterien erfordert wie einige Abgrenzungen aufdringt. Von daher wird gegeniiber F. J. Schierse
auf die Verbindlichkeit kirchlicher Lehre verwiesen (S.77), bei H. Halbfas eine unmodifizierte
Rezeption von Aussagen evangelischer Theologie konstatiert (S. 174), G. Hasenhiittls Bultmann-Inter-
pretation als nicht reprdsentativ fiir die katholische Theologie beurteilt (S. 131) und gegeniiber
K. Rahner festgestellt, dass die anthropologische. Wende der Theologie bei ihm teilweise von der
gleichen Kritik betroffen wird wie Bultmanns Theologie (S. 330). Gleichwohl markieren diese
Autoren, bei denen Hollmann eine (teilweise zu) grosse Nahe zu Bultmanns Theologie sieht, nach ihm
in besonderem Masse eine Entwicklung der katholischen Theologie. Die Frage nach einer derartigen
Entwicklung lasst allerdings Raum dafiir, dass eine instruktive Vielzahl an Stimmen zur Sprache
kommt.

Die Entwicklung der katholischen Theologie, wie sie sich in deren Verhiltnis zur Theologie
Bultmanns abzeichnet, siecht Hollmann gewissermassen in drei Phasen verlaufen. In einer ersten Phase
ging es primidr um Abwehr von Gefahren, um Sicherung des Glaubensguts gegen Reduktion wie
Entleerung. Dass allerdings schon in dieser Phase Bultmanns Intention als pastoraltheologisches
Anliegen verstanden formale Zustimmung fand, leitet iiber zur zweiten Phase. Zugleich wurde aber
hier das ernsthafte Bedenken der Problemstellungen Bultmanns erst ermoglicht durch die vorausgehen-
de Abgrenzung von bestimmten Gefahren. So kam es in dieser zweiten Phase zu kritischer Aufnahme
grundlegender Intentionen und Erkenntnisse Bultmanns. Teilweise geht aber die Rezeption so weit,
dass sich die Frage nach ihrer erforderlichen Grenze stellt. Dafiir sind in einer dritten Phase Einsichten
der ersten abwehrenden Phase wiederum zu beriicksichtigen, nun allerdings in Bezug auf die als
gemeinsam erkannten Sachprobleme theologischer Verantwortung. Hollmann sucht, bei aller Gemein-
samkeit, gerade auch die Differenzen zwischen der katholischen Theologie und Bultmann zu
markieren, was ohne Frage auch fiir das kontroverstheologische Gespriach klirend und forderlich sein
kann.

Entsprechende Differenzen sucht der Verfasser vor allem an folgenden zwei Problembereichen
herauszuarbeiten: dem Verhiltnis von Glaube und Geschichte bzw. von Glaubensvollzug und
Glaubensinhalt einerseits und anderseits an der Beziehung von Theologie und Anthropologie.

Der Verfasser wendet sich gegen eine Trennung des Glaubens von der Geschichte und von seinem
Gegenstand, wie er sie bei Bultmann vertreten sieht. Den Grund dafiir, dass Bultmann den Riickgang
hinter das Kerygma um einer Legitimation des Glaubens willen abweist, findet der Verfasser nicht in
historischer Skepsis, sondern in theologischen Primissen, wonach der Glaube ein ungesichertes Wagnis
ist. Hiermit vertrete Bultmann das reformatorische ““sola fide’’. Demgegeniiber entspreche die Frage
katholischer Fundamentaltheologie nach den Glaubwiirdigkeitsgriinden des Glaubens dem neutesta-
mentlichen Verstindnis von Glauben in dessen Bezug zur Heilsgeschichte. Da das historische
Geschehen in sich heilsbedeutsam sei, diesen Charakter aber nicht erst im Kerygma und im Glauben
gewinne, kénne es die Glaubwiirdigkeit des Glaubens begriinden. Gewiss riickt mit der Frage nach dem



310 Rezensionen

Grund des Glaubens die Beziehung von Glaube und Geschichte schirfer in den Blick, als es bei
Bultmann der Fall ist. Doch wird die Bestimmung jener Beziehung erneut in Kontroversen fiihren. Ist
die Unterscheidung von objektiver Heilsgeschichte und deren Vermittlung durch das Kerygma sowie
das Postulat gegenseitiger Erginzung von fides fiducialis und fides historica sachgemadss? Oder ist nicht
vielmehr Inhalt und Entstehung des Glaubens zugleich zu entwickeln?

Was das Verhiltnis von Theologie und Anthropologie betrifft, so betont Hollmann die sachliche
Notwendigkeit einer anthropologisch gewendeten Theologie, um die Frage nach den Bedingungen der
Moglichkeit von Offenbarung aufzunehmen und um der Verwiesenheit des Menschen auf Gott zu
entsprechen. Doch geschieht bei Bultmann nach dem Urteil des Verfassers eine Aufldosung der
Theologie in Anthropologie (S.83), indem das Selbstverstindnis des Menschen als exklusives
hermeneutisches Prinzip zur Anwendung komme. So werde Gott zu einer blossen Funktion der
menschlichen Existenz. Es ist allerdings zu fragen, ob die erforderliche Unterscheidung von Gott und
Mensch nur durch eine Reflexion auf das An-sich-Sein Gottes zu wahren ist oder nicht vielmehr in der
Beziehung Gottes zur Welt und zum Menschen zur Geltung gebracht werden muss. Zumindest Ansitze
zur Wahrnehmung dieser Aufgabe finden sich auch bei Bultmann.

Gegeniiber dem Einwand der Anthropologisierung der Theologie mag es merkwiirdig erscheinen,
wenn Hollmann anderseits fortlaufend betont, dass Bultmann einen iibersteigerten Begriff der
Transzendenz Gottes vertrete, wobei er in reformatorischer Tradition stehe. Zu diesem Urteil sieht der
Verfasser sich veranlasst durch Bultmanns Betonung der Unverfiigbarkeit Gottes und der Unweltlich-
keit seines Handelns. Doch wird dies dahin expliziert, dass — wie Hollmann sieht (S. 27) — Gottes
Handeln sich nicht zwischen das weltliche Geschehen hinein ereignet, sich vielmehr in diesem vollzieht,
so wire der Vorwurf eines strikten Dualismus von Gott und Welt (S. 69) doch genauer zu begriinden.
Moglicherweise wiirde sich dabei herausstellen, dass dieser Vorwurf stirker einer Orientierung an der
analogia entis und an dem Bezug von Natur und Gnade entspringt, als dass er Bultmanns Denken
kritisch entspricht.

Die Spannung zwischen den beiden Einwdnden der Anthropologisierung der Theologie einerseits
und anderseits der Ubersteigerung der Transzendenz Gottes ist fiir Hollmann daher erklirlich, dass die
iiberbetonte Unweltlichkeit Gottes in ihr Gegenteil umschlage (S. 293). Dass aber gleichwohl auch von
Bultmanns Theologie her sich hier eine Sachspannung aufdringt, bringt Hollmann darin zur Geltung,
dass er es als gemeinsame Aufgabe christlicher Theologie beurteilt, von jener Sachspannung her die
Gottesfrage (S. 296) und das Verhaltnis von Glaube und Welt (S. 313) weiter zu prézisieren.

Der sehr instruktive Einblick in die katholische Bultmann-Diskussion, den Hollmanns Buch
gewihrt, diirfte der gemeinsamen Rechenschaft iiber Grundfragen des christlichen Glaubens ebenso
forderlich sein, wie sich dabei die kontroverstheologische Situation als in sich kontrovers darstellt.

Volker Weymann, Ziirich

Adolf Kolping, Fundamentaltheologie, 2. Die konkret-geschichtliche Offenbarung Gottes. Freiburg,
Herder, 1974. XXIV + 783 S. DM 64.—.

Dem 1.Band iiber die religiosen Voraussetzungen des christlichen Glaubens als Theorie der
Glaubwiirdigkeitserkenntnis der christlich-kirchlichen Offenbarungspredigt (demonstratio religiosa)
folgt nach knapp 6 Jahren Band 2 iiber die tatsdchlichen Glaubwiirdigkeitsgriinde der konkret-ge-
schichtlichen Offenbarung (demonstratio christiana). Ein bald folgender Band 3 iiber die mit der
katholischen Kirche gegebenen (ekklesiologischen) Glaubwiirdigkeitsgriinde (demonstratio catholica)
wird dieses grundlegende Werk abschliessen.

Gottes geschichtliche Begegnung mit der Menschheit gipfelt in der “Fiille der Zeiten” (Gal. 4,4), als
Gott seinen Sohn zu unserer Rettung sandte: “Nachzuweisen, dass an der geschichtlichen Erscheinung
Jesu von Nazareth die Glaubwiirdigkeit dieser These der Offenbarungspredigt aufleuchtet, ist die
vornehmste Aufgabe des II. Traktates der Fundamentaltheologie, 2. Teil (daher Demonstratio
christiana). Wir suchen mit diesem Nachweis an eine begriindete Losung jener Schicksalsfrage
heranzufiihren, die die Menschheit nicht ruhen ldsst: Quid vobis videtur de Christo? Cuius filius est?
(vgl. Mt.22,42)” (S.7). Mit dem Tod Jesu aber hort die Offenbarung Gottes nicht auf: “Das



Rezensionen 311

Offenbarende, das jene empirische Geschichte Jesu auf ihre gottliche Tiefe hin erschliesst, reicht iiber
den Tod Jesu hinaus”, nimlich bis ans Ende der apostolischen Zeit. Wurde bislang in der demonstratio
christiana auch von der Auferstehung Jesu gehandelt, so hilt Kolping beide Etappen auseinander und
lasst mit Ostern die demonstratio catholica beginnen. Umgekehrt gehort Israel als “kultureller Raum
und geschichtlicher Ansatz der iibernatiirlichen Offenbarung Gottes an die Menschheit’ hinein in den
Glaubwiirdigkeitserweis (1, S. 61ff.). “Hohepunkt und Zentrum der geschichtlichen iibernatiirlichen
Offenbarung Gottes” aber ist Jesus von Nazareth (2, S. 235ff.).

In diffiziler Arbeit werden Israels Glaube im Wandel der Geschichte (S. 74ff.) und Israels
Gottes-Glaube und Messias-Hoffnung (S. 211ff.) untersucht. Und ebenso werden dann die Grundlagen
unserer Kenntnis des geschichtlichen Jesus (S. 236ff.) und die Gottesoffenbarung in Jesus von
Nazareth von dessen Predigt vom Anbruch der nahen Gottesherrschaft an bis zu seinem Kreuzestode
dargestellt (S. 344 -672).

In § 1 wird der o.g. “Beweisrahmen™ aufgewiesen sowohl nach seiner historischen Begrenzung im
Horizont einer universalgeschichtlich-evolutiven Schau der Offenbarung als auch hinsichtlich der neuen
methodischen Fassung, die iiber die ‘“physikalische” Deutung der Wunder und Auferstehung Jesu
hinausgeht hinein ‘“in das eigentlich Geistige und Personale” (S. 11), die also die kosmischen,
ethnischen und religionsgeschichtlichen Horizonte jener Offenbarung namhaft machen will (S. 16ff.,
31ff.). — Im abschliessenden § 15 wird dieser ‘‘Beweisrahmen’” inhaltlich gefiillt resiimiert (S. 672ff.):
Des Menschen Frage nach dem Sinn des Lebens — Gott — Gottes Antlitz als Antwort auf die
menschliche Sinnfrage — Gottes Antlitz in der Konkretion Jesus von Nazareth. “Die Frage nach dem
Grund der existentiellen Abhingigkeit findet also der Mensch in der biblischen Botschaft beantwortet;
das Antlitz Gottes, das sich dort, wenn auch immer deutlicher konturiert, gleichbleibend antreffen
lasst, ist ein historisch-empirisches Phinomen, das damit die Ausgangsbedingung einer rationalen
Rechtfertigung des Glaubensaktes erfiillt. In Jesus von Nazareth hat es seine reinste und nicht mehr
iiberbietbare Ausprigung gefunden. Dieses Ausgangsphinomen fundamentaltheologischer Beweis-
fiihrung wird noch eine Verstirkung erfahren, wenn sich in der Folge, in der Zeit der Kirche, Gott
weiterhin als lebendiges Ich erweist, wie es einst zu Abraham und Moses und durch Jesus von Nazareth
gesprochen hat” (S. 705).

Viele Fragen liessen sich fundamentaltheologisch, methodologisch, exegetisch stellen, wie schon zu
Band 1 in Theol. Zeitschr. 26 (1970), S. 65—68. Gewinnbringender freilich wire eine Konfrontation
dieser historisch-rationalen Durchleuchtung der biblischen Gottesoffenbarung in Jesus von Nazareth
inmitten einer geschichtlich-evolutiven Welt mit W. Pannenbergs Programm ‘‘Offenbarung als
Geschichte”. Hier liessen sich — neben den verhandelten kerygmatheologischen Fragen (etwa
S. 244ff.) — die methodologischen Fragen weiter abkliren. — Lisst sich iiberhaupt eine solche
Dreiteilung in demonstratio religiosa, christiana und catholica vornehmen? Gehoren Leben, Sterben
und Auferstehung Jesu als des Christus nicht in eins? Was soll eine mit den Aposteln abgeschlossene
Offenbarung Gottes usw.? Umgekehrt werden die Bedeutung Jesu und die Geschichte Israels
aufeinander bezogen; Jesulogie und Gotteslehre werden in ihrem Verhiltnis erdrtert; Exegese wird
fundamentaltheologisch relevant gemacht usw. Mit diesen Hinweisen soll dieses iibersichtliche, klar
argumentierende und belesene Werk empfohlen werden.

Uwe Gerber, Loccum

Wilhelm Korff, Norm und Sittlichkeit. Untersuchungen zur Logik der normativen Vernunft. =
Tiibinger Theol. Stud., 1. Mainz, Griinewald, 1973. 215 S. DM 26.50. ’

Die These, die der katholische Moraltheologe in Tiibingen im 1. Band einer neuen Reihe
theologischer Studien vertritt, lautet: Es gibt eine anthropologisch begriindete Vernunft, die aller
normativen Reflexion voraus- und zugrundeliegt. Beachtlich ist die Modernitit dieses Ansatzes, denn
die Begriindung der Moral wird hier weder traditionalistisch vollzogen, noch rein transzendental.
Leitend ist der Gedanke, dass der Mensch ein sich selbst aufgegebenes, sich und seine Ordnungen selbst
verantwortendes Wesen sei, fiir das Moralitit kein von aussen an ihn herangetragenes Dressat ist.
Allerdings vertritt Korff durchaus nicht nur einen historischen Relativismus, sondern — und hier



312 Rezensionen

erfolgt die Ankniipfung an die moraltheologische Tradition — geht von der Unbeliebigkeit
menschlicher Normativitidt aus, einem Begriff, den Korff vom Philosophen Max Miiller iibernommen
hat. Korff will damit der positivistischen Resignation gegeniiber der wesenhaften Moglichkeit von
normativer Vernunft entgegenwirken. — Bei Thomas von Aquino erscheint dem Verfasser das geleistet
zu sein, was ihm als Griindungslogik des Ethischen wesentlich erscheint: einerseits die Zielsetzung des
Normativen in Gott, anderseits die Selbstidndigkeit des Menschen als sich selbst normativ entwerfenden
Wesens. Die ‘‘geschichtliche Unbeliebigkeitslogik menschlicher Normativitit” wird zwar nicht im
ausdriicklichen Regress auf Aristoteles, aber doch in der Sache gut aristotelisch nicht in der
Geschichtlichkeit des Menschen, sondern in seiner Natur als Vernunftnatur begriindet. Entsprechend
dem Grundsatz ‘“‘gratia perficit naturam” unternimmt es Korff, die in der bio-psychischen Natur
fundierten sozialen Antriebsgesetzlichkeiten in ihrer inneren ‘Zuordnungsvernunft” aufzudecken.
Dabei zeigt sich sowohl die animalische Konditionierung, die menschliche Personalitit und Sozialitat
pridisponiert, als auch die Bedeutung der kraft menschlicher Vernunft geschaffenen Normen,
Institutionen und ethisch-politischen Ordnungen. Die “Vernunft der Vernunft”, also das Proprium
einer theologischen Ethik, findet Korff in dem mit der Offenbarung eréffneten Bezug Gottes zum
Menschen, wobei die Rolle der Offenbarung nicht in der anthropologischen Begriindung, sondern in
der Setzung der Zielursache des Ethischen gesehen wird.

Kann man den scharfsinnigen Auseinandersetzungen des Verfassers mit dem modernen Positivismus
und der kritischen Schule Adornos usw. weitgehend zustimmen, so scheint mir doch dort die schwache
Stelle der Argumentation zu liegen, wo es um das Verhiltnis von Geschichtlichkeit und Natur geht.
Zwar wird behauptet, dass die Vernunft nie ‘“‘an sich” auftritt, sondern als Bestandteil und Funktion
der menschlichen Natur; darin soll ihre Geschichtlichkeit liegen. Dass aber diese ““Natur” selber ein
Relationsgefiige ist, das sich politisch in bestimmten Uber- und Unterordnungsverhiltnissen konkreti-
siert, die ihrerseits einem geschichtlichen Wandel unterliegen (vom Feudalismus zur Demokratie), wird
von Korff zu wenig reflektiert. Die ‘“Verniinftigkeit” der jeweiligen Vernunft ist aber gerade von dem
Wandel dieses Relationsgefiiges abhingig und kann schwerlich auf eine permanent bleibende
“Unbeliebigkeit” reduziert werden. In den Beitriigen iiber “Revolution zum Humanen® und “Uber das
Verhiltnis von Religion und Gesellschaft™ zeigt Korff, dass er Menschsein nicht nur als Erfiillung
gegeniiber geltenden Ordnungen und Gesetzen versteht, sondern als “stindiges Ausgreifen nach dem
Noch-Nicht des ihm in Wahrheit Moglichen™ (S. 190), doch bleibt dieses “‘in Wahrheit Mogliche” in
Hinsicht auf seine politische Relevanz unreflektiert. Es ist zu hoffen, dass Korff, der sich durch diese
Arbeit als fihiger ethischer Denker ausgewiesen hat, in der angegebenen Richtung weiterarbeiten wird.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Walter Lindemann, Karl Barth und die kritische Schriftauslegung. Hamburg, H. Reich, 1973. 102 S.
DM 10.-.

This work is a revised edition of a dissertation in Marburg. The author’s stated purpose is (1) to
show how Barth understood his program of theological exegesis in distinction from the historical-
critical method played within Barth’s theological exposition and (2) to indicate the way in which
Barth related theological exegesis of the biblical text to contemporary man to whom church
proclamation is addressed.

The author begins with two short discussions of fundamentals upon which the biblical
interpretation of the historical-critical theology of liberalism and so-called positive theology are
respectively based. Against this background the subsequent inquiry treats Barth’s attitude toward, and
use of, the historical-critical method in terms of the discernible stages through which his thought
passed in the course of its development — i.e., (1) Barth’s understanding of the Bible from his student
days until just before the publication of the first edition of the Romerbrief and then (2) in the first
edition of the Romerbrief itself, (3) in his 192022 essays, the second edition of the Romerbrief and
Die Auferstehung der Toten, (4) in between the second Romerbrief and Christliche Dogmatik and
finally (6) in Die kirchliche Dogmatik, I, 1 and 2. Also included is a chapter on Barth’s critical
discussion with Harnack, Hirsch and Tillich, and one on the question of pneumatic exegesis.



Rezensionen 313

The concluding chapter is devoted to a critique of Barth’s basic principles of interpretation. The
author concludes that Barth’s greatest contribution to exegesis is the rediscovery of the theological
dimension of the scientific-critical method. He raises however several objections to Barth’s procedure:
(1) It ignores the distance between the past and the present, consequently (2) it interprets the text
only in the context of the present (objection to the young Barth), (3) it turns the lecture podium into
the pulpit, (4) it subordinates history to dogmatics. In the author’s opinion the exact opposite must be
the case if justice is to be done to the incarnation. Dogmatic questions must be pursued within the
context of historical questions.

H. Braxton Allport, Alexandria, Virginia

Gotthold Miiller, Glaube und Wissenschaft. Gesprichsanstosse fiir moderne Menschen. Stuttgart,
Calwer, 1973. 173 S. DM 16.—.

Der Wirzburger Systematiker beschliesst mit diesem Sammelband von Vortrigen, die meist vor
Akademie- und Laienkreisen gehalten wurden, die mit “Botschaft und Situation™ und *““Ursprung und
Aufbruch” begonnene Serie. Die ersten drei Beitridge kreisen um das Thema kritische Bibelwissenschaft
und Gemeindefrommigkeit, die nichsten um die Person Jesu, den religidsen Zweifel und die Predigt
von Gericht und Gnade. Im 3. Abschnitt geht es um Probleme der Mystik, der Sakramente und der
Allversohnung, im 4. um die Stellung zur Aufklirung und zur modernen pluralistischen Kultur. Fiir
den nichttheologischen Leser wird dankenswerter Weise ein Verzeichnis der fremdsprachlichen
Begriffe beigefiigt.

Es geht Miiller weniger darum, in theologisches Neuland vorzustossen, als vielmehr das Gesprich
zwischen Theologie und Gemeinde zu fithren, das im Gegeniiber von Bekenntnisbewegung und
kritischer Theologie zu einer fast kirchenspaltenden Spannung gediehen ist. Miiller bejaht einerseits die
Perspektivitait der Wahrheit, den Pluralismus der Meinungen und die kirchenkritische Funktion der
Theologie, zugleich aber auch das Recht der Gemeinde, die Theologie zur Ordnung zu rufen.

Was ist Miillers eigene Position? Man konnte ihn einen aufgeklirten Pietisten lutherischer Prigung
nennen — aufgeklirt, weil er sowohl zu den Errungenschaften der historischen Aufklirung wie der
historisch-kritischen Theologie und zum modernen Pluralismus positiv steht, pietistisch, weil er an der
Unumstosslichkeit der kirchlichen Christologie ebenso festhilt wie an der Bedeutung der Mystik und
der Allversdhnung, lutherisch, weil er die theologia crucis und die Predigt von Gericht und Gnade in
den Mittelpunkt stellt.

Fiir was fiir ein Leserpublikum schreibt Miiller? Er selbst spricht von “Gesprichsanstossen fiir
moderne Menschen”. Dabei bleibt offen, ob diese modernen Menschen selber sein Buch lesen sollen
oder Theologen, die im Gespriach mit Menschen moderner Denkart stehen. Hier kommt die Entstehung
des Buches ins Spiel: einige Beitrige, die vor Laienkreisen gehalten wurden, sind durchaus geeignet fiir
Nichttheologen; andere wieder, etwa der theologisch sehr substantielle iiber “Gericht und Gnade™ ist
ein Gesprich mit Theologen, dessen sprachliches Niveau entschieden zu hoch angesetzt ist fiir
Nichtfachleute. Im ganzen setzt Miiller Informationen voraus, die er eigentlich erst geben miisste, um
verstandlich zu werden, etwa in den Stiicken iiber den Bibelstreit. Ebenso ist das Frageniveau bei den
den Beitrigen angefiigten “weiterfilhrenden Fragen” oft so hoch, dass sachgemisse Antworten nur von
einem Leser gegeben werden konnten, der ein volles Theologiestudium hinter sich hat. Jedenfalls
scheint mir die didaktische Problematik noch ungeldst, sodass das Buch nur partiell leistet, worauf es
eigentlich angelegt war. Es bleibt ein Buch eines Theologen fiir Fachkollegen. Als solches ist es
hilfreich und niitzlich.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg



314 Rezensionen

Vilmos Vajta (Hrsg.), Das Evangelium und die Zweideutigkeit der Kirche. Die Verwirklichung der
Kirche im Spannungsfeld von Sendung und Sein. = Evangelium und Geschichte, 3. Gottingen,
Vandenhoeck, 1973. 281 S. DM 34.— (Subskr. 30.60).

Es handelt sich um den 3. einer auf 4 Binde angelegten Reihe des Instituts fiir Okumenische
Forschung in Strassburg (1. Evangelium und Einheit. Bilanz und Perspektiven der dkumenischen
Bemiihungen, 1971; — 2. Das Evangelium und die Bestimmung des Menschen. Gottes Heilshandeln
und die gesellschaftliche Verantwortung des Menschen, 1972; 4. Evangelium und Geschichte, in
Vorbereitung). Band 3 enthilt vier Beitrdge zur “Sendung” und drei zur “Gestaltung der Kirche”.
Jeder bildet ein ‘‘Kapitel” des Buches, das sich nicht als lose Sammlung von Aufsitzen, sondern als
Abhandlung mehrerer Autoren verstehen will.

Carl E. Braaten, Chicago, “Die Botschaft vom Reich Gottes und die Kirche”, beklagt, wie die
Botschaft Jesu vom bevorstehenden Reich Gottes in der Theologie der letzten Jahrzehnte grob
vernachlissigt worden sei. Er findet z.B., dass dem Thema des Reiches Gottes von Kant bis Ritschl
besser entsprochen worden sei als in einer Theologie des Wortes Gottes (S. 14). “Die dialektische
Theologie konnte sich die eschatologische Hoffnung nicht so vorstellen, als hitte sie irgend etwas zu
tun mit der konkreten Zukunft (S. 36). Braaten beachtet zu wenig, dass Barth von Blumhardt ausging
und (mit Die kirchl. Dogmatik IV, 3) wieder bei Blumhardt endete. Er ahnt nicht, dass Barth in
Moltmanns “Theologie der Hoffnung” zu wenig Hoffnung auf eine konkrete Zukunft sah. Die
Bezogenheit der Kirche “nach vorne auf das Reich Gottes’ fehlt dem Verfasser auch in Conf. Aug. VII
(S. 39ff.) und in der lutherischen Lehre von den beiden Reichen (S. 50f.). Fiir Abstand und Beziehung
zwischen letzter und vorletzter Erfiilllung ist ihm die Lebensgeschichte Jesu Christi, sein Wirken an
verzweifelten Menschen, Massstab (S. 53).

Kristen E. Skydsgaard, Kopenhagen, “Die Kirche in der Geschichte”, vermag die Kirche in ihrer
“Doppelheit” — “perpetua mansura” und ‘“‘semper reformanda”, auf Christus gebaute und
menschlich-blamable Grosse (S.74) — in gut Okumenischer Diskussion zwischen Luther, Barth,
modernen Katholiken u.a. zur Sprache zu bringen. “Das Verhaltnis zwischen Kirche und Reich Gottes
ist immer wieder gebrochen, aber nie abgebrochen” (S.94). ‘““Wo die Kirche nicht mehr eine
Gottesreichsfunktion ist ... ist sie auch nicht mehr die Kirche Jesu Christi ... Dann wird das
Gottesreich sich andere Diener schaffen” (S. 90). Kennzeichnend fiir die Umsicht des Autors ist seine
(dialektische) Betrachtung der “Religion™ (S. 90ff.).

Anna Marie Aagaard, Aarhus, ‘“Missiones Dei”, bietet eine besonders scharfe, profilvolle,
anregende, freilich auch ungeschiitzte Abhandlung. Die Sendung des HIl. Geistes bedeutet eine
Geschichte des Gottesreiches in der Welt nach Kreuz und Auferstehung. Sie bedeutet, “‘dass die
Geschichte der Menschen (wie die Geschichte Gottes! ) die gemeinsame Geschichte Gottes und der
Menschen wird” (S. 104): Die Sendung des Geistes entspricht der Sendung des Sohnes (“‘missiones
Dei”, Gal. 4,4 —-6) auch hinsichtlich der Bindung Gottes an, der Verbindlichkeit der Einbindung Gottes
in die Welt. “Missio” ist ein Priadikat Gottes (S. 112). Missionstheologie hat dem zu entsprechen
(S. 112ff.); Mission ist “‘eine gemeinsame Geschichte Gottes und der Menschen” und als solche
Neuschopfung (S. 114). In Auseinandersetzung mit K. Rahner und G. Khodr — “anonyme Christen”,
“Gott verborgen in der Welt der Religionen” — wird hochgehalten, dass in den missiones Spiritus
Sancti ‘“‘etwas wirklich Neues’ (S. 117) entsteht.

George A. Lindbeck, Yale/New Haven, kommt bzgl. des Problems * ‘Fides ex auditu’ und die
Erlosung der Nicht-Christen” zu einer vierfiltigen Forderung (S. 148f.): 1. Demut der Christen
(1. Petr. 4,17); 2. Zuversicht hinsichtlich der Erlosung der Nicht-Christen, dies mit der friihen
Christenheit (S. 147); 3. echter Dialog mit Menschen andern Glaubens, indem Gott nicht nur zur Welt
durch die Kirche, sondern auch zur Kirche durch die Welt spricht; 4. Verkiindigung des Evangeliums;
Menschen miissen nicht nur frei sein, dasselbe abzulehnen, sondern auch Gelegenheit erhalten, es
anzunehmen. Der Verfasser verbindet die Hoffnung der Erlosung der Nicht-Christen und das Prinzip
der Fides ex auditu nicht, indem er die letztere “‘anonymisierte” und aufweichte, sondern indem er das
Horen in jedem Fall auch eschatologisch versteht (S. 151ff.). Lindbeck hat weniger Anlass, als er
denkt, sich mit seiner Position von Barth abzusetzen, den er zwischen hoffnungslos negativen und
verantwortungslos positiven Urteilen pendeln sieht (S. 131f., 139). Man hiite sich vor einer Haltung,



Rezensionen 315

fiir die Aussagen gedeckt sind, wenn es sich um die eigenen handelt, die aber dhnlichen Aussagen keine
Deckung zutraut, wenn ein anderer sie macht.

Theo Lehmann, Karl-Marx-Stadt, DDR, “Die Versammlung der Gemeinde”, proklamiert mit
Leidenschaft, mit Sinn fiir Realititen und mit guter theologischer Fundierung mutige Schritte der
Gottesdienstreform auf Gemeindeebene, notfalls als Selbsthilfe: die mdglichen kleinen Schritte, um
die notwendige Neuordnung auf breiter Basis vorzubereiten. Der Verfasser spricht aus derjenigen
Situation, wo selbst kleine Anderungen der Gottesdienstordnung (wie Verzicht auf eine der drei
Schriftlesungen, S.171) von einem konservativen und autoritiren Kirchenregiment nicht leicht
zugestanden werden. Er hat wenig Anschauung von der gegenteiligen Situation, wo jedermann nach
Belieben und ohne Unterlass am Gottesdienst bastelt und damit den gleichen Exodus erreicht, den der
kursidchsische Pastor beklagt und beklagen muss. Lehmann vermag zu zeigen, wie eine starre
Gottesdienstordnung auch den lutherischen Bekenntnisschriften nach Geist und Buchstaben wider-
spricht (S. 183ff.).

Einen ganz andern Tenor bietet Gérard Siegwalt, Strassburg, mit seinem Kapitel iiber “Die
Autoritdt in der Kirche”. In subtilen Erorterungen erkennt er dem “Amt der Erbauung”
(Verkiindigung, auf Gemeindebasis) zwar den Primat zu, doch gilt sein Hauptinteresse dem ‘““Amt der
Einheit” (S. 217), dem im Protestantismus vernachlissigten Problem der Hierarchie (S. 240ff.), auch
des Petrus-Dienstes (Matth. 16). Ubrigens kommt auch Braaten, von seinem Thema und Ansatz
weniger motiviert, zu einem gewissen Plidoyer fiir Episkopat und Petrus-Amt; Luther habe nur deren
Befreiung aus fremder Abhangigkeit gewollt (S. 42f.).

Olov Hartman, Sigtuna, Schweden, betont hinsichtlich des ‘“‘Lebensstils der Gemeinde’ dessen
Relativitat (S. 257; noch Alkoholismus konnte Sache des Stils sein? ) wie seine notwendige jeweilige
Konkretheit (S. 259ff.). Bestimmt durch sein Materialprinzip (S. 271) atmet christlicher Lebensstil
“Vergebung, das heisst Gemeinschaft ohne Bedingung” (S. 274f.), um des Kreuzes willen Identifika-
tion mit denen, die unten sind (S. 276f.), mit der Auferstehung Freimut (S. 278ff.). Mit all dem ist er
ein Politikum, was dem Verfasser als durchaus lutherisch gilt (S.269). Gleichzeitig mit der
politisch-kritischen Note vermag Hartman eine Lanze fiir Volks- und Staatskirche zu brechen, indem
letztere klar mache, ‘‘dass nicht nur die Einzelseele, sondern der ganze Mensch und die ganze
Gesellschaft in das Evangelium eingeschlossen sind” (S. 273).

Das hier und da sich bemerkbar machende Ubersetzungsdeutsch wird durch den weiten Horizont
einer internationalen Verfasserschaft wettgemacht. Gewiss, es sind schon eher sieben thematisch
zusammenhingende Abhandlungen als sieben Kapitel einer Abhandlung geworden, aber da ist keine,
die nicht denkwiirdig wire. Reprisentiert wird ein Luthertum, das sich hoffnungsvoll auf die ihm
ur-eigene Mobilitdt besinnt, aber auch ein solches, das nach denjenigen Strukturen Ausschau hilt, die
mit der Reformation — bis heute ohne zureichende Alternative? — aufgegeben wurden. Das Buch ist
Impuls, iiber die Kirche “im Spannungsfeld von Sendung und Sein” — und von Fallibilitit und
Wahrheit — nachzudenken und als Kirche konkrete Schritte zu tun.

Jiirgen Fangmeier, Wuppertal

Harald Wagner, An den Urspriingen des friihkatholischen Problems. Die Ortsbestimmung des
Katholizismus im dlteren Luthertum. = Frankfurter Theol. Stud. 14. Frankfurt, J. Knecht, 1973.
339 S.DM 42. .

Vor etwas mehr als fiinfzehn Jahren wirbelte die von Ernst Kidsemann und einigen anderen
Neutestamentlern vertretene Friihkatholizismusthese einigen Staub auf, weil sie mit dogmatisch-
systematischen Pramissen bzw. Folgerungen engstens verbunden war. Wagner sieht in dieser These ein
fiir den Protestantismus typisches Vorurteil zum Ausdruck kommen und spiirt deshalb der
Vorgeschichte der inzwischen historisch wie systematisch differenzierter angegangenen Friihkatholi-
zismusthese nach.

Leider ist der Titel — und besonders der Untertitel — seines Buches wenig einleuchtend. Im Grunde
bietet Wagner Ausschnitte aus der protestantischen Historiographie, und es ist eine unzulissige



316 Rezensionen

Verengung der Fragestellungen Baurs und Ritschls, wenn dabei das sogenannte ‘“‘Abfallschema’ als
Primdrmotiv betont wird. Wagner muss allenthalben die Spezialforschung in breitem Umfang
voraussetzen. Es sind also sozusagen ekklesiologische Streiflichter, die er den iiber Flacius, Arnold,
Baur und Ritschl grossenteils schon von anderen erarbeiteten Erkenntnissen aufzusetzen sucht, wobei
nicht verkannt werden soll, dass sich der Verfasser in den Quellen genauer umgesehen hat. Am
griindlichsten ist das im Hinblick auf die Magdeburger Zenturien geschehen, wobei auch die Analyse
iiberzeugt. In bezug auf Arnold fehlt hingegen vollig die Beriicksichtigung seiner Polemik gegen die
Verflechtung von Kirche und Staat als einer wesentlichen soziologischen Komponente seines
Abfallschemas. Im tbrigen scheint mir der Verfasser zu Unrecht von Dorries und Biichsel wieder zu
Seebergs etwas pauschaler Abfallsthese zuriickzulenken. Die Verborgenheit der Kirche unter dem
Kreuz (S.132) deutet der Verfasser mit guten Beobachtungen aus der Arnolds Ekklesiologie
zugrundeliegenden Christologie, fithrt das aber nicht ndher aus. Die Baur-Interpretation bringt keine
Uberraschungen iiber W. Geigers “Spekulation und Kritik” hinaus. Eine neue Dissertation in Miinster
wird den Symboliker Baur vor seiner Begegnung mit Mohler und dessen Symbolik wiirdigen. Mag
Baurs Katholizismusbegriff eine Synthese darstellen, so wire von Wagner zu begriinden, inwiefern die
“Hierarchie” der Kirche in das Griindungsgeschehen Kirche hineingehort.

Der Verfasser will eine ““Ortsbestimmung des Katholizismus” bei den von ihm gewihlten Autoren
ermitteln, hat als Antwort auf die Herausforderung des Neuen Testaments an die romische Ekklesiolo-
gie jedoch selbst nur den Vorschlag zu machen, zwischen “Bruch” und *“Abfall” zu unterscheiden.
Verfassungselemente der nachapostolischen Zeit kdnnen danach dennoch als “offenbarungsgemiiss”
angesehen werden. Als Studie zur protestantischen Historiographie hat das Buch Bedeutung, wenn

sich der Autor auch reichlich viel vorgenommen hat.
Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Neuendettelsau

Paul Huber, Bild und Botschaft. Byzantinische Miniaturen zum Alten und Neuen Testament. Zurich,
Atlantis, 1973. 203 S. Fr. 76.—.

Man nimmt das Buch mit Interesse und Erwartung zur Hand, betrachtet und liest es mit Freude
und erkennt, wie diese sich jedesmal mehr vertieft und Begliickung wird, nach deren Grund man sich
dankbar fragt. Vielleicht hilft ein Blick auf die letzte Seite, die Verdankung, zu einer ersten Antwort;
denn diese lisst, gerade bei ihrer grossen Bescheidenheit, erkennen, wie weit Paul Huber, wohlbekannt
durch sein Athosbuch von 1969, den Rahmen dieses Werkes gesteckt hat, das, eigene Forschung mit
abgewogenen Urteilen iiber andere Arbeiten verbindend, weithin neues Anschauungsmaterial vorlegt,
so dass es auch den eigentlichen Kunsthistoriker bereichern kann. Dazu werden diese Ergebnisse in
einer so klaren Sprache dargestellt, dass sie auch den interessierten Laien nicht loslassen und zu immer
neuem, vertiefterem Schauen helfen, dariiber hinaus dem Theologen auf dem Weg iiber die
Ikonographie ein wichtiges und im allgemeinen weniger bekanntes Gebiet der Kirchen- und
Geistesgeschichte in ihrer Wechselwirkung zwischen West und Ost lebendig machen.

Gegenstand des Buches sind die byzantinischen Miniaturen zum Alten und Neuen Testament. Die
zum Alten Testament sind in den Oktateuchen enthalten, den vom 1. Buch Mose bis Richter, Ruth
reichenden achtteiligen Rollen, die, einem Film vergleichbar, Bilder einer Geschichte aneinanderreihen,
die ihr Ziel in Christus, dem verheissenen Messias und dem Neuen Bund hat. Dabei hat sich ein
“Programm”’, ein fester Bildzyklus geformt, der, auf einen antiken Archetypus und frithbyzantinische
Grundlagen zuriickgehend, in den erhaltenen Exemplaren ebenso Abhingigkeit von einander wie
selbstiandige Weitergestaltung erkennen lasst.

Von diesen mittelbyzantinischen Oktateuchen aus dem 11.—13. Jahrhundert ist der von Smyrna
1922 verbrannt. Erhalten sind zwei Oktateuche der Vatikanischen Bibliothek, der Oktateuch von
Konstantinopel (auch er seit 65 Jahren nicht mehr umfassend publiziert) und der des Athosklosters
Watopédi; sie werden beschrieben und in ihrer Eigenart charakterisiert. Es ist ein besonderes Verdienst
des vorliegenden Werkes, das das reiche und schone Bildmaterial von Watopédi nach eigenen
Aufnahmen des Verfassers zum erstenmal vollstindig dargeboten wird. Schon an dieser Stelle ist



Zeitschriftenschau 317

darauf hinzuweisen, wie gut und sorgfiltig die zahlreichen Bildwiedergaben, zum nicht geringen Teil in
farbigen Tafeln, ausgefiihrt sind.

Der zweite Teil, “Der Christusweg von Weihnachten bis zur Wiederkunft”, wird an Hand der
Kristallminiaturen des 13. Jahrhunderts entfaltet. Sie liegen in den veneto-byzantinischen Altargerdten
der Athoskloster Hagiou Pawlou (Diptychon, Tropfenkreuz, Andachtstafel) und Chilandari (Dipty-
chon und Kiristallkreuz) sowie dem Berner Goldaltar vor, die jeder in seiner Art das byzantinische
Bildprogramm des Zwolffestezyklus (Diptychon von Hagiou Pawlou) erweitern und die byzanti-
nischen Impulse unter den Einfluss der westlindischen Passionsmystik stellen. Auch sie werden
zundchst beschrieben, ihre Bilder dann in einem Bildteil gezeigt.

Es gelingt der Darstellungsweise des Verfassers, auch eher theoretische Fragen lebendig und in ihrer
Bedeutung erkennbar zu machen. Dabei hilft dem Leser, der Neuland betritt, ein umfangreicher
Anmerkungsteil zum Verstindnis. Zu diesen Hilfen ist auch das instruktive Vorwort von Klaus Wessel,
“Das Jahrhundert des grossen Umbruches”, zu rechnen.

Der Titel des Buches lautet “Bild und Botschaft”. Die Entfaltung dieser Botschaft, die sich ja nur
dem Glauben erschliessen kann (S. 111), geschieht mit ganz sparsamen Mitteln, kurzen Bildbeschrei-
bungen und Wiedergabe des jeweiligen Bibeltextes. Aber gerade damit wird der Band selbst zu einer
eindrucksvollen Botschaft: zuerst deswegen, weil diese Bilder ja alle von einem lebendigen Glauben
erfasst und gepriagt wurden, dann aber auch, weil der Verfasser, selbst da, wo er ganz wissenschaftlich
ist, die Bilder fiir diesen Glauben transparent machen kann. Es ist ein gutes Buch, ein schones Buch,
das man nur herzlich zu empfehlen vermag.

Hans Joachim Stoebe, Basel

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 26, 3 (1974): P. Verghese, C. Moeller, D. Staniloae, J. Moltmann,
R. McAfee Brown, Mi. Knoch, M. Oduyoye, Art. zum Thema ‘‘Jesus Christ Frees and Unites”
(366-468). Evangelisches Missions Magazin 118, 2 (1974): F. Raaflaub, Eigenstindigkeit und
Eigenverantwortung der Kirchen in Afrika (56—77); J. Rossel, Der Auftrag des Christen in der Fremde
(78-92). Internationale kirchliche Zeitschrift 64, 2 (1974): H. A. Frei, Metanoia im ‘“Hirten” des
Hermas, I (118—39). Judaica 30, 2 (1974): H. Schmid, Baruch und die ihm zugeschriebene apokryphe
und pseudepigraphische Literatur (54—-70); G. Petitdemange, Existenz und Offenbarung in den ersten
Werken von Franz Rosenzweig, I1 (71-77); T. Willi, Christliche Hebraisten der Renaissance und
Reformation, I (78 -85). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 130, 17 (1974): E. G. Riisch,
Pestalozzi iiber die Krise der Wohlstandsgesellschaft (260—63). 14—15: C. Guler, Kirche und Sport



	Rezensionen

