Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 5

Artikel: Dostojewskis Einfluss auf Camus
Autor: Imbach, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878589

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

J. Imbach, Dostojewskis Einfluss auf Camus 285

Dostojewskis Einfluss auf Camus

Obwohl ein Teil von Camus’ privaten Aufzeichnungen, nidmlich die Tagebiicher der
letzten zehn Jahre seines Lebens, noch nicht vertffentlicht sind und Camus’
Korrespondenz den Forschern ebenfalls noch nicht zuginglich ist, wissen wir, dass sich
Camus mit dem Werk Dostojewskis sehr eingehend befasst hat. Das ldsst sich abgesehen
von der Problematik, die Camus mit Dostojewski gemeinsam ist, ja teilWeise von ihm
iibernommen und weitergefilhrt wurde, anhand der Biografie des franzdsischen Nobel-
preistriagers und der von ihm behandelten Themen leicht feststellen. So hat Camus im
Jahre 1938 mit dem kurz vorher gegriindeten Théatre de ’Equipe Dostojewskis Briider
Karamasow inszeniert, ein Werk, auf dessen Gehalt er, wenigstens soweit sich die Frage
nach dem Sinn und der Berechtigung des Leidens stellt, in seinem Roman Die Pest
ausfihrlich zuriickkommt und das er in seinem Essai Der Mensch in der Revolte eingehend
interpretiert. Ausserdem hat sich Camus wiederholt mit Dostojewskis Roman Die
Diamonen befasst und davon im Jahre 1959 eine Bilhnenfassung erarbeitet, die unter dem
Titel Les Possédés, Die Besessenen, erschienen ist. Natiirlich erwies es sich als unmaoglich,
das ganze Romanwerk auf die Bithne zu bringen; einige Teile mussten notwendigerweise
wegfallen, so u.a. die Kapitel, welche den Gouverneur betreffen. Im iibrigen aber hat sich
Camus, besonders in bezug auf die Dialoge, treu an den Roman gehalten und ist ganz
hinter dem russischen Dichter zuriickgetréten. In Camus’ Tagebiichern, den Carnets,
finden sich seit dem Jahre 1938 wiederholt Eintragungen, die auf die Problematik der
Briider Karamasow und Die Dimonen verweisen' . In seinem Versuch iiber das Absurde, in
Der Mythos von Sisyphos, widmet Camus ein wichtiges Kapitel Kirillow, einer der
Hauptgestalten des Romans Die Didmonen. Der ersten Ausgabe dieses Essais fiigte Camus
eine Studie bei mit der Uberschrift Dostojewski und der Selbstmord, welche allerdings in
den spiteren Ausgaben durch eine andere iiber Die Hoffnung und das Absurde im Werk
von Franz Kafka ersetzt wurde. Dass Camus auch Dostojewskis Roman Der Idiot gekannt
hat, geht ebenfalls aus einer Stelle im Mythos von Sisyphos hervor, an welcher Camus die
Gestalt des Fiirsten Myschkin in Gegensatz zu Aljoscha, dem jiingsten der Briider
Karamasow, stellt?. Ferner hat Camus auch das Tagebuch eines Schriftstellers und die
Briefe des russischen Dichters gelesen, wie aus den von ihm verwendeten Zitaten im
“Versuch iiber das Absurde” eindeutig feststeht.

ks

Schon Camus’ erster Roman, Der gliickliche Tod, der erst 1971 posthum veroffentlicht
wurde, der aber nachgewiesenermassen zwischen 1936 und 1938 entstanden ist, erinnert
an Dostojewski. Die Situation ist jene von Schuld und Siihne: dhnlich wie Raskolnikow in
diesem Werk eine alte Wucherin umbringt, die zu nichts mehr niitze ist, um mit ihrem

1A Camus, Tagebiicher 1935-1951 (1972), S. 61, 72, 131, 142. Was Camus’ Verhiltnis zu

Dostojewski, besonders zu dessen Roman Die Diamonen betrifft, vgl. das von ihm verfasste Vorwort
zur Gesamtausgabe seiner Dramen (1965), S. 13: “Ich war zwanzig Jahre alt, als ich dem Werk
Dostojewskis begegnete, und die Erschiitterung, die mich damals ergriff, hilt heute, nach mehr als
weiteren zwanzig Jahren, noch an. Ich stelle die ‘Didmonen’ neben die drei oder vier grossten Werke,
die die enorme Aufhidufung der Schopfungen menschlichen Geistes krénen.”

Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch iiber das Absurde (1967), S. 92.

Ebd., S. 91 und 92.



286 J. Imbach, Dostojewskis Einfluss auf Camus

Vermogen andern Menschen zu helfen, so beginnt auch Camus’ Roman mit einem Mord,
der den gleichen Motiven entspringt. Auf kaltbliitige, zynische Weise totet Patrice
Mersault, ein junger Biiroangestellter in Algier, den an seinen Rollstuhl gefesselten
kranken Roland Zagreus, um dann mit dem Geld des Opfers ein neues, gliickliches Leben
zu beginnen. Schon in der Beschreibung der Tat stossen wir auf Ahnlichkeiten, besonders
in bezug auf die realistische Schilderung des Mordes.

So in Schuld und Siithne: “Er (Raskolnikow) zog das Beil ganz heraus, schwang es mit beiden
Hinden, kaum noch bei Bewusstsein, und liess es, fast ohne Anstrengung, fast mechanisch, mit dem
Riicken auf den Kopf der Alten niederfallen. Er hatte das gleichsam ohne jeden Kraftaufwand getan.
Doch sobald er einmal zugeschlagen hatte, kehrte ihm auch seine Kraft zuriick . . . Sie schrie auf, aber
sehr leise, und sackte dann plotzlich auf dem Boden zusammen, obgleich sie noch beide Hinde zum
Kopf heben konnte ... Das Blut stromte aus ihrem Kopf wie aus einem umgeworfenen Glas, und ihr
Korper wilzte sich auf dem Riicken . . . Die Augen standen weit offen, als wollten sie aus ihren Hohlen
springen, und die Stirn und das ganze Gesicht waren krampfartig zusammengezogen und verzerrt*.” —
Und bei Camus: “Er (Patrice) trat einen Schritt zuriick und schoss. Einen Moment lang lehnte er sich
mit immer noch geschlossenen Lidern an die Wand, er fiihlte wieder Blut in seinen Ohren rauschen.
Dann schaute er hin. Der Kopf war auf die rechte Schulter gesunken, der Korper hatte kaum seine
Stellung verindert, so dass man nicht mehr Zagreus sah, sondern nur eine riesige Wunde in einem
Gewirr von Hirn, Knochen und Blut®.”

Wichtiger aber als diese dussern Ahnlichkeiten erscheinen die Zusammenhinge in
gehaltlicher Hinsicht. In den beiden Romanen ist die Frage die gleiche: Ist ein
Humanismus auf Kosten der Gerechtigkeit denkbar? Darin eben besteht Raskolnikows

Problem.

Bei Dostojewski wird das so formuliert: “Da ist auf der einen Seite ein dummes, nutzloses,
nichtswiirdiges, boses, krankes altes Weib, das keinen Menschen braucht und das im Gegenteil allen
schadet ... Und auf der andern Seite gibt es junge unverbrauchte Krifte, die ohne Unterstiitzung
nutzlos verkommen, und das zu Tausenden, iiberall. Da sind hundert, tausend gute Werke und
Unternehmungen, die man mit dem Geld der Alten beginnen und richtig zu Ende fiihren konnte . . .
Bring sie um und nimm ihr ihr Geld, und dann widme dich mit dessen Hilfe dem Ziel, der ganzen
Menschheit und der gemeinsamen Sache zu dienen ... Wird dieses eine, winzige Verbrechen nicht
durch tausende von guten Werken aufgewogen werden? Fiir ein Leben tausend Leben, gerettet vor
Faulnis und Untergang.” Der Einwand lautet: “Konntest du selber die alte Frau umbringen oder
nicht? ” Und die Antwort: ““Natiirlich nicht! Ich spreche nur davon, dass es gerecht wire.” — “Und ich
finde, dass hier von Gerechtigkeit keine Rede sein kann, solange du nicht selbst zu einer solchen Tat
bereit bist®.” — In der beriihmten Rede, die Dostojewskiam 8. Juni 1880 anlisslich der Puschkinfeier
in Moskau hielt, findet sich das gleiche Problem so formuliert: ““Was kann denn das fiir ein Gliick sein,
das auf fremdem Unglick beruht? Nehmen wir an, dass Sie den Bau der Geschichte des
Menschengeschlechts auszufithren hitten, mit dem Ziel, die Menschen zu begliicken, ihnen zum Schluss
Frieden und Ruhe zu geben. Nehmen Sie an, zu diesem Zwecke wire es erforderlich, im ganzen nur ein
einziges menschliches Wesen zu Tode zu quilen . .. Und nur dieser eine Mensch muss entehrt und der
Schmach ausgesetzt und gequilt werden, um auf seinen Trinen den Gliicksbau aufzufiihren! Wiirden
Sie da wohl einwilligen, der Baumeister dieses Gebdudes unter dieser einen Bedingung zu sein? Das ist
die Frage”.”

Dostojewskis Raskolnikow und Camus’ Patrice Mersault haben eingewilligt. Die

Problemstellung ist in beiden Romanen die gleiche; die Antwort hingegen lautet

Schuld und Siithne (1967), S. 101.

Der gliickliche Tod (1972), S. 11.

Schuld und Siihne, S. 86f.

Tagebuch eines Schriftstellers (1963), S. 494f.

B I« SRV B Y



J. Imbach, Dostojewskis Einfluss auf Camus 287

verschieden. Raskolnikow erkennt, dass er nur durch Sithne zu einem innern Frieden
gelangen kann. Patrice Mersault indessen findet nach langem Umbhergetriebensein endlich
in der engen Verbindung mit der Natur seine Ruhe und stirbt mit dem Gefiihl, eine
Antwort auf die Frage nach dem Gliick gefunden zu haben.

In Der gliickliche Tod nimmt Camus bereits wichtige Themen seiner spiteren
Dichtungen voraus. In Der Fremde, dem ersten Roman, den Camus veroffentlichte, tragt
die Hauptgestalt den gleichen Namen: Mersault. Aber auch die Problematik, die in dem
erst posthum erschienenen Erstlingswerk angetdnt ist, kehrt wieder: es geht um den Sinn
des Lebens. Lohnt es sich iberhaupt zu leben angesichts des Leidens, der inneren Leere
und der Einsamkeit? So lautet dort die Grundfrage, die Camus spiter in seinem Roman
Dic Pest eingehend analysierte. Gerade in diesem Buch berief sich Camus angesichts der
Sinnfrage als einer Variante der Gottesfrage eingehend auf Dostojewski.

Dass Dostojewski auch auf den Roman Der Fall nicht ohne Einfluss geblieben ist, ldsst
sich anhand von Textvergleichen und, mehr noch, anhand der Thematik, leicht
nachweisen. Denn diese verweist unweigerlich auf Die Briider Karamasow.

Der Buss-Richter Clamans, Hauptgestalt in Der Fall, ist in gewisser Hinsicht eine profanisierte
Personifikation der von Dostojewski verkiindeten Schuld- und Verzeihensgemeinschaft. “Kann man
Richter sein iiber seinesgleichen? ™, fragt der Starez Sosima in Die Briider Karamasow®. Denn: wenn
alle schuldig sind, kann es da noch Richter geben? Die Antwort des Starez: Erst die Einsicht des
Richters, dass er selbst ein potentieller Verbrecher ist, gibt ihm das Recht zu richten. “Sei besonders
dessen eingedenk’’, sagt der Starez, ‘“‘dass du niemandes Richter sein kannst. Denn niemand auf Erden
darf iiber einen Verbrecher zu Gericht sitzen, ehe er nicht eingesehen hat, dass er ein ebensolcher
Verbrecher ist wie jener, der vor ihm steht, und dass er an dem Verbrechen des vor ihm stehenden
vielleicht die meiste Schuld trigt. Wie unsinnig das auch anmutet, es ist doch wahr. Denn wire ich
selber gerecht, so gibe es vielleicht auch nicht den Verbrecher, der vor mir steht®.” Die
Schuldgemeinschaft, von welcher der Starez spricht, geht soweit, dass der Richter, wenn er es vermag,
das Verbrechen des andern auf sich nehmen soll, als wire es sein eigenes; dann werde der Angeklagte
sich selbst nur umso hirter beurteilen. — Schuldgemeinschaft besteht fiir Dostojewski nicht einfach
darin, dass der Mensch die eigene Unheilssituation auf sich nimmt, sondern sie ist Teilhabe an der
Schuld der andern. Es geht dabei nicht darum, fiir einen andern schuldig zu werden'®, sondern um die
existentiell empfundene Mitverantwortung fiir den (schuldigen) Nachsten. Nicht im ““Schuldigwerden”,
sondern im ‘‘sich als schuldig erkennen” liegt nach den Worten des Starez das erldsende Moment:
“Mache dich selber fiir alle Siinden der Menschen verantwortlich. Denn sobald du dich aufrichtig fiir
alle und fiir alles verantwortlich machst, wirst du einsehen, dass es tatsichlich so ist, und dass du allen
gegeniiber und an allem die Schuld trigst. Wenn du aber die Schuld an deiner Trigheit und Ohnmacht
auf die andern schiebst, wirst du schliesslich in satanischen Hochmut verfallen und wider Gott
murren''.” In der Erkenntnis solcher gemeinsamer Schuldbezogenheit besteht das Geheimnis Dmitrijs,
des idltesten der Briider Karamasow, der, obwohl unschuldig des Vatermordes angeklagt, sich trotzdem
mitverantwortlich weiss an dem Verbrechen, “weil alle fiir alle schuldig sind”*?. Q. Spengler sieht in
diesem “Alle an allem schuldig” das ‘“‘metaphysische Grundgefiihl aller Schopfungen Dostojewskis™'?,
wihrend Walter Nigg meint, ein solches Schuldverstindnis sei nur moglich, weil Dostojewski selbst
“ein von metaphysischer Schuld gezeichneter Mensch™ war'®,

8 Die Briider Karamasow (1958), S. 432.

Ebd., S. 432.

Wie bedenklich vom theologischen Standpunkt aus solche Versuche einer Rechtfertigung
derartiger “Schuldgemeinschaft” sein k6nnen, hat H. U. von Balthasar, Der Christ und die Angst
(1953%), S. 66, im Hinblick auf Gertrud von le Forts Kranz der Engel aufgezeigt.

Die Briidder Karamasow, S. 431.

Ebd., S. 785.

1% 0, Spengler, Der Untergang des Abendlandes, 2 (1922), S. 363.
19w, Nigg, Von Heiligen und Gottesnarren (1960), S. 136f.



288 J. Imbach, Dostojewskis Einfluss auf Camus

Die Grundidee des Romans Der Fall geht offensichtlich auf Dostojewski zuriick.
Clamans, der sich selbst als Buss-Richter bezeichnet, stellt als Schuldiger die Schuldigen
vor sein Gericht. Man kann die andern nur richten, wenn man sich teilhaftig weiss an ihrer
Schuld, hatte Dostojewski verkiindet. Wer iiber andere richtet, richtet sich selbst mit.
Clamans geht noch einen Schritt weiter — und das macht ihn zur Karikatur: Die eigene
Schuld einzig deshalb bekennend, um die andern richten zu kénnen, weiss er sich selbst
zum vornherein von den andern freigesprochen. Er gesteht: “Da jeder Richter eines Tages
zum Biisser wird, musste man einfach den umgekehrten Weg einschlagen und den Beruf
des Biissers ergreifen, um eines Tages zum Richter werden zu kénnen . . . Ich klage mich
also an, und zwar recht ausgiebig ... Je ausfithrlicher ich mich selbst anklage, desto
eindeutiger habe ich das Recht, Sie zu richten. Mehr noch: ich provoziere Sie dazu, sich
selbst zu richten, was mich entsprechend entlastet'®.” Camus hat wohl Dostojewskis Idee
von der Schuldgemeinschaft aufgegriffen, sie aber — und darin liegt die Originalitit seines
Romans Der Fall — auf seine Weise zu Ende gedacht. Wenn wir schon niemanden als
unschuldig bezeichnen diirfen, so konnen wir doch mit Gewissheit alle schuldig nennen. -
Die Lehre des Starez wird umgedeutet und in ihr Gegenteil verkehrt. Das Ubel in der Welt
scheint somit gerechtfertigt. Es scheint so — aber da erhebt sich noch die Frage nach dem
Leiden und Tod der kleinen Kinder, also der wirklich Unschuldigen.

2

Wohl nirgends ist der Einfluss Dostojewskis auf Albert Camus offensichtlicher und
leichter feststellbar, als im Hinblick auf die Tatsache des Leidens der Unschuldigen, der
kleinen Kinder, ein Problem, welches notwendigerweise die Frage nach der Gerechtigkeit
und jene andere nach dem Sinn der menschlichen Existenz iiberhaupt einschliesst.

Dostojewski behandelt diese Thematik vorwiegend in seinem Hauptwerk, den Briidern
Karamasow; auch im Tagebuch eines Schriftstellers kommt er wiederholt darauf zu
sprechen. Albert Camus indessen versucht eine praktische Antwort in dem Roman Die
Pest, wihrend er in seinem Essai Der Mensch in der Revolte die theoretischen, oder sagen
wir ruhig philosophischen und theologischen, Folgerungen zieht.

Bei Dostojewski wird die Frage von Iwan Karamasow, dem mittleren der drei Briider aufgeworfen.
Er findet es emporend, dass auf dieser Erde Unschuldige (er denkt dabei vor allem an die kleinen
Kinder) leiden miissen'¢. “Das ist eine Frage, die ich nicht zu 16sen vermag”, erkliirt er seinem Bruder
und fihrt fort: “Wenn alle leiden miissen, um mit ihrem Leiden die ewige Harmonie zu erkaufen, was
haben denn die Kinder damit zu tun? Es ist gar nicht zu begreifen, weswegen auch sie leiden und mit
ihrem Leiden die Harmonie erkaufen miissen ... Und wenn die Leiden der Kinder dazu verwendet
wurden, jene Summe von Leiden vollzumachen, die fir den Kauf der Wahrheit notwendig war, so
behaupte ich im voraus, dass die ganze Wahrheit einen solchen Preis nicht wert ist'”.” — Der
Ausgangspunkt Camus’ ist der gleiche wie jener Iwans. In Die Pest schildert der Autor, wie in Oran
eine furchtbare Seuche ausbricht, welche allmidhlich das ganze Leben der Stadt verindert und
bestimmt. Das apokalyptische Grauen erreicht seinen Hohepunkt mit dem Sterben eines Kindes,

15" Der Fall (1971), S. 114ff.
Die Briider Karamasow, S. 329.
17 Ebd., S. 329 und 331.



J. Imbach, Dostojewskis Einfluss auf Camus 289

welches einen fiirchterlichen un-menschlichen Todeskampf erlebt. Zu dem Priester, Pater Paneloux,
der am Krankenlager steht, sagt Doktor Rieux, der fingierte Verfasser der Chronik: “Ah, der
wenigstens war unschuldig, das wissen Sie wohl'®!”

Sowohl bei Dostojewski (besser: bei Iwan Karamasow) wie auch bei Camus fiihrt das

Leiden der Unschuldigen zur Emporung.

Iwan spricht von einem ‘‘ungestillten Zorn™'?, wihrend es von Rieux heisst: “Was ihm in diesem
Augenblick das Herz abdriickte, war ein ungeheurer Zorn, wie er den Menschen angesichts des Leidens,
das alle Menschen gemeinsam tragen, iibermannt®®.”” Iwan erklirt: “Es geht iiber meine Verhiltnisse,
soviel fiir den Eintritt zu zahlen. Darum beeile ich mich, meine Eintrittskarte zuriickzugeben. Nicht
Gott lehne ich ab, sondern gebe ihm nur ehrerbietigst die Eintrittskarte zuriick.”” Sein jiingerer Bruder,
Aljoscha, der Monch ist, entgegnet ihm: “Das ist Auflehnung?!.”> — Ahnlich verliuft der Dialog bei
Camus. So wendet sich Rieux nach dem Tod des Kindes an den Pater: “Es gibt Zeiten, da ich nurmehr
meine Auflehnung (révolte) spiire??.” Iwan sagt: “Die héhere Harmonie ist nicht einmal eine einzige
Trine eines gequilten Kindes wert . . . Ich will keine Harmonie, aus Liebe zur Menschheit will ich sie
nicht?®.” Dem entspricht Rieux’ Ausserung: “Ich werde mich bis in den Tod hinein weigern, diese
Schépfung zu lieben, in der Kinder gemartert werden®*.”

In seinem Essai Der Mensch in der Revolte gibt Camus eine tiefgreifende Deutung der
Gestalt Iwans und seiner Haltung: “Iwan leitet das wesentliche Unternehmen der Revolte
ein, das darin besteht, das Reich der Gnade zu ersetzen durch das Reich der Gerechtigkeit

Iwan verkorpert die Verwerfung des Heils ... Uberdies verkorpert Iwan die
Weigerung, allein erlost zu werden?®.” In Die Pest driickt Camus diese Solidaritit mit den

Unterdriickten und Leidenden so aus: “Man kann sich schimen, allein gliicklich zu

sein?6.”

Iwan verwirft sein Heil aus Solidaritit mit den andern, den Ungliicklichen und
Unterdriickten und unschuldig Leidenden?’. Camus hat fiir diese Art der Auflehnung,
welche einen frontalen Angriff auf die Theodizee darstellt, den Begriff der ‘“meta-
physischen Revolte”?® geprigt. In seiner Schrift Der Mensch in der Revolte antwortet
Camus auf die Frage ‘“Was ist ein Mensch in der Revolte? ”: “Ein Mensch, der nein
sagt”? ... “Die metaphysische Revolte ist die Bewegung, mit der ein Mensch sich gegen

12 Die Pest (1964), S. 128.

50 Die Briider Karamasow, S. 331.

. Die Pest, S. 155.

Die Briider Karamasow, S. 331.

2. Die Pest, S. 128.

3 Die Briider Karamasow, S. 330 und 331.

2 Die Pest, S. 129.

25 Der Mensch in der Revolte (1961), S. 62f.

% Die Pest, S. 123.

27 Vgl. Die Briider Karamasow, S. 330: “Womit aber soll man sie (die Tridnen der Unschuldigen)
sihnen? Ist das iiberhaupt moglich? Etwa dadurch, dass sie gericht werden? Doch was soll mir die
Rache, was niitzt es mir, wenn die Peiniger in die HOlle kommen, was kann die Holle
wiedergutmachen, wenn die Kinder schon zu Tode gequilt sind? Und was ist das fir eine Harmonie,
wenn es noch eine Holle gibt? Ich will verzeihen und umarmen, ich will nicht, dass noch gelitten
wird.” — Ahnlich Camus in Der Mensch in der Revolte, S. 326: “Das geschichtliche Christentum hat
auf diesen Protest gegen das Bése mit der Verkiindigung des Konigreiches geantwortet, darauf mit dem
ewigen Leben, das den Glauben verlangt. Aber das Leiden niitzt die Hoffnung und den Glauben ab; es
bleibt allein und ohne Erkldrung . . . Das geschichtliche Christentum verschiebt die Heilung vom Bdsen
und vom Mord, die doch in der Geschichte erlitten werden, ins Jenseits der Geschichte.”

Der Mensch in der Revolte, S.28ff. Vgl. Nigg (A.14), S.152, der den Begriff der
“metaphysischen Auflehnung” auf die Empdrung Ippolits anwendet, die im Grunde die gleiche ist wie
jene Iwans.

2 Der Mensch in der Revolte, S. 17.



290 J. Imbach, Dostojewskis Einfluss auf Camus

seine Lebensbedingung und die ganze Schopfung auflehnt. Sie ist metaphysisch, weil sie
die Ziele des Menschen und der Schopfung bestreitet. Der Sklave protestiert gegen das
Leben, das ihm innerhalb seines Standes bereitet ist, der metaphysisch Revoltierende
gegen das Leben, das ihm innerhalb der Schopfung bereitet ist . . ., er erklart sich von der
Schopfung betrogen . . . Er stellt das Prinzip der Gerechtigkeit, die in ihm ist, dem Prinzip
der Ungerechtigkeit gegeniiber, das er in der Welt wirken sieht®°.” Es sei hier nur darauf
hingewiesen, dass Iwan Karamasow nach seinen eigenen Worten nicht schlechthin ein
Atheist, sondern vielmehr ein Rebell ist: “Nicht Gott lehne ich ab”, sagt er, “sondern ich
gebe ihm nur ehrerbietigst die Eintrittskarte zuriick®'.” Die metaphysische Revolte kann
also nicht einfach dem Atheismus gleichgesetzt werden; sie deckt lediglich einen auf
rationaler Ebene unlosbaren Widerspruch auf. Uberfliissig ist darauf hinzuweisen, dass
Camus’ Untersuchung iiber die Revolte, die zu seinen schirfsten und konsequentesten
Analysen gehort, ohne Dostojewski iiberhaupt nicht denkbar wire.

Die Frage, die sich nun unweigerlich stellt, wird von Iwan Karamasow vorgebracht, und sie lautet:
“Kann man denn in Auflehnung leben? Ich aber will leben®.”” Nicht alle von Dostojewskis Gestalten
jedoch haben die Kraft, diesen Widerspruch auszuhalten. Ippolit, eine der Hauptpersonen des Romans
Der Idiot, vermag nicht in einer solchen Empdrung zu leben; er versucht, sich zu toten. In Die
Dimonen schliesslich hat der russische Dichter eine Gestalt geschaffen, die den Weg konsequent zu
Ende geht, indem sie sich das Leben nimmt: Kirillow. — Auch diese Figur aus dem dostojewskschen
Werk ist nicht ohne nachhaltigen Einfluss auf Camus geblieben. Im Hinblick auf sie schreibt er in der
Einleitung zum Mythos von Sisyphos: “Es gibt nur ein ernstes philosophisches Problem: den
Selbstmord. Die Entscheidung, ob das Leben sich lohne oder nicht, beantwortet die Grundfrage der
Philosophie®?.”” Die Tatsache, dass Iwan sich fiir die Haltung des Prometheus, nimlich fiir ein Leben in
Auflehnung entscheidet, wihrend Ippolit versucht, sich das Leben zu nehmen, und Kirillow sich
wirklich totet, schliesst ein anderes Problem ein: jenes der Freiheit. Die Frage nach dem Sinn des
Lebens ist in der Tat mit jener nach der menschlichen Freiheit aufs engste verbunden; sowohl
Dostojewski wie Camus stimmen in dieser Hinsicht iiberein.

Neben der Auflehnung gegen die Weltordnung hat die Angst vor der Freiheit ihren
Platz. Kirillows ganzes Wesen ist geprigt von einem krankhaften Abhingigkeits- und
Angstgefiihl, dessen Ursprung er zu kennen glaubt: Der Mensch fiirchtet sich vor der
eigenen Freiheit. Dieser Furcht kann er nur entgehen, wenn er sich umbringt. Um sich
aber nicht umbringen zu miissen, hat der Mensch eine andere, fingierte Ursache seiner
Furcht erfunden: Gott. Kirillow, der keine hohere Idee kennt als “die Uberzeugung, dass
es keinen Gott gibt”>*, totet sich, um sich von seiner Angst zu befreien und so die

3 Ebd., S. 28. Camus hatte urspriinglich vorgesehen, Pater Paneloux werde den Glauben verlieren,
wie das in der ersten Fassung der Pest noch der Fall ist. Vgl. dazu Tagebiicher 1935-1951, S. 117,
Anm. 3. Vgl. ausserdem folgende Tagebuchnotiz vom Februar 1942, zu der Zeit also, da Camus an Die
Pest arbeitete: ‘““Die Anziehungskraft, die die Gerechtigkeit und ihr absurder Lauf auf bestimmte
Geister ausiibt. Gide, Dostojevskij, Balzac, Kafka, Malraux, Melville, usw. Die Erklirung suchen” (ebd.,
S. 131).

Die Briider Karamasow, S. 331.
Ebd.

3 per Mythos von Sisyphos, S. 9.
Die Diamonen (1961), S. 743.



J. Imbach, Dostojewskis Einfluss auf Camus 291

absolute Freiheit zu verwirklichen. Camus hat darauf hingewiesen, dass es sich dabei um
einen “padagogischen Selbstmord™* handelt. Kirillow lehrt die Menschen, sich nicht vor
ihrer Freiheit zu fiirchten, er opfert sich, freilich ohne Erfolg. Um diese Furcht vor der
Freiheit weiss noch eine andere Gestalt in Die Ddmonen; Camus hat sich ebenfalls mit ihr
befasst: Schigaljew, der, ausgehend von der absoluten Freiheit, nicht etwa wie Kirillow
beim Selbstmord, sondern beim absoluten Despotismus endet. Die Liebe zu den
Menschen, welche sich vor ihrer Freiheit fiirchten, rechtfertigt seiner Ansicht nach ihre
Versklavung. Das gleiche Thema kehrt in der beriihmten Legende vom Grossinquisitor
wieder. Dieser erklirt: ‘“Nichts ist jemals dem Menschen und der menschlichen
Gesellschaft unertriglicher gewesen als die Freiheit® .” Nur wenige Auserwihlte sollen die
Erkenntnis und damit die Freiheit auf sich nehmen und die ganze iibrige Menschheit, die
sich vor der Verantwortung fiirchtet, beherrschen. “Uns sind auch die Schwachen lieb”,
fihrt der Grossinquisitor fort. ““Sie sind lasterhaft und aufrithrerisch, aber zu guter Letzt
werden sie sich fiigen. Sie werden uns anstaunen und fiir Gotter halten, weil wir, die wir
uns an ihre Spitze stellten, uns bereit erkldrt haben, die Freiheit zu ertragen, vor der sie
erschraken, und iiber sie zu herrschen — so schrecklich wird es ihnen zuletzt erscheinen,
frei zu sein®”.” Zu bemerken wire, dass der Grossinquisitor Dostojewskis die den
Menschen befreiende Botschaft Christi entstellt und in ihr Gegenteil verkehrt.

Fiir uns jedoch ist es von Interesse zu wissen, dass Camus auch hier von Dostojewski
beeinflusst ist. Schon in dem 1938 verfassten Stiick Caligula lesen wir: “Ist das denn ein
Gliick, diese entsetzliche Freiheit®®?” Ahnlich #dussert sich Clamans, der herunterge-
kommene Pariser Staranwalt in Der Fall, in seiner atemberaubenden Beichte: “Auf den
Briicken von Paris habe ich erfahren miissen, dass auch ich mich vor der Freiheit furchtete.
Hoch lebe also der Meister, wer immer er sei, wenn er nur das Gesetz des Himmels ersetzt
... Sie begreifen, was ich meine: wesentlich ist, nicht mehr frei zu sein und reumiitig
einem grosseren Spitzbuben zu gehorchen, als man selber ist . . . Nachdem ich der Freiheit
feierlich die Ehre erwiesen hatte, beschloss ich daher bei mir selber, diese ungesdumt in
andere Hinde zu legen, ganz gleich in welche. Und sooft sich Gelegenheit dazu bietet . . .
fordere ich das Volk dazu auf, sich zu unterwerfen und demiitig nach den Trostungen der
Knechtschaft zu trachten, selbst wenn sie dafiir als die wahre Freiheit hingestellt werden
muss®®.” Man hat den Eindruck, es sei nicht mehr Camus, sondern eine der
Romangestalten Dostojewskis, Schigaljew aus Die Ddmonen oder der Grossinquisitor der
Legende, welche durch den Mund des im Amsterdamer Hafenviertel untergetauchten
Rechtsanwalts sprechen.

3 Der Mythos von Sisyphos, S. 90. — Kirillow tut jenen Schritt, vor dem Iwan zuriickschreckt; er
geht “auf den Grund”. Vgl Tagebiicher 1935-1951, S. 61: “Das ‘Alles ist erlaubt’ eines Iwan
Karamasow ist der einzige Ausdruck einer stichhaltigen Freiheit. Aber man muss der Formel auf den
Grund gehen.” Siehe ferner ebd., S. 72: “Kirillow hat recht. Sich das Leben nehmen, heisst seine
Freiheit beweisen. Und fiir das Problem der eigenen Freiheit gibt es eine einfache Loésung. Die
Menschen leben in der Illusion, frei zu sein. Die zum Tode Verurteilten leben ohne diese Illusion. Das
ganze Problem liegt in der Wirklichkeit dieser Illusion beschlossen.”

Die Briider Karamasow, S. 340.

" Ebd., S. 342.

Caligula, in Dramen (1965), S. 71.
Der Fall, S. 112f.



292 J. Imbach, Dostojewskis Einfluss auf Camus

3.

Im Hinblick auf die Sinnfrage ist Camus’ Problemstellung die gleiche wie jene
Dostojewskis. Die Antwort indessen lautet verschieden.

Auf Iwans Auflehnung antwortet Dostojewski nicht mit apologetischen Argumenten, sondern rollt
im sechsten Buch der Briider Karamasow mit der Gestalt des Starez Sosima ein positives Zeugnis
gelebten Christentums auf, wodurch Iwans Frage nach der Gerechtigkeit nicht beantwortet, sondern
schlicht einer Antwort enthoben wird. — Hier jedoch folgt Camus Dostojewski nicht mehr, sondern
schldgt sich auf seiten von dessen Romangestalten. Er treibt die Emporung voran und schreitet auf
dem Weg Iwans weiter, indem er den Widerspruch auf sich nimmt und ihn aushilt. Hingegen iibersieht
Camus, dass Dostojewskis Starez nicht Resignation gegeniiber dem Leiden verkiindet; denn dieser sagt
ja zu seinen Monchen: “‘So etwas darf es nicht mehr geben, ihr Monche, die Misshandlung von Kindern
muss aufhéren, lehnt euch dagegen auf und prangert sie an, rasch, rasch*®!” Gerade in dem Mass, in
welchem die Liebe wichst, findet auch der Glaube entgegen aller Logik Riickhalt. Auf die Frage,
wodurch man den Glauben beweisen kdnne, antwortet der Starez: “Durch die Ausiibung der
werktitigen Liebe. In dem Mass, wie Sie Fortschritte machen in der Liebe, werden Sie sich vom Dasein
Gottes iiberzeugen und auch von der Unsterblichkeit Ihrer Seele*'.” Camus hingegen fragt sich, ob
Heiligkeit ohne Gott, namlich ein reiner Humanismus, moglich sei. ““Kann man ohne Gott ein Heiliger
sein, das ist das einzig wirkliche Problem, das ich heute kenne”, sagt Tarrou, eine der Hauptgestalten in
Die Pest*?. Auch Iwan bidumt sich gegen das Leiden auf, aber er tut nichts, um es zu lindern, sondern
klagt lediglich Gott an. Tarrou hingegen ist konsequent: er beschrinkt sich nicht darauf, Gott zu
beschuldigen, sondern tut auch alles, um das Leiden in dieser Welt zu lindern: “Deshalb habe ich mich
entschlossen’, sagt er, ‘“‘mich jederzeit auf die Seite der Opfer zu stellen, um den Schaden zu
verringern®®.”” Das Gleiche gilt von Rieux. Als Pater Paneloux zu ihm sagt: “Auch Sie arbeiten fiir das
Heil der Menschen™, entgegnet er niichtern: “Das Heil des Menschen ist ein zu grosses Wort fir mich.
Ich gehe nicht so weit. Mich geht ihre Gesundheit an, zuallererst ihre Gesundheit.”” Und etwas weiter:
“Was ich hasse, sind der Tod und das Bose, das wissen Sie ja. Und ob Sie es wollen oder nicht, wir
stehen zusammen, um beides zu erleiden und zu bekampfen**.”” Dass Camus selbst durch den Mund
Rieux’ und Tarrous redet, resultiert aus dem letzten Kapitel von Der Mensch in der Revolte, wo es
heisst: “Der Mensch muss in der Schopfung alles in Ordnung bringen, was in Ordnung gebracht werden
kann. Und darauf werden die Kinder immer zu Unrecht sterben, selbst in der vollkommenen
Gesellschaft. Auch bei seiner grossten Anstrengung kann der Mensch sich nur vornehmen, den Schmerz
der Welt mengenmaissig zu vermindern. Aber Leiden und Ungerechtigkeit werden bleiben und, wie
begrenzt auch immer, nie aufhéren, der Skandal zu sein®s.”

Im Tagebuch eines Schriftstellers bemerkt Dostojewski in bezug auf Iwans Empoérung,
dass er selber diese ganze “Gewalt der Verneinung”*® durchgemacht habe, bevor er zum
Glauben gelangt sei. “Folglich glaube ich an Christus und bekenne mich zu diesem
Glauben nicht wie ein Kind, sondern mein Hosianna ist durch das grosse Fegefeuer der
Zweifel hindurchgegangen®’.”

Fast alle Werke von Albert Camus scheinen aus dem gleichen “Fegefeuer der Zweifel”
heraus entstanden. Gleich wie jene Dostojewskis sind auch seine Romane die Konkreti-

sierung einer Dialektik zwischen Glauben und Unglauben, zwischen Sehnsucht und

Die Briider Karamasow, S. 424; kursiviert von mir.
1 Ebd., 8. 79.

“2" Die Pest, S. 151.

3 Ebd., s. 150.

“ Ebd., S. 129.

4 Der Mensch in der Revolte, S. 326.

Tagebuch eines Schriftstellers, S. 613.

Y7 Ebd., S. 620.



J. Imbach, Dostojewskis Einfluss auf Camus 293

Abkehr, eine unentwegte Suche nach einer Antwort auf die Sinnfrage. Unerklirlich ist
daher, wie ein Literaturkritiker wie Charles Moeller so en passant bemerken kann, der
Unglaube Camus’ habe seinen Ursprung nicht in der “Pest”, sondern in seinem
Rationalismus, in seiner Weigerung, an Gott zu glauben, weil in diesem Glauben fiir ihn
eine Abwertung des Lebens liege: “Es bleibt nur der Schluss: Camus hat sich niemals
ernstlich mit dem Gottesproblem beschiftigt; sein Unglaube ist ein Ausgangspunkt; er ist
eine Ablehnung, eine Weigerung, die am Anfang steht*®.” “Selbst wenn die Welt ein
Paradies wire, wiirde Camus nichts mit Gott zu tun haben wollen, weil die Grundlage
seines Atheismus die Weigerung ist, Gott anzuerkennen*® . Moellers Deutungsversuch
zeigt, wie gefihrlich es ist, einen Schriftsteller gleich zum vornherein dogmatisch mit
Beschlag zu belegen, d.h. ein Lehrsystem als Massstab auf sein Werk anzuwenden, statt
dieses Werk auf die Wahrhaftigkeit hin zu untersuchen und so dem Gewissen des Autors
gerecht zu werden.

Gestalten wie Tarrou und Rieux sind ganz offensichtlich daraufhin geschaffen, um
Iwan Karamasow gegen Dostojewski zu verteidigen. Sie lehnen sich auf und wollen leben.
Thre Grossziigigkeit ist auf die Zukunft gerichtet, weil sie der Gegenwart alles geben. Und
das ist doch recht eigentlich jene Haltung, welche vom Christen erwartet wird. Vielleicht
gibt es keine Schilderung in der zeitgendssischen Literatur, welche als treffenderes
Beispiel fiir Rahners “anonyme Christen” herbeigezogen werden konnte. Aber dariiber zu
streiten hat wohl keinen Sinn, zumal der Christ ja weiss, dass die Frage, welche bei Iwan
zur Auflehnung und bei Camus zur metaphysischen Revolte fithrt, mit dem Verstand
allein nicht gelost werden kann. Es handelt sich um einen jener Widerspriiche, die ganz
einfach ausgehalten werden miissen, einen Widerspruch, aufhebbar und aufgehoben nur

im Glauben.
Josef Imbach, Therwil, Baselland

% Ch. Moeller, Literatur des XX. Jahrhunderts und Christentum, 1. Gottes Schweigen (1960),
S. 59f.

* Ebd., S.22. — Die Tatsache, dass Camus’ Atheismus eine Weigerung zugrunde liegt, erklart
nichts. Es geht vielmehr darum, zu erkldren, warum Camus zu dieser Weigerung gelangt: wohl gerade
aus der Erfahrung des Bosen, wie Moeller selbst gesteht (ebd., S. 24). Doch auch hierin widerspricht er
sich, wenn er schreibt: “Die Weigerung, Gott anzuerkennen, hat bei Camus nichts mit dem Problem
des Bosen zu tun” (ebd., S. 23).



	Dostojewskis Einfluss auf Camus

