
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 30 (1974)

Heft: 5

Artikel: Die Versuchungsgeschichte Luk. 4, 1-13 und die Komposition des
Evangeliums

Autor: Wilkens, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


262 W. Wilkens, Die Versuchungsgeschichte Luk. 4,1-13

Die Versuchungsgeschichte Luk. 4,1 — 13

und die Komposition des Evangeliums

Die Versuchung Jesu nach Lukas (4,1—13) darf als eine Schlüsselperikope im Hinblick
auf die Komposition des Lukas-Evangeliums bezeichnet werden. Wir wollen in diesem
Aufsatz der Frage nachgehen, in welcher Weise sich die drei Versuchungsgänge — die
Brotversuchung, die Reichsversuchung und die Tempelversuchung — in der Komposition
des Evangeliums niederschlagen.

Conzelmann berührt unsere Fragestellung, wenn er auf den Zusammenhang von 4,13 und 22,3
hinweist: Am Ende der Versuchungsgeschichte heisst es ja: "Und nachdem der Teufel alle Versuchung
vollendet hatte, stand er von ihm ab bis zu gelegener Zeit." Diese "gelegene Zeit" wird dann am
Anfang der Passionsgeschichte akut: "Es fuhr aber der Satan in Judas, der Ischarioth heisst und der aus
der Zahl der Zwölf war." Zwischen diesen beiden Polen liegt, wie Conzelmann herausarbeitet1, "die
satansfreie Zeit", "eine Epoche sui generis in der Mitte des ganzen Ablaufs der Heilsgeschichte", in der
Jesus sein Werk tut. Es ist - mit dem Titel des Conzelmann'schen Buches zu reden - "die Mitte der
Zeit".

Wir wenden uns in einem ersten Teil der Analyse der Versuchungsgeschichte zu. Im
zweiten Teil bedenken wir die Komposition des Evangeliums im Licht der Versuchungsgeschichte.

1.

Im Rückgriff auf die Taufgeschichte (3,22) betont Lukas, dass Jesus voll heiligen
Geistes vom Jordan zurückkehrte (V.la). Auch in der auf die Versuchung folgenden
Antrittspredigt Jesu in Nazareth (4,16—30) beginnt das von Lukas zitierte Schriftwort
mit der Aussage: "Der Geist des Herrn ruht auf mir, weil er mich gesalbt hat" (4,18). In
der Kraft dieses Geistes wird er nun 40 Tage lang in der Wüste umhergeführt, vom Teufel
versucht (V.lb.2a)2. Die Zeitangabe 40 Tage ist jedoch nicht mit der Versuchung,
sondern mit dem Wüstenaufenthalt zu verbinden3. Lukas will nicht sagen, dass Jesus 40
Tage lang vom Teufel versucht wurde4. Er will vielmehr das pneumatische Geschehen
dieses Wüstenaufenthaltes akzentuieren5. Und er tut das weit über Matthäus
hinausgehend. Die Wüste ist bei Lukas zunächst nicht die Stätte des Versuchers. Das ist sie dann
auch. Zunächst ist sie jedoch der Ort der Gottesnähe, der Gottverbundenheit. Darauf
weist Lohmeyer in seinem Matthäuskommentar hin6 : "Wo in at-lichen oder jüdischen
Erzählungen von einem vierzigtägigen Nicht-Essen die Rede ist, wie bei Abraham und

H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit (5 1964), S. 22. Die Beschreibung dieser Epoche als
"satansfreie Zeit" ist freilich schwerlich haltbar. Der Satan ist auch und gerade in dieser Zeit auf dem
Plan: Jesu Wirken trifft zunehmend auf die Feindschaft der Führer des Volkes. Richtig ist aber, dass
diese Zeit eine Zeit des besonderen Behütetseins der Jünger ist.

2 Zwischen V. la und lb liegt eine gewisse Inkongruenz. Zunächst ist Jesus Subjekt der Aussage,
dann wird er durch den Geist geführt. Diese Inkongruenz ist Indiz dafür, dass Lukas eine Vorlage
interpretiert. Den Sachzusammenhang stellt W. Grundmann, Das Evangelium des Lukas (1964),
S. 114, wohl richtig dar: "Der Heilige Geist, der Jesus erfüllt, ist zugleich sein Führer."

H. Schürmann, Das Lukasevangelium, 1 (1969), S. 207.
4 Dies trifft eher für Mark. 1,13 zu.
5 Schürmann (A. 3), S. 207.
6 E. Lohmeyer, Das Evangelium des Matthäus (1956), S. 55.



W. Wilkens, Die Versuchungsgeschichte Luk. 4,1-13 263

Mose, da ist es die negative Entsprechung zu der unmittelbaren Nähe Gottes oder seines
Boten. Die himmlische Stärkung hebt das Verlangen nach irdischer auf." Doch dann, am
Ende dieses vierzigtägigen Fastens, tritt der Versucher auf den Plan. Er nimmt den Hunger
Jesu zum Anlass, ihn zu versuchen: "Und er ass nichts in jenen Tagen; und als sie zuende

waren, hungerte ihn" (V. 2b). Mit dieser Aussage schlägt Lukas — ähnlich Matthäus — die
Brücke zu den folgenden Versuchungsgängen. Es sind derer drei. "Dabei ist" — wie
Schürmann7 gegen Rengstorf8 herausstellt — "das Versuchtwerden radikal gedacht: der
diabolos ist nicht (wie im A.T.) als einer geschildert, der Jesus — mit Zulassung Gottes —

'erproben' darf, sondern als einer, der ihn schon ernstlich zu Fall bringen möchte, so sehr
der 'Sohn' gerade darin sich hoheitlich erhaben zeigt." Diese Erhabenheit, diese
Souveränität Jesu wird ja von Lukas durch die ungemein starke Unterstreichung der

Geisterfüllung Jesu akzentuiert. Das ist fernerhin im Auge zu behalten.
1) Die Brotversuchung (V. 3f.): "Der Teufel aber sagte zu ihm: Bist du Gottes Sohn, so gebiete

diesem Stein, dass er Brot werde! Und Jesus antwortete ihm: Es steht geschrieben: Nicht vom Brot
allein wird der Mensch leben."

Das Zitat aus Deut. 8,3, mit dem Jesus dem Teufel antwortet, ist gegenüber Matth. 4,4
in zweifacher Hinsicht verändert. Einmal ist es gekürzt: es fehlt die Fortsetzung "sondern
von jedem Wort, das aus dem Munde Gottes hervorgeht". Diese Kürzung ist zu erklären.
Vordringlicher bedarf eine andere Änderung der Erklärung: Nach Matthäus fordert der
Teufel Jesus auf, diese Steine (Plural) in Brote zu verwandeln, nach Lukas dagegen nur
einen vor ihm liegenden Stein (Singular). Den Plural des Matthäus könnte man im Sinne
der Forderung eines messianischen Zeichens verstehen: die eschatologische Wiederholung
des Mannawunders der Wüstenzeit Israels zu vollziehen9. Lukas mit seinem Singular kann
so nicht interpretiert werden. Wenn der Teufel Jesus auffordert, diesen einen Stein in
Brot zu verwandeln, so legt er ihm damit nahe, seinen persönlichen Hunger zu stillen.
Darin also liegt das Wesen dieser ersten Versuchung: Jesus wird aufgefordert, seinen

Hunger zu stillen, seine Sohnschaft sozusagen in eigenem Interesse zu betätigen, sie für
sich zu missbrauchen. Der Versucher will Jesus seinem messianischen Auftrag entfremden,
nämlich den Elenden und Armen zu dienen. Es handelt sich bei Lukas nicht um eine
messianische Versuchung in dem Sinn, dass Jesus seine Messianität in einem Grosswunder
vor aller Augen unter Beweis stellen soll. So direkt ist diese Versuchung gar nicht. Sie ist
viel raffinierter. Jesu Messiassein wird vorausgesetzt. Seine Messianität soll infragegestellt
werden, indem er seinem Auftrag, seiner Sendung entfremdet wird, indem er sich nicht
dem Volk, sondern sich selber zuwendet, ein "selbstisches Wunder"10 vollzieht. Eben
damit wird auch die Kürzung des Zitats aus dem Deuteronomium im Vergleich zu
Matthäus zusammenhängen: "Der Mensch lebt nicht vom Brot allein, sondern ..." —

wovon denn? Antwort: Von der Lebenshingabe Jesu, indem er nicht sich selbst lebt,
sondern sich hingibt für die Menschen und darin seinen Sohnesgehorsam bewährt. Das
kommt in der Fortsetzung des Zitats — wie sie bei Mt vorliegt — nicht zum Ausdruck. So
lässt Lukas diesen Fortsatz fallen.

7
Schüimann (A. 3), S. 208.

8 K. H. Rengstorf, Das Evangelium nach Lukas (1949), S. 63.
9

Lohmeyer (A. 6), S. 56.
10 A. Schlatter, Der Evangelist Matthäus (3 1948), S. 103.



264 W. Wilkens, Die Versuchungsgeschichte Luk. 4,1-13

2) Die Reichsversuchung (V. 5-8): "Dann führte er ihn empor und zeigte ihm alle Reiche des

Erdkreises in einem Augenblick. Und der Teufel sagte zu ihm: Dir will ich alle diese ihre Macht und
Herrlichkeit geben; denn mir ist sie übergeben, und ich gebe sie, wem ich will. Wenn nun du mich
anbetest, soll das alles dein sein. Und Jesus antwortete und sprach zu ihm: Es steht geschrieben: Du
sollst den Herrn, deinen Gott anbeten und ihm allein dienen."

Der auffallendste Unterschied zu Matthäus besteht in der Umgruppierung des 2. und 3.
Versuchungsganges. Bei Matthäus folgt auf die Brotversuchung erst die Tempelversuchung
und dann die Reichsversuchung. Bei Lukas dagegen finden wir die Abfolge
Brotversuchung, Reichsversuchung, Tempelversuchung. Vielfach wird angenommen, Matthäus
habe die ursprüngliche Reihenfolge bewahrt. Denn nur in der Reihenfolge
Brotversuchung, Tempelversuchung, Reichsversuchung liege die rechte sachliche Steigerung der
Versuchungsgänge. Lukas dagegen gruppiere um, um auf diese Weise schon in der
Versuchungsgeschichte den in Jerusalem endenden heilsgeschichtlichen Weg Jesu zeichenhaft

anzudeuten11. Wir kommen später auf diese Frage zurück.
Gegenüber Matthäus steigert Lukas ins Wunderbare: Der Teufel12 nimmt Jesus nicht

auf einen sehr hohen Berg, sondern führt ihn hoch empor — geradezu in einer Art
Himmelfahrt; wir werden nachher noch sehen, dass in der Tat auf die Himmelfahrt
angespielt wird — und verschafft ihm "einen wunderbaren Totalblick über alle

Königreiche der Ökumene"13. Die Herrschaft des erhöhten Christus erscheint hier in
teuflischer Verzerrung. Das Thema der Himmelfahrt, die Erhöhung zur Rechten Gottes
wird hier in diabolischer Verzerrung angeschlagen: Alle Macht und Herrlichkeit der

Königreiche der Ökumene will der Teufel Jesus verleihen. Zu beachten ist in diesem

Zusammenhang, dass — über Matthäus hinausgehend — bei Lukas sich der Zusatz findet,
dass ihm, dem Teufel, alle diese Macht und Herrlichkeit übergeben sei und er gebe sie,

wem er wolle. Das ist eine diabolische Abwandlung des Wortes des Auferstandenen aus
Matth. 28: "Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf Erden." Dem Wortlaut der

Versuchungsgeschichte noch näher steht Matth. 11,27: "Alles ist mir von meinem Vater
übergeben, und niemand erkennt den Sohn als nur der Vater, und den Vater erkennt
niemand als nur der Sohn und wem es der Sohn offenbaren will" — ein Wort, das nicht
zufällig in Luk. 10,22 aufgenommen wird. Nur eine Bedingung heftet der Teufel an sein

Angebot: "Wenn du mich anbetest, soll das alles dein sein." Wiederum schlägt Jesus den
Versucher mit einem Schriftwort aus dem Deuteronomium, nämlich Deut. 6,13f.: "Du
sollst den Herrn, deinen Gott, anbeten und ihm allein dienen."

Schürmann14 bestreitet, dass eine messianische Versuchung vorliege. Die Versuchung sei deutlich
eine zur Teufelsanbetung, nicht dagegen eine Versuchung zur politischen Messiasherrschaft. Das ist

richtig. Doch mit der Versuchung zur Teufelsanbetung steht Jesu messianische Sendung auf dem Spiel:
Empfängt er das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit als der Sohn aus der Hand des Vaters oder
aber aus der Hand des Teufels?

So geht es also, wie schon in der ersten Versuchung, auch hier letztlich um die Frage
der Messianität Jesu, ob er nämlich seiner Sendung treu bleibt oder untreu wird.

11
Vgl. das Referat bei E. Fascher, Jesus und der Satan. Eine Studie zur Auslegung der

Versuchungsgeschichte (1949), S. 24.
12 Nach F. Spitta, Die synoptische Grundschrift in ihrer Überlieferung durch das Lukasevangelium

(1912), S. 41, wäre in V. 5 und V. 9 nicht der Diabolos, sondern, wie in V. 1, der Geist Subjekt der
Aussage. Diese Meinung findet schwerlich Anhalt im Kontext der Erzählung.

13 Schürmann (A. 3), S. 210.
14

Ebd., S. 212.



W. Wilkens, Die Versuchungsgeschichte Luk. 4,1-13 265

3) Die Tempelversuchung (V.9 12): "Darauf führte er ihn nach Jerusalem, stellte ihn auf die Zinne
des Tempels und sagte zu ihm: Bist du Gottes Sohn, so stürze dich von hier herab! Denn es steht
geschrieben: Er wird seinen Engeln deinethalben Befehl geben, dich zu bewahren. Und sie werden dich
auf den Händen tragen, damit du deinen Fuss nicht etwa an einen Stein stossest. Da antwortete ihm
Jesus und sprach zu ihm: Es ist gesagt, du sollst den Herrn, deinen Gott, nicht versuchen."

Zielpunkt der Versuchungsgänge nach Lukas ist die Tempelversuchung in Jerusalem,
die Versuchung an der heiligen Stätte Israels. Hier, an heiliger Stätte, wird selbst der
Teufel fromm. Er versucht Jesus unter dem Wort aus dem 91. Psalm: Stürze dich von hier
herab in die Tiefe! Du bist doch Gottes Sohn! Dann wirst du ja von den Engeln Gottes
getragen. Wiederum weist Jesus den Teufel zurück mit einem Wort aus dem Deuterono-
mium: "Du sollst den Herrn, deinen Gott, nicht versuchen."

Auch hier bestreitet Schürmann15, dass Jesus zu einem messianischen Wunder aufgefordert
werde. Er werde auch hier in seiner persönlichen Sohneshaltung versucht, ob er nämlich
aus dem Willen und Rat seines Vaters lebt oder aber sich selbst sucht. Das ist richtig. Aber gerade in
dieser persönlichen Sohneshaltung steht nichts Geringeres auf dem Spiel als seine messianische

Sendung. Dass auch der dritte Versuchungsgang in diesem Sinn messianisch gedeutet werden muss,
zeigt ein Blick auf die spätjüdische Tradition: "Es haben unsere Lehrer gesagt: Wenn sich der König,
der Messias offenbart, dann kommt er auf dem Dach des Heiligtums." Man erwartete mithin eine
Demonstration der Messiasmacht Jesu. Jesus lehnt dieses Ansinnen ab. Denn "solche Probe wäre ein
Beweis des Misstrauens"16.

So geht es in allen drei Versuchungsgängen um die Legitimation der Sohnschaft Jesu,
damit aber um die Messiasfrage: Stillt dieser Jesus nur seinen Hunger? Von wem
empfängt er seine Herrschaft? Ist er als falscher Prophet erwiesen, wenn er in Jerusalem,
dem Zentrum des alttestamentlichen Gottesvolkes, am Kreuz sozusagen in die Tiefe
stürzt?

2.

Wir wenden uns nun der Komposition des Lukasevangeliums zu und interpretieren sie

auf dem Hintergrund der Versuchungsgeschichte. Zur Rechtfertigung dieses Versuchs sei

darauf hingewiesen, dass immer schon die Vermutung gehegt worden ist, dass die

Umstellung der beiden letzten Versuchungsgänge gegenüber Matthäus mit dem Aufriss des

Lukasevangeliums zusammenhängen möchte. Das Lukasevangelium findet ja im Unterschied

zum Matth, und Mark, in Jerusalem sein Ziel und nicht in Galiläa. In 24,52 heisst
es: "Und sie waren allezeit im Tempel und priesen Gott." So wird auch in der Behandlung
des zweiten und dritten Hauptteils des Evangeliums die Entscheidung darüber fallen, ob

unser Versuch, die Komposition des Evangeliums auf dem Hintergrund der Versuchungsgeschichte

zu verstehen, Grund hat und damit gerechtfertigt ist.

1) Luk. 4,14-9,50 und die Brotversuchung.
Auf Einzelheiten zur Frage der grossen Gliederung des Evangeliums kann ich mich hier

nicht einlassen. Es besteht aber einigermassen Übereinstimmung darüber, dass der erste

Hauptteil des Evangeliums — die Vorgeschichte Kap. 1—2 dürfen wir hier ausser Betracht
lassen — bis 9,50 reicht. Auf die Abgrenzung des zweiten Hauptteils, des sogenannten
Reiseberichts 9,51 — 19,27, werden wir nachher noch eingehen.

15
Ebd., S. 213.

16
Fascher(A. 11), S. 32.



266 W. Wilkens, Die Versuchungsgeschichte Luk. 4,1-13

Wir haben bei der Behandlung der Brotversuchung herausgestellt, dass es sich hier nicht
darum handelt, dass Jesus seine Messianität in einem grossen eschatologischen
Mannawunder vor aller Augen demonstriert. Sie zielt vielmehr darauf ab, dass Jesus seinen
eigenen Hunger stillt und damit seiner Sendung entfremdet wird. Wenn Jesus den
Versucher abweist, so äussert sich diese Abweisung im ersten Hauptteil des Evangeliums
so, dass Jesus hier als der gezeichnet wird, der nicht sich selbst lebt, sondern sich an das

hungernde Volk gewiesen weiss. Hierbei ist gar nicht nur und in erster Linie an die

Speisung der 5000 zu denken (9,10—17). Der entscheidende Hauptzug des ersten
Hauptteils liegt vielmehr in dem Heilandswirken Jesu in Wort und Tat. Programmatisch
wird diese Sendung Jesu in seiner Predigt zu Nazareth formuliert, nämlich in dem
Schriftwort Jes. 61,1 f.; 58,6: "Der Geist des Herrn ruht auf mir, darum dass er mich
gesalbt hat; er hat mich gesandt, den Armen frohe Botschaft zu bringen, den Gefangenen
Befreiung zu verkündigen und den Blinden das Augenlicht, die Zerschlagenen zu befreien
und zu entlassen, ein angenehmes Jahr des Herrn zu verkündigen" (4,18f.). Diese
Hinwendung zu den Armen und Elenden wird wieder aufgenommen in der Seligpreisung
der Armen (6,20), die hinsichtlich der Hungernden, der Weinenden, der Gehassten und
Verfolgten nähere Entfaltung findet (6,21. 22). Diese Art des Heilandswirkens Jesu wird
ebenso in der Antwort Jesu an den Täufer in 7,22f. mit Worten aus Jes. 35,5; 61,1 zum
Ausdruck gebracht: "Gehet hin und berichtet dem Johannes, was ihr gesehen und gehört
habt: Blinde werden sehend, Lahme gehen, Aussätzige werden rein und Taube hören,
Tote werden auferweckt, Armen wird die frohe Botschaft gebracht; und selig ist, wer sich
nicht an mir ärgert." Die Übernahme des Markusstoffs in dem Bereich von Luk.
4,31—6,19 dient vor allem dem Ziel, dieses Heilandswirken Jesu darzustellen. Ein
besonders hervorstechender Beleg mag für andere stehen17, Luk. 6,17—19: "Und er stieg
mit ihnen hinab und stellte sich auf einen ebenen Platz, und mit ihm eine grosse Schar
seiner Jünger und eine grosse Menge Volkes aus dem ganzen jüdischen Lande und aus
Jerusalem und von der Meeresküste und von Tyros und Sidon, die gekommen waren, ihn
zu hören und von ihren Krankheiten geheilt zu werden; und die von unreinen Geistern
Geplagten wurden geheilt. Und alles Volk suchte ihn anzurühren; denn eine Kraft ging
von ihm aus und er heilte alle." Im Zentmm dieses Heilandswirkens Jesu steht die darauf
folgende Leldrede, die gegenüber der Bergpredigt des Matthäus ganz auf den Ruf zur
Leindesliebe und zur Barmherzigkeit konzentriert wird.

Diese Hinweise mögen genügen, um zu belegen, wie die Brotversuchung und der erste

Hauptteil des Evangeliums gegenbildlich gezeichnet werden. Anders formuliert: Der erste
Hauptteil des Evangeliums zeigt Jesus in Abweisung der Versuchung, für sich selbst
dazusein, zeigt ihn als den Heiland der Armen und Elenden, der Ausgestossenen und
Verlorenen, und zwar bis hin zur Lebenshingabe. Letzteres ist freilich zu begründen. Wir
hatten bei der Frage, warum Lukas das Zitat aus Deut. 8,3 gegenüber Matthäus kürzt, die
Vermutung ausgesprochen, dass dies deswegen geschieht, weil die Fortsetzung des Zitats
nicht seiner Konzeption entspricht, weil diese Fortsetzung nicht von der Lebenshingabe
des Christus spricht. Diese aber steht im Ziel des ersten Hauptteils des Evangeliums,
9,1—50. Schon Conzelmann ist die Zusammenballung christologischer Sachverhalte am
Ende des ersten Hauptteils des Evangeliums aufgefallen18. Hierbei rückt auf die
Verklärungsgeschichte 9,28—36 ein besonders starker Akzent. Sie ist in ganz auffallendem
Masse von der Passionsgeschichte her geprägt und unterscheidet sich gerade darin von der

17 Luk. 4,31ff. 38ff. 40f.; 5,12ff. 17ff. 30f.; 6,6ff.
18 Conzelmann (A. 1), S. 49.



W. Wilkens, Die Versuchungsgeschichte Luk. 4,1-13 267

Markusparallele. Während die Verklärungsgeschichte bei Markus Jesus in österlichem
Glanz in der Gestalt des Messias-Menschensohns erscheinen lässt, arbeitet Lukas — ohne
dass der österliche Bezug preisgegeben würde — ihren Zusammenhang mit dem Leiden
Jesu heraus: Mose und Elia reden mit Jesus über seinen "Ausgang", den er in Jerusalem
vollenden sollte (9,30f.). "Die besondere Aussage der Perikope bei Lukas ist durch die
Einfügung der Leidensankündigung bestimmt. Damit wird die Geschichte auf die Passion

bezogen, wie auch das Schlafen der Jünger dem Schlafen in der Gethsemaneszene
entspricht19." Und die Himmelsstimme mit ihrer "Aufforderung an die Jünger, auf ihn zu
hören (V. 35), hat in diesem Rahmen den speziellen Sinn, seine Leidensankündigung zu
vernehmen"20. Der erste Hauptteil mündet also ein in eine Prolepse, eine Vorwegnahme
der Passions- und Ostergeschichte. "Der Mensch lebt nicht vom Brot allein", sondern
entscheidend davon, dass Jesus Christus sein Leben für ihn hingibt.

2) Luk. 9,51 — 19,27 und die Reichsversuchung.
Dass die Komposition des Lukasevangeliums im Spiegel der Versuchungsgeschichte

verstanden werden will, zeigt sich vollends im Blick auf den mittleren Hauptteil des

Evangeliums, der dem zweiten Versuchungsgang, der Reichsversuchung, korrespondiert.
Formal wird dieser mittlere Hauptteil durch die vierfach variierte Jerusalem-Reiseformel
9,51 ; 13,22, 17,11 ; 19,28 charakterisiert. Mit dieser Reiseangabe rückt Lukas den zweiten
Hauptteil seines Evangeliums unter die Zielangabe Jerusalem, die ja — in der Prolepse der
Passions- und Ostergeschichte — schon den Abschluss des ersten Hauptteils markierte.
Demgemäss wird in dem anägein des Teufels zu Beginn des zweiten Versuchungsgangs
(4,5) das Ziel Jerusalem schon mitgehört werden müssen. Jerusalem liegt ja auf der Höhe,
nach Jerusalem zieht man hinauf (vgl. 2,22).

Die Beziehungen zwischen dem zweiten Hauptteil des Evangeliums und dem zweiten
Versuchungsgang reichen noch sehr viel weiter. Gleich zu Beginn des zweiten Hauptteils
erscheint in der Jerusalemreiseformel die merkwürdige Angabe, dass sich die Tage
vollendeten, dass Jesus in den Himmel emporgehoben werden sollte (9,51). Was soll diese

merkwürdige Verbindung von Jerusalem und Himmelfahrt hier zu Beginn des zweiten
Hauptteils? Bei der Beantwortung dieser Frage ist zu beachten, dass Lukas im Plural von
"den Tagen seiner Hinaufnahme" redet. Damit ist, wie Flender21 richtig bemerkt, nicht
ein bestimmter Zeitpunkt, sondern gut alttestamentlich ein zukünftiger Zeitraum
anvisiert, der mit der Himmelfahrt beginnt: "In Entsprechung zu den 'Tagen des

Menschensohns' (Luk. 17,22f.) könnte hier von der Zeit der Erhöhung Jesu die Rede sein,
von der Zeit seiner himmlischen Herrschaft, wie sie die Gemeinde gegenwärtig erlebt." So
stossen wir also in 9,51 auf die Frage des Verhältnisses von Jerusalem und Reich Gottes.
Damit ist das Reichsthema des zweiten Versuchungsganges angeschlagen. Der Versucher
führt Jesus auf dem Weg nach Jerusalem hoch empor und zeigt ihm alle Reiche der Welt
und ihre Herrlichkeit. Der zweite Hauptteil des Evangeliums weist diese Versuchung ab.
Die Herrschaft Jesu wird nicht an Jerusalem als den politischen Herrschersitz des Messias

gebunden. Jerusalem ist vielmehr der Ort des Leidens Jesu (24,26). Jerusalem bringt nicht
die sichtbare Aufrichtung des Reiches Gottes (Apg. 1,6). Der Ort des zu seiner Herrschaft

19
H. W. Bartsch, Wachet aber zu jeder Zeit (1963), S. 87.

20 Conzelmann (A. 1), S. 51.
21

H. Flender,Heil und Geschichte in der Theologie des Lukas (1965), S. 35. Nichts spricht dafür,
dass Lukas nach der Art des johanneischen doxasthênai im Ausdruck tàs hëméras tes analémpseôs das

ganze Geschehen von Passion, Ostern und Himmelfahrt in eins zusammengefasst sehen will. Diese
These wird von der Mehrzahl der Kommentatoren vertreten.



268 W. Wilkens, Die Versuchungsgeschichte Luk. 4,1-13

erhöhten Christus ist ein Ort jenseits von Jerusalem. Lukas entfaltet seine Eschatologie
"in ausdrücklicher Auseinandersetzung mit der Grösse 'Jerusalem' "22. Das Reich Gottes
in Jerusalem zu konstituieren, das ist die grosse Versuchung, die an Jesus, die auch an die
Kirche herangetragen wird.

So überrascht es uns nicht, dass die Reich-Gottes-Thematik in dem auf Jerusalem hin
ausgerichteten Reisebericht ausserordentlich stark zum Zuge gelangt. Wir verzichten
darauf, die Fülle des Materials hier auszubreiten, und beschränken uns auf einige
Hinweise: Charakteristisch ist die Verknüpfung von Gegenwarts- und Zukunftseschato-
logie. Das Reich Gottes ist schon Gegenwart, nämlich in der Person Jesu und seinem
Handeln (10,8f.; 11,19; 12,32; 17,20f.; 19,9)23. Zugleich ist es das kommende Reich. Es

ist geradezu auffallend, in welch starker Weise die endzeitliche Eschatologie im
Reisebericht Raum greift, z.B. in der eschatologischen Paränese zur Wachsamkeit und
Treue (12,35—48), in der eschatologischen Rede (17,22—37) und in dem Gleichnis von
den anvertrauten Pfunden (19,11—27); immer jedoch so, dass deutlich wird: Nicht
Jerusalem bringt das Ende (19,11). Jerusalem ist vielmehr die Stätte des Leidens und
Sterbens Jesu (17,25)24. Gerade in dieser Bindung des Reiches Gottes an den Leidensweg
Jesu wird deutlich: Der Versucher ist abgewiesen. Jesus empfängt seine Macht nicht von
ihm, sondern vom Vater. Der Aussage 4,6 in der Versuchungsgeschichte entspricht der
Satz 10,22: "Alles ist mir von meinem Vater übergeben25." Der Satan ist gestürzt (10,18).
Jesus ist der, der mit dem Finger Gottes die Dämonen austreibt (11,20).

Wir sahen bei der Behandlung des ersten Hauptteils, wie dieser in eine Prolepse der
Passions- und Ostergeschichte Jesu mündet. Mit 9,51 wird dann die Zeit der Herrschaft
des Erhöhten ins Spiel gebracht, d.h. die Zeit der Kirche. Auf die Vollendung Jesu in
Jerusalem folgt die Zeit der Kirche. Diese wird in den zweiten Teil des Evangeliums
hineinprojiziert26. Der Reisebericht ist so etwas wie eine Prolepse, eine Vorwegnahme der

paulinischen Völkermission, wie Lukas sie in der Apostelgeschichte zeichnet. Sie wird auf
diese Weise schon im Evangelium sachlich verankert. Nicht von ungefähr eröffnet Lukas
seinen Reisebericht mit einer Jüngersendung. Dass sie in dieser Sendung dann auch auf
Abweisung stossen (9,52 ff.; 10,10 ff.), entspricht dem Leidensweg Jesu. Auch Paulus ist
es auf seinen Missionsreisen nicht anders gegangen. Rechte Sendung kann sich nur in der
Kreuzesnachfolge Jesu vollziehen. Das ist der Sinn der Komposition 9,51 — 10,20, in deren
Mitte die Worte an die drei Nachfolger Jesu treten. Die ökumenische Weite dieser

Sendung (vgl. in 4,5 das Stichwort oikouménë) findet Ausdruck in der 70-Zahl der
Apostel27. Der Raum, in dem auf dem Wege Jesu nach Jerusalem die Völkermission
präludiert wird, ist Samaria. Denn die Reise Jesu nach Jerusalem führt mitten durch das

halbheidnische Samarien hindurch. In diesem Sinn ist die textlich schwierige Aussage

22 Conzelmann (A. 1), S. 67.
23 Das "Heute" des Heils ist dabei im Sinne des Lukas keineswegs nur "historisch", d.h. auf die

"Mitte der Zeit" zu beziehen. Es ist in der Verkündigung der Kirche stets Gegenwart.
24 Der Vers ist von Lukas in den Zusammenhang eingebracht.
25 Die Korrespondenz von Luk. 4,6 und 10,22 ist unübersehbar. Die Aussage 4,6 wird von Lukas

in die Versuchungsgeschichte eingebracht.
26 So auch G. Baumbach, Das Verständnis des Bösen in den synoptischen Evangelien (1963),

S. 179.
27 Einige Handschriften lesen 72. "Das gleiche Schwanken findet sich Gn. 10 bei der Völkertafel

zwischen dem hebräischen Text und LXX": Grundmann (A. 2), S. 208. Die Zahlenangabe stammt von
Lukas. Die Vorlage kennt keine Botenzahl, bzw. sie denkt an die Zwölf: das zeigt 22,35.



W. Wilkens, Die Versuchungsgeschichte Luk. 4,1-13 269

17,11 zu konjizieren: dià mésou Samarei'as28. Nehmen die Samariter in 9,52ff. Jesus nicht
auf, so ist es in 17,1 Iff., der Heilung der 10 Aussätzigen, dennoch wenigstens einer, der
nach ihm schreit und durch seine Hilfe zum Gotteslob gebracht wird. So stehen hier die
Samariter beispielhaft für die Heidenvölker. Auch sie sind zur Teilnahme am Reich Gottes
geladen: "Und sie werden von Morgen und von Abend und von Mitternacht und von
Mittag kommen und sich im Reiche Gottes zu Tische setzen. Und siehe, es sind letzte, die
werden erste sein, und es sind erste, die werden letzte sein" (13,29f.)29. Auch das

Gleichnis vom grossen Abendmahl (14,16—24) belegt bei Lukas die an die Heiden
ergehende Einladung Gottes. Das Jerusalem-Reisemotiv, das Lukas immer wieder in
seinem Reisebericht variiert, beschreibt also nicht nur einen "christologischen Zustand",
wie Conzelmann will, nämlich das "Leidensbewusstsein Jesu"30. Wir haben es in der

Reiseterminologie vielmehr konstitutiv mit Missionsterminologie zu tun. Die Tage der
Hinaufnahme Jesu, die Zeit der Herrschaft des Erhöhten, die Zeit der Mission, die Zeit
der Kirche: sie wird im Reisebericht typisiert und präludiert31. Der Reisebericht bezeugt
die Universalität der Sendung Jesu, eine Sendung, die freilich nicht in Selbstherrlichkeit
vollzogen wird, sondern unter dem Zeichen des Kreuzes steht. Darum immer wieder der
Hinweis auf Jerusalem als der Stätte des Leidens und Sterbens Jesu.

In der Komposition des Lukasevangeliums findet nicht nur das vorösterliche Werk Jesu

Gestalt, sondern ebenso sein nachösterliches Werk. Der erste Hauptteil des Evangeliums
stellt das vorösterliche Werk Jesu dar, sein Heilandswirken. Dieser erste Hauptteil mündet
in Kapitel 9 in die Passions- und Ostergeschichte ein. Der zweite Hauptteil des

Evangeliums, der Reisebericht, spiegelt das nachösterliche Werk Jesu, die Missionszeit der
Kirche, mitten in das Evangelium zurück. Aus welchem Grund geschieht dies? 1) Die
Darstellung der paulinischen Weltmission in der Apostelgeschichte wird auf diese Weise

schon im Evangelium, in der Jesuszeit, geschichtlich verankert. 2) So sehr gilt, dass die
Völkermission erst mchösterlich möglich ist — darum folgt ja die Sendung der Siebzig der
Passions- und Osterprolepse, die Darstellung der paulinischen Völkermission in der
Apostelgeschichte dem Evangelium, das mit der Passions- und Ostergeschichte endet — so
sehr gilt zugleich, dass diese Mission das Kreuz immer noch vor sich hat — darum folgt die

eigentliche Passionsgeschichte im Gang des Evangeliums dem Reisebericht —, dass sich die
Weltmission nur in der Kreuzesnachfolge Jesu legitim vollziehen kann. Anders formuliert:
Die Mission der Kirche ist keine Frage der Weltherrschaft der Kirche. Sie hat die Passion
Jesu stets im Rücken, nämlich in Gestalt von Luk. 9,1—50, und sie hat zugleich die
Passion Jesu immer vor sich, nämlich in der Gestalt des dritten Hauptteils des

Evangeliums. Sie führt aber die Passion Jesu auch stets mit sich in Gestalt vielfacher
Abweisung des Evangeliums, weil das Angesicht Jesu und seiner Jünger gen Jerusalem

28 Ein Redaktor fügte nachträglich kai Galilaias hinzu und änderte dià mésou in dià méson, sodass

zu übersetzen wäre "Er zog im Grenzgebiet zwischen Samarien und Galiläa umher": B. Reicke, Der
barmherzige Samariter: Verborum Veritas. Festschrift für G. Stählin (1970), S. 109. Veranlassung zu
dieser Korrektur gab die Erzählung von den zehn Aussätzigen, in der der eine Samariter den neun
Juden gegenübergestellt wird. Juden aber dürfen das Gebiet Samariens nicht betreten. Weil sie aber in
der Erzählung von den zehn Aussätzigen zusammen sind, nimmt der Redaktor einen Mittelraum an,
nämlich das Grenzgebiet zwischen Samarien und Galiläa. Dass in dieser Weise redigiert worden ist,
beweist auch das Samaria unglücklich nachgestellte kai Galilai'as!

29 Auch diese Kombination der Logien Matth. 8,11 f. und 20,16 steht im Dienst der lukanischen
Missionsprolepse.

30 Conzelmann (A. 1), S. 57.
31 In diese Richtung geht auch E. Lohse, Theol. Zs. 10 (1954), S. lOf.



270 W. Wilkens, Die Versuchungsgeschichte Luk. 4,1-13

gerichtet ist (9,5Iff.). Christologie und Apostolat werden hier also innigst miteinander
verknüpft. Die teuflische Versuchung des Christus wie der Kirche ist eine theologia
gloriae, die den Leidensweg Jesu übersieht.

3) Luk.19,28—24,53 und die Tempelversuchung.
Die Umstellung der letzten beiden Versuchungsgänge geschieht offenbar zu dem

Zweck, die Tempelversuchung ins Ziel der Versuchungsgänge Jesu zu stellen. Lukas steht
dabei die Komposition des Evangeliums vor Augen, die im Unterschied zum Matth, und
Mark, in Jerusalem bzw. im Tempel ihr Ziel findet. Tatsächlich spielt der Tempel im
dritten Teil des Lukasevangeliums eine hervorragende Rolle: Jesus macht den Tempel zur
Stätte seiner Lehre in Jerusalem. So heisst es im Zusammenhang mit der Tempelreinigung:

"Und er lehrte täglich im Tempel" (19,41). In 21,37f., am Abschluss der
eschatologischen Rede, greift Lukas auf diese Notiz zurück: "Er lehrte aber die Tage über
im Tempel, des Nachts dagegen ging er hinaus und übernachtete an dem Berge, der der

Ölberg heisst, und alles Volk machte sich frühe zu ihm auf, um ihn im Tempel zu hören."
Wie Lukas die Erzählung von der Tempelreinigung gegenüber Markus ganz auf die Lehre
Jesu konzentriert (19,45—48), so verlagert er auch die eschatologische Rede 21,5—38 in
den Tempelbezirk. Von dieser Konzentration auf die Lehre Jesu im Tempel her erfahren
die zwischen der Tempelreinigung und der eschatologischen Rede stehenden Perikopen
gegenüber Markus "eine grundsätzliche Neuorientierung". "Sie werden zu Exempla des

Lehrens Jesu, mit denen er nicht nur Anstoss erregt, das vielmehr direkt die Passion
herbeiführt32." "Jesus reist nach Jerusalem, weil er sein muss in dem, was seines Vaters
ist! Sein Anspruch, der Christôs toü Kyriou zu sein, kann nicht deutlicher dokumentiert
werden als durch diesen Zug an den Ort, der als Stätte göttlicher Offenbarung gilt, der

zugleich auch der Ort ist, an dem sich nach Ansicht des Judentums der Messias endgültig
offenbaren wird33."

Im Unterschied zu Matth, und Mark, ist auch die Ostergeschichte ganz auf Jerusalem
hin ausgerichtet. Der Hinweis auf die Erscheinungen in Galiläa in Mark. 16,7 wird bei
Lukas zu einer Erinnerung an die galiläische Leidensankündigung umgestaltet (24,6t)34.
Nicht zufällig findet das Evangelium sein Ziel in 24,53 in der Aussage: "Und sie waren
allezeit im Tempel und priesen Gott." Der Anfang der Apostelgeschichte zeigt
demgemäss, wie die Jünger vor Pfingsten und dann auch die Pfingstgemeinde im
Tempelbereich zusammentreten. Die eigentliche Passionsgeschichte dagegen spielt ausserhalb

des Tempelbereichs. Mit der Versuchungsgeschichte zu reden, könnte man
formulieren: Der Tempelsturz Jesu an das Kreuz findet hier statt. Freilich nicht im
Missbrauch seiner Sohnschaft. Jesus stürzt im Gehorsam gegenüber dem Willen seines

Vaters.
Mit der Passionsgeschichte tritt der Satan wieder auf den Plan35: "Es fuhr aber der

Satan in Judas, der Ischarioth heisst und der aus der Zahl der Zwölf war" (22,3).

32 F. Schütz, Der leidende Christus (1969), S. 77.
33 Schütz (A. 32), S. 71.
34 Vermutlich hat Lukas eine ursprüngliche Galiläa-Weisung seiner Vorlage (ähnlich der in

Mark. 16,7) durch V. 6-8 ersetzt.
Man beachte, dass in 22,3 von satanâs die Rede ist, in der Versuchungsgeschichte dagegen von

diabolos, ein Indiz dafür, dass Lukas verschiedenes Quellenmaterial verarbeitet. U.E. ist Lukas in seiner
Darstellung der Versuchungsgeschichte von Matthäus abhängig.



W. Wilkens, Die Versuchungsgeschichte Luk. 4,1-13 271

Zweifellos hat Conzelmann darin recht, dass 22,3 im Zusammenhang mit der Notiz am Ende der
Versuchungsgeschichte gelesen werden muss, die besagt, dass der Satan "bis zu gelegener Zeit" von
Jesus abstand (4,13)36. Hat er aber auch damit recht, wenn er daraus die Folgerung zieht, dass die
dazwischen liegende Zeit der Wirksamkeit Jesu, "die Mitte der Zeit", die "satansfreie Zeit" sei, "eine
Epoche sui generis" im Ablauf der Heilsgeschichte? Diese These Conzelmanns schiesst doch wohl über
das Ziel hinaus. Es ist richtig: Jesus ist der in den drei Versuchungsgängen Unbesiegte. Als der vom
Heiligen Geist Erfüllte geht er in die Versuchung und weist den Versucher ab. Als der von ihm
Unbesiegte vollzieht er sein Heilandswerk; und seine Jünger sind die von ihm Behüteten. Doch mit der
Abweisung des Versuchers ist dieser gerade noch nicht erledigt. Das zeigt sein Auftreten in der
Passionsgeschichte. Der Satan greift in den Jüngerkreis hinein: Judas fällt. Das Corpus des Evangeliums
ist aber, wie unsere Analysen gezeigt haben, von der Passionsgeschichte gerade nicht dispensiert. Die
Richtung des Weges Jesu auf Jerusalem und das Kreuz ist überall im Evangelium in Kraft, schon in
seinem ersten Hauptteil, der in die Passions- und Osterprolepse mündet. Das ganze Evangelium ist
zudem komponiert im Spiegel der drei Versuchungsgänge. Dass Jesus der vom Satan Unbesiegte ist,
macht freilich die "Mitte der Zeit" aus. Das heisst aber nicht, dass der Satan schon erledigt ist. Im
Gegenteil: Er liegt den ganzen Gang des Evangeliums hindurch auf der Lauer. Denn das Heilandswerk
Jesu trifft auf die tödliche Feindschaft Israels. Jesus ist "der leidende Christus"37.

Bleiben die Jünger auch in der "Mitte der Zeit" vor dem Zugriff des Satans bewahrt, in
der Passionsgeschichte schlägt er zu und findet in Judas sein Werkzeug. "Die
Verweigerung der Satansanbetung 4,8 wird der Satan am Ende mit der Tötung Jesu

(vgl.22,3) beantworten. In dem Versuchungsweg von der Wüste nach Jerusalem spiegelt
sich so schon der Weg Jesu: Jerusalem ist ja die Stadt der Prophetenmörder (13,34f.), in
der auch Jesu Geschick sich vollenden muss und die darum das erklärte Ziel des Wanderns
Jesu ist38."

In diesem Zusammenhang ist endlich das Wort von den peirasmof Jesu zu erörtern, in
denen seine Jünger bei ihm ausgehalten haben (22,28). Schon das part. perf. diame-
menekötes zeigt, dass diese Versuchungen sich nicht speziell auf die Passionsgeschichte
beziehen39, sondern die Zeit des gesamten Wirkens Jesu betreffen40. Gesagt soll hier doch
werden, dass die Apostel sich nicht auf den Weg des Judas begeben haben, sich nicht von
Jesus losgesagt haben. Jesu peirasmof gipfeln in dem Geschehen, dass sein Dienst, den er
bis in den Tod hinein vollzieht, verworfen wird41, dass die Scheidung, die unter seinem
Dienst geschieht, sogar mitten in den Jüngerkreis hineingreift. So beziehen sich diese

Versuchungen nicht auf die Passion speziell, wie Conzelmann will. Wohl erreichen sie hier
ihre letzte Tiefe. In Aufnahme der These Conzelmanns könnte man höchstens sagen: Sie

ist unter der Voraussetzung richtig, dass die Passion Jesus auf seinem ganzen Wege

begleitet. Die Stunde der Passion ist immer. Sie ist in Kraft auch in dem Zeitraum des

Behütetwerdens der Jünger, in "der Mitte der Zeit". Sie ist in Kraft auch und gerade in
der eigentlichen, speziellen Stunde der Passion, da nämlich wo Jesus dem Petrus in
kritischer Stunde zusagt: "Ich aber habe für dich gebeten, dass dein Glaube nicht

Conzelmann (A. 1), S. 22.
37

Vgl. den Titel der Arbeit von Schütz (A. 32).
38 Schürmann (A. 3), S. 214.
39 So Conzelmann (A. 1), S. 73f.
40 So richtig Schütz (A. 32), S. 85.
41 H. Seesemann: Theol. Wort., 6 (1959), S. 36, meint, es liege näher, in Luk. 22,28 "den Plural

peirasmof als Gefahren, Nöte, Trübsale zu verstehen. Es geht nicht an, von dieser Stelle aus das Leben
Jesu nach Lk als eine Kette von Versuchungen zu verstehen". Dieses Urteil mag hinsichtlich der
Vorlage des Evangelisten zutreffen, nicht dagegen für das Verständnis des Lukas, wie unsere Analyse
zeigt.



272 W. Wilkens, Die Versuchungsgeschichte Luk. 4,1-13

aufhört" (22,32). Sie ist in Kraft endlich auf dem Missionsweg der Kirche. "Jesu Passion
wird in der Sicht des Lukas Abbild des Leidensweges, den die in seiner Nachfolge
stehenden Jünger in der Welt zu gehen haben und der allein durch anhaltendes Gebet
(18,Iff.) und Geduld (8,15; 21,19) durchgestanden werden kann42." In das part. perf.
diamemenëkôtes ist die Erfahrung der Kirche auf dem Wege ihrer Mission hineinprojiziert.

3.

Es bestehen sehr enge Beziehungen zwischen der Versuchungs-Geschichte und der
Komposition des Lukasevangeliums. Die Umstellung des zweiten und dritten
Versuchungsganges gegenüber Matthäus ist in der Komposition des Lukasevangeliums
begründet. Lukas fasst sein Evangelium in Auseinandersetzung mit einer teuflischen
Versuchung. Diese ist darauf aus, das Leiden Jesu zu umgehen, einen messianischen
Herrlichkeitsweg zu empfehlen. Lukas betont demgegenüber in seiner Komposition mit
grossem Nachdruck: Jerusalem ist nicht die Stätte der Errichtung eines messianischen
Gottesreichs, sondern Ort des Leidens und Sterbens Jesu, und zwar der Schrift gemäss:
"Musste nicht der Christus solches leiden und dann in seine Herrlichkeit eingehen? "
(24,26). Wie kommt Lukas dazu, die Versuchung Jesu zu einem so wichtigen Stück der
Komposition seines Evangeliums zu machen? Mir scheint: Diese Frage ist nur so richtig
zu beantworten, dass man in den Versuchungsgängen den "leidenden Christus" erkennt43.
Sein Weg nach Jerusalem, den die drei Versuchungsgänge spiegeln, ist der Weg zum Kreuz.
Jerusalem ist nicht Ort der Offenbarung des Messias in Herrlichkeit. Wir stossen hier auf
die lukanische Variation einer theologica crucis, die durch den Namen Jerusalem angezeigt
wird. Da Christologie und Ekklesiologie bei Lukas aber engstens miteinander verklammert
sind, bedeutet dies für die Kirche, dass sie auf ihrem Wege des Leidens nicht enthoben ist.
Die Jünger Jesu haben das Kreuz "täglich" (9,23) auf sich zu nehmen. Sie stehen

"täglich" in der Versuchung, das Leiden (Jerusalem) zu umgehen. Es ist aber nicht die

Aufgabe der Kirche, sich in einer Art theologia gloriae auf das Ende zu stürzen, sondern in
dieser Zeit der Anfechtungen und Verfolgungen auszuharren und Frucht zu bringen in
Geduld (8,1s)44. Der Missionsweg der Kirche wird im Spiegel des Leidensweges Jesu

reflektiert.
Wilhelm Wilkens, Lienen

42 Baumbach (A. 26), S. 192.
® Vgl. Schütz (A. 32), S. 139.

Baumbach (A. 26), S. 122ff., verzeichnet in seiner im übrigen recht instruktiven Arbeit die
Theologie des Lukas, wenn er ihr immer wieder eine theologia gloriae vorwirft.


	Die Versuchungsgeschichte Luk. 4, 1-13 und die Komposition des Evangeliums

